
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 1-2

Artikel: Für die Kirche verantwortlich reden

Autor: Häring, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761324

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann Häring

Für die Kirche verantwortlich reden

Befugnis und Maßstab

Die ökumenische Bewegung hat in den letzten zwanzig Jahren
entscheidende und tiefgreifende Fortschritte erzielt, gerade deshalb ist
sie in ein kritisches Stadium getreten. Die Zeit des bloßen
Sichkennenlernens und der überraschenden Durchbrüche ist längst überschritten.

Wir haben uns verstehen gelernt und in vielem geeinigt. Nur die

Frage nach dem kirchlichen Amt, insbesondere nach seiner Lehrautorität,

nach einer legitimen Sprecherfunktion in den Kirchen, weckt nach

wie vor streitbare Gemüter. Zunehmend greifen Kirchenleitungen
warnend in die Diskussion ein, während die Zahl der Konsenspapiere und
der Aufforderungen zu konkreten und weiterführenden Entscheidungen
wächst h

Deshalb wird die Frage: «Wer spricht für euch?», um die es hier

gehen soll, nicht mehr naiv gestellt. Wir wissen schon, wieviel sie in der

Regel dem Katholiken, wieviel weniger sie dem evangelischen Christen
bedeutet. Wir stellen sie gerne mit Augenzwinkern, als Test dafür,
was die anderen inzwischen hinzugelernt oder aufgegeben haben. Der
Katholik hofft meist, das Ergebnis der gegenseitigen Befragung für
sich verbuchen zu können.

Doch wird er bescheidener fragen als früher. Denn auch die katholische

Amtstheorie ist in Fluß geraten, das Argument wird wichtiger

1 G. Gassmann u. a. (Hrg.), Um Amt und Herrenmahl. Dokumente zum
evangelisch/römisch-katholischen Gespräch, ökumenische Dokumentation 1 (Frankfurt

1974); H. Häring, Diskussion um «Reform und Anerkennung kirchlicher
Ämter». Eine Zwischenbilanz, in: ThQ 154 (1974) 311-327.



8 Für die Kirche verantwortlich reden

als die Überzeugung, die umfassende Frage katholischer Glaubens- und
Wahrheitsbegründung gerät damit in Diskussion. Das Problem eines

Sprecheramtes in der Kirche verweist uns zurück auf «umfassende

Verstehensganzheiten» (G. Ebeling), die zwischen den Konfessionen zu
koordinieren sind.

Denn «wo man auch stehen mag», wird der evangelische Christ

zu bedenken geben, «man sollte sich der Tatsache nicht verschließen,
daß die Frage, was es um den christlichen Glauben ist, in der

Kirchengeschichte nie so zentral und entscheidungsschwer gestellt worden ist
wie durch die Reformation»2. Man sollte aber auch, mag der katholische
Christ entgegenhalten, der Tatsache eingedenk bleiben, daß die Sorge

um die wahre Katholizität in Raum und Zeit, um die sichtbare Einheit
der Kirche und um die Eindeutigkeit ihres öffentlichen Zeugnisses

nirgendwo eine so zentrale Rolle gespielt hat wie in der katholischen

Kirche.
Zwei Anliegen also, die - einmal auseinandergebrochen - je ihre

eigene Dynamik und gestaltende Kraft entfalteten. Dem Katholiken
ist das kirchliche Amt ein ungebrochener, theologisch und rechtlich
beheimateter Begriff. Der Protestant untersucht ihn nach dem Recht
des Glaubens. Der katholischen Bejahung einer Befugnis steht die

evangelische Frage nach deren Maßstab gegenüber.
Ökumene zwischen katholischer und evangelischen Kirchen hieße

deshalb die beiden Anliegen zusammendenken. Der christliche Glaube

muß das Maß jeder Amtsbefugnis bleiben. Die Amtsbefugnis aber muß

sich aus dem Maß des Glaubens entfalten können. Prinzip und Substanz

(P. Tillich) müssen zusammenkommen.

Wie aber diesen Balanceakt verwirklichen, der seit der
Reformation keiner christlichen Gemeinschaft gelungen ist? Wie eine

Geschichte wieder zur Einheit bringen, die sich seit der Reformation in
zwei nahezu spiegelbildliche Hälften auseinanderentwickelt, und die

der Angst vor dem Appell an die Schrift die Befangenheit gegenüber
dem Amt der Gemeinde- und Kirchenleitung entgegengestellt hat? Als
erschließe die gegenwärtige Gestalt der Kirche schon das Maß ihres

Ursprungs, als beantworte der Rückgriff auf ihn schon die Frage nach
deren gegenwärtiger Gestalt.

Zwar hat diese dialektisch gegenläufige Typisierung nur ein
relatives Recht. Weder Reformation noch Gegenreform lebten nur aus

2 G. Ebeling, Wort und Glaube III (Tübingen 1975) 481 f.



Für die Kirche verantwortlich reden 9

dem Gegensatz zur anderen Partei. Wir Katholiken behielten den

faktischen Vorsprung der Kontinuität, die Kirchen der Reformation
den prinzipiellen Vorsprung der kritischen Konzentration auf das Maß

allen Glaubens. Aber das Gesetz der Verweigerung ließen sich beide

Parteien aufdrängen, die gestellten Fragen pflegten wir nicht zu
beantworten.

Folgerungen für die evangelischen Kirchen sind hier nicht zu
ziehen. Wir Katholiken aber sollten lernen, denjenigen eine angemessene

Antwort zu geben, die nach dem Maß des Glaubens fragen. Und
wir sollten G. Ebelings schon 1967 geäußerte kritische Bemerkung zur
Kenntnis nehmen, derzufolge die katholische Theologie «eine große
Gewandtheit im Interpretieren dogmatischer Texte erworben und den

Gesichtspunkt der Geschichtlichkeit... in den Dienst einer erstaunlichen
Flexibilität gestellt» hat, die deshalb fähig ist, die «angeblich einseitigen
protestantischen Teilwahrheiten» in die «umgreifende Weite
katholischer Wahrheit» einzubringen 3.

Auf diese domestizierende Weise können wir in der Tat die Frage
der Reformation nicht aus der Welt schaffen. Und wenn die katholische

Frage nach dem Sprecheramt in der Kirche wirksam zum Zuge kommen
soll, muß die Gegenfrage nach dessen Maßstab mit zum Zuge gebracht
werden. Sonst dürfen wir von evangelischer Seite kein Gehör erwarten.
Unsere unterschiedliche Herkunft ist deshalb ernstzunehmen.

I. DIE UNTERSCHIEDLICHE HERKUNFT

«Wer also spricht für euch?» Versuchen wir, die Frage so zu
präzisieren und aufzugliedern, daß der evangelische Partner sie

ernstnehmen kann. Versuchen wir, den sprachlichen Transfer von der einen

in die andere Tradition zu leisten, die unterschiedlichen Kontexte,
Interessen und Stellenwerte zu berücksichtigen, die mit der Frage
gegeben sind.

Drei Gesichtspunkte sollen dabei erörtert werden, die unsere
Differenzen auf dem Gebiet des Kirchen- und Amtsverständnisses
beleuchten: das Verhältnis von Schrift und Kirche, von Gemeinde- und
Zentralverfassung, von Lehre und Lehramt.

3 A. a. O., 481.



10 Für die Kirche verantwortlich reden

1. Schrift und Kirche

Auf Bekanntes und Unbestrittenes ist nur hinzuweisen: Die
reformatorische Neuentdeckung der Schrift hatte keine Abschaffung, aber
eine entschiedene Relativierung der kirchlichen Ämter zur Folge. Unter
Berufung auf die Schrift erschütterte Luther nicht nur das Gebäude

sakramentaler Amtsbegründung (1520). Er bestritt schon 1519 die

Irrtumslosigkeit der Konzilien, Stück um Stück dann die kirchen-

disziplinären Vorrechte Roms, dies immer unter Berufung auf die Schrift.
Die Gesetzespolemik des Paulus wurde ihm zum archimedischen Punkt
seines Kraftaktes. Je weniger aber die Amtsträger der Kirche sich dem

Maßstab der Schrift zu beugen bereit waren, desto entschiedener mußte

er gegen sie betont werden. Die Alternative von Schrift und Kirche
also wurde von denen provoziert, denen am wenigsten an ihr liegen
konnte.

Dieser mit der Neuentdeckung der Schrift verbundenen
Relativierung kirchlicher Ämter steht auf katholischer Seite eine Steigerung
des kirchlichen Amtsverständnisses gegenüber, die in der wachsend

einseitigen Akzentuierung der sakramental-sichtbaren Kirche begründet
ist. Die mittelalterliche Sakramentenlehre wird von Trient übernommen,

die Sakramentalität der Priesterweihe und des Bischofsamtes

bekräftigt, die Einzigartigkeit der katholischen Kirche in der
Kontroverstheologie der folgenden Jahrhunderte scharf herausgearbeitet. Die
Definition des Jurisdiktionsprimates und der Unfehlbarkeit des Papstes

1870, in anderer Weise auch die Enzyklika «Mystici Corporis» 1943,

können als Höhepunkt dieser Entwicklung gelten.
Sosehr sich nun seit dem 2. Vatikanischen Konzil die Denkrichtung

geändert hat, diese Alternative von Schrift und amtlich lehrender
Kirche ist nicht überwunden. Nicht die Schrift, die Kirche gilt bis
heute im unüberwindlichen Konfliktfall (und man sollte seine Möglichkeit

nicht theoretisch wegdisputieren) als der entscheidende Schlüssel

zur Wahrheit, obwohl prinzipiell die Schrift als norma normans
anerkannt ist.

Noch 1976 machen sich Kritiker von Hans Küng folgendes Wort
J. A. Möhlers aus dem Jahre 1835 zu eigen: «Man wird sagen: wohin
kann dies führen, als dahin, daß es ohne die katholische Kirche und
außer ihr keine objektive Wahrheit vom Christentum und seiner ganzen
Heilslehre gäbe? In der Tat so ist es, und das eben will ich dartun.



Für die Kirche verantwortlich reden 11

Ich höre die Verachtung aussprechenden Worte: Nichts als Kirche,
Kirche, Kirche; und ich antwortete: es ist nicht anders, und kann nicht
anders sein; denn ohne Kirche haben wir keinen Christus und keine

heilige Schrift. Nehmet die katholische Kirche auch nur in Gedanken

aus der Geschichte des Christentums hinweg, und fraget euch, was ihr
alsdann noch vom Christentum wisset ?»4 Noch 1976 also ist die katholische

Theologie vom faktischen Vorsprung der historischen Kontinuität ihrer
Kirche so beeindruckt, daß die Frage nach dem Maß und den Gefahren
dieser Kontinuität nicht zum Tragen kommt. Die Wahrheit der
kirchlichen Lehre, die vom Lehramt garantiert wird, und die legitime
Sprecherbefugnis ihrer Amtsträger, wie es die traditionelle Auffassung
will, ist vielen eine allzu problemlose Selbstverständlichkeit.

Doch nicht um die Destruktion dieser Überzeugungen geht es,

sondern um die Bereitschaft, Überzeugungen an der reformatorischen

Gegenfrage zu messen und so das uns Selbstverständliche den evangelischen

Christen nach Möglichkeit und in selbstkritischer Weise
verständlich zu machen. Dann aber könnte die gemeinsame Frage lauten :

Wie kann einem öffentlichen kirchlichen Amt eine verbindliche
Sprecherbefugnis so eingeräumt werden, daß es für die Kirche zu sprechen

befugt und wirksam am Maßstab der Schrift meßbar ist? Wie nämlich
kann sich Kirche an der Schrift als christliche Kirche ausweisen?

2. Gemeinde- und Zentralverfassung

Für die Verfassungsgestalt der evangelischen Kirchen waren die

reformatorische Neuentdeckung der Taufe und des Gemeindeprinzips

von entscheidender theologischer Bedeutung. Durch die Taufe wird
der Mensch in die Gemeinschaft der Glaubenden aufgenommen, erfährt
er die Vergebung der Sünden, wird er mit allem ausgestattet, was den

Christen zum Christen macht. Jeder Getaufte also erhält Anteil am
Priestertum Christi5.

Das Amt der WortVerkündigung und der Sakramentenspendung
bedürfen deshalb keiner neuen sakramentalen Bevollmächtigung, es

genügt die rechte Berufung ins Amt des Gemeindeleiters. So bedarf es

4 J. A. Möhler, Neue Untersuchungen der Lehrgegensätze zwischen Katholiken

und Protestanten (Mainz-Wien 21835) 482, zit. nach H. U. v. Balthasar u. a.,
Diskussion über Hans Küngs «Christ sein» (Mainz 1976) 33.

5 WA 6, 407 f.



12 Für die Kirche verantwortlich reden

aber für die Weitergabe des Heils keiner überregionalen episkopalen
Strukturen. Die Gemeinde, nicht die Hierarchie ist der Ort, an dem die

Kirche volle Wirklichkeit wird. Die anfängliche theologische Unsicherheit

bezüglich des Amtes aber und die kirchenpolitische Entwicklung,
schließlich das Scheitern der Versöhnung zwischen den streitenden
Parteien ließen zudem keine starken überregionalen oder gar universalen

Leitungsstrukturen mehr gedeihen, die den Sinn für eine kirchliche
Zentralverfassung hätten wachhalten können 6.

Doch waren die evangelischen Kirchen in der Folgezeit umso weniger
zur Ausbildung eigenständiger überörtlicher Strukturen herausgefordert,
als sie die wachsende Zentralisierung der katholischen Kirchenverfassung
und ein vertieftes hierarchisches Amtsdenken beobachten konnten.
Örtliche und sogar diözesane Strukturen wurden allmählich ausgehöhlt
und führten schließlich zur isolierenden Aufgipfelung der päpstlichen
Machtbefugnisse, wie sie dann 1917 im Codex Iuris Canonici
festgeschrieben wurden.

Ein eklatantes Mißverhältnis also, in dem der Protestantismus bald
als höchst unchristlich verabscheute, was den Katholizismus mit höchstem

Stolz erfüllte. Der Freude an der Befugnis eines starken Amtes,
als Zeichen der sieghaften Gegenwart Christi, stand die Abwehr aller
katholischen Tendenzen gegenüber, die unter dem Stichwort des «

Frühkatholizismus» in immer früheren Epochen der Kirchengeschichte
kritisch diagnostiziert wurden und zur Formulierung scharfer Anfragen
an die katholische Verfassungswirklichkeit verhalfen 7.

In der Tat hätte diese antikatholische Polemik entschärft werden

können, hätten wir früher deutlich gemacht, daß die Gemeinde primärer
Ort von Gottes Wort und Christi sakramentaler Gegenwart ist, daß

jeder Getaufte der von Gott berufene und ermächtigte Bekenner des

wahren Glaubens ist. Neben der reformatorischen Neubesinnung auf
Taufe und Gemeinde hätten dann überregionale und universale

Verfassungsstrukturen in ihrer notwendigen Komplementärfunktion erkannt

6 H. Schütte, Amt, Ordination und Sukzession im Verständnis evangelischer
Exegeten und Dogmatiker der Gegenwart sowie in Dokumenten ökumenischer
Gespräche (Düsseldorf 1974), bes. 155-202 (Lit.); E. Benz, Bischofsamt und
apostolische Sukzession im deutschen Protestantismus (Stuttgart 1953).

7 H. Wagner, An den Ursprüngen des frühkatholischen Problems. Die
Ortsbestimmung des Katholizismus im ältesten Luthertum (Frankfurt 1973); H.-J.
Schmitz, Frühkatholizismus bei A. v. Harnack. R. Sohm und E. Käsemann (Diss.
Tübingen 1976).



Für die Kirche verantwortlich reden 13

werden können. Eine sinnvolle Abgrenzung und Zuordnung kirchlicher
Sprecherkompetenzen auf allen Ebenen hätte sich eingependelt.

Deshalb müßte spätestens nach dem 2. Vatikanischen Konzil von
katholischer Seite die uns gemeinsame Frage lauten: Wie kann die

Kompetenz, verbindlich zu reden, so institutionalisiert werden, daß

weder Getaufte und Gemeinde von der Befugnis ausgeschlossen noch ein

überregionales oder universales Sprecheramt verunmöglicht wird? Wie
nämlich kann sich ein überregionales Sprecheramt glaubwürdig als

Repräsentant der Gemeinschaft aller Getauften ausweisen?

3. Lehre und Lehramt

Nach welchem Maßstab aber, wiederholen wir die Frage, hat sich
die Kompetenz zu verbindlicher Rede auszurichten? Auch den Kirchen
der Reformation war kein naiver Rückgriff auf die Schrift möglich. Von
einer bestimmten kerygmatischen Mitte her, nennen wir sie die

Rechtfertigung des Sünders, und allein auf Jesus Christus hin wurde das

biblische Zeugnis verstanden 8. Öffentlich-rechtlich konstituiert man sich

später als Kirche, indem man seine Glaubenslehre zur (.(.kirchlichen

Lehre» zusammenfaßt und bekennt9.
Diese Tatsache kann in ihrem Gewicht kaum überschätzt werden.

Denn statt eines hierarchischen Amtes nimmt jetzt diese christliche
Lehre eine unmittelbar kirchenbegründende Stelle ein. Das in verbindlichen

Schriften niedergelegte «Bekenntnis» wird zum einenden und
verbindlichen Interpreten der Schrift. Späteren bekenntnisfreien
Kirchen wird deshalb die Frage ihrer in der Schrift allein begründeten
Einheit zum verschärften Problem.

Die katholische Kirche dagegen reagiert auf diese amtsfreie
Konzeption, indem sie die Gewichte von der früheren Trias Sakrament

- Lehre - Amt immer mehr zugunsten des Amtes verschiebt, wie sich

schon an der Konzeption Robert Bellarmins (1542-1621) zeigen läßt.
Hüter der kirchlichen Lehre und Einheit sind die Nachfolger der Apostel,
das Bischofskollegium also und der Papst.

8 B. Lohse (Hrg.), Der Durchbruch der reformatorischen Erkenntnis bei
Luther (Darmstadt 1968) ; G. Ebeling, Luther. Einführung in sein Denken (Tübingen

1964).
9 G. Ebeling, Wort Gottes und kirchliche Lehre, in: Wort Gottes und

Tradition. Studien zu einer Hermeneutik der Konfessionen (Göttingen 21966) 155-174.



14 Für die Kirche verantwortlich reden

Damit haben Amt und Lehre im Vergleich der Kirchen einen

unterschiedlichen Stellenwert erhalten. Dem evangelischen Christen ist
im Konfliktfall letztentscheidend, was gesagt wird, gleich von wem,
dem katholischen Christen hingegen immer mehr, wer es sagt. Auch
nach dem 2. Vatikanischen Konzil wird er sich auf die vom Lehramt
gegebene, auf die von der Kirche amtlich rezipierte Interpretation
zurückziehen. Der Konzentration auf ein inhaltliches Maß steht also

die Konzentration auf ein amtliches Recht gegnüber. Daß beide Seiten

auf diesem Wege dem ursprünglichen Zeugnis der Schrift gerecht werden

wollen, bleibt dabei unbestritten.
Wieder sollten wir versuchen, beide Stoßrichtungen zusammenzudenken.

Alles, so ein katholisches und sicher legitimes Anliegen, liegt
daran, daß wir die Sache des Glaubens heute neu und gemeinsam sagen
lernen. Und alles muß uns daran liegen, daß die ursprüngliche
Botschaft es ist, die - vielleicht im 16. Jahrhundert zeitverantwortet und
verbindlich neuformuliert - heute eine wiederum neue und angemessen
verbindliche Gestalt bekommt. Unsere gemeinsame Frage könnte von
katholischer Seite also lauten: Wie kann das Bekenntnis der Kirche so

in die Gegenwart übersetzt werden, daß ein neues, vom ursprünglichen

Text her legitimiertes, in sich aber als verbindlich ausgewiesenes

Zeugnis möglich wird?

II. DIE KATHOLISCHE ANFRAGE

Wer also spricht für euch? Einen dreifachen Fragehorizont haben

wir abgesteckt, der von katholischer und evangelischer Seite annehmbar
ist. Doch zur kritischen Befragung der evangelischen Kirchenrealität
sollten wir nicht ohne das Wissen übergehen, daß die katholische Kirche
die Erfahrungen des Protestantismus heute braucht. Denn noch nie
wurden im innerkatholischen Raum «protestantische» Anfragen so

nachdrücklich gestellt wie heute. Wir kennen eine Krise des Lehramts,
wir spüren die Ambivalenz kirchlicher Tradition, man appelliert an die
Schrift. Ein theologischer Pluralismus und manche Formen eines

religiösen Individualismus sind dabei, sich auch im katholischen Raum
zu etablieren.

Auf welche Hilfen und Kriterien können wir in dieser Situation
auf evangelischer Seite zurückgreifen? Welche Modelle evangelischer
Konfliktlösung und Konsensfindung wären unseren Amtsträgern zu



Für die Kirche verantwortlich reden 15

empfehlen? Nicht auf Lücken hin soll also gefragt werden, sondern aus
der Erkenntnis heraus, daß die Lücken unserer Lebenswirklichkeit
Anlaß zu hilfreicher Umschau bieten. Wenden wir uns wieder den drei

Gesichtspunkten von Schrift und Kirche, Gemeinde und
Zentralverfassung, Lehre und Lehramt zu.

1. Schriftprinzip statt kirchlicher Einheit?

Die Reformation hat die Schrift zur entscheidenden Appellationsinstanz

des christlichen Glaubens gemacht und so jeder juristischen
Verengung einer amtlichen Lehrverwaltung einen Riegel vorgeschoben.
Dieses Verdienst kann und muß heute auch von katholischer Seite

anerkannt werden. Wenn die Schrift normierende Norm der Kirche
sein soll, kann niemand sonst zur faktischen Letztnorm werden.

Daß dieser Rückgriff auf die Schrift hermeneutisch höchste
Behutsamkeit verlangt, den Glauben und die Herausforderungen der Gegenwart

im Spiele läßt und kein Patentrezept zur Lösung unserer Fragen
anbietet, ist allgemein anerkannt und führt nicht notwendig zur
traditionell katholischen Konsequenz. Daß überdies aus dem Rückgriff auf
die Schrift mehr Konflikte entstehen, als uns lieb ist, und bisweilen

vielfältigsten Interpretationen Vorschub leistet, bedeutet sachgemäß
kein Argument für eine jurisdiktioneil eindeutigere Lösung. Sie nämlich
würde nur verdecken, daß und wie strittig die christliche Sache innerhalb

der Kirchen und nach außen auch heute noch ist.
Die katholische Kirche hat starke und wirksame konfliktlösende

Instanzen, ihre Kompetenzen sind eindeutig. Aber die katholische
Weise der Konfliktregelung schließt zugleich einen Konflikt über die

Kompetenz der höchsten Instanz aus, weil ihr die Kompetenz der

Kompetenz zugesprochen ist. So aber ist die Stärke katholischer
Konfliktlösung ihre entscheidende Schwäche. Denn der Konfliktfall zwischen

Lehramt und Schrift wird dadurch gelöst, daß er für den Fall einer

unfehlbaren Lehräußerung für unmöglich, also für nichtexistent erklärt
wird. Er wird apriorisch abgeblendet10. Was aber tun, wenn einer

glaubt nachweisen zu können, daß diese oder jene Aussage in einem

10 H. J. Pottmeyer, Unfehlbarkeit und Souveränität. Die päpstliche Unfehlbarkeit

im System der ultramontanen Ekklesiologie des 19. Jahrhunderts (Mainz
1975), bes. 388^109. Dort werden die diesbezüglichen Anfragen von H. Küng nur
zu deutlich bestätigt.



16 Für die Kirche verantwortlich reden

qualifiziert theologischen Sinne gegen die Schrift stehe, und - schlimmer
noch - wenn er in der innerkirchlichen Öffentlichkeit Anhänger für
diese Uberzeugung gewinnt Oder sollte schon die Grenzen katholischer

Loyalität überschritten haben, wer eine solche Frage ausspricht?
Und dennoch ist es bis heute eine prekäre und risikoreiche Sache

gebliehen, die lehramtliche Letztkompetenz in der katholischen Kirche
kritisch zu diskutieren. Warum? Nicht zuletzt deshalb, weil die evangelischen

Kirchen kein überzeugendes Gegenmodell entwickelt haben. Nach

Lage der evangelischen Dinge nämlich lautet die gängige katholische

Meinung, diejenige Kirche verzichte auf Einheit und Eindeutigkeit,
liefere sich der inneren Korrosion und einem heillosen Subjektivismus
aus, welche die Schrift vorbehaltlos zum kirchenkritischen Instrument,
zur strikt vorgeordneten Instanz mache.

Deshalb fragen wir die evangelischen Kirchen, warum denn die

kritische Relativierung aller Institutionen und amtlichen Befugnisse

zu einer ungerechtfertigten Befangenheit gegenüber Institutionen und

Befugnissen geführt hat. Werden Konflikte im evangelischen Raum
nicht untersteuert, die wir übersteuern? Umgeht man nicht die harte
Mühe einer gemeinsamen Sprachfindung, die man bei uns über
Abkürzungswege erreichen möchte? Warum hat man zugelassen, daß

- gewiß mit Schuld der katholischen Kirche - das Schriftprinzip zu
einer Alternative kirchlicher Einheit geworden ist

2. Gemeindeprinzip statt universaler Öffentlichkeit?

Aber wieder ist die Frage nach der konkreten Verfassung kirchlicher

Einheit gestellt. Und wieder sollen die Verdienste der Reformation

ungeschmälert herausgestellt werden. Denn sie hat der charismatischen

Dimension der Kirche wieder zu ihrem Recht verholfen und den Blick
dafür geöffnet, daß jeder Getaufte den Geist und damit nach Paulus
eine seinem Dienst an der Gemeinschaft entsprechende unmittelbare
Autorität besitzt, die von den Kirchenleitungen nicht geschmälert oder

verweigert werden kann11. Damit war aber auch die lokale Struktur
der Kirche neu begründet. Dort, wo Gottes Wort verkündet, der Glaube
bekannt und die Gegenwart des Herrn gefeiert wird, ist die Kirche voll
und ungeschmälerte Wirklichkeit.

11 E. Käsemann, Amt und Gemeinde im Neuen Testament, in: Exegetische
Versuche und Besinnungen I (Göttingen 31964) 109-134.



Für die Kirche verantwortlich reden 17

Auch die katholische Kirche kann sich heute, wenn sie das pau-
linische Geistzeugnis nur ernstnimmt, dem Gedanken der charismatischen

Dimension und der lokalen Grundstruktur der Kirche nicht
mehr verschließen. Und alle pragmatischen Gesichtspunkte, die
unvermeidbaren Risiken einer dezentralen Gesamtkirche, der Individualisierung

und Pluralisierung der Verkündigung, der Theologie und des

kirchlichen Lebens, können diese Grundeinsicht nicht entkräftenn.
Das zweite Vatikanische Konzil versuchte ihr Rechnung zu tragen,

konnte jedoch diese «neue» Sicht des Volkes Gottes mit der traditionellen

hierarchischen Ekklesiologie nicht konsequent vermitteln. In
entscheidenden Passagen steht die lehrende Kirche der hörenden noch
äußerlich gegenüber 13. Wie aber hätte man diese Position so schnell

aufgeben können, nachdem keine anderen Modelle einer gesamtkirchlichen

Öffentlichkeit gerade in den Kirchen vorliegen, die um den Rang
der Gemeinde und die Autorität des Getauften schon immer wissen

An der gesamtkirchlichen und kirchenrepräsentativen Öffentlichkeit

aber muß uns heute in unserem Verkündigungsauftrag gegenüber
der Welt mehr denn je liegen. Wo sprechen Christen heute außerhalb
der katholischen Kirche mit einer Stimme? Wo überwinden sie Lokalkolorit

und provinzielle Horizonte, die Sprache des Mittelalters, des

sechzehnten oder achtzehnten Jahrhunderts?
Die Frage an die evangelischen Kirchen lautet deshalb: Haben die

Neuentdeckung der Gemeinde und des «Laien» nicht zu einer
unsachgemäßen Vernachlässigung der überregionalen und universalen Instanzen

geführt und zu einem Verlust der gesamtkirchlichen Öffentlichkeit,
durch die das Zeugnis des Glaubens sich in der Welt Gehör verschaffen
könnte? Warum also hat es der Protestantismus zugelassen, daß das

Gemeindeprinzip und die Entfaltung einer universalen Kirchenöffentlichkeit

zu Alternativen geworden sind?

12 H. Küng, Die Kirche (Freiburg 1967) 215-230.
13 Man vergleiche die ersten beiden mit dem dritten Kapitel der

Kirchenkonstitution «Lumen gentium» (s. dort bes. Art. 25). Hingewiesen sei ferner auf die
unausgeglichene Tonlage des Dekrets über das Apostolat der Laien «Apostolicam
actuositatem», dessen 5. Kapitel einen erstaunlich hierarchischen Ton anschlägt.

Q



18 Für die Kirche verantwortlich reden

3. Reformatorische Lehre statt zeitgemäßer Eindeutigkeit?

Was aber hat die Kirche öffentlich zu sagen? Um einen neuen

Zugang zur Schrift zu gewinnen, haben sich die Kirchen der
Reformation sehr früh verbindlich auf ihre Bekenntnisschriften festgelegt.
Mit ihrem Bekenntnis aber haben sie die christliche Botschaft nicht nur
auf eine aktuelle und dem Fragestand der Epoche angemessene Weise

zur Sprache gebracht. Indem sie ihrem Bekenntnis nicht den Charakter

von irreformablen Dogmen gaben, haben sie den teils ungeschichtlichen,
teils juridisch verengten Charakter des traditionellen Dogmenverständnisses

überwunden und klargemacht, daß der christliche Glaube nur
als gegenwärtiges, persönliches Bekennen Sinn haben kann. Deshalb
sind die Befürchtungen, Evangelium und Glaube würden so einem

subjektiven Beheben ausgeliefert, sicher unberechtigt. Nur durch das

Nadelöhr persönlich-subjektiver Vermittlung hindurch nämlich kann
die Botschaft zu ihrer echten Objektivität gelangen 14.

Aber ein unerwartetes Phänomen zeigt sich. Wo die definitorische

Festgelegtheit von Glaubenssätzen, aber auch deren (vom Lehramt

praktizierte) verbindliche Ubersetzbarkeit anerkannt ist, zeigt sich eine

Formalisierung des Glaubensgutes. Der Gedanke der «Hierarchie der
Wahrheiten»15 und des «aggiornamento» Johannes' XXIII. haben seit
dem 2. Vatikanischen Konzil eine starke Schubkraft entwickelt. Man
bleibt flexibel, interpretationsfreudig und kann - wie immer einzelnes

zu beurteilen ist - aus alten Formeln neues Leben wecken.

Im evangelischen Raum dagegen bietet, wie uns scheint, die Freiheit

zur Übersetzung oft mehr offizielle Schwierigkeiten. Das Bekenntnis
hat keine sie verbindlich interpretierende Instanz erhalten. Wie aber
sollte man zu neuen Bekenntnissen kommen; oder konnte es genügen,
sich wie die reformierte Kirche der Schweiz in der Folgezeit zur bekenntnisfreien

Kirche zu erklären
Gewiß, die Dynamik der wissenschaftlich-theologischen Reflexion

im evangelischen Raum war lange ungleich stärker, scheint heute noch

14 H. Häring, Katholische Theologie, aber wie? in: ThQ 156(1976), 299-301
(Testfall 2 und 3).

15 Dekret über den Ökumenismus «Unitatis redintegratio», Art. 11. Sämtliche
amtlichen Konzilsdokumente sind wiedergegeben in den Ergänzungsbänden des

LThK, 2. Aufl.



Für die Kirche verantwortlich reden 19

ungebundener zu sein. Kirchenoffiziell aber war allem Selbstverständnis

zum Trotz eine materiale Verfestigung der Glaubensaussagen zu
beobachten. Kirchenoffiziell bleibt auch heute noch die Sprache der
Reformation, oder - man spaltet sich ab. Man wird zur Sekte, oder -
man nimmt die Unscharfe einer Sprache in Kauf, die nicht mehr die

Sprache des heutigen Menschen ist.
Können aber die Kirchen der Reformation, und das ist wohl die

entscheidende Frage dieser Ausführungen überhaupt, auf der Perpe-

tuierung ihrer damaligen Entscheidung beharren? Sind Luther und
Calvin, so oft der katholische Eindruck, wirklich unüberholbar? Haben
es die evangelischen Kirchen in der Regel nicht wie wir versäumt, ihr
Bekenntnis neuen Epochen verbindlich oder wenigstens übereinstimmend

anzupassen und zu einem Instrument zeitgemäßer Eindeutigkeit
und kritischer Weltbezogenheit zu machen? Warum also haben sie es

zugelassen, daß die epochale Rückfrage nach dem Maß des Glaubens
und eine verbindliche Form wirklich gegenwärtiger Glaubensverkündi-

gung zur Alternative geworden sind?

III. DIE GEMEINSAME ZUKUNFT

Ob diese Fragen, so zugespitzt gestellt, von den katholischen

Gesprächspartnern als die ihren und von den evangelischen Freunden
als echte Fragen empfunden werden, muß sich erst herausstellen. Sicher
wären sie falsch verstanden, würde man damit das Spiel der alten
Rechthaberei fortsetzen und nicht sehen, daß sie in eine gemeinsame
Zukunft weisen wollen.

Denn beide Seiten waren dem Gesetz der Alternative verfallen,
in dem Befugnis und Maßstab kirchlicher Rede auseinanderklafften,
in dem Recht und Grenze des Sprecheramtes in der Kirche polarisiert
wurden. Die Einheit fand sich nicht mehr mit der entschlossenen

Konzentration, die universale Öffentlichkeit ergänzte nicht mehr das Prinzip
der lokalen Verfassung, die zeitgemäße Eindeutigkeit schien sich mit
der Frage nach der Mitte des Glaubens nicht mehr zu vertragen. Müßte
es nicht möglich sein, sich der gemeinsamen Zukunft zuzuwenden,
indem man die Lehren aus den Fehlern der Vergangenheit zieht?
Versuchen wir es in kurzen Strichen.



20 Für die Kirche verantwortlich reden

1. Offene Einheit nach Maßgabe des Ursprungs

Es ist hinreichend bekannt, daß Schrift und Kirche sich nicht aus-,
sondern einschließen. Deshalb können wir beider Verhältnis in der

Zukunft weder traditionell katholisch (Kirche als maßgebliche
Interpretin der Schrift) noch traditionell evangelisch (bestimmte Lehre als

Mitte der Schrift) lösen. Der alten katholisch-evangelischen Alternative
ist durch die Einsicht in die Entstehung der Schrift und ihrer Kanoni-
zität der Boden entzogen. Sie kann auch nicht im Sinne einer höheren

Katholizität gelöst werden, als stehe die Kirche deshalb über der Schrift,
weil sie sich freiwillig ihr unterstellt habe 1S.

Es gilt deshalb, nicht mehr doktrinal, sondern geschichtlich nach

dem Ursprung zuriickzufragen, der vor Schrift und Kirche liegt. Dort
aber finden wir den Jesus der Geschichte, den die Jünger als den Messias

an Ostern wiedererkennen, und den die Kirche als den Ort und
endgültigen Bezugspunkt von Gottes Offenbarung glaubt.

In dieser Rückfrage nach einer Person statt einer Lehre oder

Moral könnte eine offene Einheit und Gemeinschaft der Glaubenden

entstehen. Denn in der Begegnung mit einer Person wird ein Ver-

stehensprozeß eingeleitet, der prinzipiell unabschließbar ist, weil er zur
Lehre immer den damaligen Kontext von Situation und Verhalten,
zur Interpretation immer die heutigen Fragen und Herausforderungen
hinzunehmen muß. Daß und warum dies nicht einen Rückfall in die

liberale Theologie, sondern einen genuin kirchlichen Verstehensprozeß
einleitet, kann hier nicht weiter ausgeführt werden 17. Ich meine aber,
daß auf diesem Weg ein genuin evangelisches Anliegen aufgegriffen
und so radikalisiert ist, daß es auch von der katholischen Kirche ohne

Identitätsbruch übernommen werden könnte.

2. Innere Freiheit als Mut zu universaler Öffentlichkeit

Die Einheit der Kirche kann dann offen genannt werden, wenn sie

sich in einem freiheitlichen und brüderlichen Lebensraum in Einigkeit
verwirklicht. Diese Einigkeit aber kann uns als Brüder und Schwestern

16 H. U. v. Balthasar, a. a. O. 25. Auch diese Konzeption ist von einem
Tübinger des vergangenen Jahrhunderts übernommen.

17 H. Häring, a. a. O. 303 f.



Für die Kirche verantwortlich reden 21

ermutigen, öffentlich füreinander und gegebenenfalls mit einer Stimme

zu sprechen. Glaube und Bekenntnis sind prinzipiell ein öffentliches
und höchst existentielles Geschehen zugleich. Es scheint heute eine

Lebensfrage der Kirchen zu sein, ob sie sich dieser Spannung ausliefern.

Kirchliche Strukturen müssen deshalb gefunden werden, die der
Öffentlichkeit und persönlichen Individualität zugleich Rechnung tragen.
Das Verhältnis von Einzelnem und Gemeinde, von Einzelgemeinde und
Gesamtkirche kann deshalb weder zentralistisch (Rom als «Haupt»
der Kirche) noch rein charismatisch (jeder Getaufte als authentischer

Interpret des Glaubens) gelöst werden. Das kirchliche Sprecheramt
darf weder durch die Ideologie einer exklusiven Apostolischen Nachfolge

definiert werden, welche die Apostolizität der Gesamtkirche
mißachtet. Noch aber geht es an, auf die Ideologie des Nicht-Amtes
und der Nicht-Autorität auszuweichen, die nur wegdisputieren möchte,
daß Lehrautorität, Gemeinde- und Kirchenleitung faktisch praktiziert
werden. Wir werden die Sprecher- und Leitungsämter nach Maßgabe
ihrer Effektivität und Einigkeit stiftenden Kraft für die kirchliche
Öffentlichkeit zu umschreiben haben.

Diese Ämter haben, das geht den Maßstab ihrer Aufgabe an, dem

Evangelium und der Antwort des Glaubens einen Ort zu verschaffen,

an dem beide öffentlich, gegenüber Kirche und Nichtkirche, laut werden
können. Sie haben zugleich, das betrifft die Definition ihrer Befugnis,
glaubwürdige Repräsentanten und Stellvertreter ihrer Gemeinden, der

Regionen und (in einem legitimen Petrusdienst) der Gesamtkirche zu
sein, Garanten zugleich für ein brüderliches Leben.

Es muß doch möglich sein, daß zwei Erfordernisse zugleich
angestrebt werden, auch wenn sie sich nie adäquat und spannungsfrei
erfüllen lassen: daß die Sprecher der Kirche in qualifizierten Fragen
die einige Meinung einer Kirche stellvertretend sagen und zugleich vor
dem Maßstab des Ursprungs verantwortlich reden, also in der Kirche
und in einer unaufhebbaren Dialektik zugleich ihr gegenüber stehen.

In Verantwortlichkeit und stellvertretender Repräsentanz hegt die eigentliche

Spannung des Sprecheramtes, das von der Kirche als ganzer nicht
nur zu kontrollieren, sondern auch positiv mitzutragen und
anzuerkennen ist. Es bedarf nicht nur einer inneren Freiheit dazu, sich dem

Ursprung zu stehen. Einer inneren Freiheit bedarf es auch, einer
gemeinsam verbindlichen Öffentlichkeit unbefangen ihre Chance zu geben.

Nicht ohne Grund hat in allen Konfessionen in den letzten Jahren
eine Besinnung auf konziliare und synodale Strukturen eingesetzt. Sie



22 Für die Kirche verantwortlich reden

wären als Vermittlungsträger zwischen Gemeinden und Regionen so

auszugestalten, daß aus ihnen heraus das Amt des Sprechers einer

Region oder der Gesamtkirche so geformt werden könnte, daß dessen

Beauftragung durch die Kirche und dessen wirksame Verpflichtung auf
den Maßstab der ursprünglichen Botschaft gleichermaßen glaubwürdig
erscheinen 18. Dann aber könnte dieses genuin katholische Anliegen von
den evangelischen Kirchen ohne Identitätsbruch übernommen werden.

3. Lebendigkeit des Zeugnisses durch die Herausforderung der Welt

Die Erfahrung lehrt, daß weder das katholische Amts- noch das

evangelische Lehrsystem uns befähigt hat, die Fragen der Gegenwart
zu bestehen. Der theoretisch oder mindestens faktisch hohe Stellenwert

unserer jeweiligen Tradition und der ungeschichtliche Umgang mit ihr
haben uns alle in die Gefahr des Immobilismus gebracht. Wir sind

unfähig geworden, den Fragen der Gegenwart direkt und selbstverständlich

zu antworten.
Wenn wir deshalb sinnvoll von Maß und Befugnis unserer

Verkündigung und eines kirchlichen Sprecheramtes reden wollen, dann
müssen wir den Adressaten kirchlichen Redens einbeziehen, den
Menschen unserer Tage. Deshalb hat alles Reden über die Lebendigkeit
und Verbindlichkeit unseres Zeugnisses nur dann einen Sinn, wenn wir
die Angst, unsere konfessionelle Identität zu verlieren, überwinden durch
die Hoffnung, unsere Solidarität mit den Menschen dieser Welt
wiederzugewinnen. Die Suchenden und Fragenden, nicht die Wissenden sind

unsere adäquaten Gesprächspartner. Den Geist der Wahrheit finden
wir gegenüber den Menschen, die uns brauchen.

Machen wir damit aber ernst, dann verwandelt sich uns die Frage:
«Wer spricht für euch?» zur Frage: «Wer spricht für die christliche
Sache?»; die genuin konfessionellen Anliegen wären dann in die genuin
christliche Aufgabe eingebracht. Dann wäre auch klar: Für uns spricht
jeder, der für die christliche Sache spricht. Daß dies aber so erkennbar
wird, dazu bedarf es einer kirchlichen Ubereinkunft, die sich in einem

gemeinsamen Amt ausweist.

18 H. Küng, Strukturen der Kirche (Freiburg 1962) 36-74.


	Für die Kirche verantwortlich reden

