
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 1-2

Artikel: Hören und Gehörtwerden : eine biblische Meditation

Autor: Helbling, Hanno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hanno Helbling

Hören und Gehörtwerden

Eine biblische Meditation *

«Wer euch hört, der hört mich; und wer euch verachtet, der
verachtet mich; wer aber mich verachtet, der verachtet den, der mich

gesandt hat.» So im Lukas-Evangelium, Kapitel 10, Vers 16. Man
kennt den Kontext. Matthäus 10.40: «Wer euch aufnimmt, der nimmt
mich auf; und wer mich aufnimmt, der nimmt den auf, der mich
gesandt hat.» Der Kontext ist immer der Auftrag zur Verkündigung,
durch die das Reich Gottes verheißen wird. Und der Kontext ist immer
auch ein Ineinandergreifen von Verheißung und Drohung. «Weh dir,
Chorazin! Weh dir Bethsaida! ...Und du, Kapernaum...» Die Städte,
die Orte, die Menschen, welche nicht aufnehmen wollen, nicht hören
werden.

Die Verheißung aber, wem gilt sie? Ihnen, denen zugesichert wird:
«Wer euch hört...»? Oder jenen, die hören werden? Offenbar diesen

beiden - Teilen (die Frage stellt sich schon: Teilen wovon?). Den einen

wird zugesagt, daß durch sie Jesus Christus gehört werden wird; den

anderen, daß sie Jesus Christus hören werden. Kann man hier schon

* Der hier veröffentlichte Text wurde am 26. September 1976 anläßlich des
9. ökumenischen Wochenendes für Akademiker als Homilie der Eucharistiefeier in
der Studentenkapelle der Benediktinerabtei Einsiedeln gesprochen. Die in diesem
Heft anschließend publizierten Beiträge geben die Referate von Hermann Häring
und Hans Geisser zum Gesamtthema des Wochenendes wieder: «Wer spricht für
euch? - Recht und Auftrag, Kirche zu vertreten.» Die Redaktion der Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie dankt den Autoren sowie den Organisatoren

des Wochenendes für die freundliche Erlaubnis, die - für die Weiterführung
des ökumenischen Dialogs über « Kirche und Amt » wertvolle Anregung bietenden -
Beiträge weiteren Interessenten zugänglich zu machen.



4 Hören und Gehört werden

fragen: Was ist wichtiger? Jedenfalls kann man feststellen: es wird vom
Hören gesprochen und nicht vom Reden. Ausdrücklich; Matthäus 10,20:
«Denn ihr seid es nicht, die da reden, sondern eures Vaters Geist ist es,

der durch euch redet.» Woraus man vorläufig schließen könnte: Wer
«verbindlich und maßgeblich» redet - zu reden hat -, der redet nicht
selbst. Er wird aber gehört.

Gehört werden - hören. Dieses eine und doppelte Geschehen hat
einen geschichtlichen Namen: Kirche. Es hat diesen einen Namen,
aber der Name gilt für Verschiedenstes, das die Geschichte, nacheinander
wie auch gleichzeitig, hervorgebracht hat und hervorbringt. Schon

wenn man von den «zwei Teilen» spricht - von dem hörenden und von
dem anderen, der gehört wird; wobei es dann doch nur eine naheliegende

Vereinfachung zu sein scheint, daß man sagt: von dem hörenden und
dem redenden Teil -, schon wenn man von solchen Teilen spricht,
bringt man ein Stück Verfassung ins Spiel, das vielleicht nicht von
vornherein feststehen müßte.

«Wer euch hört, der hört mich»: die Verheißung ist wie das

Geschehen, das sie in Gang setzt, eins und doppelt. Sie ist eine Verheißung:
es wird zwar durch sie nach dem äußeren Wortsinn den einen dies und
den anderen das in Aussicht gestellt, den einen das Gehörtwerden, den

andern das Hören; aber das Hören und das Gehörtwerden sind in der

Wirklichkeit nicht voneinander zu lösen, sie bilden ein Ganzes, und
dieses Ganze ist allen verheißen. Doch wiederum sollen und werden es

nicht alle gleich - oder gar immer gleich - erfahren. Es bleibt unteilbar,
aber nach zwei Seiten hin, von zwei Seiten her erfüllbar.

Das Ganze des Geschehens - des Hörens und Gehörtwerdens -
wäre allen verheißen? Allen? - ein im Gottesdienst häufiges, aber ein

gefährliches Wort. Die Verheißung weist voraus auf künftige Erfahrung,
und sie hat auch ihren Erfahrungshintergrund. Zu diesem Hintergrund
gehören Namen; Ortsnamen. «Weh dir, ChorazinL. Und du, Kaper-
naum...» Was diese Namen lehren, spiegelt sich in dem Hinweis auf
eine Zukunft, die nicht nur Gelingen, sondern auch Gefahr bringen
wird: «Wer euch verachtet, der verachtet mich.» Gewiß ist das Geschehen,

das in Hören und Gehörtwerden besteht und das Kirche heißt,
allen angeboten; aber anscheinend im Wissen, daß nicht alle es

annehmen werden. Daher die Drohung, die jenen gilt, denen «das Reich
Gottes nahe gewesen ist» (Lk 10,11). Während sie, die es ihnen
verkündigen wollten, ihrer Einheit mit Christus auch im Mißlingen sicher
sein können. Er ist es, der gehört wird durch sie, und er wird verachtet



Hören und Gehörtwerden 5

in ihnen. Es scheint, daß ihnen nur die Verheißung und keine
Drohung gilt.

Und doch. Im Johannes-Evangelium (Kap. 13) steht das Wort von
der Aufnahme der Sendboten mitten in der Rede, die auf den Verrat
des einen unter ihnen zusteuert. So schwebt über ihrer Gemeinschaft
und über ihrem Auftrag, über ihrer Einheit mit Christus und über
der reinen Vermittlung der Botschaft von Anfang an eine dunkle
Drohung. Nicht gehört zu werden ist nicht die einzige, nicht die höchste

Gefahr, in die sie geraten können. Was ihnen droht, liegt in Mahnungen
verborgen wie der, daß der Jünger nicht größer sei als sein Meister, und
es tritt voll hervor in der Ankündigung von Verrat und Verleugnung.
Für unseren Zusammenhang war es aber schon greifbar in dem Wort:
«Denn ihr seid es nicht, die da reden, sondern eures Vaters Geist ist es,

der durch euch redet.» Die Gefahr besteht darin, daß die Sendboten,
die Apostel, selber zu reden beginnen - und daß sie dann gehört werden,
aber nicht er.

Die Kirche also - um von nun an bei dem historischen Namen zu
bleiben - lebt in den äußeren Begrenzungen, die ihr daraus erwachsen,
daß Christus nicht von allen gehört wird - in denen, durch die er spricht.
Und sie lebt in inneren Abgrenzungen, die sich zurückverfolgen lassen

bis in die Gemeinschaft der ersten Apostel. Es liegt nahe, diese

Abgrenzungen daraus zu erklären, daß die Apostel und ihre Nachfolger
offenbar doch nicht rein nur Vermittler waren und sind; daß sie doch

immer auch noch ein wenig - und manchmal nicht nur ein wenig -
selbst reden. Daß mithin jeder von ihnen durch einen Hauch von Verrat
die Einheit zertrennen hilft, deren die Kirche auf ihre Universalität hin
bedürfte. Ist aber Kirche denkbar ohne diesen dauernden Trennungsprozeß?

Gehört er nicht vielleicht mit in das Geschehen des Hörens
und des Gehörtwerdens hinein

Jedenfalls zeigt es sich, daß der Versuch, sich von aller eigenen
Denk- und so eben auch Sprechweise fernzuhalten und ein unmittelbar
wortwörtliches Eingehen auf einen - vermeintlichen - Urzustand der

Botschaft Jesu zu betätigen, nicht in die kirchliche Einheit, sondern

gerade in die Abspaltung führt. Während es anderseits der Verständigung
förderlich ist, wenigstens aus gleichem geschichtlichem Abstand von
den Ursprüngen, wenigstens auf der gleichen Höhe zweier getrennter
kirchlicher Wege voneinander zu hören. Und auch die Abwehr dessen,

was man Institutionalisierung nennt und was in seinem Kern nichts
anderes ist als das Auseinandertreten der Hörenden und derer, die



6 Hören und Gehörtwerden

gehört werden - oder eben reden -, auch diese Abwehr des Verfassungsmäßigen

hat in der Kirche nie Grenzen überwunden, sondern immer

nur neue und tiefere gezogen. Verwandte oder vergleichbare Ordnung
macht die Verständigung leichter als mystische oder spiritualistische
Auflösung. Die Kirche ist keine «Geistkirche» und kann es auf Erden
nicht sein.

Aber sie könnte in ihren Ordnungen und vor allem in ihrer
Grundordnung, die das Gegenüber von Hörenden und Redenden ist, mehr
Leben und zugleich auch mehr Einheit haben, wenn für sie das Wort:
«Wer euch hört, der hört mich», gegenwärtiger wäre. Wenn besser

gespürt würde, daß die eine und doppelte Verheißung, die aus ihm
spricht, auf den Vorrang des Hörens vor dem gefährdeten Notbehelf
des Redens zielt. Wenn schärfer bedacht würde, daß die Wahrheit
gerade das ist, was einer nicht selber zu sagen hat. Wenn die
Kirchengeschichte mehr als Geschichte der Rezeption und des Glaubens und

weniger als Geschichte der Produktion und der Lehre gelesen würde.
Wenn in der Kirche das Reden über das Selbstgeredete (auch
Konfessionalismus genannt) zurückträte hinter der Verständigung über das

Gehörte (die ökumenisch zu nennen wäre). Wir haben uns lange gefragt,
was wir reden sollten; es ist uns aber gesagt worden (Lk 8,18): «Gebt

nun acht, wie ihr hört »


	Hören und Gehörtwerden : eine biblische Meditation

