
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 3

Artikel: Ethik als Handlungswissenschaft im Spannungsfeld von Vernunft und
Glaube

Autor: Compagnoni, Francesco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761363

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ethik als Handlungswissenschaft im Spannungsfeld

von Vernunft und Glaube *

1. Die Einführung in die Theologische Ethik von W. Korff, erschienen
in der Reihe «Theologisches Seminar», erinnert unwillkürlich an eine ältere
Veröffentlichung von F. Böckle («Grundbegriffe der Moral», 1966), die - am
Ende der Konzilsperiode - in einer etwas ähnlichen Reihe («Der Christ in der
Welt») erschien. Seither hat sich in der Kirche manches ereignet. Nicht
zuletzt läßt sich in der christlichen Ethik ein Trend feststellen : die Epoche der
pauschalen Verurteilung der Handbücher ist vorbei und die Aufgabe der
Stunde gilt einer «gegenwartsgerechten» christlichen Ethik. Wichtige
Vorarbeiten dazu sind schon geleistet worden. Um nur einige der bedeutendsten
Arbeiten zu zitieren, sei erwähnt: A. Auer, Autonome Moral und christlicher
Glaube (1971), B. Schüller, Die Begründung sittlicher Urteile (1973) und
W. Korff, Norm und Sittlichkeit (1973) 1.

Die letzt-erwähnte Arbeit trägt den Untertitel «Untersuchungen zur
Logik der normativen Vernunft», eine Art Programm, das durch eine streng
theoretische Analyse von positiver und normativer Vernunft in den Unbelie-
bigkeiten der Normativität seine Vollendung findet. Zuerst als geschichtliche
Unbeliebigkeit : der Mensch ist ein geschichtliches Wesen infolge seiner «ratio
und natura»; dann als naturale Unbeliebigkeit: der Mensch ist dem Menschen
Bedürfniswesen, Aggressor und Fürsorger zugleich (Perichorésis). Diese Un-
beliebigkeiten definieren und terminieren den Spielraum möglicher Moralen.

Die Einführung ist nicht etwa bloß eine handbuchartige Übersetzung
dieser Ansätze für Studierende, sondern eine weitgehende Entfaltung
derselben im Sinne einer Erweiterung und gleichzeitigen Konkretisierung. «Im
Zentrum steht... die Frage nach deren [d. h. der materialen und formalen
Systematik Theologischer Ethik] innerstem Bedingungs- und Zielgrund
und damit vor allem nach der Zuordnungslogik von Autonomie und Theo-
nomie. Aus diesem Kontext bestimmen sich zugleich funktionaler Stellenwert

und Relevanz human- und sozialwissenschaftlicher Erkenntnisse und
Einsichten für eine gegenwartsgerechte Ethik. Solch theologisch-ethisches
Argumentieren erweist sich als Konsequenz einer geistesgeschichtlichen
Entwicklung, deren Dynamik seit dem Hochmittelalter immer entschiedener auf

* Wilhelm Korff: Theologische Ethik. Eine Einführung. Freiburg / Basel /
Wien: Herder 1975. 127 S. (Theologisches Seminar.)

1 Einige grundlegende Artikel von F. Böckle werden demnächst ihre endgültige

Fassung in einer «Fundamentalmoral» finden.



514 Ethik als Handlungswissenschaft

Bewußtheit und Freiheit drängt» (Vorwort). Diese drei Sätze geben in etwa
die Themen der drei Kapitel wieder, aus denen das Buch besteht.

Die Einleitung (Zur Dringlichkeit des ethischen Problems, S. 9-18) bietet
eine Situationsanalyse und Standortsbestimmung heutiger Ethik, woraus
einige Folgerungen gezogen werden. Die Dringlichkeit des ethischen
Problems ist zunächst durch den Fortschritt der Naturwissenschaften und der
Technik gegeben: der Mensch kann mehr als er darf. Dazu haben die
Geisteswissenschaften eine Verunsicherung durch den Aufweis der «... tatsächlichen,
geschichtlichen Vielfalt möglicher menschlicher Normierung» (S. 10)
hervorgerufen. Schließlich gewähren unsere liberalen politisch-gesellschaftlichen
Strukturen eine individuelle Freiheit, die nicht ohne Risiko ist. Dies ist der
Kontext nicht nur jeder philosophischen Ethik, sondern zweifelsohne auch
einer kirchlichen Morallehre und einer theologischen Ethik. Es handelt sich
im Grunde um eine Wachstumskrise des unabgeschlossenen Selbstfindungs-
prozesses der neuzeitlichen Gesellschaft, die in dem Sinne voll ins Bewußtsein

gerückt ist, als es «... nicht mehr nur darum geht, moralische Normen
gut zu erfüllen, sondern auch darum, moralisch gute Normen zu machen»
(S. 15). Jede ethische Überlegung geht also aus den zwei klassischen Fragen
hervor : was sollen wir tun wie kann der Mensch glücken

Das I. Kapitel (Ethik als Wissenschaft vom menschlichen Handeln
unter der formalen Differenz von Gut und Böse, S. 19-39) wird auf zwei
Prinzipien aufgebaut: die Differenz von Gut und Böse ist der Grund allen
ethischen Fragens; die Fähigkeit, sie zu erheben, ist «der Vernunftnatur des
Menschen ursprünglich und wesenhaft eigen» (S. 19). Deshalb soll jede Norm
als inhaltliche Bestimmung von Gut und Böse in ihrer Begründung
transparent (d. h. einsichtig) und in der Handhabung konditional (d. h. nur im
allgemeinen gültig) sein. Das maßgebliche Kriterium ist die Effizienz im
Hinblick auf die Maximierung des Humanen. Zwei Beispiele (Ehe und Eigentum)

dienen zur Verdeutlichung des Letzt-Gemeinten, wobei das heutige
Verständnis von Eigentumsordnung und von Ehe geschichtlich irreversible
Fortschritte markieren, insofern «die diesen Prozeß leitende Idee der
Autonomie, der Freiheit und Selbstverantwortung des Menschen zutiefst vom
Glauben an die Würde eines jeden einzelnen getragen bleibt und von dem
hieraus entspringenden Ethos der Achtung und Liebe erfüllt ist» (S. 30). Dies
alles impliziert die Forderung nach wissenschaftlicher Überprüfbarkeit der
zur Begründung ethischer Normen herangezogenen materialen Kriterien: die
Evidenzerfahrung muß auch vor den empirisch-analytischen Humanwissenschaften

standhalten können.
Die ethische Autonomie, wovon bis anhin die Rede war, ist schließlich

von der Theonomie freigesetzt ; ihre innere Zuordnung wird im Gang der
Entwicklung des innerbiblischen Normverständnisses selbst bestätigt. Man kann
offenbarungsgeschichtlich von einem innerbiblischen Aufklärungsprozeß und
Normsystematisierungsprozeß sprechen, einer «Entwicklung von einem vo-
luntaristisch-nominalistischen zu einem rational-theonomen Normverständnis»

(S. 35). Gottes Ja zum Menschen konstituiert sich als «Verweisungszusammenhang»

des menschlichen Handelns, gibt der Norm «eine letzte
unüberbietbare sittliche Ausrichtung, ohne sie damit doch in ihrer Bedingt-



Ethik als Handlungswissenschaft 515

heit aufzuheben» (S. 36). Anders gesagt: die menschliche Autonomie
empfängt aus der Theonomie überhaupt erst ihre unbedingte ethische Dignität.

Im II. Kapitel (S. 40-69) ist die Rede von der materialen Struktur des
Ethischen im Bedingungsfeld menschlichen Handelns. «Das Ethische grenzt
sich ab gegenüber aller sozialen Wirklichkeit, die in ihrer Verbindlichkeit
zwar ethisch relevant ist, aber selbst nicht schon dieses Ethische ist» (S. 40).
In teilweiser Anlehnung an Dürkheim definiert Korff Normen als «Regulative
menschlichen Deutens, Ordnens und Gestaltens, die sich mit einem
Verbindlichkeitsanspruch darstellen, der die Chance hat, Anerkennung, Zustimmung
und Gehorsam zu finden» (S. 42). Dies erlaubt Korff, verschiedene Norm-
arten zu unterscheiden (Sitte, Recht, Sittlichkeitsnorm), welche letztlich auf
die Vernunft des Subjektes selbst als letzte Ratifikationsinstanz zurückverweisen.

In einem weitern Schritt stellt Korff fest, daß die Anzahl der ethischen
Schlüsselbegriffe, die nach dem jeweiligen Grundsatz variieren, begrenzt ist.
Nach einer kurzen philologischen Erläuterung der Termini wie: Sitte, Ethik,
Norm, Gut, analysiert er im jeweiligen geschichtlichen Entstehungskontext
einige Begriffe wie: Tugend, Gesetz, Pflicht, Entfremdung. Der letzte Teil
dieses II. Kapitel trägt den Titel: Die Erfassung der ethischen Strukturen
im ethischen System. Die Grundlagenreflexion, die Begründung des
Ethischen, reicht nicht aus, um den konkreten Lebensvollzug zu normieren: die
Metanormen sind schließlich Theorien über Praxis, die nur Theorien für
Praxis werden, indem die verschiedenen Handlungsbereiche des Lebens
konkret geregelt sind. «Definitives Ziel und zugleich definitiver Prüfstein
solcher Systematisierung ist es, nicht nur auf diese Weise Einsichten zu gewinnen,

die sich als mögliche Korrektive im Hinblick auf die konkreten
Handlungsvollzüge erweisen und bewähren, sondern wesenhaft auch jene Grunddimension

ansichtig werden lassen, die menschliches Handeln überhaupt erst
zu ethischem Handeln machen ...» (S. 58). Nach einer Begründung der
klassischen Einteilung von allgemeiner und spezieller Ethik nimmt der Autor
Stellung zugunsten einer «ethischen Theorie des Situativen und Individuellen»

(S. 62). Die Klärung der Grundlagen menschlichen Seins und Handelns
vorausgesetzt, ebenfalls die Normierung generalisierbarer konkreter Lebensfälle

vorausgesetzt, ist eine solche Theorie von einer unausweichlichen
Notwendigkeit, insofern es den Menschen eben nur als einmaliges Individuum
gibt.

Ein solcher Entwurf erfolgt durch die Begriffsanalyse einiger Termini:
Circumstantiae, Epikie, Moralsysteme, Subjektvermitteltheit, Situationsethik

(Grisebach), das individuelle Gesetz (Simmel), und durch die
programmatische Einholung in die spezifisch ethische Theorie von einer Fülle
von Einsichten der empirischen Human- und Sozialwissenschaften als «materialer

Bedingungen menschlicher Selbstfindung und menschlicher Identitätsbalance»

(S. 69).
Das III. und letzte Kapitel macht genau die Hälfte des Buches aus

(Ethik als Handlungswissenschaft im Spannungsfeld von Vernunft und
Glaube, S. 70-127). Es besteht aus zwei Paragraphen, in denen zuerst eine
Definition einer christlichen Ethik und dann eine Auslegung ihres konkreten



516 Ethik als Handlungswissenschaft

geschichtlichen Werdeganges erfolgt.
Eine christliche Ethik untersteht per definitionem in ihrer Konstituierung

denselben Bedingungen wie jede andere mögliche Ethik und jede
theologische Ethik, d. h. zur Konstituierung und Artikulierung als Ethik bedarf
sie eines als Maßgeblich-Letzten angesetzten Sinnbezuges (der auch
innerweltlich sein kann, wie die polis des Aristoteles) ; sie kann den Anspruch
unbedingten Sollens erheben, aber nur, wenn ihr Sinnbezug metaempirisch,
metalogisch, théologal ist (diese Bedingungen hat die christliche Ethik
gemeinsam mit der buddhistischen und der marxistischen Ethik). Doch was
das Eigentliche und Spezifische christlicher Ethik ausmacht, ist das «mit
dem offenbarungsgeschichtlich vermittelten und im Glauben erfaßten unwiderrufliche

'ja' gottes zu seinem Werk» (S. 76). «Es ist... gerade dieser in Christus

eröffnete Glaube an den Sinn und die Zukunft menschlichen Daseins,
in dem alle Schöpfungs- und Erlösungswirklichkeit konvergiert, der dem
Menschen den Grund und die Verpflichtung einstiftet, sich auf die Sache des
Menschen einzulassen» (S. 78).

Um «... die Bedeutung und Aufgabe einer christlichen Ethik als Wissenschaft,

wie sie sich im Kontext der Christentumsgeschichte je und je neu
stellte und auch heute wieder neu zu leisten ist» (S. 78), festzulegen, «... soll
der Versuch unternommen werden, den Stand heutigen theologisch-ethischen
Argumentierens in seiner geistesgeschichtlichen Genese zu verstehen und aus
der darin wirksamen, seit dem Hochmittelalter immer deutlicher auf Bewußtheit

und Freiheit hindrängenden Dynamik zu begreifen» (S. 79). Der Gang
dieser Vernunfts- und Freiheitsgeschichte wird in sieben Thesen skizziert
(S. 79-122). Korff markiert ihn in folgenden Stichworten: «Die thomasische
Option für eine entwurfsoffene Ethik, das christliche Freiheitspathos Luthers,
die Suche nach materialen Kriterien zur Sicherung menschlicher Freiheit und
Würde und gesellschaftlichen Friedens in den Naturrechtstheorien der
Barockscholastik und der frühen Aufklärung, der radikale Rekurs auf die
kritische Vernunft des Subjektes bei Descartes und Kant, die Aufdeckung
der Geschichte des Menschen als Freiheitsgeschichte bei Fichte und Hegel,
die ethische Rehabilitierung des kämpferischen Impulses beim frühen Marx
und schließlich die umfassende Anstrengung der gegenwärtigen Vernunft,
das Humane in der Vielfalt seiner empirischen Bedingungen zu erhellen»
(S. 125). Dazu kommt noch eine 7. These: die Existentialphilosophie, der
Dialogismus, die kritische Theorie stellen die Frage nach der Eigentlichkeit
des Humanen selbst«... in Kontrapunktik zu aller empirisch-instrumentellen
Vernunft» (S. 117).

Wenn wir uns nun fragen, welches das Grundkriterium für die
konkretinhaltliche Unterscheidung von Gut und Böse ist, finden wir die Antwort im
Urverdikt der Kainstat symbolisiert. «Die eigentliche Achse einer konkreten
normativen Ethik muß tatsächlich im Verbot, den Bruder zu töten, und im
Gebot, sein Leben zu achten und zur Entfaltung zu bringen, gesehen werden»
(S. 124). Die christliche Vernunft- und Freiheitsgeschichte ist also zu
verstehen «... als Weg zur Erlösung jenes normativen Uranspruchs und damit
als Weg zur realen Versöhnung des Menschen mit dem Menschen» (S. 125).
Die letzte Wurzel aller menschlichen Kainstat und der letzte Hoffnungsgrund



Ethik als Handlungswissenschaft 517

ihrer Überwindung ist aber theologisch. «Das schlechthin Gründende menschlicher

Freiheit und Würde ist nicht das Werk des Menschen selbst, sondern
wesenhaft und allein Tat Gottes» (S. 126). Das Spannungsfeld von Vernunft
und Glaube ist also nur auf diese integrative Weise zu entschärfen: eine
Vernunft, die nicht korrekturoffen ist, widerspricht ihrem eigenen Wesen; ein
Glauben, der sich nicht durch korrekturoffene Vernunft vermittelt, teilt
damit das Schicksal einer kritik-immunen Vernunft im Sinne eines ideologischen

Ersatzes. Selbst eine korrekturoffene Rationalität steht in Gefahr
positivistisch zu werden, d. h. «zum Mittel für Zwecke, über die sie selbst
nicht befindet». «Erst auf diesem Hintergrund aber erweist sich jetzt Glauben
als das transzendierende, die Vernunft menschlichen Erkennens und
Handelns definitiv auf Vollendbarkeit hin offenhaltende Movens, als die Vernunft
der Vernunft» (S. 127).

2. Mit dieser kurzen Übersicht ist der Inhalt des Buches bei weitem
nicht erschöpfend zur Darstellung gelangt. Es sollte zumindest eines klar
geworden sein : diese « Einleitung » ist ein kompaktes, anspruchsvolles Produkt
einer wissenschaftlich reifen Theologie.

Die folgenden Bemerkungen greifen nur einige, wichtig erscheinende
Punkte heraus, weil eine umfassende Auseinandersetzung mit dem Korff-
schen Ansatz hier in diesem Rahmen nicht möglich ist und nur erfolgen
könnte in Auseinandersetzung und Berücksichtigung seiner umfangreicheren
Arbeiten. Diese Beschränkung ist um so mehr gerechtfertigt, als wir den
Grundansatz Korffs und dessen Entfaltung im wesentlichen teilen.

Wie der Autor selbst im Vorwort bemerkt, finden wir uns nicht vor einer
vollständigen Fundamental- und Generalmoral herkömmlichen Stiles. Die
Einleitung und das dritte Kapitel ließen sich etwa als Geschichte der
theologischen Ethik innerhalb der allgemeinen, philosophischen Ethik verstehen.
Das erste und zweite Kapitel entwickeln eine Art Metaethik im philosophischen

und theologischen Sinne, wobei im zweiten Kapitel eine Abgrenzung
der Ethik gegenüber den Geisteswissenschaften versucht wird, die sich ebenso

mit Moral befassen. Diese Metaethik wird im Sinne des am Anfang des
Buches zitierten Verses von Herder entfaltet: «Nie scheide sich Spekulation
und Empirie, und die Erkenntnis ist geborgen.»

Der zentrale Begriff sowohl des metaethischen wie des historischen Teiles
ist das Hegeische Aufgehen des Bewußtseins der Freiheit, das sich seit
Aristoteles, durch Thomas, in der modernen und zeitgenössischen Ethik
vollzieht. Es sei aber vermerkt, daß es sich um Geschichte der Ethik als Wissenschaft

und nicht um Geschichte des Gewissens oder um ähnliches handelt,
d. h. es handelt sich nicht um Geschichte der gelebten Moral oder des gelebten
Ethos. Auf diese Weise läßt sich der vorliegende fnterpretationsversuch
schwerlich dem Vorwurf aussetzen, er sei eine Skizze einer «ideologischen»
Geschichte. Der von Korff herausgearbeitete Leitgedanke wird mit Texten
der einschlägigen Autoren belegt; auch wenn eine andere Entschlüsselung
möglich wäre, läßt sich seine geschichtliche Hermeneutik, die den Nährboden
der eigenen Systematik abgibt, als nicht minder sinnvoll vertreten. Das

Gebot, das für Philosophie wie für Theologie seine Gültigkeit hat, korrektur-



518 Ethik als Handlungswissenschaft

offen zu bleiben, ist in seinem metaethischen und geschichtlichen «Vordringen»

völlig respektiert. Korff entwirft ein Schema, das zugleich Thomas wie
Kant gerecht wird. Die Seiten 79-86 über das Gesetzesverständnis und die
tendentiae naturales bei Thomas sind eine äußerst originale Weiterentwicklung

des Ansatzes von W. Kluxen und L. Oeing-Hanhoff, die einerseits
textgetreu ist und sich als in eine Systematik integrationsfähig erweist. Der
absolute Anspruch der Kantschen Moral findet darin, ohne jegliche Spur von
Synkretismus, seinen Platz.

Oft ist die Rede von der Würde des Menschen, die einmal mit der
ethischen «Dignität» gleichgesetzt wird (S. 37). Auffallenderweise haben die
Termini «Menschenwürde» (vom Adjektiv «wert») und «Dignité de l'Homme»
(von «Dignitas», etwa « Ansehen », wie im dt. Wort «Würdenträger») in den
beiden Sprachen eine sehr ähnliche Entwicklung durchgemacht. Obwohl
schon Pascal in seinen Pensées von «dignité de l'homme» spricht, erhalten die
beiden Termini im 18. Jh. gleichzeitig den heutigen gebräuchlichen Sinn. Es
scheint, daß der Begriff «Menschenwürde» bei Korff, gemäß seinem aufklärerischen

Ansatz, eine zentrale Rolle spielt, etwa wie «Persona» beim analytischen

Entwurf der polnischen Kollegen H. Juros, T. Styczeh und dem Mainzer

J. Piegsa. Man sucht aber vergeblich nach einer Definition von «Menschenwürde».

Auf Seite 87 steht sie im Zusammenhang mit «Völkerrecht» und in
«Norm und Sittlichkeit» (S. 92) im Zusammenhang mit «Menschenrechten»,
aber beide Male mit einer andern Akzentsetzung. Eine genaue inhaltliche
Definition dieses Terminus wäre von Nutzen (wie auch eine Definition z. B.
von «Freiheit»), damit erhöhte sich die Chance, daß der gemeinte Sachverhalt
auch terminologisch abgedeckt wäre. Eine ähnliche Notwendigkeit der Vertiefung

ergibt sich wohl in bezug auf das Subjectum proprium moralitatis. Auf
Seite 22 ff. wird behauptet, sittliche Normen seien immer konditional zu
handhaben, anderseits wird auch festgehalten (S. 37), daß die menschliche
Autonomie ihre unbedingte ethische Dignität von der Theonomie empfängt,
vom Ja Gottes zum Menschen. Wenn wir nun nicht etwa die «menschliche
Person» (vager Begriff) oder nur die Vernunft des Subjektes selbst (vollständige

menschliche Autarkie) als Subjectum proprium moralitatis annehmen
wollen, dürfte es wohl keine andere Möglichkeit geben als irgendwie (nach
entsprechender Definition) Begriffe wie «Gewissen» oder «Prudentia»
einzuführen, wobei beides Akte des sittlich handelnden Menschen sind, wodurch
er dem sittlich-absoluten Anspruch seines Geschaffenseins entspricht. Mit der
Einführung dieser oder ähnlicher Begriffe könnte dem Willen und den
ethischen Fehlleistungen der ihnen zukommende und gebührende Platz
gesichert werden. Dies scheint bei Korff ungenügend berücksichtigt und nur
zwischen den Zeilen aufzuleuchten.

Wohl auch in anderer Hinsicht wäre eine Klärung nötig. Wie oben
referiert, sieht Korff das Eigentliche und Spezifische christlicher Ethik im
«... in Christus eröffneten Glauben an den Sinn und die Zukunft menschlichen
Daseins, in dem alle Schöpfungs- und ErlösungsWirklichkeit konvergiert, der
dem Menschen den Grund und die Verpflichtung einstiftet, sich auf die Sache
des Menschen einzulassen» (S. 78). Bei der Behandlung dieses Themas scheinen

die Gefahren in den Blick zu kommen, auf die B. Schüller 2 und T. Styc-



Ethik als Handlungswissenschaft 519

zeh 3 neulich aufmerksam gemacht haben. Abgesehen von der faktischen
Gegebenheit einer oder mehrerer Ethiken, die sich als christlich bezeichnen,
muß unser Problem methodologisch scharf und sauber gestellt werden :

entweder sprechen wir von einem Spezifikum innerhalb der Ethik selbst, oder
dann geben wir zu, daß der Unterschied auf einer andern Ebene liegt. Was
Korff vorschlägt, gehört gemäß der Regel einer deontologischen Semantik
nicht unmittelbar ins Feld der Ethik. Als Glaubenssatz designiert es eine
Größe, welche gewiß eine entscheidende Rolle in der gelebten Moral spielt,
aber in der theoretischen «Satz-Einordnung» gehört es in die (christliche)
Anthropologie. Bedeutet dies also, daß es bei Korff kein Spezifikum der
christlichen Ethik gibt? Dies ist kaum anzunehmen. Es handelte sich
vielmehr darum, eine weitere, notwendige methodologische Klärung anzustreben.

Ein letzter Hinweis. Der Tübinger Ethiker bringt eine Reihe von
Studientexten verschiedener Autoren ein, u. a. mehrfach aus G. W. Hunold,
Ethik im Bannkreis der Sozialontologie. Eine theologisch-moralanthropologische

Kritik des Personalismus, Bern/Frankfurt a. M. 1974. Eine Studie,
die bis anhin noch kaum die ihr gebührende Beachtung gefunden hat.

In neuerer Zeit sind in Europa verschiedene katholische «Fundamental-
moralen» erschienen, erinnert sei an folgende Werke: A. K. Ruf, Grundkurs
Moraltheologie (I: Gesetz und Norm), Freiburg 1975; R. Simon, Fonder la
morale. Dialectique de la foi et de la raison pratique, Paris 1974; J. M. Au-
bert, Vivre en chrétien au XXe siècle: (I: Le Sel de la terre), Paris 1975;
M. Vidal, Moral de actitudes (I: Moral fundamental), Madrid 19753.

Jede Abhandlung hat einen andern Ausgangspunkt, so daß ein Vergleich
unmöglich ist. Wenn man aber die methodische Kohärenz und das Niveau
der Theoriebildung als Maß-stab des Vergleichs nimmt, muß die Arbeit von
W. Korff als die hervorragendste bezeichnet werden und als die geeignetste,
um unter den Moraltheologen einen Konsensus zu ermöglichen oder gar
heranzubilden.

Francesco Compagnoni

2 Zur Diskussion über das Proprium einer christlichen Ethik, in : ThPh 1976,
321 ff.

3 Autonome und christliche Ethik als methodologisches Problem, in: ThGl
1976, 211 ff.


	Ethik als Handlungswissenschaft im Spannungsfeld von Vernunft und Glaube

