
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 3

Artikel: Konkrete Möglichkeiten für ein Gespräch zwischen Theologie und
Psychologie

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Stirnimann

Konkrete Möglichkeiten für ein Gespräch
zwischen Theologie und Psychologie *

Zwei Texte

«Sei Freund dem Arzt, weil man seiner bedarf, denn auch ihm hat
Gott sein Teil zugewiesen. Von Gott her ist der Arzt unterrichtet...
Mein Sohn, werde nicht gleichgültig in der Krankheit, bete zu Gott,
denn er kann dich heilen Aber auch dem Arzt gib Raum, er soll nicht
von dir weichen, denn auch ihn hast du nötig auch er betet zu Gott,
daß er ihm die Diagnose gelingen lasse und die Heilung zur
Lebenserhaltung.» - Dieser Text sagt: Wir sollen in Krankheit nicht gleichgültig

werden, sondern zu Gott beten, weil er heilen kann. Zugleich
sollen wir auch dem Arzt Vertrauen schenken, weil auch er zu Gott
betet, daß Diagnose und Heilung zur Lebenserhaltung gelingen. Krankheit

ist ein Grenzphänomen. Es braucht zur Heilung eine Gabe, die über
das Gegebene der Wissenschaft hinausgeht. Arzt und Heilung haben

gewissermaßen einen unmittelbaren Gottesbezug. Soweit ein Zeugnis aus

der alttestamentlichen Überlieferung 1.

Nun ein Jesus-Wort: «Nicht die Gesunden brauchen den Arzt,
sondern die Kranken. Geht also hin und lernt, was es heißt: Barmherzigkeit
will ich und nicht Opfer!» 2 - Dieses Wort hat mit der Sendung Jesu zu

* Der folgende Entwurf lag einem Vortrag zugrunde, der am 29.1.1976 im
Rahmen einer auf Initiative der Studierenden der Theologischen Fakultät der
Universität Freiburg/Schweiz durchgeführten interdisziplinären Lehrveranstaltung
gehalten wurde. Vgl. die Beiträge von R. Friedli und U. Rauchfleisch in diesem
Heft.

1 Jesus Sirach 38, 1-5. Ubersetzung nach Gerhard von Rad: Weisheit in
Israel, Neukirchen 1970, 178 f. Zum Thema « Heilkunde » in atl. Sicht s. ebd. 178-181.

2 Mt 9. 13.



492 Konkrete Möglichkeiten

tun 3 und zugleich mit der Sendung seiner Jünger. Wo Verkündigung
also «Opfer» schafft und nicht «Kranke» heilt, da wird wider den Auftrag
Jesu gehandelt.

Zur Situation

Nach diesen zwei Texten ein paar stichwortartige Bemerkungen
zur gegenwärtigen Situation. Sie ist nicht rosig.

Der Zweite Weltkrieg - was vorausging und was folgte - hat in
der menschlichen Psyche Spuren hinterlassen. Das Ende des

Massenmordens hat nicht Frieden gebracht. Der Weltkonflikt ist nur
eingefroren. Und schon brodelt es wieder an zahlreichen Stellen. Das Ende
des Großkrieges bleibt weltgeschichtlich mit den Blitzen über zwei
Hafenstädten verbunden. Unter dem Pat der Kernwaffen zu leben, strapaziert
nicht nur die Bewußtseinssphäre 4.

Ein zweites Fanal war 1968: die Jugend verwirft den Leistungszwang

und die «Segnungen» der Wohlstandsgesellschaft5. Woran man
leidet, ist «Sinnlosigkeit» einer künstlichen, von der Natur losgelösten,

ja diese zerstörenden Welt6. Die «Uhrwerk-Orangen»7 entwarfen ein
deutliches Bild, - das Bild einer Welt aus Plastik, voll Gewalt und
sexueller Perversionen.

Doch die Krankheit geht tiefer. Manche leiden unter dem Gefühl,
durch Zufall in die Welt geworfen zu sein, - in eine über und über bevölkerte

Welt, wo es schon allzu viele gibt, die sich auf die Füße treten.
Was auch immer «metaphysische Angst» bedeuten mag - Angst vor dem

Nichts, Angst vor dem Tod der Liebe - psychisch ist sie im Begriff, eine

nicht zu bestreitende Wirklichkeit zu werden.

3 Joachim Jeremias: Neutestamentliclie Theologie I, Gütersloh 1971, 239:
«So benutzt Jesus zur Umschreibung seiner Sendungsvollmacht gern die Bilder der
Symbolberufe des Erlösers Er bezeichnet sich als den Boten Gottes, der zum Festmahl

ruft (Mk 2, 17 par.), als den Arzt der Kranken (ebd.) ...» Zu: Jahwe allein
kann heilen vgl. Ex 15, 26; Dt 32, 39; 2 Kö 5, 7; Ho 6, 1; Hi 5, 18 u. ö.

4 Vgl. Karl Jaspers: Die Atombombe und die Zukunft des Menschen,
München 1958.

5 Bekanntlich entstammten die treibenden Kräfte der Kontestationsbewe-
gung mehrheitlich aus Kreisen arrivierter «Wirtschaftswunderkinder».

6 Zur Wiederfindung von « Sinn » verlangt der französische Politiker und
Kulturkritiker Roger Garaudy eine dreifache «Gesinnungsänderung»: gegenüber der
Natur, gegenüber den Mitmenschen, gegenüber Zukunft und Transzendenz, vgl.
Parole d'homme, Paris 1975, 75-77.

7 Film von Stanley Kubrick, lanciert 1971.



für ein Gespräch zwischen Theologie und Psychologie 493

Was hat nun in dieser Situation die Glaubensbotschaft auszurichten
Wie wird sie zu Sprache, zu lebendiger Sprache, zu Sprache der Liebe,
die Kranke heilt? «Sprich nur ein Wort, so wird gesund meine Seele»,

soll keine tote Floskel sein.

I. DAS GESPRÄCH IST AUFZUNEHMEN

Geschichtliches

Es ist Zeit, das Gespräch zwischen Theologie und Psychologie
aufzunehmen. Lange, allzu lange wurde es verdrängt.

Seit dem Beginn der neueren Theologie, Karl Barths «Römerbrief»

1919, galt - in bewußter Gegenposition zum 19. Jahrhundert -
«psychologisch», bzw. «psychologisierend» als ein Schimpfwort unter
Theologen. Auch Rudolf Bultmann blieb dieser Kampfansage treu:
existentiale Interpretation, ja - Psychologie, nein!

Als Einsamer auf weiter Flur und als Vorkämpfer ist zu nennen:
Oskar Pfister, der Zürcher Pfarrer, Freund Sigmund Freuds und
Mitbegründer der Schweizerischen Gesellschaft für Psychoanalyse 8. Ferner
der im deutschen Sprachraum kaum bekannte Victor White mit seinem

Werk «Gott und das Unbewußte» 9.

Aus der Gegenwart seien folgende Theologen erwähnt, die sich für
das Gespräch mit der Psychologie besondere Verdienste erworben haben:

Antoine Vergüte mit seiner «Religionspsychologie»10, Jacques Po-

hier u, Joachim Scharfenberg 12 und Thomas Bonhoeffer 13.

8 Vgl. Oskar Pfister, Pfarrer und Analytiker (1873-1956), Wege zum
Menschen 25 (1973) 433-511; ferner die Neuauflage von Oskar Pfister: Das Christentum

und die Angst, mit einem Vorwort von Thomas Bonhoeffer, Ölten 1975;
besprochen in Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 22 (1975)
410-414.

9 Victor White: God and the Unconscious, With a foreword by C. G. Jung,
London 1952.

10 Antoine Vergote: Religionspsychologie, Olten 1970.
11 Jacques Pohier: Psychologie et Théologie, Paris 1967; ders. : Au nom

du Père, Recherches théologiques et psycho-analytiques, Paris 1972.
12 Joachim Scharfenberg: Sigmund Freud und seine Religionskritik als

Herausforderung für den christlichen Glauben, Göttingen 1968; ders.: Religion
zwischen Wahn und Wirklichkeit, Gesammelte Aufsätze zur Korrelation von Theologie

und Psychoanalyse, Hamburg 1972.
13 Thomas Bonhoeffer: Theologie und Psychologie, in: O. Loretz und

W. Strolz (Hrsg.) : Die hermeneutische Frage in der Theologie, Freiburg i. Br.
1968, 153-180.



494 Konkrete Möglichkeiten

Es könnte sein - es ist zu wünschen, daß nach der Soziologie nun
auch der Psychologie ein gebührender Platz eingeräumt wird im
interdisziplinären Gespräch der Theologie.

Interesse

Wie weit von seiten der Psychologie Interesse an Theologie besteht,
kann ich nicht beurteilen. Doch dürften die Chancen für ein Gespräch
etwas günstiger sein als vor fünfzig Jahren.

Von seiten der Theologie gibt es gewisse Ansätze. In Pastoral und

praktischer Ethik werden die Humanwissenschaften hochgeschätzt14.
Doch wie steht es mit dem Interesse an der Psychologie der Exegeten,
der Dogmatiker und der Fundamentaltheologen? Besonders dringend
wäre dieses Interesse im Hinblick auf hermeneutisch-fundamentaltheo-

logische Fragestellungen 15. Die diesbezügliche Forderung kann durch
einen Vergleich angedeutet werden: Wie die soziologischen und
politischen Implikationen von Glaubenssätzen zu reflektieren sind, so sind

- und wohl noch vordringlicher - die psychologischen Implikationen und

Voraussetzungen von theologischen und dogmatischen Aussagen zu

prüfen.
Doch geht es nicht nur um methodologische Fragen. Das Interesse

an der Psychologie ist auch von der kirchlichen Situation und Praxis
her zu motivieren. Zwei sich widersprechende Haltungen sind zu
verzeichnen: Einerseits läßt man, mit allzu vielen «kirchlichen» Dingen
beschäftigt, die «Emigration» zur psychotherapeutischen «Seelsorge»

gerne zu 16. Andrerseits versucht man, jedoch oft dilettantisch, auch

etwas für «seelische Bedürfnisse» zu tun. Beides ist nicht von Gutem.
Unsere Ausführungen möchten zur Uberwindung dieser Einstellungen
anregen. Ohne Einmischung in den Richtungsstreit innerhalb der
gegenwärtigen Psychologie sollen von der Sache der Theologie her, der«Rechen-

14 Vgl. Gerhard Ebeling: Studium der Theologie, Eine enzyklopädische
Orientierung, Tübingen 1975, 98-112.

15 Wir halten uns an das Verständnis von Fundamentaltheologie, wie es
umschrieben wird von Gerhard Ebeling: Erwägungen zu einer evangelischen
Fundamentaltheologie, Zeitschrift für Theologie und Kirche 67 (1970) 479-524.

16 Victor von Gebsattel spricht von einer «Abwanderung der abendländischen

Menschheit vom Seelsorger zum Nervenarzt» und Gustav Bally schreibt:
« Die Patienten sind es, die uns vor die Aufgabe stellen, selbst die Aufgabe der
Seelsorge zu übernehmen.» Vgl. Viktor E. Frankl: Der unbewußte Gott,
Psychotherapie und Religion, München 1974, 80.



für ein Gespräch zwischen Theologie und Psychologie 495

schaft über den christlichen Glauben»17, einige Aspekte aufgezeigt werden,

welche das Gespräch mit der Psychologie als möglich und sinnvoll
erscheinen lassen, ja als notwendig und unentbehrlich ausweisen 18.

Grundsätzliches

Wenn die Sache der Theologie Rechenschaft über den christlichen
Glauben ist, dann hat das Gespräch mit der Psychologie im Glaubensvollzug

seine zentrale Thematik. Doch ist zunächst zu fragen, von
welchem grundsätzlichen Glaubensverständnis aus das Gespräch die größten
Chancen hat, in Gang zu kommen.

Ihrem Auftrag gemäß hat die Theologie die Motive des Glaubens

zu analysieren und deren Rationalität, bzw. Nicht-Irrationalität zu

prüfen. So weit, so recht. Daraus sind jedoch im Lauf der Geschichte

Einseitigkeiten, ja grobe Verzerrungen entstanden: Intellektualismus
hier, Voluntarismus, bzw. Moralismus dort. Damit wird die menschliche

Psyche als ganze überfordert oder - besser gesagt - übersprungen. Wir
sind dann mehr bei den «Opfern» als bei der «Gesundung».

Tiefer liegt der Ansatz reformatorischer Glaubenstheologie: die

Rechtfertigung des Sünders durch den Glauben. Sünde hat etwas mit
Schuld, und Schuld auch mit «Schuldbewußtsein» zu tun. So könnte von
hier aus eine Brücke zu einem vielbesprochenen Topos der Psychologie

geschlagen werden. Doch scheint dieser Gesichtspunkt der zu wünschenden

Weite der Fragestellung nicht gerecht zu werden.

So möchten wir weiter auf folgenden Locus schon mittelalterlicher
Theologie verweisen. Als Wirkung des Glaubens wird genannt: die

«purificatio cordis», die «Reinigung des Herzens»19. «Herz» ist auf jeden
Fall mehr als Bewußtsein. Einem Worte Jesu gemäß 20 liegt hier der

Ursprung sämtlicher zerstörerischer Propulsionen. In diesem Zusammenhang

wären auch zwei weitere Begriffe biblischer Anthropologie zu
erörtern: kejalöth, «Nieren», und kawêd, «Leber», die den Sitz geheimster

Regungen bezeichnen.

17 Gerhard Ebeling: Art. «Theologie» in: Religion in Geschichte und Gegenwart3

VI (1962) Sp. 754; ders. : Studium der Theologie, Tübingen 1975, 4 u. ö.
18 Schon hier kommt die schwache epistemologische Position der Theologie

in Sicht. Theologie braucht Partnerschaft von Psychologie, Geschichte, Philosophie
usw. Psychologie, Geschichte, Philosophie usw. sind nicht im geringsten auf
theologische Partnerschaft angewiesen.

19 Vgl. Thomas von Aquin: Summa theologiae, II/II, q. 7, a. 2.
20 Mk 7, 15-23.



496 Konkrete Möglichkeiten

Doch nun zum entscheidenden Punkt: Glaube ist nicht auf einen

Akt zu reduzieren. Der reine - in der neueren Theologie oft radikal
vertretene - «Aktualismus» in der Glaubenstheologie 21 ist der eigentliche
Widerpart eines konstruktiven Gesprächs mit der Psychologie. Glaube
ist - und man kann das kaum genügend unterstreichen - ein Prozeß,
ein Geschehen, wie das provozierende markinische Gleichnis von der
«selbstwachsenden Saat»22 eindrücklich sagt: «von selbst», ohne Zutun
des Menschen, «im Schlaf» - in tieferen Sphären als der des Bewußtseins

- wächst das Saatgut des Reiches.

Noch ein zweiter, nicht weniger bedenkenswerter Aspekt ist zu
betonen. Glaube im christlichen Sinn ist an das Wort des Glaubens
gebunden. Dieses Wort des Glaubens wird im Neuen Testament ein
«zweischneidiges Schwert» genannt, das eindringt bis zur «Scheidung» von
«Seele» und «Geist», von «Gelenk» und «Mark»23. Deutlicher könnte man
kaum den psychosomatischen Komplex als Substrat des Glaubensvollzuges

umschreiben.
Mit diesen zwei Bestimmungen: Glaube, nicht nur punktuelle

Entscheidung, sondern ein Prozeß - und Glaube, ein Geschehen, das den

ganzen Menschen, bis zur Grenze von «Seele» und «Geist» umfaßt, ist
der Rahmen weit gezogen für ein Gespräch zwischen Psychologie und
Theologie.

II. SYMBOLIK UND GLAUBENSSPRACHE

Für ein fruchtbares Gespräch braucht es ein genau formuliertes Ziel.
Als ein solches möchten wir vorschlagen : gemeinsam nach Kriterien des

Glaubensvollzuges zu suchen, bzw. nach Kriterien des echten Glaubensvollzuges.

Der Terminus «echt» ist ambivalent. Soll «echt» gleich «authentisch»

bedeuten? Dann müßte wohl der Theologe sagen, was «authentisch»

in bezug auf die Sache des Glaubens meint. Soll «echt» gleich
«gesund» besagen? Dann wäre der Psychologe aufgefordert, eine ent-

21 «Aktualismus» nennen wir hier eine Theorie, die Glauben einseitig als Akt
versteht, als punktuelle Entscheidung, in steiler Transzendenz, als «Sprung», als
«Risiko», als «Wagestück», als «Schweben an einem dünnen Faden über 70 000 Klafter

Wasser», um einige Kierkegaardsche Wendungen zu erwähnen, die in diesem
Zusammenhang wirkungsgeschichtlich von Bedeutung sind (über Kierkegaard selber
möchten wir nicht urteilen I).

22 Mk 4, 26-29.
23 Hebr 4, 12.



für ein Gespräch zwischen Theologie und Psychologie 497

sprechende Erklärung abzugeben. Doch ist es vorzuziehen, den Sinn

von «echt» nicht zum vornherein festzulegen. Gespräche bringen ja ohnehin

- wenn es wirkliche und nicht Scheingespräche sind - Modifikationen
in die Begriffe.

Eine Präzisierung jedoch drängt sich auf. «Echt» meint auf jeden
Fall etwas Spontanes. Und an der Spontaneität ist sowohl der Theologe
wie der Psychologe interessiert. Zur Spontaneität des Glaubens aber

gehört lebendige Symbolik. Hier eine zweite Konvergenz: Psychologe
und Theologe arbeiten beide mit Interpretation von Symbolen 24. So

können wir als erstes mögliches Gesprächsthema formulieren : lebendige

Symbolik als Kriterium echten Glaubensvollzuges.

Christliche Symbole

An Hand welcher Symbole soll die Frage konkret aufgegriffen
werden? Oft gilt das Kreuz als Signatur des christlichen Glaubens. Doch
wirft die Kreuzsymbolik vielschichtige Probleme auf. Gefahrvolle
Momente begleiten die Assoziationen 25. Mannigfache geschichtliche - kultur-
und frömmigkeitsgeschichtliche 26 - Momente erschweren den Zugang
zu einer dem Glauben entsprechenden Deutung der Kreuzsymbolik. So

ziehen wir es vor, nicht mit diesem Beispiel zu beginnen.

24 Die Abgrenzung zwischen dem in der Psychologie gebräuchlichen und dem
in der Theologie vorausgesetzten Symbol-Begriff kann angesichts der Zielsetzung
dieses Artikels zurückgestellt werden. Für eine Theorie des Gespräches zwischen
Theologie und Psychologie wäre eine eingehende Begriffsanalyse jedoch
grundlegend.

25 Dabei geht es nicht sosehr um die heute schwierig gewordene Kategorie
«Opfer», sondern um den Aspekt der «Grausamkeit», der Grausamkeit, die für jene,
welche Gekreuzigte mit eigenen Augen gesehen hatten, so groß war, daß es über
vier Jahrhunderte brauchte, bis man die Kreuzigungsszene Jesu bildlich
darzustellen wagte (auf der Holztüre von S. Sabina in Rom, 5. Jahrh.). Im heutigen
Kontext weckt das Kreuz psychologisch vorwiegend die Assoziation «Grabstätte».

26 In der byzantinischen Kunst ist das Kreuz ein Sieges-Zeichen (Auferstehung).

Auf den Mosaiken von Ravenna - ein Höhepunkt christlicher Kunst, der
uns heute vielleicht helfen könnte, den Sinn für echte Symbolik wieder zu gewinnenwird

das Kreuz ohne Korpus dargestellt, mit Purpur geschmückt, schwebend über
einem leeren Thron. Sieges-Zeichen (des Glaubens) waren auch die irischen Weg-
(Ring-) Kreuze. Von den majestätischen romanischen Kreuzen über die gotischen
Kreuze der Zerrissenheit bis zum «sterbenden Gott» von Mathis Neithardt (1516)
ist ein weiter Weg. Noch weiter ist der Weg zu den jansenistischen Kreuzen, mit
engwinkligen Armen (nur noch für « wenige » gestorben den elfenbeinernen Rokoko-
Kreuzen auf dunkelviolettem Samthintergrund, den kindlichen Spielereien mit
Kreuzchen auf Kasein, Stolen, Manipeln, Alben



498 Konkrete Möglichkeiten

Strenge Grenzen zieht das Alte Testament : Unter dem Bilderverbot
gibt es weder Totemzeichen noch Mandala. Die Symbole sind ausschließlich

sprachlicher Art - etwa zur, der «Fels», als Appellatio für den Gott
der Geschichte.

Das tragende Symbol im Neuen Testament ist Jesus, der Mensch,
als eikön, als «Bild des unsichtbaren Gottes»27. Die Analyse dieser Symbolik

setzt einen bestimmten anthropologischen und christologischen
Entwurf voraus. Von besonderer Suggestivkraft sind die großen johan-
neischen Symbole: «Licht» - «Finsternis», «Leben» - «Tod», «Wasser»,

«Quelle», «lebendige Ströme», die «aus dem Innersten herausfließen
werden»28.

«Licht»

Als Ausgangspunkt für einen kurzen Hinweis - um mehr kann es

sich im Rahmen dieses Beitrages nicht handeln - wählen wir einen

paulinischen Text. Er lautet: Denn Gott, der gesagt hat: Aus der Finsternis
soll Licht aufstrahlen - er ist es, der es in unseren Herzen hat aufstrahlen
lassen, - so daß wir erleuchtet wurden durch die Erkenntnis von der Herrlichkeit

Gottes auf dem Angesicht Christi29. Dieser Text ist außerordentlich
dicht an symbolischen Evokationen.

Paul Ricœur unterscheidet in seinem hermeneutischen Entwurf
drei Schichten religiöser Uberlieferung : die oberste : « Lehre » ; die mittlere :

«Erzählung»; die unterste: die Stoßkraft der «Symbole»30. Von der untersten

Schicht aus entwickelt er dann in Anlehnung an die Tiefenpsychologie

das Programm einer «Archäologie des Subjektes». Als Komplement
zu dieser wird eine «teleologisch» ausgerichtete «Phänomenologie»
verlangt 31.

Die unterste Schicht im angeführten Paulus-Text bildet die Symbolik

des «Lichtes». Der Unterschied zur Licht-Metaphysik - in Neu-

27 Kol 1, 15; vgl. 2 Kor 4, 4; Joh 14, 9.
28 Joh 7, 38.
29 2 Kor 4, 6. Ausführliche Literatur zu biblischer und außerbiblischer

Lichtsymbolik in: Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament IX (1973) 302-304.
Für die Lichtsymbolik im Hellenismus s. bes. Franz-Norbert Klein: Die
Lichtterminologie bei Philon von Alexandrien und in den hermetischen Schriften, Leiden
1962. Zum literarischen Hintergrund vgl. C. M. Martini: Alcuni temi letterari di
II Cor 4, 6, Analecta Biblica 17 (1963) 461^-74.

30 Paul Ricœur: Symbolik des Bösen, Freiburg i. Br. 1971.
31 Paul Ricœur: Hermeneutik und Strukturalismus, München 1973, 33-36.



für ein Gespräch zwischen Theologie und Psychologie 499

platonismus und Gnosis - wird angedeutet: bei Paulus handelt es sich

nicht um ein Licht, das von oben «herab-fließt», sondern um ein Licht,
das in der Finsternis «auf-strahlt». An Hand dieser unterschiedlichen

syntagmatischen Konstruktion könnte die radikale Differenz zwischen

gnostischer und biblischer Tradition aufgezeigt werden.

Paulus spricht einerseits vom Schöpfungslicht: «Gott, der gesagt
hat : Aus der Finsternis soll Licht aufstrahlen » - andrerseits vom Licht
der Auferstehung: «Gottes Herrlichkeit », die aufstrahlt auf dem

«Angesicht Christi», von der Finsternis des Todes befreit. Wir denken etwa
an den Seitenflügel des «Isenheimer Altares» in Colmar, eine der wohl
ausdruckstärksten künstlerischen Darstellungen des Auferstandenen.

Drittens spricht Paulus - zwischen Schöpfung und Auferstehung -
von «unserem Herz». Es ist Finsternis, nahe dem Tod und nahe dem

Urchaos. Doch es kann erleuchtet werden, erleuchtet durch die
«Erkenntnis von der Herrlichkeit Gottes auf dem Angesicht Christi». Die
Erkenntnis von der Herrlichkeit Gottes auf dem Angesicht Christi ist
nichts anderes als der christliche Glaube.

Der Text ist sicher mehr als bloße Beschreibung. Er enthält einen

Aufruf : Das Herz des Menschen - das mehr ist als Bewußtsein - ist
radikaler Veränderung fähig! Von Finsternis zu Licht, von Tod zu Leben,

von Chaos zu Liebe! Viktor Frankl spricht in seinem Buch «Der
unbewußte Gott» von einem verborgenen, oft verschütteten, «unbewußten
Glauben»32.

Für die soziale Dimension dieser metanoia oder Wandlung sei wenigstens

die paulinische Aufforderung erwähnt: «Laßt uns ablegen die Werke
der Finsternis, anziehen aber die Waffen des Lichtes!» 33

So weit die Randbemerkungen zum Text, welche die Beziehung
zwischen Symbolik und Glaubensvollzug andeuten sollten.

«Mahl»

Die christliche Glaubenssymbolik vollzieht sich auch in signifikanten
und kommunitären Handlungen. So möchten wir als zweites Beispiel auf

die Symbolhandlung «Mahl» verweisen. Es geht vor allem um das

«Herrenmahl», die große Danksagung der christlichen Gemeinde. Auf
dreifache Weise ist sie im Neuen Testament verwurzelt: durch die mehr

32 Viktor E. Frankl: Der unbewußte Gott, München 1974, 55, 65, 74—79.
33 Rom 13, 12; vgl. 1 Thes 5, 5; Kol 1, 13.



500 Konkrete Möglichkeiten

als nur anekdotische Erzählung von Jesu Tischgemeinschaft mit
«Sündern»; durch die Perikopen, die von einer nachösterlichen Mahlgemeinschaft

mit dem Auferstandenen handeln; durch Bericht und Weisung
vom Letzten Abendmahl34.

Die «Realgegenwart» ist ein eigenes Problem. Man muß nicht erst

von Freuds Bemerkungen - vom «Totem-Mahl», vom «Essen» des

«ermordeten Vaters» - angetan sein, um gefahrvolle tiefenpsychologische

Resonanzen einer drastisch verstandenen Realgegenwart ermessen

zu können. Das Aufrollen dieser Problematik würde über den Rahmen
dieses Beitrages hinausgehen 35.

Wir wählen deshalb einen anderen, theologisch nicht weniger
bedeutsamen Gesichtspunkt: den sozial-symbolischen und sozial-psychologischen.

Dazu gehen wir aus von einem Text von Dietrich Bon-
hoeffer - dessen Vater Arzt und Psychiater war - aus der
Doktordissertation «Sanctorum Communio» von 1930 3S.

Zunächst ist das Abendmahl - sagt Bonhoeffer - «Gabe Gottes an
jeden Einzelnen»37. Dann folgt die These: «Das Abendmahl ist aber
noch viel mehr Gabe an die Gemeinde»38. Schließlich der Leitsatz: «Aber
die soziologische Bedeutung der Abendmahlshandlung ist nicht
erschöpft, ehe diese nicht auch als menschliches Tun vor Gott erkannt ist»39.

«Eine Bekennergemeinde tritt vor Gott, schart sich, das an ihr
Geschehene symbolisierend» - man beachte die präzise Sprache - «das

an ihr Geschehene symbolisierend» schart sich die Gemeinde «zur innig-

34 Vgl. Heinz Schürmann: Jesu ureigener Tod, Freiburg i. Br. 1975, 69 f.
35 Die drastischsten Äußerungen: «Essen» und «Kauen» des «Fleisches» finden

sich in der ersten Berengar vorgelegten Formel (1059; diese Formel wird sowohl
von Thomas von Aquin wie von Calvin kritisiert) und bei Luther gegen die
«Schweizer» (vor allem Zwingli). Wie für den ökumenischen Dialog, so ist auch
für die psychologisch korrekte Bewertung der Symbolik vom paulinischen Text
1 Kor 10, 16 auszugehen: der Kelch, der gesegnet, und das Brot, das gebrochen
wird, bezeichnen und verwirklichen koinönia, «Gemeinschaft» mit dem Auferstandenen.

Vgl. dazu das Studiendokument der ökumenischen Gesprächskommissionen
der Schweiz «Für ein gemeinsames eucharistisches Zeugnis der Kirchen» Nr. 64:
«Ubereinstimmung besteht darüber, daß es sich um die reale Gegenwart des
Auferstandenen in seiner vom Geist verwandelten Leiblichkeit handelt. Seine Gegenwart

darf also nicht materiell (oder fleischlich) verstanden werden». Schweiz.
Kirchenzeitung 141 (1973) 636.

36 Dietrich Bonhoeffer: Sanctorum Communio, München I9603 (Theol.
Bücherei, 3), 182-186.

37 A. a. O. 182.
36 A. a. O. 183.
39 A. a. O. 183.



für ein Gespräch zwischen Theologie und Psychologie 501

sten Gemeinschaft, zu einem Brot und einem Kelch zusammen. Dieses
freie Zusammentreten zum Essen vom Tisch des Altares ist nicht freie,
sondern gehorsame Symbolik, und so ist in ihr göttliches Handeln
verbürgt»40. Es geht also Bonhoeffer nicht um einen anti-sakramentalen
Symbolismus, sondern um einen sakramentalen im tiefsten Sinn.

Dann spricht Bonhoeffer von der Problematik der «Kerngemeinde»,
einer «ecclesiola in ecclesia». Unter anderem sagt er: «Man hat es beklagt,
daß großstädtische Abendmahlsgemeinden darunter leiden müssen, daß
sich die Teilnehmer nicht kennen: der Ernst des brüderlichen Gemeinschaf

tsgedankens werde abgeschwächt und die Feier verliere an persönlicher

Wärme.» Auch heute werden ja ähnliche Klagen laut. Man beachte

umso mehr, was Bonhoeffer dazu sagt: «Dagegen ist zu fragen: ist nicht
gerade eine solche Gemeinde eine überwältigende Predigt von der alle
menschliche Gemeinschaft übersteigenden Bedeutung und Wirklichkeit
der Gemeinschaft der Heiligen Ist nicht das Bekenntnis zur Gemeinde,

zur Bruderliebe gerade dort am eindeutigsten, wo es vor jeder
Verwechslung mit irgendwelchen menschlichen Sympathiegemeinschaften
grundsätzlich geschützt ist Ist nicht gerade hier der Wirklichkeitsernst
der sanctorum communio, in der Jude Jude und Grieche Grieche, Arbeiter

Arbeiter und Kapitalist Kapitalist bleibt, und wo sie doch alle Leib
Christi sind, viel eher gewahrt, als dort, wo jene Härte mild verschleiert
wird? Wo das wirkliche Bekenntnis zur Gemeinschaft der Heiligen da

ist, da kann die Fremdheit und scheinbare Kälte nur die Glut des echten
Feuers Christi anfachen ...»41.

Das eucharistische Mahl soll nicht das Bild der Tischgemeinschaft
einiger weniger «Auserwählter» sein, auch nicht das Bild der Zusammenkunft

einer «freien Vereinigung Gleichgesinnter», gleichen Alters, gleicher
Herkunft, gleicher sozialer Position und gleicher politischer Option.
Dadurch würde der wahre Symbolismus des «Herrenmahles» zerstört. Die
Gemeinschaft der Heiligen ist die Gemeinschaft der Glaubenden. Das

gemeinsame Mahl soll zum Ausdruck bringen, daß im Glauben Versöhnung

mit Gott und Versöhnung mit möglichst vielen - oft auch
zerstrittenen - Brüdern gesucht und zugleich auch dankbar bezeugt wird.

Genau dieser Symbolismus liegt auch der ältesten und wichtigsten
neutestamentlichen Stelle zur Eucharistiegemeinschaft zugrunde, jenem
Passus im ersten Korintherbrief, der manchmal mit dem Titel über-

« A. a. O. 183 f.
« A. a. O. 185.



502 Konkrete Möglichkeiten

schrieben wird: «Unwürdiger Genuß des Abendmahles»42. «In der
folgenden Sache» - schreibt Paulus - «kann ich euch nicht loben. Eure
Gemeindeversammlungen richten mehr Schaden als Nutzen an» 43. Und
sicher war doch alles in Ordnung, sowohl bezüglich der «Orthodoxie» wie
auch bezüglich der legitimen Vorsteher. Trotzdem richtete die
Abendmahlsfeier in Korinth mehr Schaden an als Nutzen.

«Ein jeder soll sich prüfen» - heißt es weiter - «bevor er das Brot
ißt und aus dem Becher trinkt»44. Ein jeder soll sich klar sein, daß er
es «mit dem Leib des Herrn zu tun hat»45. Dieser «Leib» ist die
versammelte Kirche. Was den flammenden Protest des Apostels
herausfordert: in Korinth kommen die Reichen als Reiche zum Mahl, ja sie

berauschen sich sogar, und die Armen und Sklaven werden benachteiligt46.
Deshalb richtet diese Feier mehr Schaden als Nutzen an. Ist die ursprüngliche

Symbolik nicht mehr lebendig, steht die Echtheit des Glaubensvollzuges

auf dem Spiel.
Zum «Herrenmahl» gehört das «Herrengebet». Der Grund ist vor

allem die Bitte: «Vergib uns! - wie auch wir vergeben»47. Nur so kann
die Gemeinde sich zur Eucharistie, d. h. zur Danksagung versammeln.

Jener Gemeindevorsteher war gut beraten - und ganz auf der Linie von
Paulus und Bonhoeffer -, der nach tragischen Zwischenfällen und
angesichts der unnachgiebigen Haltung zahlreicher Gemeindemitglieder in
einem Sonntagsgottesdienst verkündete: «Heute können wir das Brot
nicht gemeinsam brechen!» Fehlt die soziale Basis zur Bitte: «Vergib
uns! - wie auch wir vergeben haben»48, so wird der Symbolismus des

Mahles zerstört, die Kommunion zu einer Farce.
Die Beziehung des so verstandenen «Abendmahles» zu sozialpsychologischen

Implikationen brauchen hier nicht weiter ausgeführt zu werden.

Wir kommen im nächsten Abschnitt auf diesen Aspekt des

Glaubensvollzuges zurück und möchten nun einige theoretische Erwägungen
einschalten.

42 1 Kor 11, 17-34; im folgenden zitiert nach «Die gute Nachricht», hrsg. von
den Bibelgesellschaften und Bibelwerken im deutschsprachigen Raum, Stuttgart
1971.

43 A. a. O. V. 17.
44 A. a. O. V. 28.
43 A. a. O. V. 29.
46 A. a. O. V. 21.
47 Lk 11, 4.
48 Mt 6, 12.



für ein. Gespräch zwischen Theologie und Psychologie 503

Leitsätze

Nach den zwei Beispielen «Licht» und «Mahl» sollen ein paar
allgemeine Sätze zum Verhältnis Symbolik und Glaubensvollzug artikuliert

werden.
Zunächst einige Thesen, die von Eberhard Jüngels Aufsatz

«Metaphorische Wahrheit»49 ausgehen:

Religiöse Rede ist nur dann religiöse Rede, wenn sie der Wirklichkeit

mehr zuspricht, als was jeweils schon wirklich ist50.

Die Sprache des christlichen Glaubens teilt diese Eigenart religiöser
Rede 51.

Religiöse Rede ist nur dann wahre Rede, wenn sie, der Wirklichkeit
mehr zusprechend als was jeweils schon ist, am Wirklichen nicht vorbeiredet,

sondern es anspricht und trifft 52.

Weil religiöse Rede mehr, als was jeweils schon wirklich ist,
anspricht, ist sie durchwegs meta-phorisch 53.

Statt «meta-phorisch» könnte man auch «sym-bolisch» sagen. Die

Terminologie von Jüngel bedarf einer ergänzenden Präzisierung von
«Symbol», «Metapher», «Allegorie», «Parabel», «Erzählung» usw.54.

Ferner einige Leitsätze, um das Programm von Paul Ricœur 55

zu konkretisieren:
Der Theologe hat die der christlichen Glaubenssprache zugrunde

liegenden Symbole herauszustellen 56.

49 Eberhard Jüngel: Metaphorische Wahrheit, in: Paul Ricœur u. Eberhard

Jüngel: Metapher, Zur Hermeneutik religiöser Sprache, München 1974, 71-
122; bes. 119-122.

50 Ähnliches wäre auch von der Sprache der Kunst zu sagen. Vgl. Nelson
Goodman : Sprachen der Kunst, Ein Ansatz zu einer Symboltheorie, Frankfurt 1973.

51 Von dieser Analogie her wäre auch das Problem der natürlichen Theologie
im Kontext der Sprache neu zu bedenken.

52 Dasselbe gilt auch von der «Wahrheit der Kunst». Vgl. Hans-Georg
Gadamer: Wahrheit und Methode, Tübingen 19723, 77-96 «Wiedergewinnung
der Frage nach der Wahrheit der Kunst»),

53 Jüngel und Ricœur verstehen (in der Anm. 49 angeführten Studie) unter
«Metapher» nicht eine rhetorische Figur, sondern eine besondere Gestalt oder Form
der Rede. Vgl. dazu auch Paul Ricœur: La métaphore vive, Paris 1975.

54 Weniger bezüglich stilistischer Eigenart als bezüglich sprachtheoretischer
Implikationen.

55 Vgl. Anm. 29 u. 30.
56 Dabei sind die Symbole christlicher Glaubenssprache auch mit denen

anderer religiöser Uberlieferungen zu vergleichen.



504 Konkrete Möglichkeiten

Aufgabe des Psychologen ist es, diese Symbole in Bezug zu bringen
zum Dynamismus psychischer Tiefenschichten 57.

Der Theologe hat die der christlichen Glaubenssprache zugrunde
liegenden Symbole vom Zentrum der Glaubensbotschaft her auf ihre
Aussagekraft, ihren Wahrheits- und Sinngehalt zu prüfen58.

Der Psychologe ist zuständig, diese Symbole von den Tiefenschichten
menschlicher Psyche her auf ihre evokative Kraft, ihre befreiende, bzw.
nicht-befreiende Wirkung zu prüfen 59.

In der Verantwortung für den Glaubensvollzug ist sowohl die

Zuständigkeit der Theologie wie die der Psychologie anzuerkennen 60.

Aus dem Gesagten geht hervor, daß das Gespräch zwischen Theologie

und Psychologie - ein zwar nicht konfliktfreies, jedoch fruchtbares
und notwendiges 61 - auf einem partnerschaftlichen Verhältnis beruht
und nicht auf einem einseitigen «Zubringerdienst», weder von Seiten der

Theologie noch von Seiten der Psychologie 62.

III. IDENTIFIKATION UND GLAUBENSVOLLZUG

Bisher war von Symbolik und Glaubenssprache, bzw. lebendiger
Symbolik als Kriterium echten Glaubensvollzuges die Rede. Wir möchten

nun ein weiteres mögliches Gesprächsthema zwischen Theologie und
Psychologie andeuten: Identifikation und Glaubensvollzug, bzw. Ich-
Identifikation als Kriterium echten Glaubensvollzuges. Handelte es sich

57 Diese Aufgabe postuliert nicht die Annahme der « Archetypen »-Lehre von
Carl Gustav Jung. Zu einer diesbezüglichen Kritik vgl. Viktor E. Frankl: Der
unbewußte Gott, München 1974, 57-62.

58 Theologie als Wissenschaft setzt voraus, daß die Glaubenssprache nicht
rein subjektiven, bzw. «expressiven» Charakter hat, sondern «Aussagen» - auch in
«Anrede»-Form - impliziert. Vgl. Wolfhart Pannenberg: Wissenschaftstheorie
und Theologie, Frankfurt a. M. 1973, 330-333.

59 Der Terminus «evokative Kraft» will zunächst nur den spezifischen Aspekt
der psychologischen Betrachtung unterstreichen, nicht aber die Wahrheitsfrage in
einem umfassenden Verständnis ausklammern. Heraus-«rufen» kann auch einen
zutiefst theologischen Aspekt der Glaubenssprache bezeichnen.

60 «Verantwortung» ist hier als Rechenschaft, als Gegenstand gemeinsamer
Reflexion von Psychologie und Theologie zu verstehen.

61 Im strengen Sinn wird das Gespräch ja nicht von den «Wissenschaften»,
sondern von «Psychologen» und «Theologen» geführt. Ein Gespräch ist nie Sache
«reiner Erkenntnis».

62 Gegen das Verständnis der Psychologie als «ancilla» oder dienender «Magd»
der Theologie vgl. Viktor E. Frankl: Der unbewußte Gott, München 1974, 68 f.



für ein Gespräch zwischen Theologie und Psychologie 505

im vorausgehenden um die Spontaneität, so geht es im folgenden um
die Konsistenz und personale Mitte im Glaubensvollzug.

Identität und Sozietät

Lange galt es als Zeichen der Aufgeschlossenheit, das Ich nur als

Werden und Wandel zu betrachten. Dagegen wird neuerdings auch von
der Psychologie her Einspruch erhoben. Es gibt trotz aller Variationen,
Pro- und Regressionen ein kontinuierliches Ich. Bei dieser Kontinuität
ist indessen zu betonen, daß ohne Sozietät weder Ich-Identifikation noch
Ich-Autonomie sich verwirklichen kann. Das Ich konstrastiert nicht nur
mit «Es» und «Über-Ich», es ist auch - und gewissermaßen konstitutiv -
auf ein «Wir», Gemeinschaft und Mitmenschlichkeit angewiesen.

Was bedeutet das nun für den Glaubensvollzug? Wie weit ist die

glaubende Gemeinde mitkonstitutiv für den Vollzug des christlichen
Glaubens

Bekannt sind Regressionserscheinungen in einer Gemeinde, die sich

einseitig auf Autorität und Gehorsam aufbaut. Wie sollten sich hier Ich-
Autonomie und Ich-Identifikation durchsetzen oder bewähren können?

Je stärker die Spannungen, je größer die Offenheit - wir könnten auch

sagen: «Katholizität» - der Gemeinde ist, umso größer und vielfältiger
sind auch die Chancen für Ich-Identifikation und Ich-Autonomie. Je

enger die Gemeinde, je identischer die Gefühle, Anschauungen, Meinungen,

Praktiken usw., umso kleiner die Chancen für echte Identifikation
und Autonomie.

Hegel gibt in seiner Religionsphilosophie eine großartige Beschreibung

des Christentums: «Religion der versöhnten Gemeinde»63.

Augustinus geht noch weiter. Für ihn ist Kirche gleich «versöhnte Welt» 64.

Wird dieses Leitbild anerkannt, dann hat die Psychologie etwas Wesentliches

beizutragen zur Bestimmung der Echtheit des Glaubensvollzuges.
Die Beurteilung der psycho-sozialen Momente der Versöhnung für Ich-
Identifikation und Ich-Autonomie gehört in ihren Kompetenzbereich.

63 Hegel: Sämtliche Werke (ed. Glockner), Bd. 16, 340-350; die Religion der
Juden wird als «Religion der Erhabenheit» (a. a. O. 46-95), die der Griechen als

«Religion der Schönheit» (a. a. O. 95-156), die der Römer als «Religion der
Zweckmäßigkeit» (a. a. O. 156-188) charakterisiert.

64 Augustinus: Sermo 16, n. 8; PL 38, 588.

33



506 Konkrete Möglichkeiten

Glaubensinhalt

In diesem Zusammenhang ist auf einen bedeutsamen Aspekt
hinzuweisen. Die Bemerkungen zu Symbolik und Glaubensvollzug konnten
den Eindruck erwecken, der Beitrag der Psychologie im Gespräch mit
der Theologie beschränke sich auf rein formale, den «Vollzug» des Glaubens

betreffende Gesichtspunkte, bezüglich des Glaubens-«Inhaltes» sei

allein der Theologe zuständig. Die soeben angesprochene Thematik
«Versöhnung» jedoch zeigt, daß der Psychologe durchaus imstande ist, auch

zu inhaltlichen Bestimmungen des Glaubens etwas beizutragen. Erweitert

man den Horizont und fragt, was mit «Glaube» überhaupt gemeint
sei, so ist von der christlichen Theologie her folgende, die Grundstruktur
andeutende Antwort zu geben: Glauben heißt vor allem anderen, mit
Gott und mit der Welt ins rechte Verhältnis kommen. Gewiß ist der

Psychologe zunächst am Verhältnis des Menschen zu sich und seiner

Umwelt interessiert, der Theologe am Verhältnis des Menschen zu Gott.
Doch wäre es falsch, daraus zu schließen, der Theologe habe nur das

Verhältnis zu Gott, der Psychologe nur das Verhältnis zur Welt zum
Gegenstand seiner Betrachtung. Aufgrund des doppelten Liebesgebotes

- um nur das Hauptmotiv zu erwähnen - kann der christliche Theologe
nur so das Verhältnis des Menschen zu Gott ansprechen, daß er zugleich
auch das Verhältnis des Menschen zu sich und seiner Welt anspricht.
Wie weit kann aber der Psychologe über das Verhältnis des Menschen

zu sich und seiner Umwelt hinaus auch etwas zum Verhältnis zu Gott
sagen Würde er nicht, falls er dies täte, die Grenzen seiner Wissenschaft
überschreiten? Die Grenzen der Wissenschaft werden jedoch nicht
überschritten, wenn der Psychologe sich hypothetisch zum Verhältnis zu
Gott äußert65. Von hier aus können sämtliche Glaubensinhalte Gegenstand

eines Gesprächs sein zwischen Theologie und Psychologie.
Ist der Psychologe aber interessiert an einer solchen Ausweitung

des Gesprächs? Das soeben erwähnte Thema «Versöhnung» scheint
besonders dazu geeignet zu sein, das Interesse des Psychologen zu stimulieren.

Nicht so sehr wegen Schuldbewußtsein oder verdrängter Schuld
in rein individualpsychologischer Sicht. Viel wichtiger sind die Struk-

65 Auch in der Theologie gibt es ja nicht nur dogmatische Aussagen. Zur
Hypothesen-Struktur theologischer Sätze s. Wolfhart Pannenberg:
Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a. M. 1973, bes. 334-336.



für ein. Gespräch zwischen Theologie und Psychologie 507

turen der herrschenden Großgesellschaft. Was diese nämlich charakterisiert,

ist weitgehend Anonymität. Wo Verantwortung aber nicht mehr
identifiziert werden kann, da gibt es auch keine Möglichkeit mehr zur
Versöhnung. Liegt hier nicht eines der Grundübel der in Gang gesetzten
Welt, die schonungs- und erbarmungslos funktioniert, und leicht das

Ende der Menschlichkeit bedeuten könnte? So scheint es gar nicht
abwegig zu sein - so paradox es auch klingt - von der Abwesenheit erfahrener

Versöhnung her auf ein potentielles Interesse der Psychologie an
einem Grundthema christlicher Theologie zu schließen. Dabei handelt
es sich nicht um rein zukünftige Versöhnung. «Versöhnung» ist auch das

Lebensprinzip der gegenwärtigen Gemeinschaft im Glauben - «vergib
uns! - wie wir vergeben haben)'). Deshalb hat diese Glaubensthematik
eine gewisse Priorität im Gespräch zwischen Psychologie und Theologie.

Gottesbild

In der neueren Religionskritik wird «Gott» oft als Chiffre für die

Entfremdung des Menschen, als Projektion von Erwartungen und
Wünschen, als Ersatz für Frustrationen hingestellt. Es soll nicht geleugnet
werden, daß mannigfache Konstellationen eine solche Interpretation
durchaus nahelegen können. Doch möchten wir auf die entgegengesetzte

Möglichkeit hinweisen: das genuine christliche Gottesbild vermag
Identifikation des Menschen zu fördern.

Schon der Gott des Alten Testamentes zeigt - wie Gerhard von
Rad herausstellt66 - menschliche Züge. Er wird zwar «Fels» genannt67,
doch Analogien aus dem tierischen Bereich sind selten. Symbole der

Fruchtbarkeit fehlen. «Fruchtbarkeit» wird einzig dem Worte Gottes

zugesprochen. Im Neuen Testament wird der Mensch Jesus zum
ausschließlichen «Bild des Unsichtbaren»68.

Für die Frage, die uns hier beschäftigt, sind religions- und
theologiegeschichtlich zwei Extreme ins Auge zu fassen: der «absolute» - und der

«menschgewordene Gott».
Der «absolute Gott» - das ist auch psychologisch zu reflektieren.

Zunächst mag man an Hegel denken. Vom «absoluten Geist», vom

66 Gerhard von Rad: Theologie des Alten Testaments I, München 1966, 159f.
« Z. B. Is 26, 14; 44, 6-8; Ps 18, 3; 28, 1; 73, 26.

" Kol 1, 15.



508 Konkrete Möglichkeiten

«absoluten Denken»69 ist der Weg nicht weit zum «absoluten Staat»,
dem wohl dunkelsten Punkt im spekulativen System des großen Denkers.
Doch brauchen wir nicht so weit zurückzugehen in der Geschichte der

Theologie. Es überrascht nicht, wenn ein Arzt, Psychiater und Therapeut
wie Carl Albrecht sich langsam von der «dialektischen Theologie» und
der radikalen Verurteilung der «Analogie» distanzierte 70. Scharf drückt
sich der Analytiker Oskar Pfister aus, wenn er gegen die Rede vom
«ganz Anderen» protestiert, vom «ganz Anderen», dessen Liebe selbst

«ganz anders» sein soll als menschliche Liebe 71.

Anders ist die Situation, wenn der Mensch Jesus zum Ort der

Gottesbegegnung und Gotteserfahrung wird. Im Blick auf Ich-Identifikation

und Ich-Autonomie sind Worte wie folgende bedeutsam: «Fürchtet

euch nicht, Ich bin es!»72 «Hab Vertrauen, dein Glaube hat dir
geholfen » 73 Das klingt wie therapeutische Beruhigungsworte. Doch
darf man unter den Jesus-Worten keine einseitige Auswahl treffen. Auch
weniger milde wollen bedacht sein. Zum Beispiel: «Wenn eure Gerechtigkeit

nicht größer ist als die der Pharisäer, so werdet ihr nicht eintreten
in das kommende Reich »74 Hier wird mit unerbittlichem Ernst die

Wahrheit der Existenz herausgefordert.
Das «Absolute» ist vielleicht eine unvermeidliche philosophische

oder theologische Denkkategorie. Den «absoluten Gott» indessen zum
Gottesbild schlechthin zu erheben, schafft psychologisch nicht geringe
Probleme. Dieser «absolute Gott» wird nur allzu leicht zu einem gähnenden

Abgrund, der nach «Opfern» heischt. Ähnliches wäre auch zu
«Nirvana», zu «Nichts» als Gottesbezeichnung und zu einseitig «apophatischer
Theologie» zu sagen. Eine andere Erfahrung eröffnet die Schrift, die eine

Geschichte erzählt, insbesondere die Geschichte von den Worten und
Taten des Menschen Jesus. Dieser Jesus wollte «Arzt» sein und die
Menschen «heilen». Mehr als durch äußere «Wunder» vermag sein Ruf zu
Glaube, Hoffnung und ungeteilter Gottes- und Menschenliebe den
Menschen zu Identität und Autonomie zu verhelfen.

69 Für einen Uberblick über Hegels Gottesbegriff vgl. Wilhelm Weischedel:
Der Gott der Philosophen I, Darmstadt 1971, 289-305.

70 Carl Albrecht: Das mystische Wort, Mainz 1974, 9.
71 Oskar Pfister: Das Christentum und die Angst, Ölten 1975, 352 u. 363.
72 Mk 6, 50.
73 Mt 9, 22.
74 Mt 5, 20.



für ein Gespräch zwischen Theologie und Psychologie 509

Name

Schließlich sei noch auf die Funktion des Namens für Ich-Identifikation

und Ich-Autonomie hingewiesen. Die Psychologie hat neuerdings
die Bedeutung des Namens, der Namen-Gebung und des Gebrauchs des

Namens für die Erziehung des Kindes betont. Daß das Kind einen Namen

hat, durch den es gerufen, zitiert, zurechtgewiesen, unterwiesen und
angesprochen wird, durch den ihm auch Liebe zugesprochen und Zukunft
verheißen wird, ist gewissermaßen die Mitte der Erziehung, die erste

und grundlegende Orientierung in einer Welt, die aus lauter Wandlungen
und fliehenden Eindrücken besteht. Der Name ist aber nicht nur für das

Kind bedeutsam. Auch der Erwachsene lebt in seinem persönlichsten
Kern von Name und Namen-Gebung. Letzte Grenzen der Entfremdung
sind erreicht, wenn der Mensch nicht mehr fähig ist, seinen eigenen
Namen zu nennen oder andere mit Namen zu nennen, bzw. anzureden.
Was hat nun Name und Namen-Gebung im Glaubensvollzug für Ich-
Identifikation und Ich-Autonomie zu bedeuten?

Theologisch geht es um einen zweifachen Namen: um den Namen,
den der Glaube Gott zuspricht, - und um den Namen, den Gott dem

Glaubenden zuspricht.
Für den Namen, den Gott dem Glaubenden zuspricht, könnte

zunächst auf die Namen-Gebung bei der Taufe verwiesen werden : «Michael

- Gabriela! - Ich taufe dich ...» Daß christliche Gemeinschaft auf Bruderschaft

beruht, und daß in dieser Gemeinschaft nicht Herkunft, Status
und Geschlecht entscheidend sind, sondern der einfache Ruf- oder

Taufname, könnte - falls die urchristliche Anredeform sich wieder durchsetzt

- zu vermehrter Personalisierung innerhalb der Glaubensgemeinschaft

beitragen. Auch ist auf einen seltsamen, jedoch bedenkenswerten

Text im Buche der Apokalypse zu verweisen. Im Blick auf
bevorstehende Prüfung wird gesagt: «Wer überwindet, dem will ich einen

weißen Stein geben und auf dem Stein geschrieben einen neuen Namen,
den niemand kennt, als wer ihn empfängt» 75. Dieser «neue Name», den

niemand kennt, nur der allein, «der ihn empfängt», will eine letzte
Möglichkeit der Identifikation andeuten. Als Verheißung ist er nur als Hoffnung

für das Gespräch zwischen Theologie und Psychologie relevant.

« Apok 2,17.



510 Konkrete Möglichkeiten

Anders der Name, den der Glaube Gott zuspricht. Hier kann sich
das Gespräch zwischen Psychologie und Theologie auf «überlieferte» und
«herausgeforderte Erfahrung» stützen 76. Dazu ein paar Hinweise auf
Anforderungen, welche die biblische Uberlieferung zum Gebrauch des

Gottesnamens stellt.
Zunächst wird die Beseitigung von magischen Vorstellungen

verlangt. «Den Namen Gottes kennen», heißt nicht über eine geheime Macht
verfügen. «Den Namen Gottes anrufen» bezeichnet den Glaubensvollzug,
in eminenter Weise das Gebet im Glauben.

Ferner ist zu warnen vor der Einengung des Gottesnamens auf die
Materialität einer bestimmten Vokabel, wäre es auch das Phonem

«Jesus»11. Das will nicht heißen, daß es - besonders von der neutesta-
mentlichen Uberlieferung her - eine bestimmte Artikulation von
Gottesbezeichnungen gibt78. Doch meint «Name» in biblischer Sprache
zunächst «Anrede». Was der Glaube vor allem anderen lehrt, ist nicht ein
Reden «über» Gott, auch nicht sosehr ein Sprechen «von» Gott, sondern
ein Sprechen «zu» Gott. Das Grundphänomen des christlichen Glaubens

ist das «Ephphatha»79, daß die Zunge sich löst und zu sprechen beginnt,
zu sprechen zum Unsagbaren und Unaussprechbaren. Plier hätte das

Gespräch über den Glaubensvollzug mit der Psychologie zu beginnen.
Daß das Unaussprechbare ansprechbar wird, hat sowohl mit Identifikation

wie mit Autonomie zu tun 80. Doch darf dieser Punkt nicht
verselbständigt werden. Alles kommt darauf an, daß der gesamte Inhalt des

Glaubens den verschiedenen Entfremdungen gegenüber eine echte
Identifikation und Autonomie fördert, d. h. so verstanden wird, daß der
Mensch in Freiheit zu sich selber findet.

Damit könnten die Erwägungen zum Thema: Identifikation und
Glaubensvollzug abgeschlossen werden. Wir sind uns bewußt, daß die
hier aufgezeigten konkreten Möglichkeiten für ein Gespräch zwischen

Theologie und Psychologie sich auf einen schmalen Ausschnitt mög-

76 Vgl. Gerhard Ebei.ing: Wort und Glaube III, Tübingen 1975, 25.
77 Zur Problematik des «Jesus-Gebetes» vgl. Heinrich Bacht: Das Jesus-

Gebet, Geist u. Leben 24 (1951) 326-338 ; Alla Selawzy (Hrsg.) : Das
immerwährende Herzensgebet, Weilheim 1970; und vor allem: Aufrichtige Erzählungen
eines russischen Pügers, hrsg. v. Emmanuel Jungclausen, Freiburg i. Br. 1974.

78 «Gott» Vater Jesu; «Herr» Jesus.
79 Mk 7, 34.
80 Der Gott des christlichen Glaubens ist kein «namenloser» Gott. Ebenso

werden apophatische Tendenzen durch das Narrative biblischer Uberlieferung in
Schranken gehalten.



für ein Gespräch zwischen Theologie und Psychologie 511

licher Themen beschränken. Als weitere Gesprächsthemen wären zu
nennen : die Wiederaufnahme und Aufarbeitung der von Oskar Pfister
inaugurierten Problematik «Christentum und die Angst», die
Relativierung der Bestimmung von «Gesundheit» im Kontext religiöser
Erfahrung, die Psychologie religiöser Randgruppen, der Pseudo-Religionen,
der religiösen Sub- und Antikulturen.

MYSTISCHE ERFAHRUNG

Im Anschluß an das Thema: Identifikation und Glaubensvollzug
seien noch einige Texte zur mystischen Erfahrung angeführt. Wir
berufen uns dazu auf einen englischen Autor des ausgehenden 14.

Jahrhunderts, den anonymen Verfasser der «Cloud of unknowing», der
«Wolke des Nichtwissens», und des «Book of privy counseling», des

«Buches persönlicher Unterweisung». Diese Schriften sind neuerdings
von einem Kenner der Zen-Meditation, Willi Massa, in deutscher
Übertragung herausgegeben worden 81.

Das, wozu der englische Anonymus anleiten möchte, spielt sich ab

zwischen der «Wolke des Nichtwissens» über uns, in bezug auf das

Unfaßbare, und der «Wolke des Vergessens» unter uns, in bezug auf das,

was so oder so sein kann. Es betrifft die personale Achse des Menschseins,

die nicht identisch ist mit Bewußtsein, noch weniger mit
Rationalität.

Die Intention wird wie folgt umschrieben: «Ich möchte gern, daß

das Bewußtsein deiner selbst so unmittelbar und einfach sei wie dein
Bewußtsein von Gott, damit du geistig eins mit ihm bist, ohne daß du

innerlich gespalten und zerstreut wirst. Gott ist dein Sein und in ihm
bist du, was du bist. Nicht nur, weil er der Grund und das Sein der Welt
ist, sondern weil er dein eigener Grund und die Mitte deines eigenen
Seins ist... verbleibe in der einfachen Bewußtheit, daß er 'ist' und das

du 'bist'. So werden deine Gedanken nicht gespalten noch zerstreut» 82.

Um die Übung zu verdeutlichen, gebraucht der Autor die Metapher
«Schlaf»: «Nicht ohne Grund vergleiche ich die Übung mit dem Schlaf.

Im Schlaf stellen Sinne und Denken ihre Tätigkeit ein. Der Leib ruht

81 Willi Massa (Hrsg.) : Die Wolke des Nichtwissens, Mainz 1974 (Topos-
Taschenbücherei, 30); ders. : Der Weg des Schweigens, Kevelaer 1974.

82 Der Weg des Schweigens, 33 f.



512 Konkrete Möglichkeiten

und erneuert seine Kräfte. Ähnlich ist es beim geistigen Schlaf. Das ruhelose

geistige Tun, wie Denken und Vorstellen, ist völlig gebunden und
das Bewußtsein leer. Glücklich dieser Mensch, denn ohne Störung kann
er liebend versunken in das Sein Gottes gleichsam tief schlafen und
ungestört ruhen, indessen erneuert der innere Mensch wunderbar seine

Kräfte»83. «Leib und Seele» erneuern sich, «Gebrechen und Krankheiten»
finden Heilung 84.

Schließlich lesen wir: «Diese Versenkung ist anstrengend... Ich
weiß, die Übung ist anstrengend und schmerzlich. Trotzdem nenne ich
sie ein Ausruhen, weil deine Seele umfangen ist vom Frieden, frei von
Unsicherheit und Sorge um das, was du zu tun hättest. Hinzu kommt
diese innere Gewißheit während dieses Betens, daß du auf einem sicheren

Weg bist»85.
Da diese Texte leicht mißverstanden werden können, fügen wir

noch einige Klarstellungen bei. Drei «Instanzen» werden für den mystischen

Weg erwähnt : das «Licht der heiligen Schrift», «zuverlässiger Rat»
und das «Urteil des gesunden Menschenverstandes»86. Mit Nachdruck
wird gesagt, Jesus von Nazareth sei die «entscheidende Kraft in der

kontemplativen Vereinigung»87. Die Frage der Technik des Meditierens
wird relativiert: «Nur das Erbarmen Jesu und deine eigene liebende

Hingabe lassen dich hoffen...»88. Die ganze Anweisung kulminiert in
den Worten: «Jeder, der mir nachfolgen will, verleugne sich selbst,
nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach»89. Das zu tragende
Kreuz ist das «eigene Selbst»90, das Ziel : die «Lauterkeit», das «ungeteilte
Herz» 91. Von da aus ist es nicht schwer, die Linien auszuziehen zu Ich-
Befreiung und Identifikation. Auch erübrigt es sich, besonders zu
unterstreichen, daß echte mystische Erfahrung nicht abzieht von der
konkreten Welt, sondern Kräfte sammelt, regeneriert und mobilisiert für
den Dienst am Nächsten und für den Dienst am Fernsten. Carl
Albrecht, der die therapeutische Wirkung mystischer Erfahrung
untersuchte, sagt: «Wer heil wird, liebt die Welt»92.

83 A. a. O. 68.
84 A. a. O. 59 f.
85 A. a. O. 113 f.
86 A. a. O. 93.
87 A. a. O. 60.
88 A. a. O.
89 A. a. O. 74-84.
90 A. a. O. 81.
91 A. a. O. 108.
92 Zitiert von Willi Massa: Die Wolke des Nichtwissens, 8.


	Konkrete Möglichkeiten für ein Gespräch zwischen Theologie und Psychologie

