Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 3

Artikel: Konkrete Méglichkeiten fir ein Gesprach zwischen Theologie und
Psychologie

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761362

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEINRICH STIRNIMANN

Konkrete Moglichkeiten fiir ein Gesprich
zwischen Theologie und Psychologie *

Zwei Texte

«Sei Freund dem Arzt, weil man seiner bedarf, denn auch ihm hat
Gott sein Teil zugewiesen. Von Gott her ist der Arzt unterrichtet ...
Mein Sohn, werde nicht gleichgiiltig in der Krankheit, bete zu Gott,
denn er kann dich heilen ... Aber auch dem Arzt gib Raum, er soll nicht
von dir weichen, denn auch ihn hast du nétig ..., auch er betet zu Gott,
daB er ihm die Diagnose gelingen lasse und die Heilung zur Lebens-
erhaltung.» — Dieser Text sagt: Wir sollen in Krankheit nicht gleich-
giiltig werden, sondern zu Gott beten, weil er heilen kann. Zugleich
sollen wir auch dem Arzt Vertrauen schenken, weil auch er zu Gott
betet, daB Diagnose und Heilung zur Lebenserhaltung gelingen. Krank-
heit ist ein Grenzphdnomen. Es braucht zur Heilung eine Gabe, die iiber
das Gegebene der Wissenschaft hinausgeht. Arzt und Heilung haben
gewissermaBen einen unmittelbaren Gottesbezug. Soweit ein Zeugnis aus
der alttestamentlichen Uberlieferung !.

Nun ein Jesus-Wort: «Nicht die Gesunden brauchen den Arzt, son-
dern die Kranken. Geht also hin und lernt, was es heilt: Barmherzigkeit
will ich und nicht Opfer!» 2 — Dieses Wort hat mit der Sendung Jesu zu

* Der folgende Entwurf lag einem Vortrag zugrunde, der am 29.1.1976 im
Rahmen einer auf Initiative der Studierenden der Theologischen Fakultit der
Universitit Freiburg/Schweiz durchgefiithrten interdiszipliniren Lehrveranstaltung
gehalten wurde. Vgl. die Beitrige von R. FriepLr und U. RAUCHFLEISCH in diesem
Heft.

1 Jesus Sirach 38, 1-5. Ubersetzung nach GERHARD VON Rap: Weisheit in
Israel, Neukirchen 1970, 178 f. Zum Thema «Heilkunde» in atl. Sicht s. ebd. 178-181.

2 Mt 9, 13.



492 Konkrete Moglichkeiten

tun 3 und zugleich mit der Sendung seiner Jiinger. Wo Verkiindigung
also «Opfer» schafft und nicht « Kranke» heilt, da wird wider den Auftrag
Jesu gehandelt.

Zur Situation

Nach diesen zwei Texten ein paar stichwortartige Bemerkungen
zur gegenwartigen Situation. Sie ist nicht rosig.

Der Zweite Weltkrieg — was vorausging und was folgte — hat in
der menschlichen Psyche Spuren hinterlassen. Das Ende des Massen-
mordens hat nicht Frieden gebracht. Der Weltkonflikt ist nur einge-
froren. Und schon brodelt es wieder an zahlreichen Stellen. Das Ende
des GroBkrieges bleibt weltgeschichtlich mit den Blitzen iiber zwei Hafen-
stidten verbunden. Unter dem Pat der Kernwaffen zu leben, strapaziert
nicht nur die BewuBtseinssphire *.

Ein zweites Fanal war 1968: die Jugend verwirft den Leistungs-
zwang und die «Segnungen» der Wohlstandsgesellschaft 5. Woran man
leidet, ist «Sinnlosigkeit» einer kiinstlichen, von der Natur losgeldsten,
ja diese zerstorenden Welt 6. Die « Uhrwerk-Orangen» 7 entwarfen ein
deutliches Bild, — das Bild einer Welt aus Plastik, voll Gewalt und
sexueller Perversionen.

Doch die Krankheit geht tiefer. Manche leiden unter dem Gefiihl,
durch Zufall in die Welt geworfen zu sein, - in eine iiber und iiber bevél-
kerte Welt, wo es schon allzu viele gibt, die sich auf die Fiie treten.
Was auch immer «metaphysische Angst» bedeuten mag — Angst vor dem
Nichts, Angst vor dem Tod der Liebe — psychisch ist sie im Begriff, eine
nicht zu bestreitende Wirklichkeit zu werden.

3 JoacHim JEREMIAS: Neutestamentliche Theologie I, Glitersloh 1971, 239:
«So benutzt Jesus zur Umschreibung seiner Sendungsvollmacht gern die Bilder der
Symbolberufe des Erlosers ... Er bezeichnet sich als den Boten Gottes, der zum Fest-
mahl ruft (Mk 2, 17 par.), als den Arzf der Kranken (ebd.)...» Zu: Jahwe allein
kann heilen vgl. Ex 15, 26; Dt 32,39; 2 K6 5,7; Ho 6,1; Hi 5, 18 u. 6.

+ Vgl. KarRL JaspeErs: Die Atombombe und die Zukunft des Menschen,
Miinchen 1958.

5 Bekanntlich entstammten die treibenden Krifte der Kontestationsbewe-
gung mehrheitlich aus Kreisen arrivierter « Wirtschaftswunderkinder».

6 Zur Wiederfindung von ¢ Sinn» verlangt der franzgsische Politiker und Kultur-
kritiker RoGER GARAUDY eine dreifache «Gesinnungsinderung»: gegeniiber der
Natur, gegeniiber den Mitmenschen, gegeniiber Zukunft und Transzendenz, vgl.
Parole d’homme, Paris 1975, 75-77.

7 Film von StaNLEY KUBRICK, lanciert 1971.



fiir ein Gespriach zwischen Theologie und Psychologie 493

Was hat nun in dieser Situation die Glaubensbotschaft auszurichten ?
Wie wird sie zu Sprache, zu lebendiger Sprache, zu Sprache der Liebe,
die Kranke heilt? «Sprich nur ein Wort, so wird gesund meine Seele,
soll keine tote Floskel sein.

I. DAS GESPRACH IST AUFZUNEHMEN
Geschichtliches

Es ist Zeit, das Gesprich zwischen Theologie und Psychologie auf-
zunehmen. Lange, allzu lange wurde es verdringt.

Seit dem Beginn der neueren Theologie, KARL BARTHs «Romer-
brief» 1919, galt — in bewuBter Gegenposition zum 19. Jahrhundert -
«psychologisch», bzw. «psychologisierend» als ein Schimpfwort unter
Theologen. Auch RUDOLF BULTMANN blieb dieser Kampfansage treu:
existentiale Interpretation, ja — Psychologie, nein!

Als Einsamer auf weiter Flur und als Vorkdmpfer ist zu nennen:
OsKAR PFISTER, der Ziircher Pfarrer, Freund SicMuND FREUDs und Mit-
begriinder der Schweizerischen Gesellschaft fiir Psychoanalyse ®. Ferner
der im deutschen Sprachraum kaum bekannte VicTorR WHITE mit seinem
Werk «Gott und das UnbewuBte» °.

Aus der Gegenwart seien folgende Theologen erwihnt, die sich fiir
das Gesprich mit der Psychologie besondere Verdienste erworben haben:
ANTOINE VERGOTE mit seiner «Religionspsychologie» 1°, JacQues Po-
HIER !!, JOACHIM SCHARFENBERG '? und THOMAS BONHOEFFER 13.

8 Vgl. OskAR PrISTER, Pfarrer und Analytiker (1873-1956), Wege zum Men-
schen 25 (1973) 433-511; ferner die Neuauflage von OskAR PrIsTER: Das Christen-
tum und die Angst, mit einem Vorwort von THomMAs BONHOEFFER, Olten 1975;
besprochen in Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 22 (1975)
410-414.

9 Victor WHITE: God and the Unconscious, With a foreword by C. G. JuNgG,
London 1952.

10 ANTOINE VERGOTE: Religionspsychologie, Olten 1970.

11 JacqQues PoHIER: Psychologie et Théologie, Paris 1967; DERs.: Au nom
du Pére, Recherches théologiques et psycho-analytiques, Paris 1972,

12 JoACHIM SCHARFENBERG: Sigmund Freud und seine Religionskritik als
Herausforderung fiir den christlichen Glauben, Géttingen 1968; DERs.: Religion
zwischen Wahn und Wirklichkeit, Gesammelte Aufsitze zur Korrelation von Theo-
logie und Psychoanalyse, Hamburg 1972.

13 THoMAs BONHOEFFER: Theologie und Psychologie, in: O. LorRETZ und
W. Strorz (Hrsg.): Die hermeneutische Frage in der Theologie, Freiburg i. Br.
1968, 153-180.



494 Konkrete Moglichkeiten

Es konnte sein — es ist zu wiinschen, daB3 nach der Soziologie nun
auch der Psychologie ein gebiihrender Platz eingeriumt wird im inter-
disziplindren Gesprich der Theologie.

Interesse

Wie weit von seiten der Psychologie Interesse an Theologie besteht,
kann ich nicht beurteilen. Doch diirften die Chancen fiir ein Gesprich
etwas giinstiger sein als vor fiinfzig Jahren.

Von seiten der Theologie gibt es gewisse Ansitze. In Pastoral und
praktischer Ethik werden die Humanwissenschaften hochgeschitzt 4.
Doch wie steht es mit dem Interesse an der Psychologie der Exegeten,
der Dogmatiker und der Fundamentaltheologen? Besonders dringend
wire dieses Interesse im Hinblick auf hermeneutisch-fundamentaltheo-
logische Fragestellungen 3. Die diesbeziigliche Forderung kann durch
einen Vergleich angedeutet werden: Wie die soziologischen und poli-
tischen Implikationen von Glaubenssdtzen zu reflektieren sind, so sind
— und wohl noch vordringlicher - die psychologischen Implikationen und
Voraussetzungen von theologischen und dogmatischen Aussagen zu
priifen.

Doch geht es nicht nur um methodologische Fragen. Das Interesse
an der Psychologie ist auch von der kirchlichen Situation und Praxis
her zu motivieren. Zwei sich widersprechende Haltungen sind zu ver-
zeichnen: Einerseits 1dBt man, mit allzu vielen «kirchlichen» Dingen
beschiftigt, die «Emigration» zur psychotherapeutischen «Seelsorge»
gerne zu 6. Andrerseits versucht man, jedoch oft dilettantisch, auch
etwas fiir «seelische Bediirfnisse» zu tun. Beides ist nicht von Gutem.
Unsere Ausfithrungen méchten zur Uberwindung dieser Einstellungen
anregen. Ohne Einmischung in den Richtungsstreit innerhalb der gegen-
wirtigen Psychologie sollen von der Sache der Theologie her, der « Rechen-

14 Vgl. GERHARD EBELING: Studium der Theologie, Eine enzyklopidische
Orientierung, Tiibingen 1975, 98-112.

15 Wir halten uns an das Verstindnis von Fundamentaltheologie, wie es um-
schrieben wird von GERHARD EBELING: Erwigungen zu einer evangelischen Funda-
mentaltheologie, Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 67 (1970) 479-524.

16 VicTor vON GEBSATTEL spricht von einer « Abwanderung der abendlindi-
schen Menschheit vom Seelsorger zum Nervenarzt» und GusTav BALLY schreibt:
«Die Patienten sind es, die uns vor die Aufgabe stellen, selbst die Aufgabe der Seel-
sorge zu iibernehmen.» Vgl. VikTor E. FRANKL: Der unbewufite Gott, Psycho-
therapie und Religion, Miinchen 1974, 80,



fiir ein Gespriach zwischen Theologie und Psychologie 495

schaft iiber den christlichen Glauben» 17, einige Aspekte aufgezeigt wer-
den, welche das Gesprich mit der Psychologie als moglich und sinnvoll
erscheinen lassen, ja als notwendig und unentbehrlich ausweisen 18,

Grundsdtzlishes

Wenn die Sache der Theologie Rechenschaft iiber den christlichen
Glauben ist, dann hat das Gesprich mit der Psychologie im Glaubens-
vollzug seine zentrale Thematik. Doch ist zunichst zu fragen, von wel-
chem grundsitzlichen Glaubensverstidndnis aus das Gesprich die groBten
Chancen hat, in Gang zu kommen.

Threm Auftrag gemilB hat die Theologie die Motive des Glaubens
zu analysieren und deren Rationalitit, bzw. Nicht-Irrationalitit zu
priifen. So weit, so recht. Daraus sind jedoch im Lauf der Geschichte
Einseitigkeiten, ja grobe Verzerrungen entstanden: Intellektualismus
hier, Voluntarismus, bzw. Moralismus dort. Damit wird die menschliche
Psyche als ganze iiberfordert oder — besser gesagt — tibersprungen. Wir
sind dann mehr bei den «Opfern» als bei der «Gesundung».

Tiefer liegt der Ansatz reformatorischer Glaubenstheologie: die
Rechtfertigung des Siinders durch den Glauben. Siinde hat etwas mit
Schuld, und Schuld auch mit «SchuldbewuBtsein» zu tun. So kénnte von
hier aus eine Briicke zu einem vielbesprochenen Topos der Psychologie
geschlagen werden. Doch scheint dieser Gesichtspunkt der zu wiinschen-
den Weite der Fragestellung nicht gerecht zu werden.

So mochten wir weiter auf folgenden Locus schon mittelalterlicher
Theologie verweisen. Als Wirkung des Glaubens wird genannt: die
«purificatio cordis», die «Reinigung des Herzens» '°. «Herz» ist auf jeden
Fall mehr als BewuBtsein. Einem Worte Jesu gemidB 2° liegt hier der
Ursprung sdmtlicher zerstérerischer Propulsionen. In diesem Zusammen-
hang wiren auch zwei weitere Begriffe biblischer Anthropologie zu er-
ortern: kejaldth, «Nieren», und kawéd, «Leber», die den Sitz geheimster
Regungen bezeichnen.

17 GERHARD EBELING: Art. «Theologie» in: Religion in Geschichte und Gegen-
wart? VI (1962) Sp. 754; DERs.: Studium der Theologie, Tiibingen 1975, 4 u. 6.

18 Schon hier kommt die schwache epistemologische Position der Theologie
in Sicht. Theologie braucht Partnerschaft von Psychologie, Geschichte, Philosophie
usw. Psychologie, Geschichte, Philosophie usw. sind nicht im geringsten auf theo-
logische Partnerschaft angewiesen.

19 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Summa theologiae, II1/I1, q. 7, a. 2.

20 Mk 7, 15-23.



496 Konkrete Moglichkeiten

Doch nun zum entscheidenden Punkt: Glaube ist nicht auf einen
Akt zu reduzieren. Der reine — in der neueren Theologie oft radikal ver-
tretene — «Aktualismus» in der Glaubenstheologie # ist der eigentliche
Widerpart eines konstruktiven Gesprichs mit der Psychologie. Glaube
ist - und man kann das kaum geniigend unterstreichen — ein ProzeB,
ein Geschehen, wie das provozierende markinische Gleichnis von der
«selbstwachsenden Saat» 22 eindriicklich sagt: «von selbst», ohne Zutun
des Menschen, «im Schlaf» — in tieferen Sphiren als der des BewuBt-
seins — wichst das Saatgut des Reiches.

Noch ein zweiter, nicht weniger bedenkenswerter Aspekt ist zu
betonen. Glaube im christlichen Sinn ist an das Wort des Glaubens ge-
bunden. Dieses Wort des Glaubens wird im Neuen Testament ein «zwei-
schneidiges Schwert» genannt, das eindringt bis zur «Scheidung» von
«Seele» und «Geist», von «Gelenk» und «Mark» 23. Deutlicher kénnte man
kaum den psychosomatischen Komplex als Substrat des Glaubensvoll-
zuges umschreiben.

Mit diesen zwei Bestimmungen: Glaube, nicht nur punktuelle Ent-
scheidung, sondern ein ProzeB — und Glaube, ein Geschehen, das den
ganzen Menschen, bis zur Grenze von «Seele» und «Geist» umfaBt, ist
der Rahmen weit gezogen fiir ein Gesprich zwischen Psychologie und
Theologie.

II. SYMBOLIK UND GLAUBENSSPRACHE

Fiir ein fruchtbares Gespriach braucht es ein genau formuliertes Ziel.
Als ein solches méchten wir vorschlagen: gemeinsam nach Kriterien des
Glaubensvollzuges zu suchen, bzw. nach Kriterien des echten Glaubens-
vollzuges. Der Terminus «echt» ist ambivalent. Soll «echt» gleich «authen-
tisch» bedeuten? Dann miite wohl der Theologe sagen, was «authen-
tisch» in bezug auf die Sache des Glaubens meint. Soll «echt» gleich
«gesund» besagen? Dann wire der Psychologe aufgefordert, eine ent-

2l gAktualismus» nennen wir hier eine Theorie, die Glauben einseitig als Akt
versteht, als punktuelle Entscheidung, in steiler Transzendenz, als «Sprung», als
«Risiko», als « Wagestiick», als «Schweben an einem diinnen Faden iiber 70 000 Klaf-
ter Wasser», um einige Kierkegaardsche Wendungen zu erwihnen, die in diesem
Zusammenhang wirkungsgeschichtlich von Bedeutung sind (iiber Kierkegaard selber
mochten wir nicht urteilen!).

22 Mk 4, 26-29.

23 Hebr 4, 12,



fiir ein Gespriach zwischen Theologie und Psychologie 497

sprechende Erklirung abzugeben. Doch ist es vorzuziehen, den Sinn
von «echt» nicht zum vornherein festzulegen. Gespriche bringen ja ohne-
hin — wenn es wirkliche und nicht Scheingespriche sind - Modifikationen
in die Begriffe.

Eine Prizisierung jedoch dringt sich auf. «Echt» meint auf jeden
Fall etwas Spontanes. Und an der Spontaneitét ist sowohl der Theologe
wie der Psychologe interessiert. Zur Spontaneitit des Glaubens aber
gehort lebendige Symbolik. Hier eine zweite Konvergenz: Psychologe
und Theologe arbeiten beide mit Interpretation von Symbolen 2*. So
kénnen wir als erstes mogliches Gesprachsthema formulieren: lebendige
Symbolik als Kriterium echten Glaubensvollzuges.

Churistliche Symbole

An Hand welcher Symbole soll die Frage konkret aufgegriffen wer-
den? Oft gilt das Kreuz als Signatur des christlichen Glaubens. Doch
wirft die Kreuzsymbolik vielschichtige Probleme auf. Gefahrvolle Mo-
mente begleiten die Assoziationen #°. Mannigfache geschichtliche - kultur-
und frommigkeitsgeschichtliche 26 — Momente erschweren den Zugang
zu einer dem Glauben entsprechenden Deutung der Kreuzsymbolik. So
ziehen wir es vor, nicht mit diesem Beispiel zu beginnen.

24 Die Abgrenzung zwischen dem in der Psychologie gebriuchlichen und dem
in der Theologie vorausgesetzten Symbol-Begriff kann angesichts der Zielsetzung
dieses Artikels zuriickgestellt werden. Fir eine Theorie des Gespriches zwischen
Theologie und Psychologie wire eine eingehende Begriffsanalyse jedoch grund-
legend.

25 Dabei geht es nicht sosehr um die heute schwierig gewordene Kategorie
«Opfer», sondern um den Aspekt der «Grausamkeit», der Grausamkeit, die fiir jene,
welche Gekreuzigte mit eigenen Augen gesehen hatten, so groB war, daB es iiber
vier Jahrhunderte brauchte, bis man die Kreuzigungsszene Jesu bildlich darzu-
stellen wagte (auf der Holztiire von S. Sabina in Rom, 5. Jahrh.). Im heutigen
Kontext weckt das Kreuz psychologisch vorwiegend die Assoziation «Grabstitte».

26 In der byzantinischen Kunst ist das Kreuz ein Sieges-Zeichen (Auferste-
hung). Auf den Mosaiken von Ravenna — ein Hoéhepunkt christlicher Kunst, der
uns heute vielleicht helfen kénnte, den Sinn fiir echte Symbolik wieder zu gewinnen-
wird das Kreuz ohne Korpus dargestellt, mit Purpur geschmiickt, schwebend tber
einem leeren Thron. Sieges-Zeichen (des Glaubens) waren auch die irischen Weg-
(Ring-) Kreuze. Von den majestitischen romanischen Kreuzen iiber die gotischen
Kreuze der Zerrissenheit bis zum «sterbenden Gott» von Mathis Neithardt (1516)
ist ein weiter Weg. Noch weiter ist der Weg zu den jansenistischen Kreuzen, mit
engwinkligen Armen (nur noch fiir «wenige» gestorben!), den elfenbeinernen Rokoko-
Kreuzen auf dunkelviolettem Samthintergrund, den kindlichen Spielereien mit
Kreuzchen auf Kaseln, Stolen, Manipeln, Alben ...



498 Konkrete Méglichkeiten

Strenge Grenzen zieht das Alte Testament: Unter dem Bilderverbot
gibt es weder Totemzeichen noch Mandala. Die Symbole sind ausschlieB3-
lich sprachlicher Art — etwa zur, der «Fels», als Appellatio fiir den Gott
der Geschichte.

Das tragende Symbol im Neuen Testament ist Jesus, der Mensch,
als e1kon, als «Bild des unsichtbaren Gottes» ?7. Die Analyse dieser Sym-
bolik setzt einen bestimmten anthropologischen und christologischen
Entwurf voraus. Von besonderer Suggestivkraft sind die groBen johan-
neischen Symbole: «Licht» — «Finsternis», «Leben» — «Tod», «Wasser»,
«Quelle», «lebendige Strome», die «aus dem Innersten herausflieBen
werden» 28,

«Licht»

Als Ausgangspunkt fiir einen kurzen Hinweis — um mehr kann es
sich im Rahmen dieses Beitrages nicht handeln — wéhlen wir einen
paulinischen Text. Er lautet: Denn Gott, der gesagt hat: Aus der Finsternis
soll Licht aufstrahlen! — er ist es, der es in unseren Herzen hat aufstrahlen
lassen, — so daf3 wir erleuchiet wurden durch die Evkenninis von der Herrlich-
keit Gottes auf dem Angesicht Christi ?°. Dieser Text ist auBerordentlich
dicht an symbolischen Evokationen.

PauL Ric&ur unterscheidet in seinem hermeneutischen Entwurf
drei Schichten religiéser Uberlieferung: die oberste: «Lehre»; die mittlere:
«Erzdhlung»; die unterste: die StoBkraft der « Symbole» 3°. Von der unter-
sten Schicht aus entwickelt er dann in Anlehnung an die Tiefenpsycho-
logie das Programm einer «Archédologie des Subjektes». Als Komplement
zu dieser wird eine «teleologisch» ausgerichtete « Phinomenologie» ver-
langt 31.

Die unterste Schicht im angefiihrten Paulus-Text bildet die Sym-
bolik des «Lichtes». Der Unterschied zur Licht-Metaphysik — in Neu-

27 Kol 1, 15; vgl. 2 Kor 4, 4; Joh 14, 9.

28 Joh 7, 38.

29 2 Kor 4, 6. Ausfithrliche Literatur zu biblischer und auBerbiblischer Licht-
symbolik in: Theologisches Wérterbuch zum Neuen Testament IX (1973) 302-304.
Fir die Lichtsymbolik im Hellenismus s. bes. FRANzZ-NoRBERT KLEIN: Die Licht-
terminologie bei Philon von Alexandrien und in den hermetischen Schriften, Leiden
1962. Zum literarischen Hintergrund vgl. C. M. MARTINI: Alcuni temi letterari di
II Cor 4, 6, Analecta Biblica 17 (1963) 461-474.

30 PauL Ric®uRr: Symbolik des Bésen, Freiburg i. Br. 1971.

31 PauL Ric®&ur: Hermeneutik und Strukturalismus, Miinchen 1973, 33-36.



far ein Gesprich zwischen Theologie und Psychologie 499

platonismus und Gnosis — wird angedeutet: bei Paulus handelt es sich
nicht um ein Licht, das von oben «herab-flieBt», sondern um ein Licht,
das in der Finsternis «auf-strahlt». An Hand dieser unterschiedlichen
syntagmatischen Konstruktion kénnte die radikale Differenz zwischen
gnostischer und biblischer Tradition aufgezeigt werden.

Paulus spricht einerseits vom Schopfungslicht: «Gott, der gesagt
hat: Aus der Finsternis soll Licht aufstrahlen!» — andrerseits vom Licht
der Auferstehung: «Gottes Herrlichkeit», die aufstrahlt auf dem «An-
gesicht Christi», von der Finsternis des Todes befreit. Wir denken etwa
an den Seitenfliigel des «Isenheimer Altares» in Colmar, eine der wohl
ausdruckstirksten kiinstlerischen Darstellungen des Auferstandenen.

Drittens spricht Paulus — zwischen Schopfung und Auferstehung -
von «unserem Herz». Es ist Finsternis, nahe dem Tod und nahe dem
Urchaos. Doch es kann erleuchtet werden, erleuchtet durch die «Er-
kenntnis von der Herrlichkeit Gottes auf dem Angesicht Christi». Die
Erkenntnis von der Herrlichkeit Gottes auf dem Angesicht Christi ist
nichts anderes als der christliche Glaube.

Der Text ist sicher mehr als bloBe Beschreibung. Er enthédlt einen
Aufruf: Das Herz des Menschen — das mehr ist als Bewuf3tsein — ist radi-
kaler Verinderung fihig! Von Finsternis zu Licht, von Tod zu Leben,
von Chaos zu Liebe! VIKTOR FRANKL spricht in seinem Buch «Der un-
bewuBte Gott» von einem verborgenen, oft verschiitteten, «unbewuBten
Glauben» 32

Fiir die soziale Dimension dieser metanoia oder Wandlung sei wenig-
stens die paulinische Aufforderung erwéihnt: «LaBt uns ablegen die Werke
der Finsternis, anziehen aber die Waffen des Lichtes!» 33

So weit die Randbemerkungen zum Text, welche die Beziehung
zwischen Symbolik und Glaubensvollzug andeuten sollten.

«Mahl»

Die christliche Glaubenssymbolik vollzieht sich auch in signifikanten
und kommunitiren Handlungen. So méchten wir als zweites Beispiel auf
die Symbolhandlung «Mahl» verweisen. Es geht vor allem um das
«Herrenmahl», die groe Danksagung der christlichen Gemeinde. Auf
dreifache Weise ist sie im Neuen Testament verwurzelt: durch die mehr

32 VikTor E. FRANKL: Der unbewuBte Gott, Miinchen 1974, 55, 65, 74-79.
33 Rém 13,12; vgl. 1 Thes 5, 5; Kol 1, 13.



500 Konkrete Méglichkeiten

als nur anekdotische Erzihlung von Jesu Tischgemeinschaft mit «Siin-
dern»; durch die Perikopen, die von einer nachosterlichen Mahlgemein-
schaft mit dem Auferstandenen handeln; durch Bericht und Weisung
vom Letzten Abendmahl 34

Die «Realgegenwart» ist ein eigenes Problem. Man mul nicht erst
von FREUDs Bemerkungen - vom «Totem-Mahl», vom «Essen» des
«ermordeten Vaters» — angetan sein, um gefahrvolle tiefenpsycholo-
gische Resonanzen einer drastisch verstandenen Realgegenwart ermessen
zu konnen. Das Aufrollen dieser Problematik wiirde iiber den Rahmen
dieses Beitrages hinausgehen 3%,

Wir wihlen deshalb einen anderen, theologisch nicht weniger be-
deutsamen Gesichtspunkt: den sozial-symbolischen und sozial-psycho-
logischen. Dazu gehen wir aus von einem Text von DIETRICH BoN-
HOEFFER — dessen Vater Arzt und Psychiater war — aus der Doktor-
dissertation «Sanctorum Communio» von 1930 36.

Zunichst ist das Abendmahl - sagt Bonhoeffer — «Gabe Gottes an
jeden Einzelnen»3’. Dann folgt die These: «Das Abendmahl ist aber
noch viel mehr Gabe an die Gemeinde» 38. SchlieBlich der Leitsatz: « Aber
die soziologische Bedeutung der Abendmahlshandlung ist nicht er-
schopft, ehe diese nicht auch als menschliches Tun vor Gott erkannt ist»%.

«Eine Bekennergemeinde tritt vor Gott, schart sich, das an ihr
Geschehene symbolisierend» — man beachte die prédzise Sprache — «das
an ihr Geschehene symbolisierend» schart sich die Gemeinde «zur innig-

3+ Vgl. HEINz SCHURMANN: Jesu ureigener Tod, Freiburg i. Br. 1975, 69 {.

35 Die drastischsten AuBerungen: « Essen» und « Kauen» des «Fleisches» finden
sich in der ersten BERENGAR vorgelegten Formel (1059; diese Formel wird sowohl
von THOMAS vON AQUIN wie von CALVIN kritisiert) und bei LUTHER gegen die
«Schweizer» (vor allem ZwingL1). Wie fiir den dkumenischen Dialog, so ist auch
fir die psychologisch korrekte Bewertung der Symbolik vom paulinischen Text
1 Kor 10, 16 auszugehen: der Kelch, der gesegnet, und das Brot, das gebrochen
wird, bezeichnen und verwirklichen koindnia, «Gemeinschaft» mit dem Auferstan-
denen. Vgl. dazu das Studiendokument der Okumenischen Gespriachskommissionen
der Schweiz «Fiir ein gemeinsames eucharistisches Zeugnis der Kirchen» Nr. 64:
«Ubereinstimmung besteht dariiber, daB es sich um die reale Gegenwart des Auf-
erstandenen in seiner vom Geist verwandelten Leiblichkeit handelt. Seine Gegen-
wart darf also nicht materiell (oder fleischlich) verstanden werden». Schweiz.
Kirchenzeitung 141 (1973) 636.

36 DiIETRICH BONHOEFFER: Sanctorum Communio, Miinchen 1960° (Theol.
Biicherei, 3), 182-186.

7 A. a. O, 182,

38 A.a.O. 183.

3 A.a. 0. 183.



fiir ein Gesprich zwischen Theologie und Psychologie 501

sten Gemeinschaft, zu einem Brot und einem Kelch zusammen. Dieses
freile Zusammentreten zum Essen vom Tisch des Altares ist nicht freie,
sondern gehorsame Symbolik, und so ist in ihr géttliches Handeln ver-
biirgt» °. Es geht also Bonhoeffer nicht um einen anti-sakramentalen
Symbolismus, sondern um einen sakramentalen im tiefsten Sinn.

Dann spricht Bonhoeffer von der Problematik der « Kerngemeinden,
einer «ecclesiola in ecclesia». Unter anderem sagt er: «Man hat es beklagt,
daB groBstidtische Abendmahlsgemeinden darunter leiden miissen, daB
sich die Teilnehmer nicht kennen: der Ernst des briiderlichen Gemein-
schaftsgedankens werde abgeschwicht und die Feier verliere an person-
licher Wiarme.» Auch heute werden ja dhnliche Klagen laut. Man beachte
umso mehr, was Bonhoeffer dazu sagt: «Dagegen ist zu fragen: ist nicht
gerade eine solche Gemeinde eine iiberwiltigende Predigt von der alle
menschliche Gemeinschaft iibersteigenden Bedeutung und Wirklichkeit
der Gemeinschaft der Heiligen? Ist nicht das Bekenntnis zur Gemeinde,
zur Bruderliebe gerade dort am eindeutigsten, wo es vor jeder Ver-
wechslung mit irgendwelchen menschlichen Sympathiegemeinschaften
grundsitzlich geschiitzt ist? Ist nicht gerade hier der Wirklichkeitsernst
der sanctorum communio, in der Jude Jude und Grieche Grieche, Arbei-
ter Arbeiter und Kapitalist Kapitalist bleibt, und wo sie doch alle Leib
Christi sind, viel eher gewahrt, als dort, wo jene Héarte mild verschleiert
wird? Wo das wirkliche Bekenntnis zur Gemeinschaft der Heiligen da
ist, da kann die Fremdheit und scheinbare Kilte nur die Glut des echten
Feuers Christi anfachen ...» 4%

Das eucharistische Mahl soll nicht das Bild der Tischgemeinschaft
einiger weniger «Auserwihlter» sein, auch nicht das Bild der Zusammen-
kunft einer «freien Vereinigung Gleichgesinnter», gleichen Alters, gleicher
Herkunft, gleicher sozialer Position und gleicher politischer Option. Da-
durch wiirde der wahre Symbolismus des «Herrenmahles» zerstort. Die
Gemeinschaft der Heiligen ist die Gemeinschaft der Glaubenden. Das
gemeinsame Mahl soll zum Ausdruck bringen, daB im Glauben Verséh-
nung mit Gott und Vers6hnung mit moglichst vielen — oft auch zer-
strittenen — Briidern gesucht und zugleich auch dankbar bezeugt wird.

Genau dieser Symbolismus liegt auch der dltesten und wichtigsten
neutestamentlichen Stelle zur Eucharistiegemeinschaft zugrunde, jenem
Passus im ersten Korintherbrief, der manchmal mit dem Titel iiber-

4 A a. 0.183f
1 A.a. 0. 185,



502 Konkrete Moglichkeiten

schrieben wird: «Unwiirdiger GenuB3 des Abendmahles» #2. «In der fol-
genden Sache» — schreibt Paulus — «kann ich euch nicht loben. Eure
Gemeindeversammlungen richten mehr Schaden als Nutzen an» *3. Und
sicher war doch alles in Ordnung, sowohl beziiglich der « Orthodoxie» wie
auch beziiglich der legitimen Vorsteher. Trotzdem richtete die Abend-
mahlsfeier in Korinth mehr Schaden an als Nutzen.

«Ein jeder soll sich priifen» — heiBt es weiter — «bevor er das Brot
iBt und aus dem Becher trinkt» #*. Ein jeder soll sich klar sein, daf er
es «mit dem Leib des Herrn zu tun hat» %5. Dieser «Leib» ist die ver-
sammelte Kirche. Was den flammenden Protest des Apostels heraus-
fordert: in Korinth kommen die Reichen als Reiche zum Mahl, ja sie
berauschen sich sogar, und die Armen und Sklaven werden benachteiligt*e.
Deshalb richtet diese Feier mehr Schaden als Nutzen an. Ist die urspriing-
liche Symbolik nicht mehr lebendig, steht die Echtheit des Glaubens-
vollzuges auf dem Spiel.

Zum «Herrenmahl» gehort das «Herrengebet». Der Grund ist vor
allem die Bitte: «Vergib uns! — wie auch wir vergeben» 47. Nur so kann
die Gemeinde sich zur Eucharistie, d. h. zur Danksagung versammeln.
Jener Gemeindevorsteher war gut beraten — und ganz auf der Linie von
Paulus und Bonhoeffer —, der nach tragischen Zwischenfillen und ange-
sichts der unnachgiebigen Haltung zahlreicher Gemeindemitglieder in
einem Sonntagsgottesdienst verkiindete: «Heute kénnen wir das Brot
nicht gemeinsam brechen!» Fehlt die soziale Basis zur Bitte: «Vergib
uns! — wie auch wir vergeben Aaben» *8, so wird der Symbolismus des
Mabhles zerstort, die Kommunion zu einer Farce.

Die Beziehung des so verstandenen « Abendmahles» zu sozialpsycho-
logischen Implikationen brauchen hier nicht weiter ausgefiihrt zu wer-
den. Wir kommen im nichsten Abschnitt auf diesen Aspekt des Glau-
bensvollzuges zuriick und moéchten nun einige theoretische Erwigungen
einschalten.

42 1 Kor 11, 17-34; im folgenden zitiert nach «Die gute Nachricht», hrsg. von
den Bibelgesellschaften und Bibelwerken im deutschsprachigen Raum, Stuttgart
1971.

3 A.a. 0. V.17,

#“ A.a. 0 V.28

4 A a. 0.V, 29,

% A.a.0. V. 21
Lk 11, 4.

48 Mt 6, 12.



fiir ein Gesprich zwischen Theologie und Psychologie 503

Leitsdtze

Nach den zwei Beispielen «Licht» und «Mahl» sollen ein paar all-
gemeine Sitze zum Verhidltnis Symbolik und Glaubensvollzug artiku-
liert werden.

Zunichst einige Thesen, die von EBERHARD JUNGELs Aufsatz «Meta-
phorische Wahrheit» ** ausgehen:

Religiose Rede ist nur dann religisse Rede, wenn sie der Wirklich-
keit mehr zuspricht, als was jeweils schon wirklich ist 5°.

Die Sprache des christlichen Glaubens teilt diese Eigenart religiéser
Rede 51.

Religiose Rede ist nur dann wahre Rede, wenn sie, der Wirklichkeit
mehr zusprechend als was jeweils schon ist, am Wirklichen nicht vorbei-
redet, sondern es anspricht und trifft 52

Weil religiose Rede mehr, als was jeweils schon wirklich ist, an-
spricht, ist sie durchwegs meta-phorisch 3.

Statt «meta-phorisch» kénnte man auch «sym-bolisch» sagen. Die
Terminologie von JUNGEL bedarf einer erginzenden Prizisierung von
«Symbol», «Metapher», «Allegorie», «Parabely, «Erzihlung» usw. 5*.

Ferner einige Leitsitze, um das Programm von PAuL RIC®UR %
zu konkretisieren:

Der Theologe hat die der christlichen Glaubenssprache zugrunde
liegenden Symbole herauszustellen .

49 EBERHARD JUNGEL: Metaphorische Wahrheit, in: PAuL Ric®UR u. EBER-
HARD JUNGEL: Metapher, Zur Hermeneutik religiéser Sprache, Miinchen 1974, 71—
122; bes. 119-122.

50 Ahnliches wire auch von der Sprache der Kunst zu sagen. Vgl. NELsON
GoopMAN: Sprachen der Kunst, Ein Ansatz zu einer Symboltheorie, Frankfurt 1973.

51 Von dieser Analogie her wire auch das Problem der natiirlichen Theologie
im Kontext der Sprache neu zu bedenken.

52 Dasselbe gilt auch von der «Wahrheit der Kunst». Vgl. HANS-GEORG
GADAMER: Wahrheit und Methode, Tiibingen 19723, 77-96 (= «Wiedergewinnung
der Frage nach der Wahrheit der Kunst»).

53 JUNGEL und RICEUR verstehen (in der Anm. 49 angefithrten Studie) unter
«Metapher» nicht eine rhetorische Figur, sondern eine besondere Gestalt oder Form
der Rede. Vgl. dazu auch PAUL Ric®Ur: La métaphore vive, Paris 1975.

54 Weniger beziiglich stilistischer Eigenart als beziglich sprachtheoretischer
Implikationen.

55 Vgl. Anm. 29 u. 30.

5% Dabei sind die Symbole christlicher Glaubenssprache auch mit denen
anderer religiéser Uberlieferungen zu vergleichen.



504 Konkrete Moglichkeiten

Aufgabe des Psychologen ist es, diese Symbole in Bezug zu bringen
zum Dynamismus psychischer Tiefenschichten 37.

Der Theologe hat die der christlichen Glaubenssprache zugrunde
liegenden Symbole vom Zentrum der Glaubensbotschaft her auf ihre
Aussagekraft, ihren Wahrheits- und Sinngehalt zu priifen 8.

Der Psychologe ist zustéindig, diese Symbole von den Tiefenschichten
menschlicher Psyche her auf ihre evokative Kraft, ihre befreiende, bzw.
nicht-befreiende Wirkung zu priifen .

In der Verantwortung fiir den Glaubensvollzug ist sowohl die Zu-
stdndigkeit der Theologie wie die der Psychologie anzuerkennen .

Aus dem Gesagten geht hervor, daBl das Gesprich zwischen Theo-
logie und Psychologie — ein zwar nicht konfliktfreies, jedoch fruchtbares
und notwendiges ! — auf einem partnerschaftlichen Verhiltnis beruht
und nicht auf einem einseitigen «Zubringerdienst», weder von seiten der
Theologie noch von seiten der Psychologie 2.

III. IDENTIFIKATION UND GLAUBENSVOLLZUG

Bisher war von Symbolik und Glaubenssprache, bzw. lebendiger
Symbolik als Kriterium echten Glaubensvollzuges die Rede. Wir moch-
ten nun ein weiteres mogliches Gespriachsthema zwischen Theologie und
Psychologie andeuten: Identifikation und Glaubensvollzug, bzw. Ich-
Identifikation als Kriterium echten Glaubensvollzuges. Handelte es sich

57 Diese Aufgabe postuliert nicht die Annahme der «Archetypen»-Lehre von
CARL GUSTAV JUNG. Zu einer diesbeziiglichen Kritik vgl. VikTorR E. FRANKL: Der
unbewuBte Gott, Miinchen 1974, 57-62.

58 Theologie als Wissenschaft setzt voraus, daB die Glaubenssprache nicht
rein subjektiven, bzw. «expressiven» Charakter hat, sondern « Aussagen» — auch in
«Anrede»-Form - impliziert. Vgl. WoLFHART PANNENBERG: Wissenschaftstheorie
und Theologie, Frankfurt a. M. 1973, 330-333.

%9 Der Terminus «evokative Kraft» will zundchst nur den spezifischen Aspekt
der psychologischen Betrachtung unterstreichen, nicht aber die Wahrheitsfrage in
einem umfassenden Verstindnis ausklammern. Heraus-«<rufen» kann auch einen
zutiefst theologischen Aspekt der Glaubenssprache bezeichnen.

60 ¢Verantwortung» ist hier als Rechenschaft, als Gegenstand gemeinsamer
Reflexion von Psychologie und Theologie zu verstehen.

61 Im strengen Sinn wird das Gesprich ja nicht von den «Wissenschaften»,
sondern von «Psychologen» und «Theologen» gefithrt, Ein Gesprich ist nie Sache
ereiner Erkenntnis».

62 Gegen das Verstindnis der Psychologie als «ancilla» oder dienender « Magd»
der Theologie vgl. ViIkTorR E. FRANKL: Der unbewufite Gott, Miinchen 1974, 68 f.



fiir ein Gesprich zwischen Theologie und Psychologie 505

im vorausgehenden um die Spontaneitit, so geht es im folgenden um
die Konsistenz und personale Mitte im Glaubensvollzug.

Identitdt und Sozietdt

Lange galt es als Zeichen der Aufgeschlossenheit, das Ich nur als
Werden und Wandel zu betrachten. Dagegen wird neuerdings auch von
der Psychologie her Einspruch erhoben. Es gibt trotz aller Variationen,
Pro- und Regressionen ein kontinuierliches Ich. Bei dieser Kontinuitét
ist indessen zu betonen, dall ohne Sozietit weder Ich-Identifikation noch
Ich-Autonomie sich verwirklichen kann. Das Ich konstrastiert nicht nur
mit «Es» und «Uber-Ich», es ist auch — und gewissermaBen konstitutiv —
auf ein « Wir», Gemeinschaft und Mitmenschlichkeit angewiesen.

Was bedeutet das nun fiir den Glaubensvollzug? Wie weit ist die
glaubende Gemeinde mitkonstitutiv fiir den Vollzug des christlichen
Glaubens?

Bekannt sind Regressionserscheinungen in einer Gemeinde, die sich
einseitig auf Autoritdt und Gehorsam aufbaut. Wie sollten sich hier Ich-
Autonomie und Ich-Identifikation durchsetzen oder bewihren kénnen?
Je stirker die Spannungen, je groBer die Offenheit — wir konnten auch
sagen: «Katholizitit» — der Gemeinde ist, umso gréBer und vielfiltiger
sind auch die Chancen fiir Ich-Identifikation und Ich-Autonomie. Je
enger die Gemeinde, je identischer die Gefiihle, Anschauungen, Meinun-
gen, Praktiken usw., umso kleiner die Chancen fiir echte Identifikation
und Autonomie.

HEGEL gibt in seiner Religionsphilosophie eine groBartige Beschrei-
bung des Christentums: «Religion der versdhnten Gemeinde» 5. AuGu-
sTINUS geht noch weiter. Fiir ihn ist Kirche gleich «verséhnte Welt» 5.
Wird dieses Leitbild anerkannt, dann hat die Psychologie etwas Wesent-
liches beizutragen zur Bestimmung der Echtheit des Glaubensvollzuges.
Die Beurteilung der psycho-sozialen Momente der Versohnung fiir Ich-
Identifikation und Ich-Autonomie gehort in ihren Kompetenzbereich.

63 HeceL: Simtliche Werke (ed. Glockner), Bd. 16, 340-350; die Religion der
Juden wird als «Religion der Erhabenheit» (a. a. O. 46-95), die der Griechen als
«Religion der Schonheity» (a. a. O. 95-156), die der Rémer als «Religion der Zweck-
méiBigkeit» (a. a. O. 156-188) charakterisiert.

64 AyGUsTINUS: Sermo 16, n. 8; PL 38, 588.



506 Konkrete Moglichkeiten

Glaubensinhalt

In diesem Zusammenhang ist auf einen bedeutsamen Aspekt hinzu-
weisen. Die Bemerkungen zu Symbolik und Glaubensvollzug konnten
den Eindruck erwecken, der Beitrag der Psychologie im Gesprich mit
der Theologie beschrinke sich auf rein formale, den «Vollzug» des Glau-
bens betreffende Gesichtspunkte, beziiglich des Glaubens-«Inhaltes» sei
allein der Theologe zustindig. Die soeben angesprochene Thematik « Ver-
s6hnung» jedoch zeigt, daB der Psychologe durchaus imstande ist, auch
zu inhaltlichen Bestimmungen des Glaubens etwas beizutragen. Erwei-
tert man den Horizont und fragt, was mit «Glaube» iiberhaupt gemeint
sei, so ist von der christlichen Theologie her folgende, die Grundstruktur
andeutende Antwort zu geben: Glauben heiBt vor allem anderen, mit
Gott und mit der Welt ins rechte Verhiltnis kommen. Gewil ist der
Psychologe zunidchst am Verhdltnis des Menschen zu sich und seiner
Umwelt interessiert, der Theologe am Verhiltnis des Menschen zu Gott.
Doch wire es falsch, daraus zu schlieBen, der Theologe habe nur das
Verhiltnis zu Gott, der Psychologe nur das Verhiltnis zur Welt zum
Gegenstand seiner Betrachtung. Aufgrund des doppelten Liebesgebotes
— um nur das Hauptmotiv zu erwihnen — kann der christliche Theologe
nur so das Verhiltnis des Menschen zu Gott ansprechen, dall er zugleich
auch das Verhiltnis des Menschen zu sich und seiner Welt anspricht.
Wie weit kann aber der Psychologe iiber das Verhiltnis des Menschen
zu sich und seiner Umwelt hinaus auch etwas zum Verhiltnis zu Gott
sagen? Wiirde er nicht, falls er dies tite, die Grenzen seiner Wissenschaft
iiberschreiten? Die Grenzen der Wissenschaft werden jedoch nicht iiber-
schritten, wenn der Psychologe sich hypothetisch zum Verhiltnis zu
Gott dubert . Von hier aus kénnen simtliche Glaubensinhalte Gegen-
stand eines Gesprichs sein zwischen Theologie und Psychologie.

Ist der Psychologe aber interessiert an einer solchen Ausweitung
des Gespriachs? Das soeben erwihnte Thema «Vers6hnung» scheint be-
sonders dazu geeignet zu sein, das Interesse des Psychologen zu stimu-
lieren. Nicht so sehr wegen SchuldbewuBtsein oder verdriangter Schuld
in rein individualpsychologischer Sicht. Viel wichtiger sind die Struk-

65 Auch in der Theologie gibt es ja nicht nur dogmatische Aussagen. Zur
Hypothesen-Struktur theologischer Sidtze s. WoLFHART PANNENBERG: Wissen-
schaftstheorie und Theologie, Frankfurt a. M. 1973, bes. 334-336.



fiir ein Gesprach zwischen Theologie und Psychologie 507

turen der herrschenden GroBgesellschaft. Was diese ndmlich charakteri-
siert, ist weitgehend Anonymitdt. Wo Verantwortung aber nicht mehr
identifiziert werden kann, da gibt es auch keine Méglichkeit mehr zur
Versohnung. Liegt hier nicht eines der Grundiibel der in Gang gesetzten
Welt, die schonungs- und erbarmungslos funktioniert, und leicht das
Ende der Menschlichkeit bedeuten kénnte? So scheint es gar nicht ab-
wegig zu sein — so paradox es auch klingt — von der Abwesenheit erfah-
rener Versohnung her auf ein potentielles Interesse der Psychologie an
einem Grundthema christlicher Theologie zu schlieBen. Dabei handelt
es sich nicht um rein zukiinftige Vers6hnung. « Verséhnung» ist auch das
Lebensprinzip der gegenwértigen Gemeinschaft im Glauben - «vergib
uns! — wie wir vergeben Zaben». Deshalb hat diese Glaubensthematik
eine gewisse Prioritdt im Gesprich zwischen Psychologie und Theologie.

Gottesbild

In der neueren Religionskritik wird «Gott» oft als Chiffre fiir die
Entfremdung des Menschen, als Projektion von Erwartungen und Wiin-
schen, als Ersatz fiir Frustrationen hingestellt. Es soll nicht geleugnet
werden, daB mannigfache Konstellationen eine solche Interpretation
durchaus nahelegen kénnen. Doch méchten wir auf die entgegengesetzte
Moglichkeit hinweisen: das genuine christliche Gottesbild vermag Iden-
tifikation des Menschen zu férdern.

Schon der Gott des Alten Testamentes zeigt — wie GERHARD VON
RAD herausstellt ¢ — menschliche Ziige. Er wird zwar «Fels» genannt ¢7,
doch Analogien aus dem tierischen Bereich sind selten. Symbole der
Fruchtbarkeit fehlen. «Fruchtbarkeit» wird einzig dem Worte Gottes
zugesprochen. Im Neuen Testament wird der Mensch Jesus zum aus-
schlieBlichen «Bild des Unsichtbaren» .

Fiir die Frage, die uns hier beschiftigt, sind religions- und theologie-
geschichtlich zwei Extreme ins Auge zu fassen: der «absolute» — und der
«menschgewordene Gott».

Der «absolute Gott» — das ist auch psychologisch zu reflektieren.
Zunichst mag man an HEGEL denken. Vom «absoluten Geist», vom

66 GERHARD VON RAD: Theologie des Alten Testaments I, Miinchen 1966, 1591.
67 Z. B. Is 26, 14; 44, 6-8; Ps 18, 3; 28, 1; 73, 26.
68 Kol 1, 15,



508 Konkrete Moglichkeiten

«absoluten Denken» ¢ ist der Weg nicht weit zum «absoluten Staat»,
dem wohl dunkelsten Punkt im spekulativen System des groen Denkers.
Doch brauchen wir nicht so weit zuriickzugehen in der Geschichte der
Theologie. Es iiberrascht nicht, wenn ein Arzt, Psychiater und Therapeut
wie CARL ALBRECHT sich langsam von der «dialektischen Theologie» und
der radikalen Verurteilung der «Analogie» distanzierte 7°. Scharf driickt
sich der Analytiker OSKAR PFISTER aus, wenn er gegen die Rede vom
«ganz Anderen» protestiert, vom «ganz Anderen», dessen Liebe selbst
«ganz anders» sein soll als menschliche Liebe 7.

Anders ist die Situation, wenn der Mensch Jesus zum Ort der
Gottesbegegnung und Gotteserfahrung wird. Im Blick auf Ich-Identi-
fikation und Ich-Autonomie sind Worte wie folgende bedeutsam: « Fiirch-
tet euch nicht, Ich bin es!» 72 «Hab Vertrauen, dein Glaube hat dir
geholfen!» 7* Das klingt wie therapeutische Beruhigungsworte. Doch
darf man unter den Jesus-Worten keine einseitige Auswahl treffen. Auch
weniger milde wollen bedacht sein. Zum Beispiel: « Wenn eure Gerechtig-
keit nicht groBer ist als die der Phariséier, so werdet ihr nicht eintreten
in das kommende Reich!»7* Hier wird mit unerbittlichem Ernst die
Wahrheit der Existenz herausgefordert.

Das «Absolute» ist vielleicht eine unvermeidliche philosophische
oder theologische Denkkategorie. Den «absoluten Gott» indessen zum
Gottesbild schlechthin zu erheben, schafft psychologisch nicht geringe
Probleme. Dieser «absolute Gott» wird nur allzu leicht zu einem gihnen-
den Abgrund, der nach «Opfern» heischt. Ahnliches wire auch zu «Nir-
vanay, zu «Nichts» als Gottesbezeichnung und zu einseitig «apophatischer
Theologie» zu sagen. Eine andere Erfahrung erdffnet die Schrift, die eine
Geschichte erzidhlt, insbesondere die Geschichte von den Worten und
Taten des Menschen Jesus. Dieser Jesus wollte «Arzt» sein und die Men-
schen «heilen». Mehr als durch duBere « Wunder» vermag sein Ruf zu
Glaube, Hoffnung und ungeteilter Gottes- und Menschenliebe den Men-
schen zu Identitit und Autonomie zu verhelfen.

6 Fiir einen Uberblick tiber Hegels Gottesbegriff vgl. WIiLHELM WEISCHEDEL:
Der Gott der Philosophen I, Darmstadt 1971, 289-305.

70 CARL ALBRECHT: Das mystische Wort, Mainz 1974, 9.

7t OskAR PrIsTER: Das Christentum und die Angst, Olten 1975, 352 u. 363.

72 Mk 6, 50.

73 Mt 9, 22.

# Mt 5, 20.



fiir ein Gesprich zwischen Theologie und Psychologie 509

Name

SchlieBlich sei noch auf die Funktion des Namens fiir Ich-Identifi-
kation und Ich-Autonomie hingewiesen. Die Psychologie hat neuerdings
die Bedeutung des Namens, der Namen-Gebung und des Gebrauchs des
Namens fiir die Erziehung des Kindes betont. Daf3 das Kind einen Namen
hat, durch den es gerufen, zitiert, zurechtgewiesen, unterwiesen und an-
gesprochen wird, durch den ihm auch Liebe zugesprochen und Zukunft
verheiBen wird, ist gewissermaBen die Mitte der Erziehung, die erste
und grundlegende Orientierung in einer Welt, die aus lauter Wandlungen
und fliehenden Eindriicken besteht. Der Name ist aber nicht nur fiir das
Kind bedeutsam. Auch der Erwachsene lebt in seinem personlichsten
Kern von Name und Namen-Gebung. Letzte Grenzen der Entfremdung
sind erreicht, wenn der Mensch nicht mehr fihig ist, seinen eigenen
Namen zu nennen oder andere mit Namen zu nennen, bzw. anzureden.
Was hat nun Name und Namen-Gebung im Glaubensvollzug fiir Ich-
Identifikation und Ich-Autonomie zu bedeuten?

Theologisch geht es um einen zweifachen Namen: um den Namen,
den der Glaube Gott zuspricht, — und um den Namen, den Gott dem
Glaubenden zuspricht.

Fiir den Namen, den Gott dem Glaubenden zuspricht, kénnte zu-
nichst auf die Namen-Gebung bei der Taufe verwiesen werden : « Michael !
— Gabriela! — Ich taufe dich ...» DaB christliche Gemeinschaft auf Bruder-
schaft beruht, und daB in dieser Gemeinschaft nicht Herkunft, Status
und Geschlecht entscheidend sind, sondern der einfache Ruf- oder Tauf-
name, konnte — falls die urchristliche Anredeform sich wieder durch-
setzt — zu vermehrter Personalisierung innerhalb der Glaubensgemein-
schaft beitragen. Auch ist auf einen seltsamen, jedoch bedenkenswerten
Text im Buche der Apokalypse zu verweisen. Im Blick auf bevor-
stehende Priifung wird gesagt: « Wer iiberwindet, dem will ich ... einen
weiBen Stein geben und auf dem Stein geschrieben einen neuen Namen,
den niemand kennt, als wer ihn empfingt» 75. Dieser «neue Namen», den
niemand kennt, nur der allein, «der ihn empfingt», will eine letzte Mog-
lichkeit der Identifikation andeuten. Als VerheiBung ist er nur als Hoff-
nung fiir das Gesprich zwischen Theologie und Psychologie relevant.

75 Apok 2, 17.



510 Konkrete Moglichkeiten

Anders der Name, den der Glaube Gott zuspricht. Hier kann sich
das Gesprich zwischen Psychologie und Theologie auf «iiberlieferte» und
«herausgeforderte Erfahrung» stiitzen 7®. Dazu ein paar Hinweise auf
Anforderungen, welche die biblische Uberlieferung zum Gebrauch des
Gottesnamens stellt.

Zunichst wird die Beseitigung von magischen Vorstellungen ver-
langt. «Den Namen Gottes kennen», heiBt nicht {iber eine geheime Macht
verfiigen. «Den Namen Gottes anrufen» bezeichnet den Glaubensvollzug,
in eminenter Weise das Gebet im Glauben.

Ferner ist zu warnen vor der Einengung des Gottesnamens auf die
Materialitit einer bestimmten Vokabel, wire es auch das Phonem
«Jesus» 77. Das will nicht heillen, dall es — besonders von der neutesta-
mentlichen Uberlieferung her — eine bestimmte Artikulation von Gottes-
bezeichnungen gibt 8. Doch meint «Name» in biblischer Sprache zu-
nichst «Anrede». Was der Glaube vor allem anderen lehrt, ist nicht ein
Reden «iiber» Gott, auch nicht sosehr ein Sprechen «von» Gott, sondern
ein Sprechen «zu» Gott. Das Grundphdnomen des christlichen Glaubens
ist das « Ephphatha» 7?, daf3 die Zunge sich 16st und zu sprechen beginnt,
zu sprechen zum Unsagbaren und Unaussprechbaren. Hier hitte das
Gespriach iiber den Glaubensvollzug mit der Psychologie zu beginnen.
DaB das Unaussprechbare ansprechbar wird, hat sowohl mit Identifika-
tion wie mit Autonomie zu tun 8. Doch darf dieser Punkt nicht verselb-
stindigt werden. Alles kommt darauf an, daB der gesamte Inhalt des
Glaubens den verschiedenen Entfremdungen gegeniiber eine echte Identi-
fikation und Autonomie férdert, d.h. so verstanden wird, daB8 der
Mensch in Freiheit zu sich selber findet.

Damit konnten die Erwdgungen zum Thema: Identifikation und
Glaubensvollzug abgeschlossen werden. Wir sind uns bewuBt, da3 die
hier aufgezeigten konkreten Moglichkeiten fiir ein Gesprich zwischen
Theologie und Psychologie sich auf einen schmalen Ausschnitt mog-

76 Vgl. GERHARD EBELING: Wort und Glaube III, Tiibingen 1975, 25.

77 Zur Problematik des «Jesus-Gebetes» vgl. HEINRICH BacHT: Das Jesus-
Gebet, Geist u. Leben 24 (1951) 326-338; ArrLa Serawzy (Hrsg.): Das immer-
wdhrende Herzensgebet, Weilheim 1970; und vor allem: Aufrichtige Erzdhlungen
eines russischen Pilgers, hrsg. v. EMMANUEL JUNGCLAUSEN, Freiburg i. Br. 1974.

78 «Gott» = Vater Jesu; «Herr» = Jesus.

% Mk 7, 34.

80 Der Gott des christlichen Glaubens ist kein «namenloser» Gott. Ebenso
werden apophatische Tendenzen durch das Narrative biblischer Uberlieferung in
Schranken gehalten.



fiir ein Gespriach zwischen Theologie und Psychologie 511

licher Themen beschrinken. Als weitere Gesprichsthemen wiren zu
nennen: die Wiederaufnahme und Aufarbeitung der von OSKAR PFISTER
inaugurierten Problematik «Christentum und die Angst», die Relati-
vierung der Bestimmung von «Gesundheit» im Kontext religioser Er-
fahrung, die Psychologie religiéser Randgruppen, der Pseudo-Religionen,
der religiosen Sub- und Antikulturen.

MYSTISCHE ERFAHRUNG

Im AnschluB an das Thema: Identifikation und Glaubensvollzug
seien noch einige Texte zur mystischen Erfahrung angefiihrt. Wir be-
rufen uns dazu auf einen englischen Autor des ausgehenden 14. Jahr-
hunderts, den anonymen Verfasser der «Cloud of unknowing», der
«Wolke des Nichtwissens», und des «Book of privy counseling», des
«Buches personlicher Unterweisung». Diese Schriften sind neuerdings
von einem Kenner der Zen-Meditation, WILLI MAssA, in deutscher Uber-
tragung herausgegeben worden 81,

Das, wozu der englische Anonymus anleiten mochte, spielt sich ab
zwischen der « Wolke des Nichtwissens» iiber uns, in bezug auf das Un-
faBbare, und der «Wolke des Vergessens» unter uns, in bezug auf das,
was so oder so sein kann. Es betrifft die personale Achse des Mensch-
seins, die nicht identisch ist mit BewuBtsein, noch weniger mit Ratio-
nalitit.

Die Intention wird wie folgt umschrieben: «Ich mdchte gern, dal3
das BewulBtsein deiner selbst so unmittelbar und einfach sei wie dein
BewuBtsein von Gott, damit du geistig eins mit ihm bist, ohne daB du
innerlich gespalten und zerstreut wirst. Gott ist dein Sein und in ihm
bist du, was du bist. Nicht nur, weil er der Grund und das Sein der Welt
ist, sondern weil er dein eigener Grund und die Mitte deines eigenen
Seins ist ... verbleibe in der einfachen BewuBtheit, daB er ‘ist’ und das
du ‘bist’. So werden deine Gedanken nicht gespalten noch zerstreut» 2.

Um die Ubung zu verdeutlichen, gebraucht der Autor die Metapher
«Schlaf»: «Nicht ohne Grund vergleiche ich die Ubung mit dem Schlaf.
Im Schlaf stellen Sinne und Denken ihre Tétigkeit ein. Der Leib ruht

81 WiLLr Massa (Hrsg.): Die Wolke des Nichtwissens, Mainz 1974 (Topos-
Taschenbiicherei, 30); DERs.: Der Weg des Schweigens, Kevelaer 1974,
82 Der Weg des Schweigens, 33 f,



512 Konkrete Moglichkeiten

und erneuert seine Krifte. Ahnlich ist es beim geistigen Schlaf. Das ruhe-
lose geistige Tun, wie Denken und Vorstellen, ist véllig gebunden und
das BewuBtsein leer. Gliicklich dieser Mensch, denn ohne Stérung kann
er liebend versunken in das Sein Gottes gleichsam tief schlafen und un-
gestort ruhen, indessen erneuert der innere Mensch wunderbar seine
Krifte» 8. «Leib und Seele» erneuern sich, «Gebrechen und Krankheiten»
finden Heilung 8.

SchlieBlich lesen wir: «Diese Versenkung ist anstrengend ... Ich
weiB, die Ubung ist anstrengend und schmerzlich. Trotzdem nenne ich
sie ein Ausruhen, weil deine Seele umfangen ist vom Frieden, frei von
Unsicherheit und Sorge um das, was du zu tun hittest. Hinzu kommt
diese innere GewiBheit wihrend dieses Betens, daBB du auf einem sicheren
Weg bist» 85,

Da diese Texte leicht miBverstanden werden koénnen, fiigen wir
noch einige Klarstellungen bei. Drei «Instanzen» werden fiir den mysti-
schen Weg erwiahnt: das «Licht der heiligen Schrift», «zuverlissiger Rat»
und das «Urteil des gesunden Menschenverstandes» 8. Mit Nachdruck
wird gesagt, Jesus von Nazareth sei die «entscheidende Kraft in der
kontemplativen Vereinigung» 8. Die Frage der Technik des Meditierens
wird relativiert: «Nur das Erbarmen Jesu und deine eigene liebende
Hingabe lassen dich hoffen ...» 8. Die ganze Anweisung kulminiert in
den Worten: «Jeder, der mir nachfolgen will, verleugne sich selbst,
nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach» #. Das zu tragende
Kreuz ist das «eigene Selbst»?, das Ziel: die «Lauterkeit», das «ungeteilte
Herz» °t. Von da aus ist es nicht schwer, die Linien auszuziehen zu Ich-
Befreiung und Identifikation. Auch eriibrigt es sich, besonders zu unter-
streichen, da3 echte mystische Erfahrung nicht abzieht von der kon-
kreten Welt, sondern Krifte sammelt, regeneriert und mobilisiert fiir
den Dienst am Néichsten und fiir den Dienst am Fernsten. CARL AL-
BRECHT, der die therapeutische Wirkung mystischer Erfahrung unter-
suchte, sagt: « Wer heil wird, liebt die Welt» 92

83

>

PRPRPPRRPP
000000000

68.

. 391
=113 L
93.
60.

B4 A
85 A
86 A
87 A,
8 A,
89 A
90 A

A

74-84.

81.

91 A a. 108.

92 Zitiert von WiLLI MaAssA: Die Wolke des Nichtwissens, 8.



	Konkrete Möglichkeiten für ein Gespräch zwischen Theologie und Psychologie

