
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 3

Artikel: Kriterien des echten Glaubensvollzugs : Gespräch zwischen Theologie
und Psychologie

Autor: Rauchfleisch, Udo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761361

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Udo Rauchfleisch

Kriterien des echten Glaubensvollzugs

Gespräch zwischen Theologie und Psychologie *

1. AUSGANGSPOSITION

Ich möchte meinen Ausführungen von psychologischer Seite her

folgende These zugrundelegen:

Die religiösen Glaubensvollzüge sind psychische Phänomene, bei

denen von den Phänomenen selbst her nicht beurteilbar ist, ob es

pathologische oder « echte » (hier im Sinne von: psychisch gesunde)
seelische Äußerungen sind.
Diese Frage kann nur entschieden werden, wenn einerseits der sozio-

kulturelle Kontext, in dem sich ein solches Phänomen darstellt, und
andererseits die individuelle Persönlichkeit mit ihren Bedürfnissen
und ihrer spezifischen Struktur (das heißt mit ihren Fähigkeiten zur
Adaptation und Integration) berücksichtigt werden.

Diese Ausgangshypothese sollte nicht in dem Sinne mißverstanden

werden, als ob ich für eine völlige Kulturrelativität oder für das

sophistische Ideal absoluter Subjektivität plädieren wollte. Doch scheint es

mir aufgrund unserer bisherigen Kenntnisse des psychischen Lebens

unrealistisch und gefährlich, in simplifizierender Weise bestimmte Phänomene

generell als pathologisch, andere hingegen prinzipiell als «gesund»

zu qualifizieren.
Betrachten wir z. B. das Phänomen der Angst, dem bei vielen psychischen

Erkrankungen eine große Bedeutung zukommt. Wir sind bei der

* Referat, gehalten am 29.1.1976 im Rahmen der Theologischen
Lehrveranstaltung der Universität Freiburg/Schweiz.



470 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

Konfrontation mit Neurotikern und Psychotikern gewohnt, vor allem
den pathologischen Aspekt der Angst zu sehen. Wir differenzieren
zwischen neurotischen Ängsten, die sich frei flottierend oder in phobischer
Form, gebunden an eine bestimmte Situation oder einen bestimmten
Gegenstand, manifestieren (Freud), und einer psychotischen Angst,
die wir als Folge der drohenden Desintegration der Persönlichkeit des

Kranken verstehen (Benedetti). Wir können die einen Patienten
quälende Angst als Signal auf eine innere oder äußere Gefahr (im Sinne einer

Trieb-, Gewissens- oder Realangst; Freud), als Reaktion auf eine
Konfrontation mit eigenen, nicht integrierten Schattenseiten der Persönlichkeit

(Jung, Jacobi) oder als Symptom einer noogenen Neurose, einer
nicht gelungenen Sinnfindung (Frankl) interpretieren. Angst kann aber
auch entstehen angesichts der Fülle von Lebensmöglichkeiten und in
der Erkenntnis des Individuums, unfähig zu sein, diese Möglichkeiten
in seinem Leben zu realisieren. Bei all diesen Betrachtungsweisen aber

gehen wir - oft ohne uns darüber Rechenschaft abzulegen - davon aus,
daß wir ein pathologisches Phänomen vor uns haben. Wir müssen uns
aber fragen, mit welchem Recht wir in den beschriebenen Fällen von
einem «Symptom», das heißt von Psychopathologie sprechen. Diese
kritische Frage drängt sich umso mehr auf, als wir aufgrund großer
amerikanischer Untersuchungen an Patienten der verschiedensten diagnostischen

Gruppierungen wissen (Nathan und Mitarbeiter), daß z. B. die
Phänomene Angst und Depressivität so ubiquitär sind, daß sie allein

zur Differentialdiagnose kaum geeignet sind.

Ferner müssen wir bedenken, daß schon Freud zwischen einer
neurotischen und einer Realangst differenzierte. Aber auch diese

Unterscheidung ist nicht unproblematisch und kann nicht ohne genaue Kenntnisse

der Persönlichkeit und ihrer Lebensumstände gefällt werden. Was

uns z. B. in Zentraleuropa als irreale und somit neurotische Angst
imponiert - z. B. die ausgeprägte Befürchtung, von einer giftigen Schlange

gebissen zu werden -, ist beispielsweise in tropischen Klimaten eine sehr

berechtigte Befürchtung, die nicht etwa Indikator einer psychischen

Erkrankung ist, sondern im Gegenteil auf eine gute Realitätskontrolle
hinweist. Aber selbst wenn wir uns entscheiden, die geäußerte Angst
vor Schlangen als phobisches Symptom zu werten, wissen wir noch wenig
über die Bedeutung dieser Angst, über ihren Stellenwert in der Persönlichkeit

des Betroffenen und über ihre psychodynamischen Wurzeln.
Es ist etwas grundsätzlich Anderes, ob sich in einer derartigen Phobie
die Sexualängste einer relativ gut kompensierten Persönlichkeit arti-



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 471

kulieren, oder ob in diesem Symptom eine im höchsten Maße fragile
Persönlichkeit (z. B. die eines Schizophrenen) ihre chaotischen,
wahnhaften Ängste mitteilt, die aus der Bedrohung durch eine Fragmentierung

des eigenen Ich und des Selbst (Hartmann, Kohut) entspringen
und im Erleben des Kranken einem Weltuntergang gleichkommen, Folge
eines Zusammenbrechens des «Reizschutzfilters» gegenüber Innen- und
Außenreizen (Callaway, McGhie u. a.).

Wir sehen schon an diesen nur kurz skizzierten Gedankengängen,
daß selbst ein scheinbar so eindeutiges «Symptom» wie die Befürchtung,
von einer giftigen Schlange gebissen zu werden, nicht ohne weiteres als

pathologisch interpretiert werden kann bzw. daß, falls es das Symptom
einer psychischen Erkrankung ist, das Ausmaß der Psychopathologie
am Phänomen selbst nicht ablesbar ist.

Schließlich müssen wir, wenn wir von Angst sprechen, aber auch

an eine existentielle Dimension der Angst denken (Battegay, von
Gebsattel), die eine nicht-pathologische, dem Menschen eigene Gefühlsqualität

darstellt. Wir denken hier an Grenzerfahrungen, wie z. B.«die

Konzentrationslagerhaft und alle jene Situationen, in denen die Lebensbezüge

radikal in Frage gestellt werden und sich der Mensch hilflos
einer drohenden Vernichtung gegenübersieht. Ferner nimmt das

Phänomen der Angst in ihrer existentiellen Dimension nicht nur einen
prominenten Platz in den Denksystemen von Heidegger, Kierkegaard,
Sartre, Camus und vielen anderen Philosophen ein, sondern sie war zu
allen Zeiten eine Grunderfahrung des Menschen und fand ihren Niederschlag

in Märchen, Mythen und seit Urzeiten auch in den religiösen
Systemen.

Was wir hier am Beispiel der Angst reflektiert haben, gilt in
analoger Weise auch für andere psychische (und psychosomatische) Phänomene,

wie z. B. Schuld, das Erleben menschlicher Ohnmacht gegenüber

göttlicher Allmacht und mystische Gotteserfahrungen, aber auch für
Phänomene wie Visionen sowie das Erleben und Erleiden - bis in das

Somatische hinein - des göttlichen Zugriffs, wie es sich uns beispielsweise
in sogenannten «Wunderheilungen», in Stigmatisierungen und dergleichen

darstellt. Nicht das Phänomen an sich erlaubt eine Differenzierung
zwischen «pathologisch» und «nicht-pathologisch», sondern eine solche

Entscheidung ist erst bei Berücksichtigung des sozio-kulturellen
Kontextes (d. h. auch: des religiösen Systems), in dem sich das Phänomen

artikuliert, einerseits und der psychischen Struktur des betreffenden
Menschen andererseits möglich. Selbst wenn wir diese Polarität zwischen



472 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

Sozietät und Individuum bei unserer Betrachtung im Auge behalten,
bleiben wir aber - das sollten wir bei den folgenden Ausführungen nicht
vergessen - auf schwankendem Boden. Vielleicht jedoch können wir uns
auf diese Weise einigen Phänomenen der christlichen Glaubensvollzüge
besser nähern und zu einer fruchtbaren Diskussion kommen - immer
eingedenk freilich der Tatsache, daß wir mit diesem kombinierten sozial-
und individualpsychologischen Ansatz nur einen der möglichen Zugangswege

beschreiten, der vielleicht nicht einmal der relevanteste ist.
Obwohl natürlich in den konkreten zur Diskussion stehenden

Glaubensvollzügen der soziokulturelle Kontext und die Struktur der

jeweiligen Persönlichkeit nicht voneinander zu trennen sind und vielmehr
in einem engen InterdependenzVerhältnis miteinander stehen, möchte
ich im folgenden doch aus darstellungstechnischen Gründen diese beiden

Aspekte gesondert betrachten. Wir müssen uns jedoch darüber klar sein,
daß dies nur ein rhetorischer Kunstgriff ist, welcher der Komplexität
der Realität im Grunde nicht gerecht wird. Vorauszuschicken ist ferner,
daß ich die Frage der Echtheit der Glaubensvollzüge - so reizvoll
vielleicht eine Diskussion über das Problem der Authentizität wäre - auf
den Aspekt des «psychisch gesunden» Glaubens beschränken muß. Hier
stellt sich allerdings die Frage, wie sich die psychische Gesundheit
definieren läßt bzw. ob es überhaupt eine allgemein verbindliche
Umschreibung dieses Phänomens gibt. Die Weltgesundheitsorganisation
(WHO) hat eine - zwar nicht offiziell anerkannte - Definition gegeben,
die folgendermaßen lautet:

Die geistige Gesundheit (vielleicht besser im umfassenden Sinne:
die psychische Gesundheit) setzt beim Individuum die Gewohnheit

voraus, harmonische Beziehungen mit anderen zu knüpfen und
teilzunehmen an oder beizutragen zu den Veränderungen des sozialen

oder physischen Milieus. Sie schließt in gleicher Weise auch die

harmonische und ausgeglichene Lösung der Konflikte in der

Auseinandersetzung zwischen den verschiedenen eigenen Triebtendenzen

mit ein. Sie erwartet außerdem vom Individuum, den Charakter in
der Art zu entwickeln, daß es seine Persönlichkeit entfaltet, indem

es sich seinen Trieben öffnet, die Konflikte auslösen können, und
ihnen ein harmonisches Ausdrucksfeld in der vollständigen
Realisierung seiner Möglichkeiten schafft.

Ohne ausführlicher auf diese sicher nicht unproblematische Definition

einzugehen, muß doch soviel gesagt werden, daß einerseits eine ge-



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 473

wisse Vagheit der Formulierung auffällt. Darin spiegelt sich meines
Erachtens eben dieselbe Unsicherheit wider, der auch wir uns bei der

Auseinandersetzung mit unserem Thema gegenübersehen: Die Unmöglichkeit,

einen Katalog eindeutiger, allgemein-verbindlicher Kriterien der

psychischen Gesundheit aufzustellen. Andererseits zeigt sich in dieser

Definition aber auch sehr deutlich, daß sich psychische Gesundheit nur
im Spannungsfeld zwischen der Sozietät und der Struktur der
individuellen Persönlichkeit (mit ihren Bedürfnissen und ihren spezifischen

Fähigkeiten zur Adaptation und Integration) formulieren kann.
Die Einengung des Echtheitsbegriffes in unserem Thema auf den

Aspekt der psychisch gesunden Glaubensvollzüge scheint mir notwendig
und sinnvoll, da die Frage der Authentizität in einen Bereich greift, der

von seiten der empirischen Psychologie und der Psychoanalyse im Grunde
nicht erschließbar ist. Eine Diskussion dieser Probleme ginge somit weit
über meinen Kompetenzbereich hinaus.

2. DER SOZIO-KULTURELLE KONTEXT (INKL. DAS RELIGIÖSE SYSTEM)

ALS HINTERGRUND DER GLAUBENSVOLLZÜGE

Die große Bedeutung, die den jeweiligen sozio-kulturellen

Bedingungen im weitesten Sinne als Grundlage für die religiösen Systeme und
die individuellen Glaubensvollzüge zukommt, ist seit langem von seiten

der Religionspsychologie, der vergleichenden Religionswissenschaften,
der Ethnologie und insbesondere von den Vertretern der Kulturanthropologie

betont worden (Parin und Morgenthaler, Benedict, Mali-
nowski, Mead). Gerade der Vergleich verschiedener Religionsformen
mit ihren je spezifischen Gottesvorstellungen, Ahnenkulten, ethischen

Richtlinien und Riten zeigt eindrücklich, wie tief die religiösen Vollzüge
in den allgemeinen sozialen Kontext eingebettet sind, ja sich zum Teil
unter den verschiedenen kulturellen und auch klimatischen Gegebenheiten

geradezu zwangsläufig in eine bestimmte Richtung entwickeln
mußten.

Paradigmatisch möchte ich kurz einige Hauptlinien der religiösen

Systeme von zwei Naturvölkern skizzieren und einander gegenüberstellen,

deren Lebensformen ausführlich von Ruth Benedict beschrieben

worden sind. Ich kann im Rahmen dieser Arbeit nicht im Einzelnen

auf die zum Teil recht komplizierten rituellen Formen und die

mythologischen Grundlagen eingehen, sondern möchte nur die Merkmale her-

81



474 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

vorheben, die mir sehr eindrücklich die gegenseitige Durchdringung der
verschiedensten geographischen und kulturellen Bedingungen zu zeigen
scheinen. Diese gegenseitige Beeinflussung läßt sich in allen Bereichen
des Lebens finden, in der famihären und wirtschaftlichen Struktur, in
der Beziehung zwischen den Geschlechtern sowie in Folklore, Kunst und
eben auch im religiösen System.

Ruth Benedict schildert zwei weitgehend voneinander abweichende
Kulturen : Die Zuni Neu Mexikos und die Dobu, Bewohner einer Insel der
der Ostspitze Neuguineas vorgelagerten D'Entrecasteaux-Gruppe. In einer
Wüstenregion, in der wie bei den Zuni Regen die conditio sine qua non
darstellt und Armut und Reichtum, ja Überleben und Sterben zu einem
wesentlichen Teil von den Niederschlägen abhängen, ist es nur allzu
verständlich, daß eine «Regenzeremonie» einen zentralen Platz in den kultischen
Handlungen einnimmt. Fruchtbarkeit gilt als das höchste Geschenk der
Götter. Neben dem Regen sind das Wachstum auf den Feldern und das
Wachstum im Stamme für die Zuni außerordentlich wichtig. Die Betonung
des Stammeswachstums ist aus der geographischen und sozialen Situation
der Zuni ein durchaus verständliches Anliegen : Ist doch diese kleine Gruppe
auf jedes Mitglied angewiesen: Sei es, um das Territorium anderen Stämmen
gegenüber zu verteidigen, sei es, um die vielfältigen Aufgaben wirtschaftlicher

und sozialer Art an Mitglieder delegieren zu können. Den streng
geregelten matrilinearen Verwandtschaftsbeziehungen entspricht bei den
stark auf die Gemeinschaft ausgerichteten Zuni, die materiell durch große
Mais- und Pfirsichpflanzungen, Schafzucht sowie Silber- und Türkisabbau
recht wohlhabend sind, ein streng ritualisiertes, außerordentlich umfangreiches

Zeremonialleben. Die Priesterschaften haben ihre heiligen Fetische,
ihre Meditationszeiten, Tänze und Gebete, der Geheimbund der Maskentänzer

hat kalendarisch genau geregelte Veranstaltungen, und die
Medizinbruderschaften verfügen ebenfalls über ein genau vorgeschriebenes Ritual.
Ein dermaßen weit ausgebautes, bis ins Detail bestimmtes Zeremonialleben,
das einen großen Zeitaufwand von den Stammesmitgliedern erfordert, wäre
aber unter anderen geographischen und kulturellen Bedingungen kaum
denkbar.

Tatsächlich weicht das von Ruth Benedict beschriebene religiöse
Leben eines anderen Stammes, der kriegerisch lebenden Dobu, wesentlich
von dem der Zuni ab. War das Ideal der Zuni das der möglichst konfliktlosen

Gemeinschaft, so zeichnet sich die Gesellschaft der Dobu ganz im
Gegenteil durch die Haltung aus, daß einer der Feind des Anderen ist. Die
matrilineare Linie wird bei ihnen zum Träger einer «traditionellen
Feindschaft» (Benedict). Dementsprechend sind die religiösen Feste bei ihnen
nicht Anlaß einer unbekümmerten sozialen Kommunikation, sondern sind
vielmehr von einem tiefen gegenseitigen Mißtrauen durchdrungen. In diese

von Feindseligkeit geprägte Welt fügt sich - im Grunde sehr logisch - das

religiöse Leben ein, das sich dadurch auszeichnet, daß jede matrilineare
Gruppe ihre eigenen Zauberformeln besitzt. Diese stellen niemals einen



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 475

Allgemeinbesitz dar und werden nur strikt individuell - dabei allerdings
völlig willkürlich, je nach Sympathie oder Antipathie - in der matrilinearen
Gruppe vererbt. Der allgemeinen starken gesellschaftlichen Rivalität, wie
sie sich im Bereich der zwischenmenschlichen Beziehungen, in der Erbfolge
und im wirtschaftlichen Leben zeigt, entspricht im Religiösen eine verbissene,
neidvolle Jagd nach magischen Formeln, die dem Inhaber größere Macht
und Schutz in dieser von dauernden gegenseitigen Nachstellungen bedrohten
Gesellschaft verleihen. Auch an diesem Beispiel zeigt sich eindrücklich, wie
weitgehend die religiösen und die übrigen sozialen und geographischen
Bedingungen ineinander greifen und gegenseitig prägenden Einfluß aufeinander
ausüben.

Recht durchsichtig ist, wie wir sehen, die Situation bei solchen

Naturvölkern, die in einem territorial überschaubaren Gebiet leben und
eine noch weitgehend homogene Kultur aufweisen. Wesentlich
komplizierter hingegen stellen sich die Verhältnisse in den modernen
Industriestaaten dar. Das Verständnis erschwerend wirken sich hier nicht
nur die Heterogenität und der schnelle Wechsel der kulturellen und
sozialen Strömungen in den verschiedenen Ländern aus, sondern auch
die komplizierten Verhältnisse in und zwischen den sozio-ökonomischen

Schichtungen, die Beteiligung des Einzelnen an zum Teil völlig
gegensätzlichen Gruppen, was zu ausgesprochenen Normenkonflikten (Batte-
gay) führen kann, und nicht zuletzt auch die Tatsache, daß wir als

Kinder der abendländischen Tradition nur schwer über eben diese selbe

Kultur kritisch reflektieren können. Schwierig wird die Situation auch

dadurch, daß in unserer Gesellschaft nicht unbedingt die bei den
Naturvölkern noch bestehende Kongruenz zwischen den religiösen Vollzügen
und der übrigen gesamtgesellschaftlichen Struktur gegeben ist. Vielmehr
treten bei uns zum Teil sogar krasse Konflikte zwischen bestimmten
religiösen und andern gesellschaftlichen Strömungen sowie - selbst innerhalb

des Christentums - zwischen verschiedenen religiösen
Gemeinschaften hervor, und wir sehen uns einem verwirrend breiten Spektrum
gegenüber, das von der «politischen Theologie» (Solle) einerseits bis zu
charismatischen Bewegungen andererseits reicht - ganz abgesehen von
den verschiedenen Sekten und den Einflüssen außereuropäischer
Religionen.

Es mag unter diesen Bedingungen anachronistisch und wie der

Wunsch nach dem «verlorenen Paradies» anmuten, wenn ich trotzdem
die These aufstelle, psychisch gesunde Glaubensvollzüge sollten sich im
Kontext der jeweiligen gesellschaftlichen Bedingungen äußern. «Im
Kontext» soll allerdings nicht heißen: in völliger Kongruenz, gar in Ab-



476 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

hängigkeit von den jeweiligen sozio-kulturellen Verhältnissen. Immerhin
sollten sich aber doch einerseits ein gewisser Konnex mit dem herrschenden

Weltbild und andererseits Anknüpfungspunkte an die bisherige
Tradition nachweisen lassen.

Es ist mir klar, daß mit dieser These ein brisantes Thema
angerissen wird. Stellt sich hier doch sofort die Frage, ob - um eine Extremposition

zu nennen - z. B. die christliche Kirche ihre Tradition, ihre
Glaubensformen und -inhalte der jeweils herrschenden Tagesmeinung
bedingungslos anpassen sollte. Die andere Extremposition wäre die des

rigiden Beharrens auf einem christlichen Lebensideal und auf
Glaubensvollzügen, die ihren Ursprung im antiken oder mittelalterlichen Weltbild

haben und für die Menschen dieser Epochen sinnvoll waren, für den

heutigen Menschen aber zu leeren Schablonen geworden sind und ihn
in einen verhängnisvollen Zwiespalt zwischen seiner naturwissenschaftlich-technologisch

orientierten «Alltagswelt» und einer sich auf ein
mittelalterliches Weltbild stützenden «religiösen Welt» stürzen. Was bedeutet
in diesem Zusammenhang dann unsere These: Die Glaubensvollzüge
sollten in einem gewissen Konnex mit der gesamtgesellschaftlichen Situation

stehen?

Drei Aspekte scheinen mir bei dieser Frage wichtig:
1. Es sollte nicht zu einem unüberbrückbaren Zwiespalt zwischen dem

allgemein herrschenden Weltbild und dem religiösen Weltbild kommen. Im
konkreten Fall mag es einerseits sicherlich eine sehr schwierige und heikle

Aufgabe sein, moderne naturwissenschaftliche, technische, aber auch

philosophische und politische Denkmodelle in das religiöse Weltbild zu
integrieren. Andererseits sollte aber berücksichtigt werden, daß jede
Epoche ihre je eigenen Ausdrucksformen besitzt, in denen sich auch die

religiösen Gehalte in immer wieder neuer Form artikulieren. Die «Sprache»
des heute lebenden Menschen ist eben nicht mehr die des Mittelalters.
Was damals von Sinngehalt erfüllt und lebendige Wirklichkeit war, ist
heute vielleicht nur noch Schablone und lebloser Zierat, der sich gar
noch erstickend über echtes Erleben legt und beim Betroffenen - bestenfalls

- zu verständnisloser Resignation führt, den Sensiblen aber
vielleicht an diesem Zwiespalt zerbrechen läßt. Echte Glaubensvollzüge sind
keine immer den neuesten Modeströmungen angepaßte «Eintagsfliegen»,
aber auch keine starren, anachronistischen Leerformeln. Als Vermittler
in diesem Dilemma bieten sich möglicherweise die Symbole an, in die

überzeitliche, stets lebendige Urerfahrungen des Menschen eingeschmolzen

sind. Eine Zuwendung zu diesen über die Rationalität und die epo-



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 477

chalen Beschränkungen hinausgehenden Bildern könnte sich gerade für
den modernen Menschen als äußerst fruchtbar erweisen. Die geradezu
zu einer Modeströmung gewordene Beschäftigung mit den asiatischen

Religionen sowie das wachsende Interesse für das Okkulte (Bender)
mögen - wenn auch vielleicht verzerrte - Ausdrucksformen dieses tiefen
und sehr ernstzunehmenden Suchens nach verbindlichen überzeitlichen
Werten und Leitbildern sein. Auf die Bedeutung der Symbole werde ich

später noch ausführlicher eingehen.
2. Ein zweiter wichtiger Gesichtspunkt scheint mir der zu sein, daß

bei den zur Diskussion stehenden Glaubensvollzügen jeweils
Anknüpfungspunkte an traditionelle Elemente bestehen sollten. Damit wäre
zumindest eine gewisse Kontinuität der Entwicklung garantiert, die für
das Individuum die Möglichkeit beinhaltet, sich auch bei neuen
Glaubensformen und -inhalten doch auf Bekanntes und Vertrautes stützen
zu können. Es liegt darin, von sozialpsychologischer Seite betrachtet,
ein nicht zu unterschätzendes, die jeweilige Gruppenstruktur
stabilisierendes Element, während sich unter individual-psychologischem
Aspekt ein solches Anknüpfen an traditionelle Elemente angstmindernd
und ein Vertrautheits- und Geborgenheitsgefühl vermittelnd auswirkt.
Im konkreten Fall bedarf es dann allerdings eines sorgfältigen Abwägens
der Frage, was als «Anknüpfung an traditionelle Elemente» angesehen
werden kann. Es gälte beispielsweise, sich zu überlegen, ob es zentrale
oder eher periphere Inhalte sind, auf die zurückgegriffen wird, welche

Bedeutung z. B. dem Formalen in kultischen Handlungen zukommt,
wie groß der zeitliche Abstand zwischen der Jetztzeit und der Zeit sein

darf, in der bestimmte Glaubensvollzüge praktiziert wurden, damit man
noch von einem Anknüpfen an eine «lebendige» Tradition sprechen darf,
und dergleichen mehr.

3. Schließlich scheint mir auch folgende Überlegung wichtig: Uns

mag die Vielfalt von völlig divergierenden Glaubensformen irritieren,
denen wir uns allein im christlichen Bereich gegenübersehen. In einer

Besinnung wie der vorhegenden über «psychisch gesunde» Glaubensvollzüge

schwingt implizit natürlich auch die Hoffnung mit, wir könnten
vielleicht anhand einer Reihe von Kriterien die «Spreu vom Weizen»

scheiden. Sicherlich werden wir, wenn wir unsere Überlegungen auf
konkrete Beispiele des religiösen Lebens anwenden, auch die einen oder

anderen Vollzüge als Zerrformen identifizieren können. Wir sollten aber

bedenken, daß die Vielfalt von Glaubensvollzügen möglicherweise nur
ein Abbild der Heterogenität ist, die unsere gesamte heutige Kultur in allen



478 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

Bereichen prägt. Es gibt für uns - auch im Religiösen - nicht mehr wie
für die Naturvölker nur einen einzigen, für alle verbindlichen Weg,
sondern eine geradezu verwirrende Fülle von Möglichkeiten des Zuganges.
Diese Situation bringt dem Einzelnen nicht etwa eine Entlastung,
sondern bedeutet für ihn eine wesentlich größere Belastung und stellt hohe

Anforderungen an seine Flexibilität und auch an seine Toleranz. Diese
Zerrissenheit zu ertragen, ohne die Gräben zwischen den einzelnen

Strömungen zu vertiefen, ohne sie aber auch in oberflächlicher Weise zu
verschleiern, scheint mir gerade im religiösen Bereich eine zentrale Aufgabe.
Daneben sind aber sicherlich auch Bemühungen um eine echte Synthese
vonnöten, wobei diese Bemühungen vielleicht weniger in spektakulären
Resolutionen bestehen müßten, sondern vielmehr von jedem Einzelnen
in seinem Lebenskreis geleistet werden sollten.

In einem Grenzbereich zwischen dem sozio-kulturellen Kontext als

Hintergrund der Glaubensvollzüge und der individuellen Persönlichkeit
manifestiert sich noch ein mir wichtig erscheinendes Kriterium für einen

«psychisch gesunden» Glauben. Es ist die Orthopraxie. Gemeint ist damit
bekanntlich die vom Christentum vertretene Vorstellung, daß echter
Glaube seinen Niederschlag in Werken finde, also auch in der Praxis
erkennbare Konsequenzen zeitige. Eine solche «tätige Nächstenliebe»,
die auch Ringel für ein wesentliches Kriterium eines gesunden Glaubens

hält, hat nichts zu tun mit einer «Werkgerechtigkeit» oder mit
einem falschen «missionarischen Eifer». Vielmehr sollten die «Werke»

Folge einer unreflektiert ausstrahlenden Nächstenliebe sein, ein Geben

aus der Fülle des Empfangenen heraus. Das aber ist, wie wir bei unseren
psychoanalytischen Betrachtungen noch sehen werden, nur auf der

Grundlage einer in ihrem Selbst und in ihren Objektbeziehungen stabilen
Persönlichkeit möglich.

Ein Aspekt der Orthopraxie scheint mir auch im religiösen Ritual
zu liegen. Wir müssen hier differenzieren zwischen einem lebendigen,
sinnerfüllten, von den Gläubigen innerlich nachvollzogenen Ritual einerseits

und ritualisierten Leerformeln sowie den aus einer neurotischen

Störung resultierenden magischen «Beschwörungspraktiken» andererseits.

Die Kritik von Freud und Reik richtet sich eigentlich ausschließlich

- dann allerdings zu Recht - gegen die zuletzt erwähnte Zerrform.
Das lebendige Ritual hingegen stellt einen die Glaubensgemeinschaft
stabilisierenden, das Individuum von Angst und Unsicherheit entlastenden

Faktor dar.
Hinzuweisen ist schließlich im Hinblick auf die Orthopraxie darauf,



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 479

daß ein Glaube, der sich ausschließlich im Raum abstrakter Theorien

bewegt, sehr leicht die Verbindung zum realen sozialen Leben zu
verlieren droht. Derartige Vorstellungen nähren vielleicht - analog den

Tagträumen - imaginäre Größenphantasien, beeinträchtigen aber die

Realitätskontrolle des Individuums und erweisen sich beim Zusammentreffen

mit der Realität als außerordentlich fragil. Außerdem verhindern
sie - bei extremer Ausprägung - eine Kommunikation zwischen dem

Individuum und der es umgebenden Sozietät. Besonders verhängnisvoll
erweist sich dabei der Umstand, daß derartige Vorstellungen zum Teil
mit äußerster Hartnäckigkeit verteidigt werden, da jegliche Infragestellung

für den Betroffenen beinahe zu einer existentiellen Bedrohung wird.
So kann es zu dem für die narzißtischen Neurosen von Kohut beschriebenen

typischen Schwanken zwischen irrealen Größenphantasien und

ungeheuren Idealisierungen einerseits und vernichtenden Ohnmachtsgefühlen

andererseits kommen.

3. DIE BEDEUTUNG DER PERSÖNLICHKEITSSTRUKTUR DES INDIVIDUUMS
FÜR EINE BEURTEILUNG PSYCHISCH GESUNDER GLAUBENSVOLLZÜGE

Ich habe eingangs darauf hingewiesen, daß die psychische Gesundheit

von Glaubensvollzügen nur im Spannungsfeld zwischen der Sozietät
einerseits und der individuellen Persönlichkeit mit ihrer spezifischen

Struktur, ihren Bedürfnissen, ihren adaptativen und integrativen Fähigkeiten

andererseits beurteilt werden kann. Dabei stehen Individuum und
Gesellschaft in einem engen Interdependenzverhältnis miteinander.

Es kann nicht das Ziel einer Betrachtung wie der vorliegenden sein

- und scheint mir auch prinzipiell äußerst fragwürdig -, einen Katalog
allgemein verbindlicher Kriterien aufzustellen, anhand derer sich
beurteilen ließe, ob die Glaubensvollzüge einer bestimmten Person oder

Gruppe «psychisch gesund» seien oder nicht. Die folgenden Ausführungen
sollen lediglich einige mir wichtig erscheinende Aspekte etwas genauer
beleuchten, vielleicht Denkanstöße geben, und es bleibt zu hoffen, daß

sie Ausgangspunkt einer fruchtbaren Diskussion zwischen Theologie und

Psychologie sein können.
Die frühe psychoanalytische Religionskritik, wie sie von Freud,

Reik, Jones u. a. formuliert worden ist, sieht den religiösen Glauben
als eine Art «Massenneurose» an, in die sich der Einzelne flüchte, um
nicht der individuellen Neurose ausgeliefert zu sein. Daß diese Inter-



480 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

pretation sicher für einige Zerrformen des religiösen Lebens zutreffend
ist, in dieser recht undifferenzierten Form aber keineswegs generell auf
das Phänomen Glauben angewendet werden kann, haben seither die
verschiedensten Vertreter der Theologie und der Psychoanalyse dargelegt

- begonnen bei Oskar Pfister, der in seinem langen Briefwechsel mit
Freud diese Frage ausführlich diskutiert hat, bis hin zu Scharfenberg,
Brocher und anderen Autoren, die sich in den vergangenen Jahren mit
diesen Problemen intensiv auseinandergesetzt haben.

Freud selbst hat schon relativ früh (im Zusammenhang mit der
Diskussion der verschiedenen Formen der Angst) einige Hinweise
geliefert, die mir bei unserer Beschäftigung mit den psychisch gesunden

Glaubensvollzügen wichtig zu sein scheinen: Und zwar unterschied er
zwischen einer neurotischen und einer Realangst. Während die

Realangst durch einen realen Konflikt ausgelöst wird und ein situationsadäquates

Signal auf ein tatsächlich zu erwartendes gefährliches
Ereignis darstellt, tritt die neurotische Angst bei einem neurotischen Konflikt

in einer der jetzigen Situation völlig inadäquaten Weise auf und
überflutet das Ich des Betroffenen. Sie führt - und darin liegt ein wesentlicher

Unterschied zur Realangst - nicht etwa zu einer adäquaten
Konfliktverarbeitung, sondern engt vielmehr die Entscheidungs- und
Handlungsfreiheit des Ich erheblich ein. Der Betroffene vermag sich nicht
mehr flexibel auf die Situation einzustellen und sich frei für eine der

gegebenen Möglichkeiten zu entscheiden, sondern ist aufgrund seines

rigiden Abwehrsystems dem sogenannten «Wiederholungszwang» (Freud)
unterworfen, der ihn in immer wieder die gleichen pathologischen
Verhaltensweisen zurückfallen läßt. Das Ziel der psychoanalytischen
Behandlung ist bekanntlich, die neurotischen Konflikte in der Behandlungssituation

von Neuem zu beleben («Übertragungsneurose», Freud) und
und sie dann in dieser «Neuauflage der Neurose» zu bearbeiten. Man
könnte sagen, daß im Verlauf der Behandlung neurotische Konflikte in
Realkonflikte verwandelt und diese dann einer Lösung zugeführt werden.
Daraus resultiert, daß Energie, die bisher im rigiden Abwehrsystem, in
der Angstabwehr und in den neurotischen Symptomen gebunden war,
frei wird und dem Ich nun in «neutralisierter» Form (Hartmann) zur
Verfügung steht. Durch die Behandlung wird somit der Analysand im
Grunde erst konfliktfähig. Die sogenannte «konfliktfreie Sphäre des Ich»

(Hartmann) wird ausgeweitet, das heißt damit auch die Autonomie des

Ich größer, seine Fähigkeit, sich adäquat mit eigenen Bedürfnissen und
mit den Ansprüchen der Umgebung auseinanderzusetzen.



Kriterien des echten Glaubensvolizugs 481

Genau an dieser Stelle scheinen sich mir wichtige Perspektiven für
eine Beurteilung der «psychischen Gesundheit» von Glaubensvollzügen
zu eröffnen. Die Frage, mit der wir uns den Glaubensphänomenen nähern
können, müßte dann lauten : Wieviel tragen die zur Diskussion stehenden

Glaubensvollzüge einer bestimmten Person oder Gruppe zur Lösung von
Realkonflikten bei und inwieweit manifestieren sich darin neurotische

Konflikte, die sich lediglich in religiösem Gewand darstellen

Jedes religiöse System bietet seinen Mitgliedern Hilfen für
Krisensituationen, in denen aufgrund biologischer oder sozialer Ereignisse vom
Individuum eine Neuorientierung gefordert wird (z. B. Geburt, Taufe,
Reifezeit, Ablösung von der elterlichen Familie, Eintritt in die
Erwachsenenwelt, Gründung eines eigenen Hausstandes, Tod etc.). Die
Übernahme dieser für eine bestimmte Glaubensgemeinschaft verbindlicher
religiöser Inhalte und Formen vermag dem Einzelnen dann eine

Entlastung von individuellen Konflikten zu bieten. Insofern ist - worauf
auch Müller-Pozzi hinweist, - Freuds Interpretation sicher
zuzustimmen: «Es bedeutet eine großartige Erleichterung für die

Einzelperson, wenn die nie ganz überwundenen Konflikte der Kinderzeit...
ihr abgenommen und einer von allen angenommenen Lösung zugeführt
werden» (Freud, 1927). Dabei muß allerdings meines Erachtens eine

Voraussetzung erfüllt sein: Und zwar muß die betreffende Persönlichkeit
in einem solchen Ausmaß frei sein von individuellen neurotischen
Konflikten, daß ihr überhaupt eine fruchtbare Integration der religiösen
Gehalte möglich ist. Eine Persönlichkeit, die einen großen Teil ihrer
psychischen Energie im fruchtlosen Kampf rigider Abwehrstrukturen
verbraucht und die Welt nur - entsprechend ihrer neurotischen Störung -
verzerrt und ausschnittweise aufzunehmen vermag, dürfte im religiösen
ebenso wie in allen anderen Lebensbereichen emotionale und Erfahrungslücken

aufweisen. Die schon verzerrt aufgenommenen religiösen Gehalte

werden dann ganz im Sinne des neurotischen Haltungsgefüges (Schultz-
Hencke) «sprengstückartig» in die Persönlichkeit eingeordnet. Der sonst

dem Menschen unmittelbar gegebene Zugang zu den tradierten
Symbolen ist für solche Menschen verstellt. Die Chance der Bewältigungshilfe

bei Realkonflikten wird damit verspielt, und der religiöse Glaube

wird im Grunde zur Aufrechterhaltung des labilen neurotischen
Gleichgewichts mißbraucht (im Sinne einer «neurotischen Ideologie»).

In diesem Zusammenhang sei noch auf eine besondere Funktion der

Symbole hingewiesen: In diesen urtümlichen Bildern menschlicher

Erfahrung liegt die einzigartige Möglichkeit, die individuellen Begrenzt-



482 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

heiten und zum Teil auch die Einschränkungen durch neurotische
Konflikte zu überwinden und unmittelbaren Zugang zu Tiefenschichten zu

gewinnen. Ich muß mir versagen, an dieser Stelle ausführlicher auf das

umfangreiche Gebiet der Symbolbildungen und die Bedeutung der Symbole

für die Persönlichkeitsentwicklung einzugehen. Im folgenden möchte
ich nur einige Gedanken skizzieren, die Bezug zu unserer Frage nach

psychisch gesunden Glaubensvollzügen haben.

Symbole sind, worauf insbesondere Lorenzer und Beres
hingewiesen haben, Produkte einer progressiv-dynamisch verlaufenden Ich-
Leistung, die Symbolisierungsfähigkeit somit eine dem Menschen eigene

Ich-Funktion. Durch eine identifikatorische Übernahme der von einem

religiösen System angebotenen Symbole gewinnt der Einzelne
Entlastung von individuellen Konflikten und transzendiert sich selbst und
seine Endlichkeit. Die Entstehung eines psychisch gesunden Glaubens

kann mit Müller-Pozzi als fortlaufender Symbolisierungsprozeß
verstanden werden, wobei einer Desymbolisierung in der Neurose die
Möglichkeit einer vom Glauben geleisteten Rgsymbolisierung gegenübersteht,
das heißt die Integration des persönlichen Konflikts in ein neues

Bedeutungssystem. Hinzu kommt, daß der Mensch bei der Glaubensbildung

- im Gegensatz zur neurotischen Symptombildung - nicht auf sich selbst

zentriert bleibt, sondern daß er sich zur Bewältigung seiner individuellen
Konflikte die in den religiösen Symbolen vorgegebenen, in der jeweiligen
Glaubensgemeinschaft tradierten Konfliktlösungen zunutze machen
kann. Das Individuum wird, wie wir gerade bei Symbolhandlungen wie

z. B. bei der Eucharistiefeier sehen, ausdrücklich auf das göttliche und
das mitmenschliche Du verwiesen. Hier beweist sich der wahre Symbol-
charakter solcher Handlungen im Sinne des symballein, indem das Symbol

nicht nur antithetische Elemente miteinander verschmilzt, sondern
auch die Gegensätze von Ich und Du, von diesseits und Transzendenz

in sich aufgehen läßt.
Ich möchte noch ein Phänomen diskutieren, das möglicherweise

etwas zu einer Differenzierung zwischen psychisch gesunden und eher

pathologischen Glaubensentwicklungen beizutragen vermag. Es ist das

Phänomen der Regression. Freud verwendete diesen Terminus zuerst
in seiner «Traumdeutung» (1900) und differenzierte und erweiterte ihn
in späteren Arbeiten. Er bezeichnete mit Regression einen psychischen
Vorgang, der durch eine Rückkehr zu früheren Entwicklungsformen des

Denkens, der Objektbeziehungen und der Strukturierung des Verhaltens
gekennzeichnet ist, im Grund also eine pathologische, der gesunden Pro-



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 483

gression entgegenlaufende und damit die Entwicklung des Individuums
beeinträchtigende Tendenz. Anna Freud griff diesen Terminus auf und
erwähnt die Regression bei ihrer Aufzählung der Abwehrmechanismen

an erster Stelle. Entsprechend Anna Freuds wesentlich Ich-psychologisch

orientiertem Ansatz stellt sich nun aber dieses Phänomen nicht
nur als pathologischer Prozeß und lästiges, in den Dienst des

Widerstandes tretendes Hindernis der Behandlung dar. Vielmehr wird die

Regression durch Einreihung in die Abwehrmechanismen zu einer Ich-
Funktion erhoben, die zwar im pathologischen Falle die Entwicklung
der Persönlichkeit zu behindern vermag, aber nicht als Phänomen an
sich ausschließlich als pathologisch bezeichnet werden kann.

Spätestens seit den Arbeiten von Ferenczi und Balint aber haben

wir gelernt, auch die großen positiven Möglichkeiten der Regression zu
beachten. Insbesondere Balint, der einem seiner Bücher sogar den

Titel «Therapeutische Aspekte der Regression» gab, hat darauf
hingewiesen, daß wir vielen regressiven Phänomenen (d. h. natürlich auch :

vielen Patienten) nicht gerecht werden können, wenn wir in der Regression

lediglich einen pathologischen Prozeß sehen. Balint stellt der

ursprünglichen FREUüschen Auffassun gsein Konzept des Neuheginns gegenüber.

Für ihn beinhaltet Regression, jedenfalls in ihrer «gutartigen»
Form, eine Rückkehr zu einem Punkt vor Beginn der Fehlentwicklung,
von wo aus erst ein neuer, besserer Weg der Konfliktlösung gefunden
werden kann. Balint spricht deshalb von einer Regression um der

Progression willen. Er kommt damit dem nahe, was Kris bei der Diskussion
der künstlerischen Kreativität als Regression im Dienste des Ich bezeichnet

hat. Es ist jene Möglichkeit eines gut integrierten, flexiblen Ich, sich

angstfrei einer Regression zu überlassen, in Primärprozeßhaftes
einzutauchen und dessen Inhalte zu assimilieren, ohne aber von diesen

Inhalten überflutet zu werden und ihnen hilflos ausgeliefert zu sein.

Derartige Regressionen im Dienste des Ich sind nicht nur zentrale Prozesse

bei künstlerischen Schöpfungen, sondern finden sich auch im religiösen
Bereich, z. B. in der Meditation.

Wenn wir der BALiNTschen Differenzierung zwischen «gutartigen»
und «bösartigen» Regressionen folgen und seine Kriterien an die uns hier

beschäftigende Frage nach psychisch gesunden Glaubensvollzügen
anlegen, so können wir Folgendes sagen: Die Glaubensvollzüge bieten dem

Einzelnen nicht nur, wie ausgeführt, überindividuelle Konfliktbewältigungsmodelle

an, sondern ermöglichen ihm auch — zum Teil über die

Verwendung von Symbolen - eine positive Rückwendung, die Ausgangs-



484 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

punkt eines Neubeginns werden kann. Balint bezieht die von ihm
genannten Kriterien einer gutartigen Regression zwar ausdrücklich auf die

therapeutische Situation. Diese Merkmale scheinen mir aber doch über
die Behandlungssituation hinausgehende Bedeutung zu haben und lassen

sich in sinnvoller Weise auch auf Regressionen im religiösen Bereich
anwenden.

«Gutartig» ist nach Balint in einer dualen Beziehung eine Regression,

die in ihrer gegenseitig vertrauenden, arglosen Weise an die
primären Beziehungen, d. h. an eine positive Eltern-Kind-Beziehung
erinnert. (Ich möchte an dieser Stelle darauf hinweisen, daß ein nicht zu

vernachlässigender Unterschied darin liegt, ob die Beziehung Gott/
Mensch lediglich eine «Neuauflage» der verzerrten Eltern-Kind-Bezie-
hung ist, oder ob sich diese Beziehung analog, vor dem Hintergrund der
frühkindlichen Erfahrung des Individuums, aber nicht gefangen in den

alten, kindlich neurotischen Konflikten, entwickelt.) Wesentliches Merkmal

gutartiger Regressionen ist ferner die Möglichkeit des Neubeginns,
eines «zu sich selber Kommens». Balint spricht in diesem Zusammenhang

auch von einer «Regression mit dem Ziel des Erkanntwerdens», eine

Formulierung, die sicher keinem Theologen große Mühe macht, sie auf
Probleme des Glaubens anzuwenden. Schließlich weist Balint darauf
hin, daß bei der gutartigen Regression die Forderungen, Erwartungen
und die Wünsche des Betroffenen nur mittlere Intensitätsgrade erreichen.
Es fehlt die für maligne Regressionen typische endlose Spirale von
Forderungen, die der Partner erfüllen soll, jenes suchtartige Sich-Anklam-

mern, das unter allen Umständen die eigenen Bedürfnisse befriedigt
sehen möchte und dabei nicht das Ziel hat, «erkannt» zu werden. Auch
dies sind Phänomene, die wir ohne Mühe im Glaubensbereich in ihrer
gutartigen ebenso wie in ihrer malignen Form finden können.

Es ist interessant zu beobachten, daß sich parallel zum Ausbau der

psychoanalytischen Theorie auch neue Zugangswege zum Religiösen
eröffnet haben. Ein wichtiger Schritt war, wie in den bisherigen
Ausführungen mehrfach angedeutet, die Zuwendung zur Ich-Psychologie
(Freud, Hartmann). Im Zuge ihrer Ausdifferenzierung war es möglich,
den Glauben nicht mehr einfach als «Es-Abkömmling» zu sehen, sondern
auch zu erkennen, daß wesentlich Ich-Leistungen daran beteiligt sind
und daß die Art der Glaubensvollzüge einer Person vom Grad der Fähigkeiten

des Ich zur Adaptation (in Richtung auf die Sozietät) und
Integration abhängen - wobei die Integration im Sinne der «organisierenden
Ich-Funktionen» (Hartmann) zu verstehen ist, die die eigentliche Struk-



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 485

tur des Ich ausmachen. Voraussetzung eines «psychisch gesunden» Glaubens

ist unter diesem Gesichtspunkt eine relativ große Autonomie des Ich,
das unter anderem fähig sein sollte, eine adäquate Realitätskontrolle zu

gewährleisten, sich selbst zu hinterfragen, sich angstfrei «gutartigen»
regressiven Prozessen zu überlassen, die gesellschaftlichen, individuellen
und existentiellen Konflikte ohne Dekompensation zu ertragen und die

Persönlichkeit in der ihr gemäßen Weise ihren Weg zwischen Sozietät,
individuellen Bedürfnissen und Transzendenz finden zu lassen. Es ist
dies das Kriterium, das Ringel offenbar meint, wenn er davon spricht,
daß gesunder Glaube der eines Erwachsenen, nicht der eines Kindes ist,
gekennzeichnet durch selbständiges Denken und Handeln.

Es sind dies zweifellos sehr hohe, im Grunde wohl kaum erfüllbare

Idealforderungen, an denen wahrscheinlich jeder ernsthaft sich selbst

Prüfende verzagen müßte. Gerade hier aber scheint mir die große
Möglichkeit eines religiösen Systems, das «Heilsangebot», von dem die Bibel

spricht, zu liegen: Nämlich im Angebot eines (für eine bestimmte
Glaubensgemeinschaft) kollektiven Konfliktlösungsmodells, das in Krisenzeiten

die individuellen Erfahrungen in einen höheren Bedeutungs-
zusammenhang stellt und in den tradierten Symbolen neue
Integrationsmöglichkeiten anbietet und damit auch zu einer Ausweitung der
konfliktfreien Sphäre des Ich (Hartmann) führt. Der religiöse Glaube stellt
dem Individuum einen neuen Sinnzusammenhang und damit neue
Koordinaten zur Verfügung und vermag damit Leidensdruck und Ich-
Fremdheit zu vermindern sowie den Wiederholungszwang entscheidend

zu relativieren.
Einen gewissen empirischen Beleg für meine Hypothese, daß ein

gesunder Glaube nicht nur Ich-Autonomie zur Voraussetzung hat,
sondern sogar zu noch größerer Ich-Autonomie führen kann, scheint mir
eine von Lenzeder publizierte Untersuchung an Ordensfrauen in Österreich

zu liefern. Die Arbeit mag methodisch nicht in allem stichhaltig
und hinsichtlich der Beurteilungskriterien zum Teil problematisch sein.

Aber es ist doch eindrücklich zu hören - und steht in Übereinstimmung
mit unserer Hypothese -, daß die Ordensfrauen, die als relativ unreife

Persönlichkeit in den Orden eingetreten waren, im Verlaufe der Jahre
noch an Selbständigkeit verloren (also sich die ihnen angebotenen

religiösen Hilfen zur Ich-Reifung nicht zunutze machen konnten). Hingegen
haben die beim Eintritt bereits relativ reifen Persönlichkeiten in der

Ordensgemeinschaft noch viel größere Ich-Autonomie entwickeln können.

Nach dem Ausbau der Ich-Psychologie hat sich in den letzten Jahren



486 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

das Interesse einiger Psychoanalytiker insbesondere dem Selbst
zugewendet (Henseler, Kernberg, Kohut). Nach Kohut stellt das Selbst

keine Instanz wie das Es, Ich und Uber-Ich dar, sondern ist ein Inhalt,
das eigentliche Zentrum unserer Persönlichkeit, der Ort der

Selbstrepräsentanzen, der Selbstidentität (Erikson). Bei Störungen in diesem

Kernbereich kommt es zu den von Kohut beschriebenen narzißtischen
Neurosen, deren Merkmal das Fehlen einer tragfähigen Selbstidentität
ist, verbunden mit zum Teil schwersten Selbstunwert- und Ohnmachtsgefühlen,

die der Betroffene durch illusionäre Größenphantasien und
unrealistische Idealisierungen zu kompensieren versucht. An der Wurzel
dieser Störungen stehen häufig einschneidende frühkindliche Versagungen
und vor allem eine ausgeprägte Instabilität der Beziehungen des Kindes

zu seinen nächsten Angehörigen.
Im Religiösen liegen die Gefahren - und umgekehrt auch die

positiven Möglichkeiten - auf der Hand, wie sich Beeinträchtigungen im
Bereich des Selbst auswirken bzw. aufgefangen werden können. Das für
die narzißtischen Neurosen typische Schwanken zwischen illusionären
Größenphantasien und vernichtenden Ohnmachtsgefühlen läßt sich
unschwer auch bei bestimmten religiösen Entwicklungen nachweisen.
Kennzeichnend für solche Persönlichkeiten ist zudem eine große Kränkbar-
keit, die immer wieder dazu führt, daß sie sich verletzt von ihrer
Umgebung zurückziehen. Diese Störung in den kommunikativen Bezügen
findet ihren Niederschlag im mitmenschlichen ebenso wie im religiösen
Bereich. Dem unter einer narzißtischen Neurose Leidenden gelingt in der

Regel kaum, den Partner als echtes Du zu erleben. Vielmehr wird das

Gegenüber als Funktion «mißbraucht» und nur unter diesem partiellen
Aspekt wahrgenommen. Die Partner, Mitmensch oder Gott, haben die

Funktion, seinem instabilen Selbst ihre Unterstützung zukommen zu
lassen, es aufzufüllen mit der Zuwendung, die ihm in der Kindheit nie
zuteil wurde. Die geringste Störung aber genügt, um diese fragile
Beziehung wieder zerbrechen zu lassen, was beim Betroffenen zu
Selbstunwert- und Ohnmachtsgefühlen führt.

Sicher ist jedem das Phänomen solcher Idealisierungen bekannt, die

sich nicht nur auf den Partner - oft auch auf den Seelsorger -, sondern
auch auf Gott richten können, verbunden mit Riesenerwartungen, die
bei entsprechenden Persönlichkeiten zu den bereits beschriebenen
suchtartigen Anklammerungstendenzen führen können. Einerseits wird der

Partner, solange er als der Nährende erlebt wird, bis ins Unermeßliche

idealisiert, andererseits aus der Enttäuschung des in Dunkel und Ohn-



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 487

macht zurückgeworfenen Menschen abgewertet - ein Zwiespalt, der eine

ungeheure Belastung für den Kranken darstellen kann.
Hinzuweisen ist in diesem Zusammenhang aber auch darauf, daß es

nicht nur negative Entwicklungen bei narzißtischen Persönlichkeiten

gibt. Das haben eindrücklich Kohut am Beispiel von Churchill und bei

einem etwas anderen theoretischen Ausgangspunkt Erikson am Beispiel
Luthers gezeigt.

Wir wollen uns nun fragen, welche Relevanz diese jüngsten Erkenntnisse

über die Entwicklung des Selbst und über Störungen in diesem

Bereich für unser Thema der psychisch gesunden Glaubensvollzüge
haben. Hier sehen wir uns derselben Situation gegenüber, wie sie sich

uns bereits bei der Diskussion der Ich-Autonomie geboten hat: Einerseits
setzt ein psychisch gesunder Glauben eine gewisse Stabilität des Selbst

voraus, damit es nicht zu den skizzierten pathologischen Entwicklungen
kommt. Andererseits aber vermögen gerade die religiösen Inhalte sicher
manchem Menschen etwas von der Bestätigung und Zuwendung zu
vermitteln, die das Kind im Laufe seiner Entwicklung als das gerade für
den Bereich der Selbstwertgefühle so wichtige «Augenleuchten der Mutter»

(Kohut) erleben sollte. So setzt psychisch gesunder Glaube nicht nur
ein gesundes Selbst voraus, sondern kann seinerseits zur Stabilisierung
und zu zunehmender Kohärenz des Selbst beitragen. Ferner mag sich

unter günstigen Bedingungen sogar ein gewisser Ausgleich zwischen den

ungeheuren Idealisierungen und eigenen Größenphantasien einerseits und
den vernichtenden Ohnmachtsgefühlen andererseits dadurch ei reichen

lassen, daß im religiösen System dem Einzelnen kollektive Identifika-
tions- und Konfliktlösungsmodelle angeboten werden. Mit ihrer Hilfe
kann sich das Individuum in die Gruppe der Gläubigen integrieren und
die individuelle, höchst spannungsgeladene psychische Situation in einem

institutionalisierten Rahmen auffangen und dadurch das persönliche
Leiden vermindern.

Obwohl sich zweifellos die Einbeziehung des Selbst in die Diskussion

der Glaubensvollzüge fruchtbar auswirken kann, bedarf es - darauf
möchte ich abschließend hinweisen - doch auch hier einer gewissen
Vorsicht. Sicher lassen sich bei Berücksichtigung der narzißtischen

Entwicklungslinien manche Zerrformen religiöser Glaubensvollzüge besser

verstehen. Es dürfte aber zu einseitig sein, analog der frühen
psychoanalytischen Religionskritik, die in allem nur «Es-Abkömmlinge» sah,

nun in jeder Gottesvorstellung nur noch neurotische Abbilder
idealisierter Elternimagines und in jeder echten Einsicht in unsere mensch-



488 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

liehe Begrenztheit die Manifestationen narzißtischer Selbstunwertgefühle
zu vermuten. Wir sollten uns prinzipiell dessen bewußt sein, daß uns
Psychologie und Psychoanalyse lediglich einen begrenzten Zugang zum
Phänomen des Glaubens ermöglichen. Mit Hilfe dieser Denkmodelle
können wir im Grunde nur untersuchen, wie religiöser Glaube «funktioniert»,

d. h. in welcher Art das Individuum ein religiöses System
übernimmt und welchen Stellenwert es in einer bestimmten Persönlichkeit
einnimmt. Aussagen über den Inhalt des Glaubens hingegen können wir
mit Hilfe der Psychoanalyse letztlich nicht machen. Wir stehen hier vor
einer ähnlichen Situation wie dort, wo wir uns mit psychologischen
Untersuchungsmethoden und Theorien dem Künstler und seinen
Schöpfungen nähern. Auch hier können wir zwar eine Fülle von einzelnen
Funktionen sowie Zusammenhänge zwischen dem Werk und der individuellen
Biographie des Künstlers herausarbeiten - aber damit erfassen wir letztlich

weder das Wesen des Kunstwerkes noch das Schöpferische an sich.

Der Glaube ist - wie die Kreativität - ein Bereich, der in seiner Tiefe

von psychologischer Seite her nicht zugänglich ist, sondern nur im
unmittelbaren Ergriffenwerden erfahren werden kann.

Literatur

Balint, M. : Angstlust und Regression. Klett, Stuttgart 1960.

Therapeutische Aspekte der Regression. Klett, Stuttgart 1970.

Battegay, R. : Der Mensch in der Gruppe. Band 1, 2 und 3. Huber, Bern/
Stuttgart/Wien 1971-1973.
Angst und Sein. 2. Auflage. Hippokrates, Stuttgart 1976.

Bender, H. : Die okkulte Welle. Versuch einer Analyse. Referat, gehalten
am 2.12.1975 in der Psychiatrischen Universitätspoliklinik Basel.

Benedetti, G. : Der psychisch Leidende und seine Welt. Kindler, München
1974.

Ausgewählte Aufsätze zur Schizophrenielehre. Vandenhoeck und
Ruprecht, Göttingen 1975.

Benedict, R. : Urformen der Kultur. Rowohlt, Hamburg 1955.

Beres, D. : Symbol und Objekt. Psyche 24, 921-941, 1970.

Brocher, T. : Die Aufdeckung pseudoreligiöser Motive in der psycho-thera-
peutischen Praxis. In: H. Zahrnt (Herausgeber): Jesus und Freud.
141-170. Piper, München 1972.

Callaway, E. : Schizophrenia and Interference : An Analogy with a Mal¬

functioning Computer. Arch. Gen. Psychiat. 22, 193-208, 1970.
Camus, A.: Der Mythos von Sisyphos. Rowohlt, Hamburg 1961.

Erikson, E. H. : Das Problem der Identität. Psyche 10, 114-176, 1956.



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 489

Erikson, E. H. : Identität und Lebenszyklus. Suhrkamp, Frankfurt/M. 1966.
Der junge Mann Luther. Rowohlt, Hamburg 1970.

Ferenczi, S. : Relaxationsprinzip und Neokatharsis. Bausteine zur Psycho¬
analyse Band 3. Huber, Bern/Stuttgart.
Kinderanalysen mit Erwachsenen. Bausteine zur Psychoanalyse Band 3.
Huber, Bern/Stuttgart.

Frankl, V. E. : Der Wille zum Sinn. Ausgewählte Vorträge über Logo¬
therapie. Huber, Bern/Stuttgart/Wien 1972.

Freud, A. : Das Ich und die Abwehrmechanismen. Kindler, München 1964.
Freud, S. : Die Abwehr-Neuropsychosen. G. W. I. Imago, London 1894.

Traumdeutung. G. W. II/III. Imago, London 1900.
Zwangshandlungen und Religionsübungen. G. W. VII. Imago, London
1907.
Totem und Tabu. G. W. IX. Imago, London 1913.
Erinnern, Wiederholen und Durcharbeiten. G. W. X. Imago, London
1914.
Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. G. W. XI. Imago,
London 1916/17.
Jenseits des Lustprinzips. G. W. XIII. Imago, London 1920.
Hemmung, Symptom und Angst. G. W. XIV. Imago, London 1926.
Die Zukunft einer Illusion. G. W. XIV. Imago, London 1927.
Das Unbehagen in der Kultur. G. W. XIV. Imago, London 1930.
Die endliche und die unendliche Analyse. G. W. XVI. Imago, London
1937.
Abriß der Psychoanalyse. G. W. XVII. Imago, London 1940.
O. Pfister: Briefe 1909-1939. Fischer, Frankfurt/M. 1963.

Gebsattel, V. E. v. : Die phobische Fehlhaltung. In: V. E. Frankl, V. E. v.,
Gebsattel, J. H. Schultz (Herausgeber): Handbuch der Neurosenlehre
und Psychotherapie, Band 2 Spezielle Neurosenlehre. 102-124. Urban
und Schwarzenberg, München/Berlin 1959.

Hartmann, H. : Ich-Psychologie und Anpassungsproblem. 2. Auflage. Klett,
Stuttgart 1970.

Ich-Psychologie. Studien zur psychoanalytischen Theorie. Klett, Stuttgart

1972.

Heidegger, M. : Was ist Metaphysik? 9. Auflage. Klostermann, Frank¬
furt/M. 1965.
Vom Wesen des Grundes. 5. Auflage. Klostermann, Frankfurt/M. 1965.
Sein und Zeit. 11. Auflage. Niemeyer, Tübingen 1967.

Henseler, H. : Die Suizidhandlung unter dem Aspekt der psychoanalyti¬
schen Narzißmustheorie. Psyche 29, 191-207, 1975.

Jacobi, J.: Die Psychologie von C. G. Jung. Rascher, Zürich 1949.

Jones, E. : Zur Psychoanalyse der christlichen Religion. Suhrkamp, Frank¬
furt/M. 1970.

Rationalisierung im Alltagsleben. Psyche 29, 1132-1140. 1975.

Jung, C. G. : Bewußtes und Unbewußtes. Fischer, Frankfurt/M. 1957.
Die Dynamik des Unbewußten. G. W. 8. Rascher, Zürich/Stuttgart 1967.

32



490 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

Kernberg, O. F. : Further Contributions to the Treatment of Narcissistic
Personalities. Int. J. Psycho-Anal. 55, 215-240, 1974.

Kierkegaard, S. : Der Begriff Angst. Diederichs, Düsseldorf 1952.
Entweder - oder, I. und II. Teil. Diederichs, Düsseldorf 1956.
Die Krankheit zum Tode. Diederichs, Düsseldorf 1957.

Kohut, H. : Narzißmus. Suhrkamp, Frankfurt/M. 1973.

Kris, E. : Psychoanalytic Explorations in Art. Internat. Univ. Press, New
York 1952.

Lenzeder, F. : Autonomie, Integration und Intimität als Probleme der
Selbstverwirklichung bei Ordensfrauen. Z. Klin. Psychol. Psychother.
79, 254-268, 1971.

Lorenzer, A. : Kritik des psychoanalytischen Symbolbegriffs. Suhrkamp,
Frankfurt/M. 1970.

Malinowski, B. : Geschlecht und Verdrängung in primitiven Gesellschaften.
Rowohlt, Hamburg 1962.

McGhie, A. : Symposium on Aspects of Schizophrenia, held by the Royal
Society of Medicine, London, 11th June 1966. Psychological Studies of
Schizophrenia. Brit. J. Med. Psychol. 39, 281-288, 1966.

Mead, M. : Mann und Weib. Rowohlt, Hamburg 1958.
Geschlecht und Temperament in primitiven Gesellschaften. Rowohlt,
Hamburg 1959.

Müller-Pozzi, H. : Psychologie des Glaubens. Kaiser-Grünewald, München/
Mainz 1975.

Nathan, P. E., P. Robertson, M. M. Andberg: A Systems Analytic Model
of Diagnosis: IV. The Diagnostic Validity of Abnormal Affective
Behavior. J. Clin. Psychol. 25, 235-242, 1969.

Parin, P., F. Morgenthaler, G. Parin-Matthè : Fürchte Deinen Nächsten
wie Dich selbst. Psychonalyse und Gesellschaft am Modell der Agni in
Westafrika. Suhrkamp, Frankfurt/M. 1971.

Reik, Th. : Dogma und Zwangsidee. Stuttgart 1973.

Ringel, E. : Selbstschädigung durch Neurose. Herder, Wien/Freiburg/Basel
1973.

Sartre, J. P.: Das Sein und das Nichts. Rowohlt, Hamburg 1962.

Scharfenberg, J.: Sigmund Freud und seine Religionskritik als Heraus¬
forderung für den christlichen Glauben. Vandenhoeck und Ruprecht,
Göttingen 1968.

Religion zwischen Wahn und Wirklichkeit. Furche, Hamburg 1972.
Die Begegnung von Psychoanalyse und Theologie - eine Zwischenbilanz.
In: H. Zahrnt (Herausgeber) : Jesus und Freud. 93-118. Piper, München
1972.

Schultz-Hencke, H. : Lehrbuch der analytischen Psychotherapie. Thieme,
Stuttgart 1951.

Solle, D. : Die Hinreise zur religiösen Erfahrung. Texte und Überlegungen.
Kreuz-Verlag, Stuttgart 1975.


	Kriterien des echten Glaubensvollzugs : Gespräch zwischen Theologie und Psychologie

