
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 3

Artikel: Kriterien des echten Glaubensvollzugs : ein religionswissenschaftlicher
Beitrag zum Gespräch zwischen Theologie und Psychologie

Autor: Friedli, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761360

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Richard Friedli

Kriterien des echten Glaubensvollzugs

Ein religionswissenschaftlicher Beitrag
zum Gespräch zwischen Theologie und Psychologie *

Das Phänomen der Zirkulation hat die weltweite Dynamik des

Pluralismus mit sich gebracht1. Die Infrastruktur der modernen Gesellschaft

beruht darauf. Das für die Fragestellung nach den Kriterien
einer echten Glaubenserfahrung wichtige Signal einer solchen
pluralistischen Situation besteht darin, daß jetzt den religiösen Monopolen
keine Anhängerschaft mehr garantiert wird 2.

1. GLAUBWÜRDIGKEITSKRISE ALS SOZIALPSYCHOLOGISCHES PROBLEM FÜR

DIE RELIGIONSSOZIOLOGIE

Die Folge davon ist, daß Religionen, die früher einen
selbstverständlichen Herrschaftsanspruch hatten, heute «verkauft» werden müssen

- und zwar an einen Kundenkreis, der nicht mehr zum «Kaufen»

* Referat, gehalten am 29.1.1976 im Rahmen der Theologischen
Lehrveranstaltung der Universität Freiburg/Schweiz.

1 Die verschiedenen Aspekte dieses Phänomens der Zirkulation (Verstädterung,

Berufswechsel, Auffächerung der Lebensstile, Informationsverarbeitung,
AbWerbung von Technikern, Religionswechsel usw.) werden von Alvin Toffler
(Zukunftsschock, Bern-München-Wien 1970, 23-36, 95-97, 243-260, 351-383)
suggestiv dargestellt.

2 Zur religionsgeschichtlichen und religionsvergleichenden Bedeutung dieser
Zirkulation vgl. Richard Friedli, Fremdheit als Heimat. Auf der Suche nach einem
Kriterium für den Dialog zwischen den Religionen (ökumenische Beihefte 8), Freiburg

i. U. 1974, 31-77.



454 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

genötigt werden kann. Die pluralistische Situation bringt deshalb auch

für die religiösen Gemeinschaften eine Marktlage hervor3. Die Gesetze

von Werbeagenturen gelten damit auch im Konkurrenzkampf zwischen
den Religionen. Deshalb eben die heute notwendig gewordene
Kriteriensuche für den echten, verantwortbaren Glaubensvollzug.

7.7. Monopole in Frage gestellt

Das «christliche» Abendland steht mitten in diesem Phänomen der

Zirkulation 4. Das Interesse an östlichen Philosophien und Religionen
wächst beständig. Die Yoga-Schulen sind kaum mehr zu zählen. An
verschiedenen Orten können Zen-Schulen besucht werden. Mit Eifer
wird die Philosophie des Yin und Yang studiert. Indische Gurus
erreichen einen immer größer werdenden Anhang. Der Guru Maharaj Ji
gibt die «Erkenntnis». Maharishi Mahesh Yogi garantiert die Lösung
persönlicher und gesellschaftlicher Probleme, wenn jeder sich in der

Transzendentalen Meditation übt. Die Krishna-Mission singt in den

Straßen das melodische Mantra «Hare Krishna»5.
Diese pluralistische Situation hat tiefgreifende Folgen für die

Gesellschaftsstruktur der alten Hochreligionen - und damit auch des

Christentums. Jetzt müssen sich nämlich kirchliche oder eher sektiererische

Gruppen 6 so organisieren, wie es einer Institution zukommt, die im
Wettbewerb mit andern Gruppen steht. Bisher standen ja die sozioreli-

giösen Strukturen nicht unter einem solchen Druck, «Resultate» vorweisen

zu können.

Für die gegenwärtige Situation der Religionen ist deshalb die
fortschreitende Bürokratisierung ihres Angebotes charakteristisch: Public
Relations mit ihren Kunden, Kapitalbeschaffung bei Regierung und

3 Zur folgenden sozio-psychologischen Untersuchung der Glaubwürdigkeitskrise

vgl. Peter L. Berger, Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Elemente
einer soziologischen Theorie, Frankfurt am Main 1973, 122-146 (Säkularisierung
und Plausibilitätsproblem).

4 Richard Behrendt, Die moderne Gesellschaft zwischen Alternativen, in:
Otmar Hersche, Was wird morgen anders sein? Ölten 1969, 10.

5 Dieses Phänomen des wachsenden Interesses für Alternativen religiöser
Erfahrungen beschreibt Carl.-A. Keller, La théologie et la recherche spirituelle de
l'homme moderne, in: Revue de Théologie et de Philosophie, 1/1975, 1-11.

6 Hier und im folgenden werden die Ausdrücke «Kirche» und «Sekte» so

angewandt, wie es (im Anschluß an Ernst Troeltsch) J. Milton Yinger tut (Religion,

Société, Personne, Paris 1964, 171-179).



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 455

Wirtschaft7. Der Typ des Personals ist deshalb auch entsprechend. Es
sind nicht mehr die Gegensätze zwischen «Prophet» und «Priester» oder

«Schriftgelehrter» und «Heiliger», die entscheidend sind 8. Die Erfordernisse

der Führungsrolle bringen in allen Religionen einen ähnlichen Typ
«religiöser Autorität» hervor: aktivistisch, pragmatisch orientiert, wenig
zu administrativ irrelevanten Reflexionen geneigt, geschult im Umgang
mit Menschen, dynamisch und konservativ zugleich.

7. 2. Typenaffinität der Glaubenserfahrungen

Die Auswirkungen der pluralistischen Situation beschränken sich
aber nicht auf die organisatorischen Aspekte der Religion, sondern sie

betreffen auch die religiösen Inhalte selber. Denn in dieser
Wettbewerbssituation ist nicht mehr die systemgebundene Konsistenz
entscheidend, sondern die Dynamik des Verbraucherwillens.

Durch diese Verbraucherkontrolle ist ein neues Element in die kirchliche

Situation eingeführt worden: das Prinzip der Wandelbarkeit. Es

wird immer schwieriger, den religiösen Inhalten ihren alten Status von
unwandelbaren Wahrheiten zu erhalten 9.

Unter einem solchen Druck des Verbraucherwillens werden die
religiösen Inhalte zu «Modeartikeln». Und diese Dynamik des Verbraucherwillens

drängt im Zuge der Säkularisierung in eine Richtung, die wir
mit «Befriedigung therapeutischer Bedürfnisse» umschreiben können 10.

Diese Neuorientierung ist umso klarer beobachtbar, als die Institution
Religion vom öffentlichen Leben immer mehr in die Privatsphäre übergeht.

Hier ergibt sich unausweichlich die Annäherung zwischen Psychologie

und Religion. Die therapeutischen Funktionen der Psychologie und
der Theologie werden entscheidend n.

7 Vgl. Berger, Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft, 134.
8 A. a. O., 134-135. Zur Typologie religiöser Autorität vgl. Joachim Wach,

Religionssoziologie, Tübingen 19514, 375-422.
9 Vgl. Berger, op. cit., 139.
10 Vgl. Berger, op. cit., 144 und Paul Tournier, Geborgenheit - Sehnsucht

des Menschen, Bern o. J., 284—308, ferner: Viktor E. Frankl, Theorie und Therapie
der Neurosen. Einführung in die Logotherapie und Existenzanalyse, München-
Basel 1970, 134—141 (ärztliche Seelsorge), 161-176 (Versuch einer Dimensionaltheo-
logie).

11 Vgl. in diesem Zusammenhang: Michael Balint, Therapeutische Aspekte
der Regression. Die Theorie der Grundstörung, Reinbek bei Hamburg 1973, 79-88
(primäre Liebe), 193-209 (therapeutische Regression, primäre Liebe und
Grundstärkung); Erik H. Erikson, Kindheit und Gesellschaft, Stuttgart 19745, 241-270
(die acht Phasen des Menschen).



456 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

Die religiösen Institutionen - die traditionellen Religionen wie die

neuen Religionen 12 - stellen sich weitgehend auf die individualethischen
und therapeutischen Bedürfnisse der Privatperson ein. Religionssoziologisch

hat diese Suche nach Geborgenheit für die Einzelperson z. B. die

religiösen Ausgestaltungen der Meditation und der Charismatik intensiviert.

In diesen Bereichen ist Religion denn auch weiterhin relevant,
selbst in hoch säkularisierten Schichten, während die Anwendung
religiöser Perspektiven auf politische und wirtschaftliche Probleme in
denselben Schichten als «irrelevant» abgetan wird 13.

Das Gefühl der inneren und äußeren Ausweglosigkeit des einzelnen
Menschen in der Masse und im gesellschaftlichen Apparat einerseits und
die Suche nach einem Rezept anderseits bilden die Basis für den erwähnten

religiösen Pluralismus mit seiner Typenaffinität der Glaubenserfahrungen

und deren Ausdrucksformen in den verschiedenen Religionsüberlieferungen.

Sie versprechen alle in einer verfehlten Umwelt die Ichfin-
dung 14.

Das zeigt sich auch in den «Liturgien» dieser Gruppen: Gesänge,

Beschwörungen, Hymnen, Flüstern, salbungsvolle Sprachweise, Ächzen

und Stöhnen erreichen eine hohe Intensität. Dadurch können depressive

Verstimmungen, Wahrnehmungsstörungen, Stimmungswechsel und
Erregungszustände aufgefangen und als religiöse Erfahrung bedeutungsvoll
interpretiert werden. Unsere Suche nach Kriterien des echten Glaubensvollzugs

innerhalb des Spannungsfeldes Psychologie-Theologie ist schon

deshalb von größter Wichtigkeit, weil es in diesem Zusammenhang gilt,

12 Zu den therapeutischen Antworten, die von den «neuen Religionen»
angeboten werden: Rolf Italiaander (Hrsg.), Eine Religion für den Frieden. Die Rissho
Kosei-kai - Japanische Buddhisten für die Ökumene der Religionen, Erlangen
1973; ders., Sokagakkai. Japans neue Buddhisten, Erlangen 1973, 182 und 366

(Hoza: gruppenseelsorgerliche Diskussionsversammlungen); für ähnliche Erscheinungen

von Suche nach Geborgenheit in der Gruppe vgl. : Religion im Untergrund.
Die religiösen Randgruppen Jugendlicher in der Schweiz - eine Herausforderung
(Hrsg.: Nikiaus Bayer u. a.), Zürich-Einsiedeln-Köln 1975.

13 Zu einer so zwischen öffentlicher und privater Religion gespannten Situation
vgl. der thailändische Buddhismus: Richard Friedli, Dialog mit buddhistischen
Menschen aus Thailand. Kommentare zu einem Seminar in Bangkok, in: ZMR
2/1975, 81-94 und: Thailande - une révolution bouddhiste?, in: ICI 476 (1975),
16-21.

14 Vgl. Werner Fritschi, Gruppen im Ghetto der Gefühle. Sozialpsychologische

Auswertung des Beobachtungsmaterials, in: Religion im Untergrund,
256-300, vgl. besonders S. 267 : «Das Gefühl der inneren und äußeren Ausweglosigkeit,

die Heilserwartung und die Suche nach einem Rezept bilden die Basis für den
unwahrscheinlichen Erfolg der modernen 'Welterretter'».



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 457

Glaubenserfahrungen von Kompensationsverhalten (Minderwertigkeitsgefühle,

Mutlosigkeit, Schuldgefühle, Rollenunsicherheit, Regression, Angstlust

usw.) zu unterscheiden 15.

7 .3. Zwang zur Psychologisierung des Glaubensinhaltes

Die Theologie ist durch dieses Phänomen auch deshalb herausgefordert,

weil der erwähnte soziopsychologische Vorgang einen
Ortswechsel der Religion im Bewußtsein des Einzelgläubigen provoziert. Das

Phänomen der pluralistischen Zirkulation bedeutet für manchen Gläubigen

ja Ungewißheit. Seine Plausibilitätsstrukturen sind dahin. Er hat
Legitimations-Schwierigkeiten für sein Glaubensverhalten. Er sucht nach

Kriterien der Glaubenserfahrung 16.

Was der Gläubige vorher als selbstverständliche Wirklichkeit, als

objektivierten Glauben von außen vermittelt bekommen hat, kann er

jetzt nur noch durch eigene Besinnung und Entscheidung erreichen. Und
noch in dieser Entscheidung weiß er diffus, daß seine fundamentalen
Wahrheiten zu subjektiven Ansichten und Meinungen geworden sind,
über die gescheite Menschen seiner eigenen Religionstradition verschiedener

Meinung sind 17. In diesem entmonopolisierten Kontext der

Religionen kann vielleicht die Religionswissenschaft sowohl der Psychologie
als auch der Theologie Orientierungshilfe geben.

2. RELIGIONSGESCHICHTLICHER BEITRAG ZUR KRITERIENSUCHE

Dieser Beitrag kann nur unter verschiedenen Vorbehalten versucht
werden :

15 Vgl. zur sog. «gutartigen Regression»: Balint, Therapeutische Aspekte der

Regression, 160, 178, 182; ferner: Michael Balint, Angstlust und Regression.
Beiträge zur psychologischen Typenlehre, Stuttgart 1959.

16 Für diese Bewahrheitungssuche (Orthopraxis) bleibt da, wo die Betrachtung
(Theorie, Orthodoxie) keinen sicheren Zugang zur Wahrheit mehr gibt, nur noch
eine Praxis, welche die Welt auf ihre noch ausstehende Wahrheit hin verändert.
Vgl. Dieter Berdesinski, Die Praxis - Kriterium für die Wahrheit des Glaubens.

Untersuchungen zu einem Aspekt politischer Theologie, München 1973.
17 Berger, Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft, 143; Peter L. Ber-

GER/Thomas Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit.
Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a. M. 1970, 98-138 (der Kulturschock
läßt die eigene symbolische Sinnwelt zum Problem werden, Nihilierung der
alternativen Weltanschauung, rivalisierende Expertencliquen).

30



458 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

a) Religionssoziologischer Vorbehalt: Wie die vorausgehende religionssozio¬
logische Lagebeschreibung andeutet, können die Kriterien der Glaubenserfahrung

nicht a priori definiert werden. Sie hangen von der Marktlage
ab.

b) Religionsvergleichender Vorbehalt: Die Glaubenserfahrung - als die Er¬

fahrung eines absolut den Menschen in all seinen Bereichen bedingenden
Transzendenten - ist immer nur in seinen intellektuellen, ethischen oder
soziologischen Ausformulierungen erfaßbar und vermittelbar. Wir haben
es religionswissenschaftlich immer nur mit den Derivaten und Korrelaten
der Glaubenserfahrungen zu tun, nie mit der Erfahrung selbst.

c) Theologischer Vorbehalt: Es ist in der christlichen, lehramtlichen Lehre
eine offene Frage, ob es überhaupt so etwas wie eine unmittelbare Erfahrung

des Glaubens und der Gnade gibt 18.

Unter diesen drei Vorbehalten können vielleicht für eine echte

Glaubenserfahrung aus dem Bereich der vergleichenden Religionswissenschaft

folgende Kriterien dargestellt werden.

2.1. Der Glaubensvollzug relativiert die soziale Kontrolle

Diese religionstypische Vergleichsstudie bezieht sich auf die
synoptisch-christliche und die hînayânistisch-buddhistische Überlieferung. Dabei

stellt sich heraus, daß sowohl für Jesus den Christus als auch für
Gautama den Buddha der Existenzvollzug als «Glaubender» oft etwas

zu tun hat mit dem Uberschreiten von institutionalisierten Rechts- und
Verkehrsformen ihrer jeweiligen Gesellschaft. Beide widersetzen sich im
Zentralen ihres LebensVollzugs ihrer jeweiligen sozialen Ordnung mit
ihren Geboten und Verboten. Der Geist wirft Jesus in die Wüste 19 und
Gautama verläßt seinen häuslichen Kosmos :

Die Führung des Geistes ist für Jesus
ein Hinauswurf : «Und alsbald treibt
ihn der Geist in die Wüste hinaus.
Und er wurde in der Wüste vierzig
Tage vom Satan versucht» 20.

Gautama verläßt seine normale
Alltagswelt und geht in die Heimatlosigkeit:

«So ließ ich Weib und Geld
und Güter hinter mir, zog fort vom
Hause, heimatlos, als Bettler hin,
geschoren kahl» 21.

18 Vgl. Karl Rahner, Artikel «Glaubenserfahrung» in: LThK 4 (1960), 1001-
1002.

19 Vgl. Mk 1,12: Und alsbald treibt (exßaXXsi) ihn der Geist in die Wüste
(ïpïjp.ov) hinaus.

29 Mk 1, 12-13.
21 Theragâthâ 521 (K. E. Neumann, Die Reden Gotamo Buddhos, Bd. 3,

Zürich 1957, 381).



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 459

Der Glaubensvollzug ist ein Aufbruch und führt vom Haus in die

Hauslosigkeit. Er nötigt über die Grenzen unserer vertrauten
Gesellschafts- und Gedankenkreise hinaus. Er setzt Menschen der unverstellten,
harten Wirklichkeit aus.

Doch angesichts der scheinbaren Hoffnungslosigkeit und Leidver-
fallenheit der wüsten Welt wird die Weltverantwortung nicht
weggeschoben. Jesus und Gautama22 kehren nach der Versuchung aus der
«Wüste» zurück, um sich der verlassenen Routinewelt in Liebe und
Hoffnung, in «Agapè» und «Mettâ» therapeutisch wieder anzunehmen.
Mitten in der Leidenswelt ist so für beide das Kommen des Heiles am
Werk:

Und Jesus «predigte das Evangelium Der Buddha sprach:
Gottes und sprach: Die Zeit ist er- «Dies ist, ihr Mönche, die edle Wahrfüllt

und das Reich Gottes ist heit von der Aufhebung des Leidens,
genaht» 23. Es ist die Aufhebung jenes Durstes,

so daß kein Begehren übrig bleibt»24.

Diese Weltzukehrung über alle sozialen Schranken hinweg scheint
für die hier besprochenen religiösen Überlieferungen ein erstes Kriterium
echten Glaubensvollzugs zu sein. Und in dieser Zukehr zur Welt scheuen

sich weder Jesus noch der Buddha vor dem Umgang mit verachteten,
unrentablen und unterdrückten Gruppen und Gesellschaftsschichten :

«Und als die Schriftgelehrten der Der Erhabene (Buddha) wandte sich
Pharisäer sahen, daß (Jesus) mit den zu den Mönchen: «Wer da aus einem
Zöllnern und Sündern aß, sagten sie Priestergeschlechte oder Bürgerge-
zu seinen Jüngern: Warum ißt er schlechte oder Dienergeschlechte
mit den Zöllnern und Sündern? 25 vom Haus fort in die Hauslosigkeit

gezogen und also die Liebe, das

Erbarmen, die Freude, den Gleichmut

gezeugt hat, erlangt die eigene
Ebbung» 26.

Sowohl Jesus als der Buddha setzen sich mit unerhörter Freiheit
gegenüber Vorurteilen und Verhaltenszwängen durch, wann immer sich

22 Vgl. Hans Wolfgang Schumann, Buddhismus. Stifter, Schulen und Systeme
Olten-Freiburg 1976, 20-22.

23 Mk 1,15.
24 Dîganikâyo 22 (Neumann, Die Reden Gotamo Buddhos, Bd. 2, 395).
23 Mk 2,16; vgl. Mt 11, 19. Vgl. dazu Adolf Holl, Jesus in schlechter Gesellschaft,

Stuttgart 1971.
26 Majjhimanikâyo 40 (Neumann, Die Reden Gotamo Buddhos, Bd. 1, 315).

Vgl. Schumann, Buddhismus, 24 und 41-42 (Kastenzugehörigkeit).



460 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

die frommen Gewohnheiten gegen die Verwirklichung von Mitmenschlichkeit

und Leidenssolidarität auswirken. Die Sabbat- und Tempelkritik

Jesu ist ebenso scharf wie die Kritik Buddhas an den rituali-
stisch vollzogenen Opfern der Brahmanen.

Diese Akzente zeigen, wie es im Glaubensvollzug erfordert ist,
Abschied zu nehmen von den selbstgefälligen und ethnozentrischen
Geistern, vom Geist des Rechthabens, vom Geist des Gruppenegoismus,
vom Geist nationaler Größe und vom Geist selbstgenügsamer
Frömmigkeit 27.

2.2. Glauben befreit die Menschen aus der Isolation

So werden Menschen, die die Gesellschaft ausgegrenzt hat, aus ihrer
Isolation befreit. An die Stelle des Gehorsams gegenüber vorgegebenen
Konventionen und bestehenden Un-Ordnungen tritt die mitfühlende und
hilfsbereite Liebe, die auf die Bedürfnisse des Nächsten aufmerksam
wird und für ihre Verwirklichung eintritt:
«Und (Jesus) ging wieder in eine Das Sutta von der Güte 19:

Synagoge. Und es war dort ein «So soll der handeln, der das Heil
Mensch, der hatte eine erstorbene erstrebt:
Hand. Und sie gaben acht auf ihn,
ob er ihn am Sabbat heilen würde, Gleich einer Mutter, die den eigenen
damit sie ihn anklagen könnten. Da Sohn, den einzigen, beschützt mit
sagte er zu dem Menschen, der die ihrem Leben, soll gegenüber allen
erstorbene Hand hatte: Tritt her in Wesen er den Geist von Schranken
die Mitte Und er sprach zu ihnen : frei zu machen streben.
Ist es erlaubt, am Sabbat Gutes zu Zur ganzen Welt soll Güte er ent-
tun oder Böses zu tun, ein Menschen- falten und seinen Geist von Schran-
leben zu retten oder zu töten? Sie ken befrein, nach oben, unten und
aber schwiegen. Und indem er sie in flacher Richtung, nicht eingeengt,
ringsherum mit Zorn ansah, betrübt von Haß und Feindschaft rein» 30.

wegen der Verstocktheit ihres
Herzens, sagte er zu dem Menschen :

Strecke die Hand aus » 28

27 Walter J. Hollenweger, Glaube, Geist und Geister. Professor Unrat
zwischen Bangkok und Birmingham, Frankfurt am Main 1975, 48-51 ; Hans P. Schmidt,
Scheidung der Geister, in: Deutsches Pfarrerblatt 74/20, Nov. 1974, 813-818.

28 Mk 3, 1-5.
29 Nach dem Mettâsutta soll die synthetische Meditationstechnik die vier

«Göttlichen Verweilungen» (brahmavihâra) in die Gesellschaft hinein wirken lassen.
Wenn der Meditand in den vier Verweilungen nacheinander Güte (mettâ), Mitleid,
Mitfreude und Gleichmut in sich erzeugt hat, macht er seinen Geist «grenzenlos»
und strahlt diese Gefühle auf alle Wesen aus.

30 Mettâsutta 7 und 8 (zitiert nach Schumann, 101).



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 461

Die Leiden und Nöte, welche Jesus und Gautama wahrnehmen,
setzen bei ihnen einen Prozeß in Gang, der von der Wahrnehmung der

Verhaltensstörung zur gezielten Kritik an den einengenden Konventionen
führt. Diese Ent-Entfremdung31 entzaubert die Mächte und Gesetze:

«Und (Jesus) sprach zu ihnen: Der
Sabbat ist um des Menschen willen
geschaffen worden und nicht der
Mensch um des Sabbat willen» 3Z.

Buddha: «Was ich nicht bin, Mönche,

was ich nicht sage, dessen
beschuldigen mich ehrwürdige Sama-
nas und Brahmanen fälschlicherweise

Früher und heute, Mönche,
lehre ich nur eines : Das Leiden und
des Leidens Aufhebung» 33.

Jesus und der Buddha haben in kleinräumigen Gesellschaften
gelebt. Was heute ein Glaubensvollzug sein könnte, der aus der Isolation
befreit, und welche Bekenntnis-Sätze und Lebens-Einsätze heute geboten
sind, ist eine Anfrage an unser persönliches und gesellschaftliches
Lebensverhalten 34. Aber auch diese heutigen Sätze und Einsätze dürfen nicht
definitiv fixiert werden 35.

Aus unserer vergleichenden Religionstypik läßt sich also herleiten,
daß die Befreiung aus der Isolation eine soziale Folgerung aus dem je
persönlichen Glaubensvollzug ist. Sie ist ein nie fixierter Lebensentwurf,
dem die apophatische Lehrweise entspricht, nach der sowohl das «Reich

Gottes» als auch das «Nirvana» nicht beobachtbar sind :

31 Die Religionen sind somit nicht unbedingt nur ein Opinât oder Trostreligionen.

Die Religionen wirken im prophetischen Aufbruch oder in der mystischen
Erfahrung auch « ent-entfremdend ». Dann legitimiert die Religion die Aufhebung
der institutionellen Entfremdung. Zu diesen Themen der Ent-Entfremdung, der
Entzauberung und der Entverdinglichung vgl. Berger, Zur Dialektik von Religion
und Gesellschaft, 93-98 und 108-109.

32 Mk 2,27. Vgl. Gerhard Gloege (Aller Tage Tag. Unsere Zeit im Neuen
Testament, Stuttgart 1966, 172) heißt diese Kennworte «die Magna Charta der
Humanität - aller Humanität», denn: «Der Mensch ist nicht um der Institution,
sondern die Institution ist um des Menschen willen da. »

33 Majjhimanikäyo 22 (Neumann, Bd. 1, 164). Zum Leitwort des «Leidens»

(dukkha), welches nicht weltschmerzhaft und psychologisch aufzufassen ist, sondern

ontologisch (Vergänglichkeit und Wesenlosigkeit jegliches Seienden) vgl. Louis
de la Vallée Poussin, La morale bouddhique, Paris 1927 ; Th. Stcherbatsky,
The Central Conception of Bouddhism and the Meaning of the Word Dharma,
London 19562.

34 Für den christlichen Kontext vgl. die in Anm. 27 angegebene Literatur;
zur Illustration aus der buddhistischen Umwelt vgl. Anm. 13.

35 Vgl. Schmidt, Scheidung der Geister, 817.



462 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

«Und wenn dann jemand zu euch
sagt: Siehe, hier ist der Christus,
siehe dort, so glaubt es nicht!
Uber jenen Tag oder jene Stunde
weiß niemand etwas, auch die Engel
im Himmel nicht, auch der Sohn
nicht, sondern nur der Vater» 36.

Nach der buddhistischen Tradition
gilt:
«Wie eine Flamme ausgeweht von
der Gewalt des Windes, vergeht (und)
in keine Definition mehr paßt, so

vergeht auch der von Name und
Körper befreite Weise (und) paßt in
keine Definition.

Für den Vergangenen existiert kein
Maß, nichts gibt es mehr, wodurch
man ihn benannte; wo alle Dinge
aufgehoben sind, da enden auch die
Wege der Sprache» 37.

2.3. Der Glaube überschreitet die Grenzen

zwischen sakral und profan

Eine solch negative Gottesrede oder Nirvana-Sprache, wann immer
es um den Glaubensvollzug geht, will den Menschen nicht der Alltagswelt

entnehmen. Er will vielmehr einen neuen Weg zu dieser Alltagswelt
öffnen. Denn durch eine so gestärkte Ich-Autonomie kann der Gläubige
seinen Lebensstil immer wieder neu erfinden und die Werte im
zwischenmenschlichen Verkehr inkarnieren.

Leiblichkeit ist Ziel des Geistes :

«Und (Jesus) rief wiederum das Volk
herbei und sprach zu ihnen: Höret
mir alle zu und versteht! Nichts
kommt von außen in den Menschen
hinein, das ihn verunreinigen kann,
sondern, was aus dem Menschen her-

Die buddhistische Schulethik lehrt:
«Der Glaube ist Führer, Mutter,
Erzeuger, Schützer, Mehrer aller
Tugenden, Zerstreuer des Zweifels, Retter

aus der Flut der Wiedergeburten.

36 Mk 13, 21 und 32.
37 Suttanipâta 1074 und 1076 (hier in der Ubersetzung von Schumann,

Buddhismus, 106-107). Neumann (Die Reden Gotamo Buddhos, Bd. 3, 248) übersetzt:

1074 : Gleich wie die Fackel, umgestürzt im Sturme,
Verglimmen wird, erlöschen wird unkennbar:
So läßt von Namen los, von Leib der Denker,
Verglimmen er, erlöschend wird unkennbar.

1076 : Verglommen ist er unvergleichbar worden,
Gedeutet irgend an, ihm gilt es nimmer:
Sind alle Dinge allgemach entwurzelt,
Ist alle Macht entwurzelt auch der Worte.



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 463

auskommt, das ist es, was den
Menschen verunreinigt. Was aus dem
Menschen herauskommt, das
verunreinigt den Menschen. Denn von
innen, aus dem Herzen der Menschen
kommen die bösen Gedanken,
Unzucht, Diebstahl, Mord, Ehebruch,
Habsucht, neidischer Blick, Lästerung,

Hochmut, Narrheit. All diese
bösen Dinge kommen von innen heraus

und verunreinigen den
Menschen» 38.

Der Glaube schafft Gefallen an der
Entsagung, der Glaube schafft Freude

an der Lehre der Buddhas, der
Glaube schafft Auszeichnung in der
Erkenntnis der Tugenden; er führt
in Richtung auf das Buddhaziel» 39.

Weder Jesus der Christus noch Gautama der Buddha konnten
deshalb zu Stiftern von monolithisch verfestigten und starren
Religionsgemeinschaften und Kirchen werden:

Das ruft die christliche Tradition
den Verfolgten in Erinnerung:
«Darum also wollen auch wir
(Christus-Gläubige) mit Ausdauer laufen

in dem Wettkampf, der vor uns

ver-Der geschichtliche Buddha
schwindet hinter seiner Lehre :

«Ananda, seid selbst eure Insel,
selbst eure Zukunft ; habt die Lehre
als Insel, die Lehre als Zuflucht,
habt keine andere Zuflucht. Nun
denn, Bhikkus, ich beschwöre euch:
Die Persönlichkeitsbestandteile
unterliegen dem Gesetz des Vergehens;
bemüht euch angestrengt » 41

liegt, indem wir hinblicken auf den

Anfänger und Vollender des Glaubens,

Jesus, der, um die vor ihm
liegende Freude zu erlangen, das
Kreuz erduldete, die Schande
geringachtete und sich zur Rechten des
Thrones Gottes gesetzt hat. Denn
achtet nur auf den, der einen solchen

Widerspruch von den Sündern gegen
sich erduldet hat, damit ihr nicht
ermattet und in euren Seelen

verzagt »40

Beide laden zu einem zeitgemäßen und situationsgerechten Handeln
ein. Diese Situationsgemäßheit gehört zum echten Glaubensvollzug, wenn
er nicht in anachronistischen und deplazierten Ausdrucksformen bleiben

will - und dabei erstarrt.

38 Mk 7,14-15 und 20-23.
35 Siksâmuccaya (des Sântideva) 1 (zitiert in: Schumann, Buddhismus, 167).
40 He 12, 1-3.
41 Dîghanikâyo 16 (Neumann, Die Reden Gotamo Buddhos, Bd. 2, 253 und



464 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

Die Grenzüberschreitung zwischen sakral und profan bedeutet also

auch, daß der echte Glaubensvollzug und die gelungene Bekenntnisbildung

von einst, heute zur Sünde werden können oder zum
verhängnisvollen Nichtwissen 42, wenn wir sie geistlos rezitieren und nicht
geistesgegenwärtig weiterführen 43.

3. RELIGIONSGESCHICHTLICHE VERWIRKLICHUNGEN

DIESER KRITERIEN

Der Kontext dieses Beitrages ist das Gespräch zwischen Psychologie
und Theologie in bezug auf die Kriterien des echten GlaubensVollzugs.
An zwei Situationen - die Gesundheit und die Mahlgemeinschaft - sollen

nun die erarbeiteten Kriterien (nur relative soziale Kontrolle, menschliche

Befreiung aus der Isolation, Grenzüberschreitung zwischen sakral und
profan) weiter erläutert werden.

3.1. Gesundheit

Ganz allgemein kann dabei «gesund sein» umschrieben werden als

«mit der Natur des Menschen in Einklang sein». Gemäß dem vor- und
nachbuddhistischen Yoga 44 ist dieser Einklang zerstört, weil die
«unbewußten Restbestände» der menschlichen Psyche 45 das Bewußtsein des

Menschen trüben. Der Mensch ist von diesen unbewußten Zuständen

bedingt und gehetzt. Die Lehre vom Werkgesetz 46 und vom Kreis der

42 Zu diesem Zentralbegriff des «Nichtwissens» (avijjâ) vgl. de la Vallée
Poussin, La morale bouddhique, 99-101; Joachim Fr. Sprockhoff, Zur Frage der
Erlösung bei Lebzeiten im Buddhismus, in: Numen 9 (1962), 202-204.

43 Vgl. Walter J. Hollenweger, Leiblichkeit ist das Ende der Werke Gottes,
in: Ökumenische Rundschau 20 (1971), 67-76.

44 Zu diesen verschiedenen vedischen, hinduistischen und buddhistischen
Yoga-Uberlieferungen: Jakob Wilhelm Hauer, Der Yoga. Ein indischer Weg zum
Selbst. Kritisch-positive Darstellung nach den indischen Quellen mit einer
Ubersetzung der maßgeblichen Texte, Stuttgart 19582, 19-95, 117-165, 165-186; Mircea
Eliade, Le Yoga. Immortalité et liberté (Petite Bibliothèque Payot 120), Paris
1967, 109-147 (Le Yoga et le Brahmanisme), 167-202 (Technique Yoga dans le
Bouddhisme).

45 Vgl. die von Patanjali in seinen Yoga-Merkspriichen (1,2) gegebene
Definition des Yoga (hier nach der Übersetzung von Hauer, op. cit., 239: «Der Yoga ist
das Zur-Ruhebringen der Bewegungen der 'inneren Welt'.» yogas citta-vrtti-
nirodhah).

46 Zum Werkgesetz vgl. Hauer, Der Yoga, 281-284; Eliade, Le Yoga, 38—41.



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 465

Wiedergeburten47 versucht diese Zusammenhänge zum Ausdruck zu
bringen.

Yoga will, wie schon die Etymologie des Wortes Yoga andeutet 48,

diese auseinanderklaffenden Tendenzen des Bewußten und des
Unbewußten wieder «unter das Joch bringen»49. Dieses Ziel wird im Zen-
Buddhismus als «in das Wesen der Dinge schauen» umschrieben 50.

Nach den Meistern des Yoga und des Zen ist diese Wesensschau aber

nur möglich, wenn die Dualität, wie sie noch im Erkenntnisakt gegeben
ist (das Subjekt-Objekt-Schema), aufgehoben wird. Dadurch läßt man
die Dinge sein, wie sie sind. Der Mensch soll ihr Wesen unmittelbar
und intuitiv erfassen 51. Sie sollen mit der Natur des Menschen in
Einklang gebracht werden.

«Gesundheit» bedeutet dann:

1. den eigenen Narzissismus vermindern, um offen und aufnahmefähig zu
werden - um «leer» 52 zu werden;

47 Zu diesem Kreis der Wiedergeburten (samsara) vgl. Schumann, Buddhismus,

71-72 und 76-79. Die buddhistische Scholastik hat diesen Konditionalnexus
zwischen den einzelnen Existenzen in einer zwölfgliedrigen Reihe dargestellt :

(I) Unwissenheit, (2) Tatabsichten, (3) Bewußtsein, (4) Name und Körper, (5)
Sechssinnengebiet, (6) Berührung, (7) Empfinden, (8) Gier, (9) Ergreifen, (10) Werden,
(II) Geburt, (12) Alter und Tod. Zu dieser Formel der «abhängigen Entstehung»
(paticcasamuppâda) vgl. den Kommentar von Th. Stcherbatsky, The Central
Conception of Buddhism and the Meaning of the Word Dharma, London 19562,
273-274.

48 Zu dieser Etymologie, vgl. Eliade, Le Yoga, 16. Ferner: Mircea Eliade,
Patanjali et le Yoga (coll. Maîtres spirituels 27), Paris 1972, 7-8.

49 Vgl. Eliade, Patanjali et le Yoga, 8: «L'accent est mis sur Yeffort de
l'homme («mettre sous le joug»), sur son autodiscipline, grâce à laquelle il peut
obtenir la concentration de l'esprit, avant même d'avoir demandé - comme dans les
variétés mystiques du Yoga - l'aide de la divinité.»

50 Zu dieser Definition von « Zen » : Deisetz Teitaro Suzuki, Essais sur le
Bouddhisme Zen (première série), Paris 1972, 11—43, bes. 11 und 19. Vgl. auch: Eugen
Herrigel, Zen in der Kunst des Bogenschießens, Weilheim 197215, 13 und 80:
«Dies bringt die Kunst des Bogenschießens mit sich: eine bis in letzte Tiefen
reichende Auseinandersetzung des Schützen mit sich selbst.»

51 Gusty L. Herrigel, Der Blumenweg, Weilheim 19704, 62: «Sich ganz
hingeben in Selbstverleugnung und Geduld; sich nicht wichtig nehmen, sondern
einordnen, gütig, unaufdringlich, ohne Dank zu erwarten - dies alles gehört zum
Blumenweg» und «Nicht die leiseste Absicht 'schön' stellen zu wollen, darf dieses In-
sichversenktsein trüben, nicht einmal die Absicht, absichtslos sein zu wollen. »

52 Zu diesem Begriff der «Leerheit» vgl. Schumann, Buddhismus, 157:
«Denkerisch knüpfen die Weisheitslehren (prajnâpâramitâs) an die allen buddhistischen
Schulen eigene Lehre von der Nicht-Selbstheit der Person an, wobei sie für die
Nicht-Selbstheit den besser manipulierbaren Begriff «Leerheit» (sûnjatâ) einführen,
dessen Ambivalenz alle folgenden Überlegungen erst möglich macht. Bar eines



466 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

2. affektiv mit den Menschen und der Natur völlig verbunden sein und die
Isoliertheit mit ihren Ängsten, Begierden und Impulsen überwinden ;

3. «ganz» werden und so Freude und Traurigkeit unbeeinträchtigt empfinden
können 53 ;

4. aus dem Halbschlaf erwachen und zur Erleuchtung 54 gelangen - zur
Erkenntnis, daß die «psychischen Probleme» nur die Folgen einer
fundamentalen Un-Sicherheit sind und die Gesundheit im Ur-Vertrauen 55

gründet ;

5. schöpferisch sein dürfen, d. h, als wirklicher, ungespaltener, ganzer
Mensch auf andere Existierende eingehen - und zwar, so wie sie sind,
oblativ und nicht kaptativ;

6. sein «Ich» fallen lassen ", seiner Hab-Gier absterben und sein «Ich» nicht
mehr nur im Haben erleben, sondern im Sein.

Die Kunst des Glaubens läßt sich in diesen verschiedenen Bereichen
üben. Echter Glaubensvollzug gibt Sicherheit und Furchtlosigkeit, er

steigert die adaptativen Fähigkeiten und verhindert die Verbindlichkeit
der Routine und Gewohnheit. Glaubensvollzug führt - in dem hier
skizzierten Sinn - zur Gesundheit.

Es ist doch gleichgültig, wie oft jemand an Gott denkt oder wie oft
er zum Gottesdienst geht, wenn er als Mensch auf die Frage der existentiellen

Bedeutung keine im Glauben erfahrene und erprobte Antwort
weiß. Dann entsteht und vergeht der Mensch wie die Sachen. Er denkt
vielleicht an Gott, er erfährt Gott aber nicht in sich selbst.

Selbst, einer Seele, also «leer» (sûnya) sind sowohl die Wesen als auch die Bedingten
Dharmas oder Daseinsfaktoren, die durch ihre wechselnden Kombinationen die
Wesen und ihre Welt ausmachen. Die Natur der Bedingten Dharmas ist Leerheit. »

53 Das sind die Dimensionen von «Liebe» (mettâ: Solidarität mit allen Wesen
in der Freude) und «Mitleid» (karuna: Solidarität mit allen Wesen im Leid).

34 Zum Begriff der «Erleuchtung» (bodhi) vgl. Hajime Nakamura, Die
Grundlehren des Buddhismus. Ihre Wurzeln in Geschichte und Tradition, in: Heinrich

Dumoulin (Hrsg.), Buddhismus der Gegenwart, Freiburg i. Br. 1970, 26-30
(der Idealzustand Nirväna).

33 Vgl. zu diesem Begriff «Urvertrauen»: Erikson, Kindheit und Gesellschaft,
241-245, bes.: 243: «Ich glaube, daß die Mutter in dem Kinde dieses Vertrauensgefühl

durch (ihre) Pflege weckt. Hier formt sich die Grundlage des Identitätsgefühls,

das später zu dem komplexen Gefühl wird, daß man 'in Ordnung' ist, daß
man ein Selbst besitzt und daß man das Vertrauen der Umwelt rechtfertigt.»

36 Das bedeutet nicht Nihilismus, sondern ein erzieherischer Apersonalismus.
Das Heil besteht nach der Lehre des Buddha im Erwachen zur einzig gültigen
Wirklichkeit durch die Uberwindung von Gier, Haß und Verblendung. Dieser Wahn
besteht vor allem in der Selbsttäuschung: in der Uberzeugung von einer eigenen
separaten «Ichheit», die in ihrem Existenzkampf alles haßt, was diesem Lebenwollen
entgegensteht. Vgl. Friedli, Fremdheit als Heimat, 155-156.



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 467

3.2. Mahlgemeinschaft mit sozial und religiös Deklassierten

Sowohl für den Buddha wie für Christus werden die drei erwähnten
Kriterien (Relativität der sozialen Kontrolle, Befreiung von der Isolation,

Grenzüberschreitung) des echten Glaubensvollzugs zeichenhaft im
gemeinsamen Essen und Trinken mit den Parias bzw. mit den Sündern
und Zöllnern angedeutet.

Drei neutestamentliche Uberlieferungs-Stränge können das illustrieren:

1. Jesus ißt mit Sündern und Zöllnern. Er selbst wird deshalb Schlemmer und
Freund von Sündern geheißen ". Im Sinne der Eskalation der Repression

58 wird er sogar als wahnsinnig 59 abgestempelt.
2. Das Bild des Reiches Gottes als hochzeitliches Heilsmahl in der Gemeinschaft

mit den Vätern und mit den « Vielen» von Nord und Süd, von Ost
und West60.

3. Nach Paulus ist eine Eucharistie dann häretisch, wenn die soziale
Verantwortung zwischen den verschiedenen Schichten der Teilnehmer nicht
wahrgenommen wird 61.

Wie bereits angedeutet 62, ist für den Buddha die Kastenzugehörigkeit

sekundär. Das scheint nicht nur in seiner Lehre auf, wo die Kaste
ethisiert wird, sondern auch in der religionssoziologischen Untersuchung
der Namensherkunft seiner Jüngerschaft. Untersucht man nämlich unter
diesem Gesichtspunkt die 75 Namen 53, dann ergeben sich 44 % Vessas

57 Mt 11,19: «Der Sohn des Menschen ist gekommen, der ißt und trinkt; da
sagen sie: Siehe, ein Schlemmer und Zecher, Freund mit Zöllnern und Sündern!»

58 Vgl. Theodor Ebert, Gewaltfreier Aufstand. Alternative zum Bürgerkrieg
(Fischerbücherei 1123), Frankfurt a. M. 1971, 46-53, bes. 48-49 (soziale Sanktionen
und ideologische Konsolidierung).

59 Mk 3, 21: «Als die Seinigen das hörten, gingen sie aus, um sich seiner zu
bemächtigen; denn sie sagten: Er ist von Sinnen.»

60 Zur Bedeutung der «Vielen» als die «aus vielen Teilen zusammengesetzte
Gesamtheit»: Joachim Jeremias, art. iroXXol in: ThWNT 6 (1959), 536-545.

61 1 Kor 11,17-34 und Gal 2, 11-21 (Auseinandersetzung zwischen Paulus und
Petrus um die Mahlgemeinschaft zwischen Juden- und Heidenchristen). Vgl. Johannes

Chr. Hoekendijk, Kirche und Volk in der deutschen Missionswissenschaft
(Theologische Bücherei 35), München 1967, 346-349 (Inhalt der Missio Dei ist
Humanisierung und Schalomatisierung).

62 Vgl. oben, 2.1.
63 Zu dieser religionssoziologischen Analyse vgl. Schumann, Buddhismus,

41^12. Vgl. ferner Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft (Kap. 5 : Religionssoziologie),

Tübingen 19725, 265-266 und 296 (Sprengung des Kastentabu).



468 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

(Handeltreibende), 27 % Brahmanen, 23 % Khattiyas (Kriegeradel) und
6 % Suddhas (Diener und unselbständige Handarbeiter).

Diese soziologische Konstatation aus den Anfängen des Buddhismus
wird im mahâyânischen Mitleid ein intensives, fast leidenschaftliches

Mitempfinden, Solidarität ohne Unterschied mit allen Wesen, über alle
Grenzen hinweg. Das ist nur aus der Überzeugung heraus zu verwirklichen,

daß der andere im Kern ich selbst ist :

«Was gäbe es für eine bessere Schuldbegleichung bei unseren wahren Freunden,

die uns unermeßlichen Beistand geleistet haben, als Dienst für die
Wesen » ".

4. AUSBLICK

Ein umfassenderer religionsvergleichender Beitrag zur Kriteriensuche

des echten Glaubensvollzugs könnte die hier dargestellte Typik
frühchristlichen und frühbuddhistischen Existenzverständnisses noch
verstärken. Es würde dann noch besser ersiehtlich, unter welchen

Bedingungen die menschheitlichen Uberlieferungsformen vom Glauben
sprechen. Erlöstwerden dürfte dann noch klarer als das endgültige Ziel
erscheinen, Erlösen aber als das vordringlichere.

64 Diese Texte aus dem Bodhicaryâvatâra (v. 119) sind nach Schumann
(S. 162) zitiert. - In der fundamentalen Einheit zwischen dem relativen Ich und Wir
(âtman) und dem absoluten Wesensgrund (brahman) ist für den Mahatma Gandhi
das mystische Prinzip der Gewaltlosigkeit gegeben.


	Kriterien des echten Glaubensvollzugs : ein religionswissenschaftlicher Beitrag zum Gespräch zwischen Theologie und Psychologie

