Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 3

Artikel: Kriterien des echten Glaubensvollzugs : ein religionswissenschaftlicher
Beitrag zum Gespréach zwischen Theologie und Psychologie

Autor: Friedli, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761360

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RICHARD FRIEDLI

Kriterien des echten Glaubensvollzugs

Ein religionswissenschaftlicher Beitrag
zum Gesprich zwischen Theologie und Psychologie *

Das Phinomen der Zirkulation hat die weltweite Dynamik des Plu-
ralismus mit sich gebracht !. Die Infrastruktur der modernen Gesell-
schaft beruht darauf. Das fiir die Fragestellung nach den Kriterien
einer echten Glaubenserfahrung wichtige Signal einer solchen plura-
listischen Situation besteht darin, daB jetzt den religiosen Monopolen
keine Anhingerschaft mehr garantiert wird 2.

1. GLAUBWURDIGKEITSKRISE ALS SOZIALPSYCHOLOGISCHES PROBLEM FUR
DIE RELIGIONSSOZIOLOGIE

Die Folge davon ist, daB Religionen, die frither einen selbstver-
stindlichen Herrschaftsanspruch hatten, heute «verkauft» werden miis-
sen — und zwar an einen Kundenkreis, der nicht mehr zum «Kaufen»

* Referat, gehalten am 29.1.1976 im Rahmen der Theologischen Lehrver-
anstaltung der Universitit Freiburg/Schweiz.

1 Die verschiedenen Aspekte dieses Phinomens der Zirkulation (Verstidte-
rung, Berufswechsel, Aufficherung der Lebensstile, Informationsverarbeitung, Ab-
werbung von Technikern, Religionswechsel usw.) werden von Alvin TOFFLER (Zu-
kunftsschock, Bern-Miinchen-Wien 1970, 23-36, 95-97, 243-260, 351-383) sug-
gestiv dargestellt.

2 Zur religionsgeschichtlichen und religionsvergleichenden Bedeutung dieser
Zirkulation vgl. Richard FRIEDLI, Fremdheit als Heimat. Auf der Suche nach einem
Kriterium fiir den Dialog zwischen den Religionen (Okumenische Beihefte 8), Frei-
burg i. U. 1974, 31-77.



454 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

genotigt werden kann. Die pluralistische Situation bringt deshalb auch
fiir die religiosen Gemeinschaften eine Marktlage hervor 3. Die Gesetze
von Werbeagenturen gelten damit auch im Konkurrenzkampf zwischen
den Religionen. Deshalb eben die heute notwendig gewordene Krite-
riensuche fiir den echten, verantwortbaren Glaubensvollzug.

1.7. Monopole in Frage gestellt

Das «christliche» Abendland steht mitten in diesem Phidnomen der
Zirkulation *. Das Interesse an Ostlichen Philosophien und Religionen
wichst bestindig. Die Yoga-Schulen sind kaum mehr zu zdhlen. An
verschiedenen Orten kénnen Zen-Schulen besucht werden. Mit Eifer
wird die Philosophie des Yin und Yang studiert. Indische Gurus er-
reichen einen immer gréfer werdenden Anhang. Der Guru Maharaj Ji
gibt die «Erkenntnis». Maharishi Mahesh Yogi garantiert die Lisung
personlicher und gesellschaftlicher Probleme, wenn jeder sich in der
Transzendentalen Meditation iibt. Die Krishna-Mission singt in den
StraBen das melodische Mantra « Hare Krishnan 3.

Diese pluralistische Situation hat tiefgreifende Folgen fiir die Gesell-
schaftsstruktur der alten Hochreligionen — und damit auch des Chri-
stentums. Jetzt miissen sich ndmlich kirchliche oder eher sektiererische
Gruppen ¢ so organisieren, wie es einer Institution zukommt, die im
Wettbewerb mit andern Gruppen steht. Bisher standen ja die sozioreli-
giosen Strukturen nicht unter einem solchen Druck, «Resultate» vorwei-
sen zu konnen.

Fiir die gegenwirtige Situation der Religionen ist deshalb die fort-
schreitende Biirokratisierung ihres Angebotes charakteristisch: Public
Relations mit ihren Kunden, Kapitalbeschaffung bei Regierung und

3 Zur folgenden sozio-psychologischen Untersuchung der Glaubwiirdigkeits-
krise vgl. Peter L. BERGER, Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Elemente
einer soziologischen Theorie, Frankfurt am Main 1973, 122-146 (Sikularisierung
und Plausibilititsproblem).

4 Richard BEHRENDT, Die moderne Gesellschaft zwischen Alternativen, in:
Otmar HerscHE, Was wird morgen anders sein? Olten 1969, 10.

5 Dieses Phinomen des wachsenden Interesses fiir Alternativen religitser
Erfahrungen beschreibt Carl.-A. KELLER, La théologie et la recherche spirituelle de
I’'homme moderne, in: Revue de Théologie et de Philosophie, 1/1975, 1-11.

6 Hier und im folgenden werden die Ausdriicke «Kirche» und «Sekte» so
angewandt, wie es (im Anschlu an Ernst TRoELTSCH) J. Milton YINGER tut (Reli-
gion, Société, Personne, Paris 1964, 171-179).



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 455

Wirtschaft 7. Der Typ des Personals ist deshalb auch entsprechend. Es
sind nicht mehr die Gegensitze zwischen « Prophet» und «Priester» oder
«Schriftgelehrter» und «Heiliger», die entscheidend sind 8. Die Erforder-
nisse der Fiihrungsrolle bringen in allen Religionen einen dhnlichen Typ
«religioser Autoritdt» hervor: aktivistisch, pragmatisch orientiert, wenig
zu administrativ irrelevanten Reflexionen geneigt, geschult im Umgang
mit Menschen, dynamisch und konservativ zugleich.

1.2. Typenaffinitit der Glaubenserfahrungen

Die Auswirkungen der pluralistischen Situation beschrinken sich
aber nicht auf die organisatorischen Aspekte der Religion, sondern sie
betreffen auch die religiosen Inhalte selber. Denn in dieser Wettbe-
werbssituation ist nicht mehr die systemgebundene Konsistenz ent-
scheidend, sondern die Dynamik des Verbraucherwillens.

Durch diese Verbraucherkontrolle ist ein neues Element in die kirch-
liche Situation eingefiihrt worden: das Prinzip der Wandelbarkeit. Es
wird immer schwieriger, den religiosen Inhalten ihren alten Status von
unwandelbaren Wahrheiten zu erhalten °,

Unter einem solchen Druck des Verbraucherwillens werden die reli-
giosen Inhalte zu «Modeartikeln». Und diese Dynamik des Verbraucher-
willens dringt im Zuge der Sikularisierung in eine Richtung, die wir
mit «Befriedigung therapeutischer Bediirfnisse» umschreiben kénnen 1°.
Diese Neuorientierung ist umso klarer beobachtbar, als die Institution
Religion vom o&ffentlichen Leben immer mehr in die Privatsphdre iiber-
geht. Hier ergibt sich unausweichlich die Anniherung zwischen Psycho-
logie und Religion. Die therapeutischen Funktionen der Psychologie und
der Theologie werden entscheidend 1.

7 Vgl. BERGER, Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft, 134.

8 A.a. 0., 134-135. Zur Typologie religiéser Autoritit vgl. Joachim WAcH,
Religionssoziologie, Tiibingen 19514, 375422,

9 Vgl. BERGER, op. cit., 139.

10 Vgl. BERGER, 0p. cit., 144 und Paul ToURNIER, Geborgenheit — Sehnsucht
des Menschen, Bern o. J., 284-308, ferner: Viktor E. FRANKL, Theorie und Therapie
der Neurosen. Einfithrung in die Logotherapie und Existenzanalyse, Miinchen-
Basel 1970, 134-141 (arztliche Seelsorge), 161-176 (Versuch einer Dimensionaltheo-
logie).

11 Vgl. in diesem Zusammenhang: Michael BaLiNT, Therapeutische Aspekte
der Regression. Die Theorie der Grundstérung, Reinbek bei Hamburg 1973, 79-88
(primire Liebe), 193-209 (therapeutische Regression, primire Liebe und Grund-
stirkung); Erik H. EriksoN, Kindheit und Gesellschaft, Stuttgart 19745, 241-270
(die acht Phasen des Menschen).



456 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

Die religiosen Institutionen — die traditionellen Religionen wie die
neuen Religionen 12 — stellen sich weitgehend auf die individualethischen
und therapeutischen Bediirfnisse der Privatperson ein. Religionssoziolo-
gisch hat diese Suche nach Geborgenheit fiir die Einzelperson z. B. die
religiosen Ausgestaltungen der Meditation und der Charismatik intensi-
viert. In diesen Bereichen ist Religion denn auch weiterhin relevant,
selbst in hoch sikularisierten Schichten, wihrend die Anwendung reli-
gioser Perspektiven auf politische und wirtschaftliche Probleme in den-
selben Schichten als «irrelevant» abgetan wird 13,

Das Gefiihl der inneren und duBleren Ausweglosigkeit des einzelnen
Menschen in der Masse und im gesellschaftlichen Apparat einerseits und
die Suche nach einem Rezept anderseits bilden die Basis fiir den erwahn-
ten religiésen Pluralismus mit seiner Typenaffinitit der Glaubenserfah-
rungen und deren Ausdrucksformen in den verschiedenen Religionsiiber-
lieferungen. Sie versprechen alle in einer verfehlten Umwelt die Ichfin-
dung 4.

Das zeigt sich auch in den «Liturgien» dieser Gruppen: Gesinge,
Beschworungen, Hymnen, Fliistern, salbungsvolle Sprachweise, Achzen
und Stéhnen erreichen eine hohe Intensitit. Dadurch kénnen depressive
Verstimmungen, Wahrnehmungsstérungen, Stimmungswechsel und Erre-
gungszustinde aufgefangen und als religiése Erfahrung bedeutungsvoll
interpretiert werden. Unsere Suche nach Kriterien des echten Glaubens-
vollzugs innerhalb des Spannungsfeldes Psychologie-Theologie ist schon
deshalb von gréBter Wichtigkeit, weil es in diesem Zusammenhang gilt,

12 Zu den therapeutischen Antworten, die von den «neuen Religionen» ange-
boten werden: Rolf ITALIAANDER (Hrsg.), Eine Religion fiir den Frieden. Die Rissho
Kosei-kai — Japanische Buddhisten fiir die Okumene der Religionen, Erlangen
1973; pERrs., Sokagakkai. Japans neue Buddhisten, Erlangen 1973, 182 und 366
(Hoza: gruppenseelsorgerliche Diskussionsversammlungen); fiir dhnliche Erschei-
nungen von Suche nach Geborgenheit in der Gruppe vgl.: Religion im Untergrund.
Die religitsen Randgruppen Jugendlicher in der Schweiz — eine Herausforderung
(Hrsg.: Niklaus BAYER u. a.), Ziirich-Einsiedeln-Ko&ln 1975.

13 Zu einer so zwischen 6ffentlicher und privater Religion gespannten Situation
vgl. der thailindische Buddhismus: Richard FriepLi, Dialog mit buddhistischen
Menschen aus Thailand. Kommentare zu einem Seminar in Bangkok, in: ZMR
2/1975, 81-94 und: Thailande — une révolution bouddhiste?, in: ICI 476 (1975),
16-21.

14 Vgl. Werner FritscHi, Gruppen im Ghetto der Gefiithle. Sozialpsycholo-
gische Auswertung des Beobachtungsmaterials, in: Religion im Untergrund,
256-300, vgl. besonders S. 267: «Das Gefiihl der inneren und duBeren Ausweglosig-
keit, die Heilserwartung und die Suche nach einem Rezept bilden die Basis fiir den
unwahrscheinlichen Erfolg der modernen “Welterretter’».



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 457

Glaubenserfahrungen von Kompensationsverhalten (Minderwertigkeitsge-
fiihle, Mutlosigkeit, Schuldgefiihle, Rollenunsicherheit, Regression, Angst-
lust usw.) zu unterscheiden .

1.3. Zwang zur Psychologisierung des Glaubensinhaltes

Die Theologie ist durch dieses Phinomen auch deshalb herausge-
fordert, weil der erwahnte soziopsychologische Vorgang einen Orts-
wechsel der Religion im BewuBtsein des Einzelgliubigen provoziert. Das
Phidnomen der pluralistischen Zirkulation bedeutet fiir manchen Gliu-
bigen ja UngewiBheit. Seine Plausibilitdtsstrukturen sind dahin. Er hat
Legitimations-Schwierigkeiten fiir sein Glaubensverhalten. Er sucht nach
Kriterien der Glaubenserfahrung 16.

Was der Gliubige vorher als selbstverstindliche Wirklichkeit, als
objektivierten Glauben von aullen vermittelt bekommen hat, kann er
jetzt nur noch durch eigene Besinnung und Entscheidung erreichen. Und
noch in dieser Entscheidung weiB er diffus, daB seine fundamentalen
Wahrheiten zu subjektiven Ansichten und Meinungen geworden sind,
iiber die gescheite Menschen seiner eigenen Religionstradition verschie-
dener Meinung sind 7. In diesem entmonopolisierten Kontext der Reli-
gionen kann vielleicht die Religionswissenschaft sowohl der Psychologie
als auch der Theologie Orientierungshilfe geben.

2. RELIGIONSGESCHICHTLICHER BEITRAG ZUR KRITERIENSUCHE

Dieser Beitrag kann nur umnter verschiedenen Vorbehalten versucht
werden :

15 Vgl. zur sog. «gutartigen Regression»: BALINT, Therapeutische Aspekte der
Regression, 160, 178, 182; ferner: Michael BALINT, Angstlust und Regression.
Beitrige zur psychologischen Typenlehre, Stuttgart 1959.

16 Fiir diese Bewahrheitungssuche (Orthopraxis) bleibt da, wo die Betrachtung
(Theorie, Orthodoxie) keinen sicheren Zugang zur Wahrheit mehr gibt, nur noch
eine Praxis, welche die Welt auf ihre noch ausstehende Wahrheit hin verdndert.
Vgl. Dieter BErDEsSINSKI, Die Praxis — Kriterium fiir die Wahrheit des Glaubens.
Untersuchungen zu einem Aspekt politischer Theologie, Miinchen 1973.

17 BERGER, Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft, 143; Peter L. BER-
GER/Thomas LuckMANN, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit.
Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a. M. 1970, 98-138 (der Kulturschock
1iBt die eigene symbolische Sinnwelt zum Problem werden, Nihilierung der alter-
nativen Weltanschauung, rivalisierende Expertencliquen).

30



458 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

a) Religionssoziologischer Vorbehalt: Wie die vorausgehende religionssozio-
logische Lagebeschreibung andeutet, kénnen die Kriterien der Glaubens-
erfahrung nicht a priori definiert werden. Sie hangen von der Marktlage
ab.

b) Religionsvergleichender Vorbehalt: Die Glaubenserfahrung — als die Er-
fahrung eines absolut den Menschen in all seinen Bereichen bedingenden
Transzendenten — ist immer nur in seinen intellektuellen, ethischen oder
soziologischen Ausformulierungen erfaBbar und vermittelbar. Wir haben
es religionswissenschaftlich immer nur mit den Derivaten und Korrelaten
der Glaubenserfahrungen zu tun, nie mit der Erfahrung selbst.

c) Theologischer Vorbehalt: Es ist in der christlichen, lehramtlichen Lehre
eine offene Frage, ob es iiberhaupt so etwas wie eine unmittelbare Erfah-
rung des Glaubens und der Gnade gibt 8.

Unter diesen drei Vorbehalten koénnen vielleicht fiir eine echte
Glaubenserfahrung aus dem Bereich der vergleichenden Religionswis-
senschaft folgende Kriterien dargestellt werden.

2.1. Der Glaubensvollzug relativiert die soziale Kontrolle

Diese religionstypische Vergleichsstudie bezieht sich auf die synop-
tisch-christliche und die hinayanistisch-buddhistische Uberlieferung. Da-
bei stellt sich heraus, dal sowohl fiir Jesus den Christus als auch fiir
Gautama den Buddha der Existenzvollzug als «Glaubender» oft etwas
zu tun hat mit dem Uberschreiten von institutionalisierten Rechts- und
Verkehrsformen ihrer jeweiligen Gesellschaft. Beide widersetzen sich im
Zentralen ihres Lebensvollzugs ihrer jeweiligen sozialen Ordnung mit
ihren Geboten und Verboten. Der Geist wirft Jesus in die Wiiste ° und
Gautama verldBt seinen hiuslichen Kosmos:

Die Fiihrung des Geistes ist fiir Jesus Gautama verliBt seine normale All-

ein Hinauswurf: «Und alsbald treibt tagswelt und geht in die Heimatlo-

ihn der Geist in die Wiiste hinaus. sigkeif: «So lieB ich Weib und Geld

Und er wurde in der Wiiste vierzig und Giiter hinter mir, zog fort vom

Tage vom Satan versucht» 2°, Hause, heimatlos, als Bettler hin,
geschoren kahl» 2!,

18 Vgl. Karl RAHNER, Artikel «Glaubenserfahrung» in: LThK 4 (1960), 1001-
1002.

19 Vgl. Mk 1,12: Und alsbald #treibt (exPdAAet) ihn der Geist in die Wiiste
(Epmov) hinaus.

20 Mk 1, 12-13.

21 Theragatha 521 (K. E. NEUMANN, Die Reden Gotamo Buddhos, Bd. 3,
Zirich 1957, 381).



459

Kriterien des echten Glaubensvollzugs

Der Glaubensvollzug ist ein Aufbruch und fiihrt vom Haus in die
Hauslosigkeit. Er notigt iiber die Grenzen unserer vertrauten Gesell-
schafts- und Gedankenkreise hinaus. Er setzt Menschen der unverstellten,
harten Wirklichkeit aus.

Doch angesichts der scheinbaren Hoffnungslosigkeit und Leidver-
fallenheit der wiisten Welt wird die Weltverantwortung nicht wegge-
schoben. Jesus und Gautama ?? kehren nach der Versuchung aus der
«Wiiste» zuriick, um sich der verlassenen Routinewelt in Liebe und
Hoffnung, in «Agapé» und «Metta» therapeutisch wieder anzunehmen.
Mitten in der Leidenswelt ist so fiir beide das Kommen des Heiles am
Werk:

Und Jesus «predigte das Evangelium
Gottes und sprach: Die Zeit ist er-
fiillt und das Reich Gottes ist

Der Buddha sprach:
«Dies ist, ihr Monche, die edle Wahr-
heit von der Aufhebung des Leidens.

genaht» 23, Es ist die Aufhebung jenes Durstes,

so daB kein Begehren iibrig bleibt»24.

Diese Weltzukehrung iiber alle sozialen Schranken hinweg scheint
fiir die hier besprochenen religiésen Uberlieferungen ein erstes Kriterium
echten Glaubensvollzugs zu sein. Und in dieser Zukehr zur Welt scheuen
sich weder Jesus noch der Buddha vor dem Umgang mit verachteten,
unrentablen und unterdriickten Gruppen und Gesellschaftsschichten:

«Und als die Schriftgelehrten der
Pharisier sahen, daB (Jesus) mit den
Z6llnern und Siindern a3, sagten sie
zu seinen Jiingern: Warum iBt er
mit den Zo6llnern und Siindern? 25

Der Erhabene (Buddha) wandte sich
zu den Mdnchen: « Wer da aus einem
Priestergeschlechte oder Biirgerge-
schlechte oder Dienergeschlechte ...
vom Haus fort in die Hauslosigkeit
gezogen ... und also die Liebe, das
Erbarmen, die Freude, den Gleich-
mut gezeugt hat, erlangt die eigene
Ebbung» 2,

Sowohl Jesus als der Buddha setzen sich mit unerhérter Freiheit
gegeniiber Vorurteilen und Verhaltenszwingen durch, wann immer sich

22 Vgl. Hans Wolfgang SCHUMANN, Buddhismus. Stifter, Schulen und Systeme

Olten—Freiburg 1976, 20-22.
B Mk 1.15.

24 Diganikdyo 22 (NEUMANN, Die Reden Gotamo Buddhos, Bd. 2, 395).
25 Mk 2,16; vgl. Mt 11, 19. Vgl. dazu Adolf Horr, Jesus in schlechter Gesell-

schaft, Stuttgart 1971.

26 Majjhimanikdyo 40 (NEUMANN, Die Reden Gotamo Buddhos, Bd. 1, 315).
Vgl. ScuumanN, Buddhismus, 24 und 41-42 (Kastenzugehorigkeit).



460

Kriterien des echten Glaubensvollzugs

die frommen Gewohnheiten gegen die Verwirklichung von Mitmensch-
lichkeit und Leidenssolidaritit auswirken. Die Sabbat- und Tempel-
kritik Jesu ist ebenso scharf wie die Kritik Buddhas an den rituali-
stisch vollzogenen Opfern der Brahmanen.

Diese Akzente zeigen, wie es im Glaubensvollzug erfordert ist,
Abschied zu nehmen von den selbstgefilligen und ethnozentrischen Gei-
stern, vom Geist des Rechthabens, vom Geist des Gruppenegoismus,
vom Geist nationaler GroBe und vom Geist selbstgeniigsamer From-
migkeit #7.

2.2. Glauben befreit die Menschen aus der Isolation

So werden Menschen, die die Gesellschaft ausgegrenzt hat, aus ihrer
Isolation befreit. An die Stelle des Gehorsams gegeniiber vorgegebenen
Konventionen und bestehenden Un-Ordnungen tritt die mitfithlende und
hilfsbereite Liebe, die auf die Bediirfnisse des Nichsten aufmerksam
wird und fiir ihre Verwirklichung eintritt:

«Und (Jesus) ging wieder in eine Das Sutta von der Giite 2°:

Synagoge. Und es war dort ein
Mensch, der hatte eine erstorbene
Hand. Und sie gaben acht auf ihn,
ob er ihn am Sabbat heilen wiirde,
damit sie ihn anklagen kénnten. Da
sagte er zu dem Menschen, der die
erstorbene Hand hatte: Tritt her in
die Mitte! Und er sprach zu ihnen:
Ist es erlaubt, am Sabbat Gutes zu
tun oder Bdéses zu tun, ein Menschen-
leben zu retten oder zu téten? Sie
aber schwiegen. Und indem er sie
ringsherum mit Zorn ansah, betriibt
wegen der Verstocktheit ihres Her-
zens, sagte er zu dem Menschen:
Strecke die Hand aus!» 28

«So soll der handeln, der das Heil
erstrebt:

Gleich einer Mutter, die den eigenen
Sohn, den einzigen, beschiitzt mit
ihrem Leben, soll gegeniiber allen
Wesen er den Geist von Schranken
frei zu machen streben.

Zur ganzen Welt soll Giite er ent-
falten und seinen Geist von Schran-
ken befrein, nach oben, unten und
in flacher Richtung, nicht eingeengt,
von HafB und Feindschaft rein» 3°,

27 Walter J. HOLLENWEGER, Glaube, Geist und Geister. Professor Unrat zwi-
schen Bangkok und Birmingham, Frankfurt am Main 1975, 48-51 ; Hans P. ScuMmIDT,
Scheidung der Geister, in: Deutsches Pfarrerblatt 74/20, Nov. 1974, 813-818.

28 Mk 3, 1-5.

29 Nach dem Mettdsutta soll die synthetische Meditationstechnik die vier

«Géottlichen Verweilungen» (brahmavihdra) in die Gesellschaft hinein wirken lassen.
Wenn der Meditand in den vier Verweilungen nacheinander Giite (mettd), Mitleid,
Mitfreude und Gleichmut in sich erzeugt hat, macht er seinen Geist «grenzenlos»
und strahlt diese Gefithle auf alle Wesen aus.

30 Mettasutta 7 und 8 (zitiert nach Scuumann, 101).



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 461

Die Leiden und Note, welche Jesus und Gautama wahrnehmen,
setzen bei ihnen einen ProzeB in Gang, der von der Wahrnehmung der
Verhaltensstorung zur gezielten Kritik an den einengenden Konventionen
fiihrt. Diese Ent-Entfremdung 3' entzaubert die Michte und Gesetze:

«Und (Jesus) sprach zu ihnen: Der Buddha: «Was ich nicht bin, Mén-

Sabbat ist um des Menschen willen che, was ich nicht sage, dessen be-

geschaffen worden und nicht der schuldigen mich ehrwiirdige Sama-

Mensch um des Sabbat willen» 32 nas und Brahmanen fdlschlicherwei-
se ... Frither und heute, Monche,
lehre ich nur eines: Das Leiden und
des Leidens Aufhebung» 33.

Jesus und der Buddha haben in kleinrdumigen Gesellschaften ge-
lebt. Was heute ein Glaubensvollzug sein kénnte, der aus der Isolation
befreit, und welche Bekenntnis-Sidtze und Lebens-Einsitze heute geboten
sind, ist eine Anfrage an unser personliches und gesellschaftliches Lebens-
verhalten 34, Aber auch diese heutigen Sitze und Einsitze diirfen nicht
definitiv fixiert werden 3.

Aus unserer vergleichenden Religionstypik 148t sich also herleiten,
daB die Befreiung aus der Isolation eine soziale Folgerung aus dem je
personlichen Glaubensvollzug ist. Sie ist ein nie fixierter Lebensentwurf,
dem die apophatische Lehrweise entspricht, nach der sowohl das «Reich
Gottes» als auch das «Nirvana» nicht beobachtbar sind:

31 Dije Religionen sind somit nicht unbedingt nur ein Opinat oder Trostreli-
gionen. Die Religionen wirken im prophetischen Aufbruch oder in der mystischen
Erfahrung auch «ent-entfremdend». Dann legitimiert die Religion die Aufhebung
der institutionellen Entfremdung. Zu diesen Themen der Ent-Entfremdung, der
Entzauberung und der Entverdinglichung vgl. BERGER, Zur Dialektik von Religion
und Gesellschaft, 93-98 und 108-109.

32 Mk 2,27. Vgl. Gerhard GLOEGE (Aller Tage Tag. Unsere Zeit im Neuen
Testament, Stuttgart 1966, 172) heit diese Kennworte «die Magna Charta der
Humanitit — aller Humanitdt», denn: « Der Mensch ist nicht um der Institution,
sondern die Institution ist um des Menschen willen da.»

33 Majjhimanikdyo 22 (NEUMANN, Bd. 1, 164). Zum Leitwort des «Leidens»
(dukkha), welches nicht weltschmerzhaft und psychologisch aufzufassen ist, sondern
ontologisch (Verginglichkeit und Wesenlosigkeit jegliches Seienden) vgl. Louis
DE LA VALLEE PoussiN, La morale bouddhique, Paris 1927; Th. STCHERBATSKY,
The Central Conception of Bouddhism and the Meaning of the Word Dharma,
London 19562,

34 Fiir den christlichen Kontext vgl. die in Anm. 27 angegebene Literatur;
zur Illustration aus der buddhistischen Umwelt vgl. Anm. 13.

35 Vgl. ScamipT, Scheidung der Geister, 817.



462

«Und wenn dann jemand zu euch
sagt: Siehe, hier ist der Christus,
siche dort, so glaubt es nicht! ...
Uber jenen Tag oder jene Stunde
weill niemand etwas, auch die Engel
im Himmel nicht, auch der Sohn
nicht, sondern nur der Vater» 3.

Kriterien des echten Glaubensvollzugs

Nach der buddhistischen Tradition
gilt:

«Wie eine Flamme ausgeweht von
der Gewalt des Windes, vergeht (und)
in keine Definition mehr paBt, so
vergeht auch der von Name und
Korper befreite Weise (und) paBt in
keine Definition.

Fiir den Vergangenen existiert kein
MaB, nichts gibt es mehr, wodurch
man ihn benannte; wo alle Dinge
aufgehoben sind, da enden auch die
Wege der Sprache» 37,

2.3. Der Glaube diberschreitet die Grenzen
zwischen sakral und profan

Eine solch negative Gottesrede oder Nirvana-Sprache, wann immer
es um den Glaubensvollzug geht, will den Menschen nicht der Alltags-
welt entnehmen. Er will vielmehr einen neuen Weg zu dieser Alltagswelt
6ffnen. Denn durch eine so gestirkte Ich-Autonomie kann der Gliubige
seinen Lebensstil immer wieder neu erfinden und die Werte im zwi-
schenmenschlichen Verkehr inkarnieren.

Leiblichkeit ist Ziel des Geistes:

«Und (Jesus) rief wiederum das Volk
herbei und sprach zu ihnen: Horet
mir alle zu und wversteht! Nichts
kommt von aullen in den Menschen
hinein, das ihn verunreinigen kann,

Die buddhistische Schulethik lehrt:
«Der Glaube ist Fiihrer, Mutter, Er-
zeuger, Schiitzer, Mehrer aller Tu-
genden, Zerstreuer des Zweifels, Ret-
ter aus der Flut der Wiedergeburten.

sondern, was aus dem Menschen her-

3 Mk 13, 21 und 32.
37 Suttanipata 1074 und 1076 (hier in der Ubersetzung von ScHuMANN, Bud-
dhismus, 106-107). NEUMANN (Die Reden Gotamo Buddhos, Bd. 3, 248) ibersetzt:

1074: Gleich wie die Fackel, umgestiirzt im Sturme,
Verglimmen wird, erléschen wird unkennbar:
So 148t von Namen los, von Leib der Denker,
Verglimmen er, erléschend wird unkennbar.

1076: Verglommen ist er unvergleichbar worden,
Gedeutet irgend an, ihm gilt es nimmer:
Sind alle Dinge allgemach entwurzelt,

Ist alle Macht entwurzelt auch der Worte.



Kriterien des echten Glaubensvollzugs

auskommt, das ist es, was den Men-
schen verunreinigt. ... Was aus dem
Menschen herauskommt, das verun-
reinigt den Menschen. Denn von
innen, aus dem Herzen der Menschen
kommen die bosen Gedanken, Un-
zucht, Diebstahl, Mord, Ehebruch,
Habsucht, neidischer Blick, Laste-
rung, Hochmut, Narrheit. All diese
bosen Dinge kommen von innen her-
aus und verunreinigen den Men-
schen» 38,

463

Der Glaube schafft Gefallen an der
Entsagung, der Glaube schafft Freu-
de an der Lehre der Buddhas, der
Glaube schafft Auszeichnung in der
Erkenntnis der Tugenden; er fiihrt
in Richtung auf das Buddhaziel» 3.

Weder Jesus der Christus noch Gautama der Buddha konnten des-
halb zu Stiftern von monolithisch verfestigten und starren Religions-

gemeinschaften und Kirchen werden:

Das ruft die christliche Tradition
den Verfolgten in Erinnerung:
«Darum also wollen auch wir (Chri-
stus-Gldubige) ... mit Ausdauer lau-
fen in dem Wettkampf, der vor uns
liegt, indem wir hinblicken auf den
Anfinger und Vollender des Glau-
bens, Jesus, der, um die vor ihm
liegende Freude zu erlangen, das
Kreuz erduldete, die Schande gering-
achtete und sich zur Rechten des
Thrones Gottes gesetzt hat. Denn
achtet nur auf den, der einen solchen
Widerspruch von den Siindern gegen
sich erduldet hat, damit ihr nicht
ermattet und in euren Seelen ver-
zagt!ly 40

Der geschichtliche Buddha ver-
schwindet hinter seiner Lehre:
«Ananda, seid selbst eure Insel,
selbst eure Zukunft; habt die Lehre
als Insel, die Lehre als Zuflucht,
habt keine andere Zuflucht. ... Nun
denn, Bhikkus, ich beschwore euch:
Die Personlichkeitsbestandteile un-
terliegen dem Gesetz des Vergehens;
bemiiht euch angestrengt!» *

Beide laden zu einem zeitgemdBen und situationsgerechten Handeln
ein. Diese SituationsgemédBheit gehort zum echten Glaubensvollzug, wenn
er nicht in anachronistischen und deplazierten Ausdrucksformen bleiben

will — und dabei erstarrt.

38 Mk 7,14-15 und 20-23.

3 SiksAmuccaya (des Sintideva) 1 (zitiert in: ScHuMANN, Buddhismus, 167).

40 He 12, 1-3.

41 Dighanikidyo 16 (NEUMANN, Die Reden Gotamo Buddhos, Bd. 2, 253 und

291).



464 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

Die Grenziiberschreitung zwischen sakral und profan bedeutet also
auch, daf der echte Glaubensvollzug und die gelungene Bekenntnis-
bildung von einst, heute zur Siinde werden kénnen oder zum verhdng-
nisvollen Nichtwissen *?, wenn wir sie geistlos rezitieren und nicht gei-
stesgegenwiirtig weiterfithren *3.

3. RELIGIONSGESCHICHTLICHE VERWIRKLICHUNGEN
DIESER KRITERIEN

Der Kontext dieses Beitrages ist das Gesprich zwischen Psychologie
und Theologie in bezug auf die Kriterien des echten Glaubensvollzugs.
An zwei Situationen — die Gesundheit und die Mahlgemeinschaft — sollen
nun die erarbeiteten Kriterien (nur relative soziale Kontrolle, menschliche
Befreiung aus der Isolation, Grenziiberschreitung zwischen sakral und
profan) weiter erliutert werden.

3.1. Gesundhet

Ganz allgemein kann dabei «gesund sein» umschrieben werden als
«mit der Natur des Menschen in Einklang sein». Gemdl dem vor- und
nachbuddhistischen Yoga ** ist dieser Einklang zerstort, weil die «unbe-
wubBten Restbestinde» der menschlichen Psyche 4 das Bewulitsein des
Menschen triiben. Der Mensch ist von diesen unbewuBten Zustinden
bedingt und gehetzt. Die Lehre vom Werkgesetz ¢ und vom Kreis der

42 Zu diesem Zentralbegriff des «Nichtwissens» (avijji) vgl. DE LA VALLEE
PoussiN, La morale bouddhique, 99-101; Joachim Fr. SprockHOFF, Zur Frage der
Erlosung bei Lebzeiten im Buddhismus, in: Numen 9 (1962), 202-204.

43 Vgl. Walter J. HOLLENWEGER, Leiblichkeit ist das Ende der Werke Gottes,
in: Okumenische Rundschau 20 (1971), 67-76.

4 Zu diesen verschiedenen vedischen, hinduistischen und buddhistischen
Yoga-Uberlieferungen: Jakob Wilhelm HAUER, Der Yoga. Ein indischer Weg zum
Selbst. Kritisch-positive Darstellung nach den indischen Quellen mit einer Uber-
setzung der mafgeblichen Texte, Stuttgart 19582, 19-95, 117-165, 165-186; Mircea
ELiADE, Le Yoga. Immortalité et liberté (Petite Bibliothéque Payot 120), Paris
1967, 109-147 (Le Yoga et le Brahmanisme), 167-202 (Technique Yoga dans le
Bouddhisme).

45 Vgl. die von PATAN]JALI in seinen Yoga-Merkspriichen (I,2) gegebene Defi-
nition des Yoga (hier nach der Ubersetzung von HAUER, op. cit., 239: «Der Yoga ist
das Zur-Ruhebringen der Bewegungen der ‘inneren Welt'.» (= yogas citta-vrtti-
nirodhah).

46 Zum Werkgesetz vgl. HAUER, Der Yoga, 281-284; ELIADE, Le Yoga, 38-41.



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 465

Wiedergeburten 47 versucht diese Zusammenhinge zum Ausdruck zu
bringen.

Yoga will, wie schon die Etymologie des Wortes Yoga andeutet 48,
diese auseinanderklaffenden Tendenzen des BewuBiten und des Unbe-
wubBten wieder «unter das Joch bringen» #. Dieses Ziel wird im Zen-
Buddhismus als «in das Wesen der Dinge schauen» umschrieben .
Nach den Meistern des Yoga und des Zen ist diese Wesensschau aber
nur moglich, wenn die Dualitdt, wie sie noch im Erkenntnisakt gegeben
ist (das Subjekt-Objekt-Schema), aufgehoben wird. Dadurch lit man
die Dinge sein, wie sie sind. Der Mensch soll ihr Wesen unmittelbar
und intuitiv erfassen 3!. Sie sollen mit der Natur des Menschen in Ein-
klang gebracht werden.

«Gesundheity bedeutet dann:

1. den eigenen Narzissismus vermindern, um offen und aufnahmefihig zu
werden — um «leer» 32 zu werden;

47 Zu diesem Kreis der Wiedergeburten (samséira) vgl. ScHUMANN, Buddhis-
mus, 71-72 und 76-79. Die buddhistische Scholastik hat diesen Konditionalnexus
zwischen den einzelnen Existenzen in einer zwdlfgliedrigen Reihe dargestellt :
(1) Unwissenheit, (2) Tatabsichten, (3) BewuBtsein, (4) Name und Kérper, (5) Sechs-
sinnengebiet, (6) Berithrung, (7) Empfinden, (8) Gier, (9) Ergreifen, (10) Werden,
(11) Geburt, (12) Alter und Tod. Zu dieser Formel der «abhingigen Entstehung»
(paticcasamuppédda) vgl. den Kommentar von Th. STcHERBATSKY, The Central
Conception of Buddhism and the Meaning of the Word Dharma, London 19562,
273-274.

48 Zu dieser Etymologie, vgl. ELIADE, Le Yoga, 16. Ferner: Mircea ELIADE,
Patanjali et le Yoga (coll. Maitres spirituels 27), Paris 1972, 7-8.

4 Vgl. ErLiaDpE, Patanjali et le Yoga, 8: «L’accent est mis sur 'effort de
I'homme («mettre sous le joug»), sur son autodiscipline, grice a laquelle il peut
obtenir la concentration de 'esprit, avant méme d’avoir demandé — comme dans les
variétés mystiques du Yoga — l'aide de la divinité.»

50 Zu dieser Definition von «Zen»: Deisetz Teitaro Suzuxki, Essais sur le Boud-
dhisme Zen (premiére série), Paris 1972, 11-43, bes. 11 und 19. Vgl. auch: Eugen
HEeRRIGEL, Zen in der Kunst des BogenschieBens, Weilheim 197215, 13 und 80:
«Dies bringt die Kunst des BogenschieBens mit sich: eine bis in letzte Tiefen rei-
chende Auseinandersetzung des Schiitzen mit sich selbst.»

51 Gusty L. HERRIGEL, Der Blumenweg, Weilheim 19704, 62: «Sich ganz hin-
geben in Selbstverleugnung und Geduld; sich nicht wichtig nehmen, sondern ein-
ordnen, giitig, unaufdringlich, ohne Dank zu erwarten — dies alles gehért zum Blu-
menweg» und «Nicht die leiseste Absicht ‘schén’ stellen zu wollen, darf dieses In-
sichversenktsein triiben, nicht einmal die Absicht, absichtslos sein zu wollen.»

52 Zu diesem Begriff der «Leerheit» vgl. Scaumann, Buddhismus, 157: «Den-
kerisch kniipfen die Weisheitslehren (prajnipiramitds) an die allen buddhistischen
Schulen eigene Lehre von der Nicht-Selbstheit der Person an, wobei sie fiir die
Nicht-Selbstheit den besser manipulierbaren Begriff « Leerheit» (slinjata) einfithren,
dessen Ambivalenz alle folgenden Uberlegungen erst méglich macht. Bar eines



466 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

2. affektiv mit den Menschen und der Natur véllig verbunden sein und die
Isoliertheit mit ihren Angsten, Begierden und Impulsen iiberwinden;

3. «ganz» werden und so Freude und Traurigkeit unbeeintriachtigt empfinden
kénnen 33;

4. aus dem Halbschlaf erwachen und zur Erleuchtung 34 gelangen — zur Er-
kenntnis, daB8 die «psychischen Probleme» nur die Folgen einer funda-
mentalen Un-Sicherheit sind und die Gesundheit im Ur-Vertrauen 33
griindet ;

5. schopferisch sein diirfen, d.h. als wirklicher, ungespaltener, ganzer
Mensch auf andere Existierende eingehen — und zwar, so wie sie sind,
oblativ und nicht kaptativ;

6. sein «Ich» fallen lassen %6, seiner Hab-Gier absterben und sein «Ich» nicht
mehr nur im Haben erleben, sondern im Sein.

Die Kunst des Glaubens 148t sich in diesen verschiedenen Bereichen
iiben. Echter Glaubensvollzug gibt Sicherheit und Furchtlosigkeit, er
steigert die adaptativen Fihigkeiten und verhindert die Verbindlichkeit
der Routine und Gewohnheit. Glaubensvollzug fiithrt — in dem hier skiz-
zierten Sinn — zur Gesundheit.

Es ist doch gleichgiiltig, wie oft jemand an Gott denkt oder wie oft
er zum Gottesdienst geht, wenn er als Mensch auf die Frage der existen-
tiellen Bedeutung keine im Glauben erfahrene und erprobte Antwort
weill. Dann entsteht und vergeht der Mensch wie die Sachen. Er denkt
vielleicht an Gott, er erfihrt Gott aber nicht in sich selbst.

Selbst, einer Seele, also «leer» (sinya) sind sowohl die Wesen als auch die Bedingten
Dharmas oder Daseinsfaktoren, die durch ihre wechselnden Kombinationen die
Wesen und ihre Welt ausmachen. Die Natur der Bedingten Dharmas ist Leerheit.»

33 Das sind die Dimensionen von «Liebe» (mettd: Solidaritit mit allen Wesen
in der Freude) und «Mitleid» (karuna: Solidaritit mit allen Wesen im Leid).

54 Zum Begriff der «Erleuchtung» (bodhi) vgl. Hajime NaAxamMura, Die
Grundlehren des Buddhismus. Thre Wurzeln in Geschichte und Tradition, in: Hein-
rich DumouLIN (Hrsg.), Buddhismus der Gegenwart, Freiburg i. Br. 1970, 26-30
(der Idealzustand Nirvana).

55 Vgl. zu diesem Begriff « Urvertrauen»: EriksonN, Kindheit und Gesellschaft,
241-245, bes.: 243: «Ich glaube, dall die Mutter in dem Kinde dieses Vertrauens-
gefithl durch (ihre) Pflege weckt. ... Hier formt sich die Grundlage des Identitéts-
gefiihls, das spiter zu dem komplexen Gefiihl wird, daBl man ‘in Ordnung’ ist, daB
man ein Selbst besitzt und daB man das Vertrauen der Umwelt rechtfertigt. »

5 Das bedeutet nicht Nihilismus, sondern ein erzieherischer Apersonalismus.
Das Heil besteht nach der Lehre des Buddha im Erwachen zur einzig giiltigen
Wirklichkeit durch die Uberwindung von Gier, HaB und Verblendung. Dieser Wahn
besteht vor allem in der Selbsttiuschung: in der Uberzeugung von einer eigenen
separaten «Ichheit», die in ihrem Existenzkampf alles ha3t, was diesem Lebenwollen
entgegensteht. Vgl. FrRIEDLI, Fremdheit als Heimat, 155-156.



Kriterien des echten Glaubensvollzugs 467

3.2. Mahlgemeinschaft mit sozial und religios Deklassierten

Sowohl fiir den Buddha wie fiir Christus werden die drei erwdhnten
Kriterien (Relativitit der sozialen Kontrolle, Befreiung von der Isola-
tion, Grenziiberschreitung) des echten Glaubensvollzugs zeichenhaft im
gemeinsamen Essen und Trinken mit den Parias bzw. mit den Siindern
und Zoéllnern angedeutet.

Drei neutestamentliche Uberlieferungs-Stringe konnen das illustrie-
ren:

1. Jesus ift mit Stindern und Zollnern. Er selbst wird deshalb Schlemmer und
Freund von Siindern geheiBen %7. Im Sinne der Eskalation der Repres-
sion %8 wird er sogar als wahnsinnig 5% abgestempelt.

2. Das Bild des Reiches Gottes als hochzeitliches Heilsmahl in der Gemein-
schaft mit den Vatern und mit den « Vielen» von Nord und Siid, von Ost
und West ¢°,

3. Nach Paulus ist eine Eucharistie dann hdretisch, wenn die soziale Verant-
wortung zwischen den verschiedenen Schichten der Teilnehmer nicht
wahrgenommen wird 6.

Wie bereits angedeutet 62, ist fiir den Buddha die Kastenzugehorig-
keit sekundir. Das scheint nicht nur in seiner Lehre auf, wo die Kaste
ethisiert wird, sondern auch in der religionssoziologischen Untersuchung
der Namensherkunft seiner Jiingerschaft. Untersucht man nimlich unter
diesem Gesichtspunkt die 75 Namen 63, dann ergeben sich 44 9 Vessas

57 Mt 11,19: «Der Sohn des Menschen ist gekommen, der iBt und trinkt; da
sagen sie: Siehe, ein Schlemmer und Zecher, Freund mit Zéllnern und Siindern!»

58 Vgl. Theodor EBERT, Gewaltfreier Aufstand. Alternative zum Biirgerkrieg
(Fischerbiicherei 1123), Frankfurt a. M. 1971, 46-53, bes. 48—49 (soziale Sanktionen
und ideologische Konsolidierung).

59 Mk 3, 21: «Als die Seinigen das hoérten, gingen sie aus, um sich seiner zu
bemichtigen; denn sie sagten: Er ist von Sinnen.»

60 Zur Bedeutung der «Vielen» als die «aus vielen Teilen zusammengesetzte
Gesamtheit»: Joachim JEREMIAS, art. moAlol in: ThWNT 6 (1959), 536-545.

61 1 Kor 11,17-34 und Gal 2, 11-21 (Auseinandersetzung zwischen Paulus und
Petrus um die Mahlgemeinschaft zwischen Juden- und Heidenchristen). Vgl. Johan-
nes Chr. HoEkeENDIJK, Kirche und Volk in der deutschen Missionswissenschaft
(Theologische Biicherei 35), Miinchen 1967, 346-349 (Inhalt der Missio Dei ist Huma-
nisierung und Schalomatisierung).

62 Vgl. oben, 2. 1.

63 Zu dieser religionssoziologischen Analyse vgl. SCHUMANN, Buddhismus,
41-42. Vgl. ferner Max WEBER, Wirtschaft und Gesellschaft (Kap. 5: Religionsso-
ziologie), Tiibingen 19725, 265-266 und 296 (Sprengung des Kastentabu).



468 Kriterien des echten Glaubensvollzugs

(Handeltreibende), 27 9%, Brahmanen, 23 9, Khattiyas (Kriegeradel) und
6 9 Suddhas (Diener und unselbstindige Handarbeiter).

Diese soziologische Konstatation aus den Anfingen des Buddhismus
wird im mahédyédnischen Mitleid ein intensives, fast leidenschaftliches
Mitempfinden, Solidaritit ohne Unterschied mit allen Wesen, iiber alle
Grenzen hinweg. Das ist nur aus der Uberzeugung heraus zu verwirkli-
chen, da3 der andere im Kern ich selbst ist:

«Was gibe es fiir eine bessere Schuldbegleichung bei unseren wahren Freun-

den, die uns unermeBlichen Beistand geleistet haben, als Dienst fiir die
Wesen» ¢4,

4. AUSBLICK

Ein umfassenderer religionsvergleichender Beitrag zur Kriterien-
suche des echten Glaubensvollzugs konnte die hier dargestellte Typik
frithchristlichen und frithbuddhistischen Existenzverstindnisses noch ver-
stirken. Es wiirde dann noch besser ersichtlich, unter welchen Bedin-
gungen die menschheitlichen Uberlieferungsformen vom Glauben spre-
chen. Erlostwerden diirfte dann noch klarer als das endgiiltige Ziel er-
scheinen, Erlosen aber als das vordringlichere.

64 Diese Texte aus dem Bodhicaryivatira (v.119) sind nach ScCHUMANN
(S. 162) zitiert. — In der fundamentalen Einheit zwischen dem relativen Ich und Wir
(Atman) und dem absoluten Wesensgrund (brahman) ist fiir den Mahatma GANDHI
das mystische Prinzip der Gewaltlosigkeit gegeben.



	Kriterien des echten Glaubensvollzugs : ein religionswissenschaftlicher Beitrag zum Gespräch zwischen Theologie und Psychologie

