
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 3

Artikel: Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt des Existenzverständnisses
bei Albert Camus

Autor: Schüepp, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761359

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Guido Schüepp

Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt
des Existenzverständnisses bei Albert Camus

Ein Beitrag zum Thema : Glaubensverkündigung heute *

Wer nach den Gründen und Hintergründen einer bestimmten Krise
des Verhältnisses des Gegenwartsmenschen zur Kirche fragt, wird zur
Zeit von der Fachüteratur auf dem Gebiet der praktischen Theologie
vor allem auf soziologische Aspekte und Zusammenhänge aufmerksam
gemacht. Das Selbstverständnis der Kirche als Gemeinschaft, als Gemeinde,

so sagt man - mit Recht -, ist schwieriger geworden in der in so
mancher Hinsicht veränderten modernen Gesellschaft. Es gilt, das

Gemeindeverständnis und überhaupt das Kirchenverständnis in unserer
Gegenwart neu zu bedenken ; auch neue Formen und Strukturen christlicher

Gemeinde zu finden und zu wagen.
Dem möchte ich in keiner Weise widersprechen. Nur dürfen wir

nicht übersehen, daß die Krise der Kirche heute, sofern von einer solchen

die Rede sein soll, zugleich eine Krise des Glaubens und der religiösen
Erfahrung des einzelnen Menschen und der Gemeinschaft ist in einer
veränderten und weltanschaulich pluralistisch gewordenen Gesellschaft.
Es ist heute nicht bloß psychologisch und soziologisch gesehen schwieriger

• Dem Artikel liegt der Text der Antrittsvorlesung an der Universität Freiburg

vom 2. Juni 1976 zugrunde. Ein paar kleine sprachliche Veränderungen und
Beifügungen im Anmerkungsapparat wurden vorgenommen, soweit dies für die
schriftliche Redaktion sinnvoll erschien. - Das Anliegen der Vorlesung war, im
Rahmen der Bemühungen um die christliche Glaubensverkündigung der Gegenwart
darauf hinzuweisen, wie ein Schriftsteller mit seiner Sprache, auch als überzeugter
Atheist, die Frage des Glaubens als Frage tiefer und lebensnaher verstehen und
formulieren läßt.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt 431

geworden, sich in eine Gemeinschaft der Kirche aktiv integrieren zu
lassen; es ist auch schwieriger geworden, an Gott zu glauben. Es ist
schwieriger geworden, von Gott zu reden, und schwieriger, das Reden

von Gott in der Kirche zu verstehen. Dies wiederum ist nicht allein
ein Problem der Sprache, der Hermeneutik: philosophische Sprache -
biblische Sprache; theologische Sprache - anthropologische Sprache;
metaphysische Sprache - empirische Sprache. Solch hermeneutische

Fragestellung ist zwar von großer Bedeutung und Wichtigkeit für Glaube

und Glaubensverkündigung. Um sie geht es immer auch. Aber es geht
über sie hinaus auch um die Frage des Glaubens und Glaubenkönnens
selbst. Wir sollten uns über die Realität des Atheismus nicht
hinwegtäuschen, und zwar eines Atheismus, der mehr ist als bloß Kritik an
einem theistischen philosophisch-theologischen Denksystem. Solcher

Atheismus, der den Glauben selber betrifft, ist allerdings nicht neu und
nicht spezifisch für unsere Zeit. Er wurde aber durch die allmähliche

Ablösung eines mythischen Weltbildes und die damit verbundene Krise
der religiösen und metaphysischen Sprache gleichsam neu freigelegt,
entlarvt, und er hat seine spezifische Form und Ausprägung in unserer
Gegenwart.

So viel zur Begründung, warum ich, von einem pastoral- oder

praktisch-theologischen Eros getrieben, das Thema dieser Vorlesung so

gewählt habe. Ich bin nicht Literaturwissenschaftler und möchte mir
darum nicht die Kompetenz zur literarischen Interpretation eines Schriftstellers

anmaßen. Auch leiten mich keine philosophischen Ambitionen.
Aber ich meine, daß auch wir Theologen und besonders von Seiten der

praktischen Theologie, von unserm theologischen Verständnis und Anliegen

her, die Sprache der Schriftsteller und Dichter zu verstehen suchen

sollten, zumal wenn diese Schriftsteller so deutlich Sprecher sind für
eine Weltanschauung und Welteinstellung oder für Aspekte und
Tendenzen einer Weltanschauung und auch Stimme des Gewissens so vieler
Menschen der Gegenwart, wie Albert Camus dies auch heute noch ist.
Dies möchte ich sagen, obwohl der Existentialismus der Vierziger- und

Fünfzigerjahre, dem Camus auf seine Art zuzurechnen ist, als

philosophische Strömung der Vergangenheit angehört, und auch obwohl eine

gewisse, z. T. restaurative, religiös-charismatische Tendenz in jüngster
Zeit an Einfluß gewonnen hat, die freilich Camus'scher Weltanschauung

entgegengesetzt ist.
In der Tat finden Zitate und Texte aus den Schriften Camus'

gelegentlich den Weg bis hinein in Vorlagebücher und Hilfen für die Gestal-



432 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt

tung von Wortgottesdiensten, für Predigten und Eucharistiefeiern. Da
allerdings sollte man imstande sein, zu erkennen, wo und inwiefern diese

Texte aus ihrem ganzen Zusammenhang heraus verstanden sich radikal
distanzieren von der neutestamentlichen Botschaft, um nicht einen

überzeugten Atheisten christlich zu vereinnahmen, wo er sich selber
entschieden dagegen verwahrt.

So will ich versuchen, in der Gedrängtheit eines Einzelvortrags
etwas über Camus' Existenz- und Weltverständnis zu sagen und diese

seine Weltanschauung ganz kurz und ansatzweise zu konfrontieren mit
einem christlichen Glaubensverständnis und mit dem Grundverständnis
christlicher Glaubensverkündigung. Dies letztere wird aus zeitlichen
Gründen wirklich nur ansatzweise geschehen können. Mehr Zeit soll
darauf verwendet werden, Camus selber in seiner Weltanschauung zu
verstehen und sprechen zu lassen.

I. GRUNDZÜGE DES EXISTENZ-

UND WELTVERSTÄNDNISSES ALBERT CAMUS*

7. Die absurde Erfahrung

Camus' Weltanschauung ist zutiefst geprägt und bestimmt von einer

von ihm selbst als absurd empfundenen Erfahrung. Am anschaulichsten
vielleicht ist diese Erfahrung beschrieben in der Erzählung «L'étranger»,

einer literarischen Entsprechung zu J.-P. Sartres Roman «La
nausée», und in bezug auf den weltanschaulich-philosophischen Hintergrund

auch entscheidend von diesem mitgeprägt. Der Begriff der Fremdheit

bei Camus entspricht genau dem Sartre'schen Begriff des «Ekels»,
der «nausée». Beide Begriffe drücken eine bestimmte menschliche
Grunderfahrung aus 1.

1 Vgl. für die literarische Analyse der Beschreibung der Erfahrung der Fremdheit

bei Camus: J.-P. Sartre, Explication de «L'Etranger», in: Situations I, Paris
1947, 99 ff. ; A. Maquet, Albert Camus ou l'invincible été, Paris 1955, 38 f. ; D.
Wellershoff, Der Gleichgültige. Versuch über Hemingway, Camus, Benn und
Beckett, Köln/Berlin 1963, 46 ff. ; Emmy Greuter, Die Fremdheit im Werk von
Albert Camus, Horgen 1963, 28 f.; Ph. Thody, Albert Camus, Frankfurt a. M.
1964, 41 ff. ; B.-T. Fitch, Le sentiment d'étrangeté chez Malraux, Sartre, Camus et
S. de Beauvoir, Paris 1964, 173 ff. ; P.-G. Castex, Albert Camus et «L'Etranger»,
Paris 1965, 79 ff. ; L. Pollmann, Sartre und Camus. Literatur der Existenz, Stuttgart

1967, 126 ff.; P. Kampits, Der Mythos vom Menschen. Zum Atheismus und
Humanismus Albert Camus', Salzburg 1968, 31 ff.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt 433

Meursault, die Hauptfigur der Erzählung («der Fremde»), ist
zunächst geschildert als der kleine Angestellte, der, wie so viele andere

Leute auch, eingespannt in die Ordnung des Alltags, seine Pflicht tut.
Er erscheint höchstens als ein bißchen unschuldiger als so viele andere,
die ihre eigene Bestätigung finden in dem Spiel der Gewohnheiten, das

sie mitspielen. Meursault sucht seine Spontaneität und Freiheit zu wahren.
Darum erweckt er den Eindruck des Gleichgültig-Unverbindlichen, der
dem Körperlich-Sinnenhaften hingegeben ist. Er ist aber nicht der

Gleichgültige und auch nicht der Sinnliche in der üblichen Bedeutung
dieser Bezeichnungen, sondern vielmehr eben der «Fremde», der das

Spiel der Menschen und der Gesellschaft unbeteiligt mitspielt, soweit er
es kann, weil er nicht auffallen will. Er ist ein ruhiger und pflichtbewußter

Mann, der niemanden stört, den man darum auch gern hat und den

man brauchen kann.
Auch bei der Beerdigung seiner Mutter (die Erzählung beginnt

damit, daß er durch ein Telegramm die Nachricht aus dem Altersheim
erhält, daß seine Mutter gestorben sei) macht er alle Spielregeln mit.
Nur ist er ein schlechter Schauspieler, der unsicher wird in seiner Rolle
und sich immer wieder ertappt fühlt von seinen Mitmenschen. Er kann
nicht lügen; er kann nicht übertreiben und Gefühle ausdrücken, die er
nicht hat. So schockiert er laufend die Menschen um ihn herum, die

vorerst jedoch gern und wohlwollend bereit sind - sein Verhalten nach

ihren eigenen Spielregeln umdeutend -, ihn zu verstehen. Später werden
sie dann in denselben Dingen als Zeugen, Ankläger und Richter gegen
ihn auftreten. Camus erläutert im Vorwort zur amerikanischen

Universitätsausgabe des «Etranger»: «Man würde nicht viel fehlgehen, wenn

man in L'étranger die Geschichte eines Mannes läse, der ohne jede
heroische Attitude annimmt, für die Wahrheit zu sterben»2. Er ist
nach einer Tagebuchaufzeichnung «der Mann, der sich nicht rechtfertigen

will». «Die Vorstellung, die man sich von ihm macht, wird ihm
vorgezogen» 3. Ja, er trägt in seinem Verhalten, z. B. in seinem Schweigen

vor dem Richter, deutlich Züge, die uns die Evangelien von Jesus von
Nazaret überliefern. Er ist nach Camus' eigener Erklärung «der einzige

Christus, den wir verdienen»4.

2 Zitiert nach P.-G. Castex, a. a. O., 97.
3 Carnets mai 1935 - février 1942, Paris 1962, 46. - Die deutsche Ubersetzung

der Zitate aus Camus' Werken folgt den Ausgaben des Rowohlt Verlags Reinbek.
4 Vgl. P.-G. Castex, a. a. O.



434 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt.

Mit dem Ereignis des Todes seiner Mutter beginnt eine Verwandlung

Meursaults. Er gewinnt ein neues, wenn auch noch nicht reflexes
Bewußtsein seiner Fremdheit. Zwar schien der Tod seiner Mutter ihn
überhaupt nicht bewegt und in ihm gar nichts verändert zu haben.
Mama hatte ihm schon lange nichts mehr zu sagen 5, und an jenem
Sonntag, dem Tag der Beerdigung, dachte er nichts weiter, als daß ein

Sonntag vorbei und Mama nun begraben sei, daß er wieder seine Arbeit
tun würde und daß sich eigentlich nichts geändert habe 6. Und doch,
unbewußt prägt das Gefühl einer tiefen Unstimmigkeit in der Welt und
damit verbunden eine tiefe Indifferenz das Erleben Meursaults vom
Augenblick des Todes seiner Mutter an bis zu seinem Mord am Araber
am Strand, zu dem es wie zufällig und durch eine Reihe unglücklicher
Umstände wenige Tage nach der Beerdigung gekommen ist. Sein Leben

gehorcht während dieser kurzen Spanne Zeit einer absurden Gesetzlichkeit.

Zum reflexen Bewußtsein aber und zur vollen Bejahung seiner

Fremdheit und seiner absurden Erfahrung in der Welt kommt Meursault
erst im Gefängnis und im Verlauf seines Prozesses, unmittelbar vor
seiner Hinrichtung, seinem eigenen Tod.

Im Unterschied zur nausée-Erfahrung bei J.-P. Sartre beschreibt
Camus die Erfahrung des Absurden nicht als die Erfahrung eines

Menschen, daß die Welt, in der er lebt, nicht die seiner eigenen Erfindung
und Freiheit ist, so daß er sich herausgefordert und dazu verurteilt sieht,
sich selber und seine eigene Welt immer neu zu erschaffen in einer zu

ständigem Scheitern verurteilten Anstrengung, um einer fundamentalen

Unaufrichtigkeit, der «mauvaise foi», zu entgehen. Für Camus ist die
absurde Erfahrung die Erfahrung, daß die Welt eine so unmenschliche
Welt ist. Auch in der befremdenden Erfahrung noch stößt der Mensch

auf vorgegebene Sinngehalte und Werte, die es zu respektieren gilt.
Aber die Welt mit ihren Werten und Verheißungen erscheint ihm als

eine zutiefst unmenschliche und verräterische Welt. Sie ist dumpf wie

Gefängnismauern und läßt kein menschliches Gesicht erkennen. «Absurde

Mauern» offenbaren eine «primitive Feindseligkeit der Welt» gegenüber

dem Menschen 7. Ganz am Schluß des Dramas «Le malentendu»

sagt Martha zu ihrer Rechtfertigung zu Maria8, deren Mann, ihren

5 L'étranger, Paris 1942, 69.
6 L'étranger, 38.
7 Le mythe de Sisyphe, Paris 1942, 28.
8 Die Namen stellen eine bewußte Anspielung auf Lk 10,38 ff. dar.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt 435

eigenen, nicht erkannten Bruder, sie vergiftet, umgebracht hat: «Ihr
Schmerz wird nie so groß sein wie das Unrecht, das dem Menschen angetan
wird» 9. Weit größer also als das Unrecht, das Menschen verüben, der

Mord, und Ursache dieses Unrechts ist das fundamentalere Unrecht,
das der Mensch von der Welt her erfährt. Die Welt hält nicht, was sie

verspricht. Unter der «hauchdünnen Schicht von Sonne», die alle Dinge
in ein ewiges Lächeln kleidet, verbirgt sich ein anderes, ein unmenschlicheres

Gesicht dieser Welt10. Schmerz, Bedrohung durch die Natur,
das Leiden, das die Menschen einander selber gegenseitig zufügen, Armut
und Unterdrückung, auch die Not der Trennung und Einsamkeit und
wie eine Zusammenfassung und endgültige Bestätigung von allem der
Tod weisen hin auf eine tiefe und absurde Unstimmigkeit allen Lebens.
«Wissen Sie», sagt der Arzt Rieux in «La peste» zu Tarrou, «daß es

Leute gibt, die sich weigern zu sterben? Haben Sie je eine Frau 'Nein!'
schreien hören, die im Sterben lag? Ich schon. Und dann habe ich
gemerkt, daß ich mich nicht daran gewöhnen konnte. Ich war damals
noch jung, und mein Ekel glaubte sich gegen die Weltordnung selber zu
richten. Seither bin ich bescheidener geworden. Nur habe ich mich
einfach immer noch nicht daran gewöhnt, sterben zu sehen. Mehr weiß ich
nicht » u.

Es hegt etwas ungewöhnlich Menschliches in allem, was Camus

geschrieben hat. Das hängt zunächst damit zusammen, daß seine

Weltanschauung aus einer zutiefst persönlichen Erfahrung hervorgeht. Er
stammte aus ärmsten Verhältnissen im damaligen französischen Kolonialland

Algerien. Sein Vater starb acht Monate nach seiner Geburt an der

Front zu Beginn des Ersten Weltkriegs. Seine Mutter verdiente den

ärmlichen Lebensunterhalt durch Dienstarbeiten als Magd. Eine Krankheit,

die sie sich als Kind zugezogen hatte und die vernachlässigt worden

war, weil kein Arzt im Dorfe war, hatte Taubheit und eine

Sprachbehinderung hinterlassen. Sie konnte nicht lesen und schreiben. Die frühen

Erfahrungen prägten das Empfinden des Kindes unauslöschbar 12.

9 Le malentendu, Paris 1947, 95.
10 L'envers et l'endroit, Paris 1958, 122.
11 La peste, Paris, 1947, 147.
12 Den Eindruck, den die Mutter, diese wortlos duldende Frau, auf ihn als

Knaben machte, beschreibt Camus, ohne das Autobiographische zu nennen, im
kleinen Essai «L'envers et l'endroit» (a. a. O., 63 ff.). - Camus' Verhältnis zu seiner
Mutter und dessen prägenden Einfluß auf seine Weltanschauung sowie die soziale
und völkisch-kulturelle Situation in seinem Heimatland beschreiben insbesondere:
G. Brée, Albert Camus. Gestalt und Werk, Reinbek 1960, 20 ff. ; M. Lebesque,



436 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt.

Der Eindruck des Menschlichen im gesamten Werk Camus' ist aber
auch gegeben vom philosophischen Denkansatz her, der sich, wenigstens

vordergründig gesehen, nicht losgelöst hat von der Bejahung
objektiver Sinngehalte und Werte. «Wenn man an nichts glaubt, wenn
nichts einen Sinn hat und wenn wir keinen Wert bejahen können, ist
alles möglich und nichts von Wichtigkeit. Ohne Für und Wider hat der
Mörder weder unrecht noch recht. Man kann Verbrennungsöfen schüren,
so wie man sich der Pflege Leprakranker widmet. Bosheit und Tugend
sind Zufall und Laune» 13. Camus preist Maß, Ausgeglichenheit und
Rationalität mittelmeerischen und besonders griechischen Denkens. Im
Vergleich zur Sartre'schen Existenzphilosophie erweist sich in solcher

Bejahung objektiver Sinngehalte und Werte eine größere Nähe zum
theologischen Denken, besonders im Sinne der katholischen Tradition.
Doch sollte diese Verwandtschaft nicht über die Tatsache eines zutiefst
gänzlich absurdistischen Denkklimas gerade bei A. Camus hinwegtäuschen

14. Zwar geht er von einer natürlichen und wesenhaften Hinordnung

des Menschen auf Sinn und Erfüllung des Lebens aus 15. Aber er

vermag nicht, da die Erfüllung in der Zeit ausbleibt, Leiden, Tod und
das Böse nicht zu beseitigen sind, auf eine verborgene Erfüllung in der
Dimension des Ewigen offen zu bleiben, zu hoffen. Ja, er sieht in solcher

Hoffnung, wie zu zeigen sein wird, das eigentliche Verhängnis der
geschichtlichen Entwicklung des Abendlandes.

Nun, immer schon erkannten die Menschen die tiefe Unerfülltheit
und Unerfüllbarkeit menschlicher Sehnsucht nach Glück und Leben.

Albert Camus in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Reinbek 1960, 11 ff. ;

P. Nguyen-van-Huy, La métaphysique du bonheur chez Albert Camus, Neuchâtel
1961, 96 ff.; Ph. Thody, a. a. O., 7 ff.; P. Ginestier, Pour connaître la pensée de
Camus, Paris 1964, 3 ff. ; L. Pollmann, a. a. O., 122.

13 L'homme révolté, Paris 1951, 15.
14 Auf den in der Konsequenz noch absurdistischeren Charakter des Denkens

bei Camus als bei Sartre weisen denn auch verschiedene Interpreten hin: z. B.
R. Campbell, J.-P. Sartre ou Une littérature philosophique, Paris 1945, 95;
B. Pingaud, Un univers figé, in: La Table Ronde, 1946, 68; Fr. Jeanson, Le
problème moral et la pensée de Sartre, Paris 1947, 90 ; R. M. Albérès, Les hommes
traqués, Paris 1953, 198; P. de Boisdeffre, Métamorphose de la littérature, Paris
31963, II 367 ; Liselotte Richter, Camus und die Philosophen in ihrer Aussage über
das Absurde, in: A. Camus Der Mythos von Sisyphos, Reinbek 1959, 135; R.
Champigny, Sur un héros païen, Paris 1959, 119; A. Nicolas, Une philosophie de
l'existence. Albert Camus, Paris 1964, 23; R. Jolivet, Sartre ou la théologie de
l'absurde, Paris 1965, 16.

13 Vgl. P.-H. Simon, L'homme en procès. Malraux - Sartre - Camus - Saint-
Exupéry, Neuchâtel 61950, 117; A. Nicolas, a. a. O., 42.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt 437

Immer auch war ihre Klage zu hören ob des Leidens und Unrechts.
Im Alten Testament wuchsen daraus das Vertrauen und der Glaube an
den lebendigen und verborgenen Gott. Die Philosophie ihrerseits
versuchte, das Geheimnis des Leidens, der Schuld und des Bösen zu deuten
als Mangel und Fehlen an Fülle des Seins und der Einheit und so den
Glauben an eine gerechte Seinsordnung und an Werte zu bewahren.
Camus aber vermag bei allem Festhalten an objektiven Sinngehalten
und Werten nicht mehr an eine im Letzten gerechte Ordnung des Seins

und so in einem ontologischen Sinn an einen Gott zu glauben. Ebenso
ist sein ethischer Standpunkt nicht mehr der einer vertrauenden Uroffen-
heit auch über zeitliche Lebenserfüllung oder Nichterfüllung hinaus. Er
unterwirft die Weltordnung, obwohl er sie als objektive Ordnung
anerkennt, eben doch im Letzten dem menschlichen Urteil und lehnt sich

aufgrund menschlicher Erfahrung mit endgültiger Entschiedenheit gegen
sie auf, auch wenn er Rieux sagen läßt: «Inzwischen bin ich bescheidener

geworden; mein Ekel richtet sich nicht mehr gegen die Weltordnung
selber.» Derselbe Rieux sagt: «Ich werde mich bis in den Tod hinein
weigern, die Schöpfung zu lieben, in der Kinder gemartert werden»16.

Die Klage und Frage des Menschen angesichts des Unrechts und Leidens
in der Welt wird bei Camus zur bewußt und autonom erhobenen Anklage

der Weltordnung und der «feindlichen Götter»17 im Namen der
Menschlichkeit. Allerdings, so muß man beifügen, sofern es diese

übergeordnete Weltordnung und die Götter, Gott wirklich gäbe. Seine

Versöhnung, sein Bescheidenerwerden liegen tatsächlich in der Überzeugung

begründet, daß es die Weltordnung nicht gibt als übergeordnete, göttliche

Ordnung, sondern nur als konsequent irdische und als von
Menschen zu gewährleistende Ordnung. - Darüber aber im folgenden mehr.

2. Die Logik der Revolte

Auf dem Hintergrund der kurz skizzierten absurden Erfahrung ist
die Aussage ganz am Anfang von «Le mythe de Sisyphe» zu verstehen,
daß es nur ein wirklich ernsthaftes philosophisches Problem gebe, den

Selbstmord. Und «L'homme révolté» zeigt dann den Zusammenhang zur
Einstellung des Menschen zum Mord überhaupt auf. Die Entscheidung,
ob das Leben sich lohne oder nicht, beantwortet die Grundfrage aller

16 La peste, 240.
17 E. Mounier, L'espoir des désespérés, Paris 1953, 101.



438 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt

Philosophie 1S. Diese Frage, sagt Camus, ist nicht identisch mit der

Frage nach dem Sinn des Lebens. Daß das Leben in dieser Welt absurd,
bar jeden Sinnes, jeder Erklärung ist, ist entschieden. Die Erfahrung von
Leiden, Unrecht und Tod ist zu eindeutig, als daß die Frage nach dem

Sinn des Lebens noch weiter gestellt werden könnte. Doch folgt daraus

nicht, das Leben lohne sich nicht, man müßte konsequenterweise Selbstmord

begehen. Im Gegenteil, es entbehrt der Logik, um der Nichterfüllung

der Sehnsucht nach Leben in der Natur, in der Schöpfung willen
selber zu töten, andere oder sich selbst. Das hieße gerade, die Welt und
ihre Ordnung akzeptieren, sich ihr unterwerfen, nach ihrem Gesetz
handeln. Tatsächlich tun das die Menschen: sie töten; aus der Nähe und
aus der Ferne; im Einzelnen und weit mehr in Systemen des Staates

und der Ideologie organisiert und legitimiert. In Wirklichkeit aber
besteht ausgehend von der Sehnsucht nach Leben das einzig wirklich
logische Verhalten des Menschen in der Revolte.

Revoltieren heißt, nein sagen zur Welt in ihrer ungerechten,
unakzeptablen Ordnung und Gesetzlichkeit. Revoltieren heißt aber zugleich
bejahen, nicht einstimmen in die Verneinung des Lebens und nicht
selber auch töten oder töten lassen. Einige Gestalten der Dramen oder

Romane, Verrückte, dem Wahnsinn Nahe (Caligula im gleichnamigen
Drama, Cottard in «La peste», Nada in «L'état de siège») wählen die

Lösung der absoluten Verneinung, die jederzeit zugleich umschlägt in
absolute Bejahung, absolute Zustimmung, sei es zur Weltordnung oder

zu einem gesellschaftlichen System der Macht, der Gewalt. Der
Revoltierende hingegen «demonstriert hartnäckig, daß es in ihm etwas gibt,
das die Mühe 'lohnt', das beachtet zu werden verlangt. In gewisser
Weise stellt er der Ordnung, die ihn bedrückt, eine Art Recht entgegen,
nicht bedrückt zu werden über das hinaus, was er zulassen kann»19.

Er bleibt der absurden Erfahrung treu und lebt mit ihr, indem er die

Welt als absurd nimmt und nicht sie zur Regel des eigenen Handelns
macht. Diese Treue kennzeichnet ihn als den absurden Menschen (« l'homme

absurde»).
Es besteht ein Gegensatz, wenn auch zugleich eine eigentümliche

Verwandtschaft, zwischen der Welt der Revolte und der Welt des

Heiligen. In der Welt des Heiligen ist «jedes Wort ein Gnadenakt»20. Jede
Antwort mündet in den Hinweis auf die Gerechtigkeit und Barmher-

18 Le mythe de Sisyphe, 15.

" L'homme révolté, 34.
20 L'homme révolté, 34,



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt 439

zigkeit Gottes oder der Götter. So ist die Grundaussage der beiden

Predigten des Jesuitenpaters Paneloux in der Peststadt Oran zusammengefaßt

in den Worten: «Meine Brüder, ihr seid im Unglück, meine Brüder,

ihr habt es verdient » 21
; und : « Hier, liebe Brüder, wird endlich das

göttliche Erbarmen offenbar, das in jedes Ding das Gute und das Böse

legt, den Zorn und das Mitleid, die Pest und das Heil. Sogar die Geißel,
die euch martert, erhebt euch noch und zeigt euch den Weg»22. Auch
die beiden Sätze Paneloux' im Gespräch mit Rieux nach dem miterlebten
qualvollen Tod eines an der Pest erkrankten kleinen Knaben, die
Ausdruck der Hingebung an eine fremde und unbekannte Güte und Gerechtigkeit

sind, weisen in die Welt des Heiligen: «Vielleicht sollten wir
lieben, was wir nicht begreifen können.» Und: «Eben habe ich erkannt,
was Gnade heißt»23. Dieser Glaubenshaltung steht nach Camus der
Geist der Revolte gegenüber. «Bevor der Mensch in das Heilige eintritt
und damit er dort überhaupt eintritt, oder sobald er es verläßt und damit
er es überhaupt verläßt, ist er ganz Frage und Revolte. Der Mensch

in der Revolte steht vor oder nach dem Heiligen, hingegeben der Forderung

nach einer menschlichen Ordnung, in der alle Antworten menschlich,

d. h. vernunftgemäß formuliert sind.» Sobald der Mensch in die

Welt des Heiligen eintritt, sind alle Antworten auf einmal gegeben. Die

Fragen verstummen; «es gibt nur noch Antworten und ewige Kommentare»

24.

3. Die Revolte in der Geschichte

Sosehr die Revolte die einzig logische und die einzig menschliche

Grundhaltung und Antwort auf die WeltWirklichkeit ist, sosehr hat sie

nach Camus' Interpretation geschichtlich einen verhängnisvollen Lauf

genommen. Er zeigt in «L'homme révolté» eine geistesgeschichtliche

Entwicklung der Idee und des sich erweiternden Bewußtseins der Revolte
im Abendland auf, die aus der Antike hinführte zur Weltanschauung
und zu den Ideologien und politischen Systemen der Gegenwart.

Ihren vornehmsten Ursprung nahm die Revolte bei den Griechen.

Sie zeichneten in Prometheus «ein schmerzenreiches und edles Bild des

Rebells». In diesem «größten Mythos des Geistes im Aufstand»25 sind

21 La peste. 111.
22 La peste, 114.
23 La peste, 240.
24 L'homme révolté, 34.
25 L'homme révolté, 43 f.



440 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt

die Ungerechtigkeit und der Widerspruch in der Welt aufgedeckt und der
Protest ausgesprochen «gegen das, was der Tod an Unvollendetem und
das Böse an Zerrissenem ins Dasein bringen»26. In der griechischen Welt
tritt die Revolte noch auf dem Hintergrund einer mythischen Vorstellung
auf. Sie ist Protest gegen eine höhere Gewalt, gegen Zeus, der die Rechte
der Menschen verletzt. Die Revolte in ihrem Ursprung und, wie wir
sehen werden, in ihrer ganzen geschichtlichen Entwicklung ist also nicht
atheistisch. Sie leugnet Gott nicht, wohl aber lästert sie ihn. «Der
Revoltierende fordert eher heraus, als daß er leugnet.» Er erhebt sich gegen
die höhere Gewalt, die er aber gerade durch seine Revolte bejaht. Er
bestreitet ihr das Recht, über ihn zu herrschen. Er spricht als

«Ebenbürtiger» mit Gott. Am Anfang fordert er Gerechtigkeit und am Ende
die Herrschaft 27.

Obwohl aber die griechische Revolte noch auf einem religiös-mythischen

Hintergrund steht, ist sie doch Ausdruck der Vernunft und des

Maßes. Der griechische Glaube an die Natur und an den Menschen und
die Liebe zur Ordnung waren stärker als die Vorstellung von Gott.
Darum überbordete die Revolte nicht in leidenschaftlichem Haß und in
Auflehnung gegen Schöpfer und Schöpfung. Die Auflehnung mochte sich

gegen Gott wenden als den «Vater des Todes» und als den «größten
Skandal». Aber sie geschah «im Namen der Ordnung»28, der sie am Ende
auch Gott unterstellt sah. Auch Zeus ist nur einer unter den Göttern,
und auch seine Tage sind gezählt. Das beruhigt und versöhnt den
Revoltierenden. Er sieht, daß es bei der Auflehnung gegen die Götter nicht
um einen «allumfassenden Kampf des Guten mit dem Bösen», Tyrannischen,

sondern um eine «private Abrechnung», gewissermaßen um einen
«Besitzerstreit» geht. Die Götter selber sind ja auch nicht verantwortlich
für den Tod. Der Revoltierende weiß, daß die Auflehnung sich zutiefst

gegen die Natur und damit auch gegen ihn selber richtet. Das weist
seine Revolte in ihre vom Schicksal verfügten Grenzen. Es hat keinen

Sinn, mit dem Kopf gegen die Wand zu rennen. Das Meer mit Ruten zu
peitschen ist für einen Griechen der Gipfel der Maßlosigkeit und Wahnsinn

der Barbaren 29.

Nun war es aber - leider - nicht dieser griechische Geist mit seinem

neu erwachenden kritischen Denken, gepaart mit der leidenschaftlichen

26 L'homme révolté, 40.
27 L'homme révolté, 41.
28 L'homme révolté, 40.
29 L'homme révolté, 44.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt 441

Liebe des Schönen und dem Glauben an die Natur, verkörpert sowohl in
Prometheus wie in Sisyphos, welcher die Geschichte der Revolte im
Abendland bestimmte. Seine spezifische Gestalt und Ausprägung als

«metaphysische Revolte», d. h. als leidenschaftüche und totale Auflehnung

des Menschen gegen seine Lebensbedingungen und gegen die

Schöpfung fand der revoltierende Geist nicht bei den Griechen, sondern
im jüdisch-christlichen Denken. Mit dem jüdisch-christlichen Glauben an
einen persönlichen, gerechten und allmächtigen Gott beginnt im Abendland

als folgenschwerer Einbruch das, was wir die Geschichte der

metaphysischen Revolte nennen können 30. «Vom persönlichen Gott kann
die Revolte persönliche Rechenschaft verlangen. Vom Augenblick seiner

Herrschaft an erhebt sie sich mit wildester Bestimmtheit und spricht
das unverrückbare Nein aus. Mit Kain fällt die erste Revolte mit dem

ersten Verbrechen zusammen. Die Geschichte der Revolte, wie wir sie

heute leben, ist weit mehr diejenige der Abkömmlinge Kains als diejenige
der Schüler des Prometheus. In diesem Sinn setzt vor allen andern der

Gott des Alten Testamentes die Energie der Revolte in Bewegung»31.
In einer Tagebuchaufzeichnung nennt Camus den Übergang vom
Hellenismus zum Christentum den «wahren und einzigen Wendepunkt der
Geschichte»32. Er sieht in ihm jedoch einen verhängnisvollen Wendepunkt,

die Abwendung von der Natur und vom «antiken Ideal mit
seiner schönen Menschengestalt» 33 und die Zuwendung zum «eifersüchtigen

Gott» der Geschichte34, über den man sich angesichts der
ungerechten Welt umso mehr empören mußte, als man ihn als den gütigen
und allmächtigen pries.

Zwar lag in der frühchristlichen Gnosis, der «Frucht einer
griechischchristlichen Zusammenarbeit»35, ein verheißungsvoller Ansatz zur
Überwindung der alttestamentlichen Gottesvorstellung und damit zu einer
menschlichen Gestalt der Revolte, nämlich in der Idee der Vermittlung.
Hier lag nach Ansicht Camus' die wahre Stärke des Christentums. Das

Neue Testament versuchte, die Gestalt des alttestamentlichen Gottes

abzuschwächen, indem es einen Mittler zwischen ihn und die Menschen

stellte, um so «im voraus allen Kains der Welt zu begegnen»36. Der

30 L'homme révolté, 45 f.
31 L'homme révolté, 50.
32 Carnets janviers 1942 - mars 1951, Paris 1965, 342.
33 Carnets janvier 1942 - mars 1951, 16.
34 L'homme révolté, 52.
33 L'homme révolté, 51.
36 L'homme révolté, 50.

29



442 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt

Mittler ist der Gott-Mensch Jesus Christus, der den Menschen mit Gott
versöhnen sollte. Indem Gott selber Mensch wird und damit auf seine

göttliche Überlegenheit verzichtet und als Mensch die Verzweiflung der
Menschen mitleidet, wird die Revolte des Menschen entkräftet oder
zumindest vermindert. «Die Nacht von Golgotha», sagt Camus, «hat nur
darum für die Geschichte der Menschen soviel Bedeutung, weil in ihrem
Dunkel die Gottheit, sichtbar auf alle hergebrachten Privilegien
verzichtend, bis zu ihrem Ende, alle Verzweiflung eingeschlossen, die Todesangst

durchlebt»37. - Man sieht die durch und durch gnostische und
mythische Interpretation der Jesus-Gestalt, die allerdings auch gewisse

dogmatische Traktate unserer Theologie und christliche Predigten prägte
und noch prägt: Jesus als die Mittlerfigur, die gott-menschliche Synthese
in der Hegeischen Bedeutung des Begriffes. Der so verstandene Jesus ist
nichts anderes als die Verkörperung einer Idee, so wie Prometheus oder

Sisyphos, eine Erfindung, ja ein Postulat des menschlichen Geistes, der
menschlichen Vernunft, und in keiner Weise der historische Jesus, jener
konkrete Mensch aus Galiläa, der als Mensch Zeugnis ablegte vom Glauben

an einen verborgenen, aber lebendigen Gott, der tatsächlich die
Macht hat, Gerechtigkeit zu schaffen und der Gerechtigkeit schafft,
auch wenn diese Gerechtigkeit in der Welt nicht oder nur anfanghaft
sichtbare Wirklichkeit ist. Durch die mythische Gestalt des Gott-Menschen

Jesus wird Gott zu einem Wesen, das, ähnlich wie die griechischen
Götter, selber auch unter der Notwendigkeit des Schicksals steht und
deshalb versöhnlich stimmt. Mehr als Zeus trägt dieser christliche Gott
durch die Lehre von der Menschwerdung und vom Leiden des Gottessohnes

ein freundliches und mitleidvolles, versöhnliches Antlitz.
Unverkennbar ist, wie es hier rein nur um die Frage der Gottesidee,

der Gottesvorstellung und in keiner Weise um die Frage der
Gotteswirklichkeit geht. Von der Uberwindung des Leidens und des Unrechts
durch einen lebendigen Gott und vom Glauben an einen solchen Gott
ist überhaupt nicht die Rede. Das steht gar nicht zur Diskussion. Einen
solchen Gott kann es nicht geben. Uberwunden werden soll vielmehr
bloß eine anstößige und untragbare Vorstellung von Gott. Das ist alles.

Der Mensch in seinem Denken und Urteilen soll wieder versöhnlich

gestimmt werden durch eine andere GottesVorstellung. Was im Alten
Testament eine maßlose Lehre von einem persönlichen und allmächtigen
Gott an Verwirrung und Ärgernis in der Welt angerichtet hat, soll nach

37 L'homme révolté. 50 f.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt 443

dem Vorbild griechischer Weltanschauung sorgfältig abgebaut und
wiedergutgemacht werden durch eine Theorie, welche auf die Freundschaftlichkeit

einer ja auch ohnmächtigen Gottheit, eines Gottes, der ja auch
nichts dafür kann, hinweist. In solch gott-menschlicher Solidarisierung
hätte nach Camus die vom Neuen Testament gemeinte Erlösung gelegen.

Die christliche Kirche aber wandte sich von der Idee der Vermittlung

ab. Sie «zerstreute das mittelmeerische Erbe»38, verurteilte die

Bestrebungen der Gnosis und ließ den Gott des Alten Testamentes
wiedererstehen. Damit war dem weiten Weg der Revolte in entscheidender
Weise die Richtung gewiesen. Solange das Abendland «christlich» war
und in Christus an das «Opfer eines unschuldigen Gottes» glaubte, nahm
es die Marterung der Unschuld demütig hin. «Auf jeden einsamen Schrei
der Revolte wurde das Bild des größten Schmerzes vorgezeigt. Da Christus

dies erlitten hatte, und mit vollem Willen, so ist kein Leiden mehr

ungerecht, jeder Schmerz notwendig»39. Dann aber «vom Augenblick an,
da das Christentum am Ende seines Triumphes der Kritik der Vernunft
unterworfen wurde, wurde in gleichem Maß, wie die Göttlichkeit Christi
geleugnet wurde, der Schmerz aufs neue zum Los der Menschen. Der
betrogene Christus ist nur ein Unschuldiger mehr, den die Vertreter des

Gottes Abrahams in öffentlicher Schaustellung hingerichtet haben.» Er
ist umsonst gestorben. Mit diesem gewandelten Verständnis war das

Feld frei für die «große Offensive gegen einen feindlichen Himmel»40,
Reaktion auf die jahrhundertelange demütigende Unterwerfung des

Menschen unter den Willen und die Gnade Gottes.
Camus ist überzeugt, daß die ganze verhängnisvolle Geschichte der

Revolte der modernen Zeit von der Idee des Gottes des Alten
Testamentes und von der Auflehnung gegen diesen Gott getragen ist. Ein

paar Hauptetappen und einige Vertreter der geschichtlichen Entwicklung

der modernen Weltanschauung, wie er sie sieht, sind folgende 41 :

Der erste Theoretiker der absoluten Revolte ist Marquis de Sade. Er
fordert aus der Vorstellung einer verbrecherischen Gottheit heraus die

Freiheit des Verbrechens. Die Dandys der romantischen Literatur wählen
das Böse aus Sehnsucht nach einem unmöglichen Guten, weil Gott in
Anspruch nimmt, was im Menschen Gutes ist. Iwan Karamasow bei

Dostojewskij erhebt sich im Namen der Gerechtigkeit gegen Gott.

38 L'homme révolté, 369.
39 L'homme révolté, 52 f.
40 L'homme révolté, 53.
41 Vgl. L'homme révolté, 54 fi.



444 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt.

«Selbst wenn» es Gott gibt, bleibt er unannehmbar, und das Heil, das

von ihm stammt, ist zu verwerfen im Namen der Gerechtigkeit. Solch

totale Verneinung kehrt sich bei Nietzsche um in totale Bejahung, in
das« Ja» zu einer totalen Notwendigkeit, in die Vergöttlichung des Schicksals.

Sehr scharfsichtig zeigt Camus auch Zusammenhänge
geistesgeschichtlicher Entwicklung mit den totalitären politischen Regimen und
Systemen des 20. Jahrhunderts auf42. Nach der Tötung des Königs als

Repräsentanten Gottes durch die Jakobiner vergöttlichte man ewige

Prinzipien, die Vernunft, die Tugend; dann, im Marxismus die Geschichte.

Auf immer neue Weise opferte man einer Vergöttlichung, einem

Gott Menschen massenweise und das Menschliche. Diese geschichtliche
Entwicklung, bis hin zu den Konzentrationslagern, sieht Camus in einer
Linie mit dem Glauben an den Gott des Alten Testamentes, von dem
die ganze unheilvolle Entwicklung entscheidend ausging.

4. Die Menschlichkeit der schöpferischen Revolte

Nach einer mehr als 2000-j ährigen Geschichte, während welcher die

Revolte ihren ursprünglichen Adel verließ, schreit des Prometheus schweigend

ertragenes Unrecht noch immer und provoziert die Revolte. Aber
inzwischen mußte Prometheus sehen, wie die Menschen im Namen der
Revolte sich auch gegen ihn wenden und ihn verspotten. Die Chance jedoch
besteht, nach einem langen und leidvollen Irrweg der Revolte
zurückzukehren zu deren ursprünglichem Geist, dem Geist des Prometheus und
des Sisyphos 43.

Die wahre und ursprüngliche Revolte ist eine schöpferische Revolte,
schöpferisch durch ihre Bejahung und Verneinung zugleich 44. Sie sagt
«nein» zur Welt in ihrer Grundgesetzlichkeit und «ja» zu menschlichen

Werten, zu etwas Urmenschlichem, das in jedem einzelnen Individuum
zu verteidigen ist. Auf drei Wesenseigenschaften dieser schöpferischen
Revolte möchte ich hinweisen.

a) Solidarität

Das Wort «Solidarität» ist sozusagen identisch mit dem Wort
«Revolte». Es definiert gleichsam, was mit schöpferischer Revolte gemeint

42 Vgl. L'homme révolté, 133 ff.
43 L'homme révolté, 35 f. und 375 f.
44 L'homme révolté, 26 und 308; vgl. Carnets mai 1935 - février 1942, 38.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt 445

ist. Wenn ein Mensch in der Revolte bekundet, daß es in ihm etwas gibt,
das Verteidigung verdient, dann leitet er dieses «etwas» nicht von ewigen
Prinzipien ab, die Anwendung fänden auf ihn und alle andern 45. Es

geschieht vielmehr in der konkreten Gemeinschaft unter Menschen, daß

etwas als Wert, als verteidigungswürdig erfahren und konstituiert wird,
für jeden einzelnen und für alle zusammen. Im Akt des Solidarischwerdens

selbst wird etwas als Wert konstituiert. Die absurde Erfahrung
reißt den Menschen aus der unbewußten und selbstverständlich
hingenommenen Einheit mit seiner Umwelt heraus und stößt ihn in die
Einsamkeit. Sobald er nun aber erkennt, daß er diese Befremdung mit
allen Menschen teilt, daß er nicht allein zurückgestoßen wird von der

Welt in seinem spontanen Verlangen, hat er den ersten Schritt getan
hin zur Solidarität im Geist der Revolte und, was dasselbe ist, zur
Revolte im Geist der Solidarität46.

Wichtig ist es Camus, auf den schöpferischen Charakter der Solidarität

hinzuweisen, im Unterschied zum bloßen Trostfinden im Bewußtsein
eines gemeinsamen Erleidens, mit dem sich die Menschen tatsächlich
meistens zufrieden geben. Die Einwohner von Oran in «La peste» einige
Zeit nach Ausbruch der Krankheit finden Trost in dem einen, daß

«jetzt wenigstens die Lage eindeutig klar war: die Seuche betraf alle
Leute»47. Cottard, der sich keine Illusionen macht und deutlicher als die

übrigen Bewohner der Stadt die Absurdheit der Situation sieht, führt
diesen Geist einer passiven Solidarität konsequent zu Ende. Das Bewußtsein,

daß alle den Schrecken der Pest zu erleiden haben, weckt in ihm,
der schon vor den andern und vor Ausbruch der Pest die Erfahrung des

Absurden gemacht hatte, nicht den Geist der Auflehnung, sondern

Erleichterung, weil er den Schrecken des Unheils jetzt nicht mehr allein

tragen muß. «Alles in allem bekommt die Pest ihm gut»48. Er weiß, «es

geht nicht besser»; er vertröstet sich auch nicht auf ein Nachher wie
die andern. Aber er findet Trost in dem Gedanken, daß «wenigstens alle

im gleichen Boot sitzen»49. So «beginnt er, diese zwischen Himmel und
Erde und den Mauern ihrer Stadt gefangenen Menschen zu lieben»50.

Wie aber dann die Pest aufgehört hat - ebenso unbegründet, willkürlich

43 L'homme révolté, 349.
46 L'homme révolté, 35 f.
47 La peste, 205.
48 La peste, 217.
49 La peste, 215.
50 La peste, 218.



446 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt

und sinnlos, wie sie begonnen hatte -, wie die Menge wieder Feste

feiert und er mit seinem absurden Bewußtsein wieder allein ist, gerät er

in Wahnsinn, verschanzt sich hinter seinem Fenster im Wohnblock und
schießt wild in die Menge auf der Straße 51. - Sie erinnern sich
vielleicht oder wissen, wie nach dem Zweiten Weltkrieg, nach dem
Zusammenbruch, nach Beendigung einer absurden und schrecklichen Zeit z. B.
in Deutschland die Zahl der Selbstmorde schlagartig zunahm.

Nicht diese Solidarität meint Camus, in welcher sich der Mensch

zum Verbündeten des Absurden macht, um persönliche Erleichterung
zu empfinden, in der er aber doch wesentlich allein bleibt. Er meint eine

Solidarität, in welcher Menschen sich finden zu gemeinsamer Auflehnung
gegen die Unterdrückung, woher immer sie stammt, von der Natur, von
den Menschen, und sich bekennen zu einem Wert, den sie gemeinsam

verteidigen. Das ist die Grundidee, von der her allein menschliche

Existenz sich logischerweise denken läßt. Dem Descartes'schen «Cogito»
stellt er ein «Ich empöre mich, also sind wir» entgegen 52. Die Revolte
hat ihren «Ursprung im Allerindividuellsten des Menschen» und «entreißt

zugleich den Einzelnen seiner Einsamkeit». Sie mag eine egoistische

Voraussetzung haben, aber in ihrer Bewegung ist sie wesentlich
nichtegoistisch. Der Revoltierende «fordert zweifellos für sich den Respekt,
aber in dem Maß, in dem er sich mit einer natürlichen Gemeinschaft
identifiziert»53. Er handelt aufgrund «eines Wertes, von dem er zum
mindesten fühlt, daß er ihm und allen andern Menschen gemeinsam
ist» 54. Die Revolte geht denn auch nicht allein und nicht notwendigerweise

vom Unterdrückten selber aus ; sie meldet sich beim bloßen Anblick
der Unterdrückung eines andern. Man identifiziert sich mit dem andern.

Möglicherweise erträgt jemand nicht, andern Beleidigung oder Schmerzen

zugefügt zu sehen, die er selber ohne jede Empörung erduldet hat.
Camus weist hin auf die Selbstmorde unter den russischen Terroristen

in den Strafkolonien zum Protest gegen die Auspeitschung von
Kameraden. Auch ist der Geist der Solidarität in der Revolte nicht auf
eine Interessengemeinschaft gegründet. Man kann Ungerechtigkeit empörend

finden, die Menschen zugefügt wird, welche man als Gegner
betrachtet 55. Ferner zeigt sich, wie wesentlich und innerlich der Geist der

51 La peste, 333 ff.
52 L'homme révolté, 36.
53 L'homme révolté, 29.
54 L'homme révolté, 28.
33 L'homme révolté, 29.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt 447

Revolte ein Geist der Solidarität ist, darin, daß die Revolte sich darauf
beschränkt, die Demütigung zurückzuweisen, ohne sie jedoch für den

andern zu verlangen im Geiste des Ressentiments 56. Es geht ihr um die

Überwindung der Feindschaft als Grundprinzip, aus «Treue zum
Menschen» 57.

b) Atheismus

Das Zweite, was die schöpferische Revolte charakterisiert, ist, daß
sie Gott, die Vorstellung eines Gottes ausschaltet. Glaube an Gott ist
unvereinbar mit ihr. Er bedeutet auf jeden Fall, die Ungerechtigkeit
wählen, sei es in einem letzten «Ja-Sagen» zur Welt als einer von Gott
geschaffenen oder sei es in der maßlosen Auflehnung, legitimiert und

provoziert durch einen so ungerechten Gott. Auf jeden Fall liegt im
Glauben an Gott die Maßlosigkeit und damit das Unrecht begründet.

Schon längst zwar ist der unangefochtene Glaube an Gott aus der

Weltanschauung geschwunden. Aber die Idee Gottes ist geblieben. Man
hat nicht aufgehört, das Menschliche der Absolutheit, d. h. der Vergöttlichung

einer Idee oder Vorstellung zu opfern: in einem Tugendideal, im
totalitären Staat, in Zukunftsideologien. Auch wo man sich bewußt von
Gott losgesagt hat, ist man nur bis zum Antitheismus gekommen, aber

nicht bis zum Atheismus. Auch wo man sich auflehnt gegen Gott, bleibt
man der Gottesvorstellung verhaftet. Die Menschlichkeit der schöpferischen

Revolte setzt voraus, daß man aufhört, an Gott zu glauben,
aber auch aufhört, etwas anderes an seine Stelle zu setzen, und aufhört,
selber Gott sein zu wollen oder sich an Gott zu messen; daß jeder dem
anderen sagt, er sei nicht Gott58. «Auf der Mittagshöhe des Denkens
lehnt der Revoltierende so die Göttlichkeit ab, um die gemeinsamen

Kämpfe und das gemeinsame Schicksal zu teilen. Wir entscheiden uns
für Ithaka, die treue Erde, das kühne und nüchterne Denken, die klare
Tat, die Großzügigkeit des wissenden Menschen. Im Lichte bleibt die

Welt unsere erste und letzte Liebe. Unsere Brüder atmen unter dem

gleichen Himmel wie wir; die Gerechtigkeit lebt. Dann erwacht die

sonderbare Freude, die zu leben und zu sterben hilft und die auf später
zu verschieben, wir uns fortan weigern»59.

56 L'homme révolté, 30 f.
57 Lettres à un ami allemand, Paris 1945, 81.
58 L'homme révolté, 378.
59 L'homme révolté, 377.



448 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt

Für den absurden Menschen ist Gott erledigt und die Versuchung,
an ihn zu glauben, überwunden. Darin hat er seinen inneren Frieden,
seine Sicherheit, seine Versöhnung mit sich selbst und sogar mit der
Welt gefunden. Darum der Zorn der absurden Helden in Camus' Erzählungen

oder Romanen, wenn man ihnen von Gott spricht, ihn ihnen

aufdrängt : Rieux im Gespräch mit Paneloux 60 oder Meursault im
Gespräch mit dem Gefängnisgeistlichen. Er solle ihn in Ruhe lassen und
gehen, sagt Meursault vor seiner Hinrichtung zum Gefängnisgeistlichen,
er habe nur noch wenig Zeit, um zu leben, und die wolle er nicht mit
Gott vertrödeln 61,62.

c) Verweigerung der Hoffnung

Es dürfte deutlich geworden sein, wie der Atheismus bei Camus

anders verstanden werden will denn als bloße Kritik am philosophischtheologischen

System des Theismus. Er will Atheismus sein in einem
existentiellen Sinn, als eigentliche Gegenposition zum biblischen
Glaubensverständnis. Die ganze Radikalität eines solchen Existenzverständnisses

kommt zum Ausdruck in der Charakterisierung des Geistes der
Revolte als eines Geistes bar jeder Hoffnung. Hoffnung bedeutet Flucht
ins Geheimnis, ins Irrationale. Sie ist «der Inbegriff der Mogelei, die
menschliche Sünde par excellence, ein entehrendes Desertieren, die schamlose

Flucht in den bequemen Traum einer optimistischen kompensierenden

Hinterwelt, die jedes irdische Problem vereitelt»63. Der absurde
Mensch weigert sich, auf etwas zu hoffen, das ihm diese Welt nicht gibt.
Er will «klar denken und nicht mehr hoffen»64. Darin liegt seine Würde
als vernunftbegabtes Wesen. Darin liegt auch sein Triumpf, sein Sieg.

Hoffnungslosigkeit bedeutet nicht Verzweiflung. Im Gegenteil, der

Hoffnungslose ist glücklich ; glücklich, weil er nichts mehr von den Göttern

erwartet ; sein Schicksal gehört ihm. Sisyphos wurde von den Göttern

wegen seines rebellischen Verhaltens gegen sie dazu verurteilt, in
der Unterwelt eine Ewigkeit lang einen Stein den Berg hinaufzurollen,

60 La peste, 240 f.
61 L'étranger, 165.
62 Vgl. dazu J. Onimus, Camus, Bruges 1965, 97: «A supposer un instant que

Dieu existe, son visage pour Camus ne saurait être d'un père mais d'un tyran, voire
d'un monstre. Par un affreux renversement Dieu est devenu un démon stupide et
destructeur, un Shiva dansant sur des crânes : le Mal personnifié. »

63 A. Espiau de la Maestre, Der Sinn und das Absurde. Malraux - Camus

- Sartre - Claudel - Péguy, Salzburg 1961, 64.
63 Le mythe de Sisyphe, 125.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt 449

der ihm, oben angelangt, immer wieder entgleitet und den Berg
hinunterrollt. Man muß sich diesen Sisyphos glücklich vorstellen, sagt Camus.

«Seine Verachtung der Götter, sein Haß gegen den Tod und seine Liebe

zum Leben haben ihm die unsagbare Marter aufgewogen, bei der sein

ganzes Sein sich abmüht und nichts zustande bringt»65. «Es gibt kein
Schicksal, das durch Verachtung nicht überwunden werden kann»66.

Solche Hoffnungslosigkeit und Verachtung der Götter führt nicht zur
Verachtung des Lebens. Gerade nicht; in der klaren Erkenntnis und im
vorbehaltlosen Eingeständnis seiner Vergänglichkeit und im Verzicht,
auf eine neue Zukunft zu hoffen, allein gelingt es, Frieden zu finden.
Dabei liegt Camus daran, die Nutzlosigkeit jeglicher Hoffnung
aufzuzeigen, auch die Tarrou's in «La peste», dessen einziges, leidenschaftliches

Problem war, ohne Gott ein Heiliger zu sein, der Hoffnung auf
Frieden einzig in der heroischen Anstrengung suchte, keines Menschen

Todfeind zu sein, keinem durch Unachtsamkeit den in jedem Menschen

steckenden Pesthauch ins Gesicht zu atmen, eher zu den Opfern zu
gehören als zu den Geißeln, denen, die Opfer fordern. Im Unterschied zu
ihm will Rieux auf das Heroische verzichten und erklärt sich solidarisch

mit den Massen und denkt, «es sei gerecht, daß die Freude wenigstens

von Zeit zu Zeit die belohne, die sich mit dem Menschen begnügen
und mit seiner armseligen, gewaltigen Liebe»67.

II. ANSÄTZE ZU EINER AUSEINANDERSETZUNG

AUS DER SICHT CHRISTLICHEN GLAUBENSVERSTÄNDNISSES

Soweit ein paar Grundthesen und Grundzüge Camus'scher
Weltanschauung und einige Hinweise bereits hinsichtlich einer Auseinandersetzung

mit christlichem Glaubensverständnis, näherhin mit christlicher
Glaubensverkündigung. Eine solche Auseinandersetzung bedürfte
ausführlicherer Darstellung. Ich möchte in einem kurzen Schlußteil nur
auf die, wie mir scheint, wichtigsten Aspekte hinweisen, die so zur
Sprache kommen müßten.

Zuerst wäre formal gesehen der grundlegende Unterschied Ca-

mus'schen Denkens zu biblischem Denken zu beachten, sofern dies

65 Le mythe de Sisyphe, 164.
66 Le mythe de Sisyphe, 166.
67 La peste, 328.



450 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt

letztere darauf verzichtet, eine philosophische Lösung auf Fragen menschlicher

Existenz zu geben, während Camus trotz des literarischen und
existentiellen Charakters seines Werkes durchaus von einem philosophischen

Anliegen getrieben ist, und zwar im Sinne der Descartes'schen

Leidenschaft, in allererster Linie jene Idee oder Grundrealität zu finden,
von der her sich das ganze Sein und die menschliche Existenz
logischerweise und frei von jedem Zweifel denken und erklären lassen. Ob
sich nun diese logische Erklärung unmittelbar darauf bezieht, was zu
tun sei, wie bei Camus, oder darauf, was ist, wie bei Descartes, ändert
nichts an ihrem wesentlich intellektualistischen Ausgangspunkt und
Grundcharakter. In der Konsequenz dieses Denkens liegt denn auch,
daß das eigentlich Herausfordernde, mit dem es fertig zu werden gilt,
nicht das unschuldige Leiden, der Tod oder das Böse in ihrer Wirklichkeit

selber sind, sondern recht intellektualistisch die Unerklärbarkeit
des Leidens, des Todes oder des Bösen.

In solchem Zusammenhang wären das Wesen der Sprache der
Predigt, verstanden als Wesen der Predigt überhaupt, und Camus' Kritik an
dieser Sprache zu diskutieren. Camus wünscht keine Predigt, wie er
wörtlich sagt in «Le mythe de Sisyphe»68. Man erinnert sich an die

Predigten Paneloux'59 oder an die predigtartigen, überzeugenwollenden
Gespräche des Untersuchungsrichters und des Gefängnisgeistlichen mit
Meursault70. Er will das klare Denken in der Treue zur absurden Erfahrung

und nicht den Sprung ins Irrationale, ins Geheimnis, den er der

Mystik, Kierkegaard und den Existentialisten vorwirft71. Er will sich

weigern, auf dem Unbegreiflichen etwas aufzubauen 72, zu lieben, was er
nicht begreifen kann 73, oder vom Absurden ein Gesetz des Handelns
abzuleiten 74. Die Frage aber ist, ob ihm das gelingt. «Predigt» nicht
gerade auch er in hohem Maße, nämlich die Treue zum Absurden?

Damit wäre zweitens das Thema der Auseinandersetzung unter
inhaltlichem Gesichtspunkt genannt. Im Grunde weiß Camus selber auch,
daß die Logik der Revolte ihre Relativität hat, daß daneben auch z. B.
der Selbstmord oder auch die Welt des Heiligen ihre Logik haben. Aber

68 Le mythe de Sisyphe, 71.
69 La peste, 111 ff. und 243 ff.
70 L'étranger, 91 ff. und 160 ff.
71 Le mythe de Sisyphe, 50 ff.
72 Le mythe de Sisyphe, 60.
73 La peste, 240.
74 Vgl. R. de Luppé, Albert Camus, Paris u1963, 32.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt 451

er optiert für die Logik der Revolte. Nun erweist sich die Idee der
Revolte zweifellos als sehr tragfähige und existenzerhellende Idee. Sie

spielt übrigens auch in der Bibel eine bedeutende Rolle : bei den Propheten,

in den Psalmen, in der biblischen Urgeschichte, bei Hiob; oder
denken wir an Jesu Weigerung, eine Welt des Leidens und des Unrechts
einfach hinzunehmen und unter Berufung auf eine göttliche Ordnung zu
rechtfertigen, und an seinen diesbezüglichen Konflikt mit den Pharisäern

und den Schriftgelehrten. Gerade in der Bibel wird Revolte an
sich nirgends als Sünde oder als unfromm bezeichnet. Camus weist mit
dem Begriff der Revolte auf einen Wesensaspekt auch christlichen
Existenzverständnisses hin. Aber in der Bibel steht die Revolte in einem

Spannungsverhältnis zu Vertrauen, Dankbarkeit, Liebe, Hoffnung. Diese

Existenzkategorien kennt Camus nicht, ebensowenig wie den biblischen
Begriff der Sünde, wesentlich verstanden als Unglaube und fehlendes
Vertrauen. Gerade hierin ist er als Dichter und Denker Sprecher einer
sowohl spezifisch modernen wie allgemein menschlichen Weltanschauung,
von der sich christliches Glaubensverständnis unterscheidet, auf die
christliche Glaubensverkündigung jedoch einzugehen und mit der sie

sich auseinanderzusetzen hat.

Im einzelnen wäre nun kritisch auf das einzugehen, was wir als die

Wesenseigenschaften der schöpferischen Revolte bezeichneten. So wäre der
Unterschied zu bedenken zwischen Solidarität und Liebe. Bei aller ethischen
und existentiellen Bedeutsamkeit dessen, was mit «Solidarität» bezeichnet

ist, führt dieser Begriff nicht aus der Ich- bzw. Wir-Dimension
hinaus. Es fehlt im gesamten Werk Albert Camus' die wirkliche Du-
Dimension und damit im Zusammenhang auch ein Grundverständnis der

Schuld, auch schon im positiven Sinn einer geschuldeten Antwort auf

zuvor empfangenes Leben. Ebenfalls damit im Zusammenhang wäre das

wirklich biblische Verständnis des Glaubens an Gott aufzuzeigen. Camus

sieht in diesem Glauben den Ursprung des ganzen Irrwegs der
abendländischen Revolte. Er deutet ihn aber um im Sinne einer mythischen,
bzw. philosophischen Gottesvorstellung, die gerade nicht biblisch ist,
an der die Bibel vielmehr immer wieder entscheidende Kritik übt. Es

wäre hinzuweisen auf das berechtigte und wichtige Anliegen, nicht den

Menschen einer Gottheit oder Idee zu opfern. Dabei wäre aber zu sehen,

daß Menschlichkeit etwas Abstraktes ist, also auch eine Idee und wohl

zu unterscheiden von der Realität des konkreten Menschen. Es wäre zu

fragen, inwiefern der Mensch einer Idee der Menschlichkeit geopfert und
diese Idee vergöttlicht, zu einer neuen Gottheit gemacht wird gerade



452 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt

bei Camus, der konsequent Atheist sein will75. Schließlich wäre der
Unterschied zu bedenken zwischen Messianismus als äußerlich verstandener

Jenseitserwartung oder als innerweltlicher Zukunftsideologie einerseits

und Hoffnung im Sinne biblischen Glaubens anderseits.

Damit komme ich zum Schluß meiner Darlegung. Ihr Ziel war
nicht, einem atheistischen Entwurf einer Deutung der menschlichen
Existenz bis ins einzelne christliche Alternativen gegenüberzustellen, vor
allem nicht in der Gestalt dogmatisch formulierter Lehrsätze. Es ging
mir vielmehr darum, auf einen Schriftsteller hinzuweisen, der Grundfragen

menschlicher Existenz lebensnah und in der Sprache unserer Zeit
formuliert und auf sie auch eine Antwort aus einem echt menschlichen
Ethos heraus zu geben versucht. Zugleich aber ging es auch darum, auf
jene intellektuellen und existentiellen Vorentscheidungen aufmerksam zu
werden, welche diese Antwort in einen unüberbrückbaren Gegensatz zu
christlichem Glaubensverständnis und christlicher Glaubensverkündigung

führen.

75 Vgl. dazu den von andern Voraussetzungen her erhobenen Vorwurf J.-P.
Sartres an Camus, er komme von der traditionellen Gottesvorstellung nicht los,
Gott beschäftige ihn weit mehr als die Menschen und er brauche ihn, um ihm die
Schuld für das Absurde und für das ungerechte Leiden zuzuschieben. (J.-P. Sartre,
Réponse à Albert Camus, in: Les Temps Modernes, 1952, 8. Jg. 334. Vgl. Liselotte
Richter, a. a. O., 136.)


	Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt des Existenzverständnisses bei Albert Camus

