Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 3

Artikel: Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt des Existenzverstandnisses
bei Albert Camus

Autor: Schiepp, Guido

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761359

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Guipo SCHUEPP

Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt
des Existenzverstindnisses bei Albert Camus

Ein Beitrag zum Thema: Glaubensverkiindigung heute *

Wer nach den Griinden und Hintergriinden einer bestimmten Krise
des Verhiltnisses des Gegenwartsmenschen zur Kirche frigt, wird zur
Zeit von der Fachliteratur auf dem Gebiet der praktischen Theologie
vor allem auf soziologische Aspekte und Zusammenhinge aufmerksam
gemacht. Das Selbstverstindnis der Kirche als Gemeinschaft, als Gemein-
de, so sagt man — mit Recht —, ist schwieriger geworden in der in so
mancher Hinsicht verinderten modernen Gesellschaft. Es gilt, das Ge-
meindeverstindnis und iiberhaupt das Kirchenverstindnis in unserer
Gegenwart neu zu bedenken; auch neue Formen und Strukturen christ-
licher Gemeinde zu finden und zu wagen.

Dem méchte ich in keiner Weise widersprechen. Nur diirfen wir
nicht {ibersehen, daB die Krise der Kirche heute, sofern von einer solchen
die Rede sein soll, zugleich eine Krise des Glaubens und der religiésen
Erfahrung des einzelnen Menschen und der Gemeinschaft ist in einer
verdnderten und weltanschaulich pluralistisch gewordenen Gesellschaft.
Es ist heute nicht bloB psychologisch und soziologisch gesehen schwieriger

* Dem Artikel liegt der Text der Antrittsvorlesung an der Universitit Frei-
burg vom 2. Juni 1976 zugrunde. Ein paar kleine sprachliche Verinderungen und
Beifiigungen im Anmerkungsapparat wurden vorgenommen, soweit dies fiir die
schriftliche Redaktion sinnvoll erschien. — Das Anliegen der Vorlesung war, im
Rahmen der Bemithungen um die christliche Glaubensverkiindigung der Gegenwart
darauf hinzuweisen, wie ein Schriftsteller mit seiner Sprache, auch als {iberzeugter
Atheist, die Frage des Glaubens als Frage tiefer und lebensnaher verstehen und
formulieren l1i0t.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ... 431

geworden, sich in eine Gemeinschaft der Kirche aktiv integrieren zu
lassen; es ist auch schwieriger geworden, an Gott zu glauben. Es ist
schwieriger geworden, von Gott zu reden, und schwieriger, das Reden
von Gott in der Kirche zu verstehen. Dies wiederum ist nicht allein
ein Problem der Sprache, der Hermeneutik: philosophische Sprache —
biblische Sprache; theologische Sprache — anthropologische Sprache;
metaphysische Sprache — empirische Sprache. Solch hermeneutische Fra-
gestellung ist zwar von groBer Bedeutung und Wichtigkeit fiir Glaube
und Glaubensverkiindigung. Um sie geht es immer auch. Aber es geht
iiber sie hinaus auch um die Frage des Glaubens und Glaubenkénnens
selbst. Wir sollten uns iiber die Realitit des Atheismus nicht hinweg-
tduschen, und zwar eines Atheismus, der mehr ist als bloB Kritik an
einem theistischen philosophisch-theologischen Denksystem. Solcher
Atheismus, der den Glauben selber betrifft, ist allerdings nicht neu und
nicht spezifisch fiir unsere Zeit. Er wurde aber durch die allmihliche
Ablésung eines mythischen Weltbildes und die damit verbundene Krise
der religiosen und metaphysischen Sprache gleichsam neu freigelegt,
entlarvt, und er hat seine spezifische Form und Ausprigung in unserer
Gegenwart.

So viel zur Begriindung, warum ich, von einem pastoral- oder
praktisch-theologischen Eros getrieben, das Thema dieser Vorlesung so
gewdhlt habe. Ich bin nicht Literaturwissenschaftler und maochte mir
darum nicht die Kompetenz zur literarischen Interpretation eines Schrift-
stellers anmaBen. Auch leiten mich keine philosophischen Ambitionen.
Aber ich meine, daBl auch wir Theologen und besonders von seiten der
praktischen Theologie, von unserm theologischen Verstindnis und Anlie-
gen her, die Sprache der Schriftsteller und Dichter zu verstehen suchen
sollten, zumal wenn diese Schriftsteller so deutlich Sprecher sind fiir
eine Weltanschauung und Welteinstellung oder fiir Aspekte und Ten-
denzen einer Weltanschauung und auch Stimme des Gewissens so vieler
Menschen der Gegenwart, wie Albert Camus dies auch heute noch ist.
Dies méchte ich sagen, obwohl der Existentialismus der Vierziger- und
Fiinfzigerjahre, dem Camus auf seine Art zuzurechnen ist, als philo-
sophische Strémung der Vergangenheit angehort, und auch obwohl eine
gewisse, z. T. restaurative, religids-charismatische Tendenz in jiingster
Zeit an EinfluB gewonnen hat, die freilich Camus’scher Weltanschauung
entgegengesetzt ist.

In der Tat finden Zitate und Texte aus den Schriften Camus’ gele-
gentlich den Weg bis hinein in Vorlagebiicher und Hilfen fiir die Gestal-



432 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ...

tung von Wortgottesdiensten, fiir Predigten und Eucharistiefeiern. Da
allerdings sollte man imstande sein, zu erkennen, wo und inwiefern diese
Texte aus ihrem ganzen Zusammenhang heraus verstanden sich radikal
distanzieren von der neutestamentlichen Botschaft, um nicht einen
iiberzeugten Atheisten christlich zu vereinnahmen, wo er sich selber
entschieden dagegen verwahrt.

So will ich versuchen, in der Gedringtheit eines Einzelvortrags
etwas {iber Camus’ Existenz- und Weltverstindnis zu sagen und diese
seine Weltanschauung ganz kurz und ansatzweise zu konfrontieren mit
einem christlichen Glaubensverstindnis und mit dem Grundverstidndnis
christlicher Glaubensverkiindigung. Dies letztere wird aus zeitlichen
Griinden wirklich nur ansatzweise geschehen konnen. Mehr Zeit soll
darauf verwendet werden, Camus selber in seiner Weltanschauung zu
verstehen und sprechen zu lassen. |

I. GRUNDZUGE DES EXISTENZ-
UND WELTVERSTANDNISSES ALBERT CAMUS'’

1. Die absurde Erfahrung

Camus’ Weltanschauung ist zutiefst geprigt und bestimmt von einer
von ihm selbst als absurd empfundenen Erfahrung. Am anschaulichsten
vielleicht ist diese Erfahrung beschrieben in der Erzihlung «L’étran-
ger», einer literarischen Entsprechung zu J.-P. Sartres Roman «La
nausée», und in bezug auf den weltanschaulich-philosophischen Hinter-
grund auch entscheidend von diesem mitgepragt. Der Begriff der Fremd-
heit bei Camus entspricht genau dem Sartre’schen Begriff des «Ekelsy,
der «nausée». Beide Begriffe driicken eine bestimmte menschliche Grund-
erfahrung aus 1.

1 Vgl. fiir die literarische Analyse der Beschreibung der Erfahrung der Fremd-
heit bei Camus: J.-P. SARTRE, Explication de «L'Etranger», in: Situations I, Paris
1947, 99 ff.; A. MaQueT, Albert Camus ou l'invincible été, Paris 1955, 38 f.; D.
WELLERSHOFF, Der Gleichgiiltige. Versuch iiber Hemingway, Camus, Benn und
Beckett, Kéln/Berlin 1963, 46 ff.; Emmy GREUTER, Die Fremdheit im Werk von
Albert Camus, Horgen 1963, 28 f.; Ph. Tuopy, Albert Camus, Frankfurt a. M.
1964, 41 fi.; B.-T. FitcH, Le sentiment d’étrangeté chez Malraux, Sartre, Camus et
S. de Beauvoir, Paris 1964, 173 ff.; P.-G. CasTEX, Albert Camus et «L’Etrangery,
Paris 1965, 79 ff,; L. PoLLMANN, Sartre und Camus. Literatur der Existenz, Stutt-
gart 1967, 126 ff.; P. Kamprits, Der Mythos vom Menschen. Zum Atheismus und
Humanismus Albert Camus’, Salzburg 1968, 31 ff.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ... 433

Meursault, die Hauptfigur der Erzdhlung («der Fremde»), ist zu-
nichst geschildert als der kleine Angestellte, der, wie so viele andere
Leute auch, eingespannt in die Ordnung des Alltags, seine Pflicht tut.
Er erscheint hochstens als ein bichen unschuldiger als so viele andere,
die ihre eigene Bestitigung finden in dem Spiel der Gewohnheiten, das
sie mitspielen. Meursault sucht seine Spontaneitidt und Freiheit zu wahren.
Darum erweckt er den Eindruck des Gleichgiiltig-Unverbindlichen, der
dem Korperlich-Sinnenhaften hingegeben ist. Er ist aber nicht der
Gleichgiiltige und auch nicht der Sinnliche in der iiblichen Bedeutung
dieser Bezeichnungen, sondern vielmehr eben der «Fremde», der das
Spiel der Menschen und der Gesellschaft unbeteiligt mitspielt, soweit er
es kann, weil er nicht auffallen will. Er ist ein ruhiger und pflichtbewuB-
ter Mann, der niemanden stort, den man darum auch gern hat und den
man brauchen kann.

Auch bei der Beerdigung seiner Mutter (die Erzahlung beginnt da-
mit, daB er durch ein Telegramm die Nachricht aus dem Altersheim
erhilt, daB seine Mutter gestorben sei) macht er alle Spielregeln mit.
Nur ist er ein schlechter Schauspieler, der unsicher wird in seiner Rolle
und sich immer wieder ertappt fiihlt von seinen Mitmenschen. Er kann
nicht liigen; er kann nicht iibertreiben und Gefiihle ausdriicken, die er
nicht hat. So schockiert er laufend die Menschen um ihn herum, die
vorerst jedoch gern und wohlwollend bereit sind — sein Verhalten nach
ihren eigenen Spielregeln umdeutend —, ihn zu verstehen. Spiter werden
sie dann in denselben Dingen als Zeugen, Anklidger und Richter gegen
ihn auftreten. Camus erliutert im Vorwort zur amerikanischen Uni-
versititsausgabe des «Etranger»: «Man wiirde nicht viel fehlgehen, wenn
man in L’étranger die Geschichte eines Mannes lise, der ohne jede
heroische Attitude annimmt, fiir die Wahrheit zu sterben» 2. Er ist
nach einer Tagebuchaufzeichnung «der Mann, der sich nicht rechtferti-
gen willy. «Die Vorstellung, die man sich von ihm macht, wird ihm vor-
gezogeny 3. Ja, er trigt in seinem Verhalten, z. B. in seinem Schweigen
vor dem Richter, deutlich Ziige, die uns die Evangelien von Jesus von
Nazaret iiberliefern. Er ist nach Camus’ eigener Erklirung «der einzige
Christus, den wir verdienen» *.

2 Zitiert nach P.-G. CAsTEX, a. a. O., 97.

3 Carnets mai 1935 — février 1942, Paris 1962, 46. — Die deutsche Ubersetzung
der Zitate aus Camus’ Werken folgt den Ausgaben des Rowohlt Verlags Reinbek.

4+ Vgl. P.-G. CAsSTEX, a. a. O.



434 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ...

Mit dem Ereignis des Todes seiner Mutter beginnt eine Verwand-
lung Meursaults. Er gewinnt ein neues, wenn auch noch nicht reflexes
BewuBtsein seiner Fremdheit. Zwar schien der Tod seiner Mutter ihn
iiberhaupt nicht bewegt und in ihm gar nichts verindert zu haben.
Mama hatte ihm schon lange nichts mehr zu sagen 3, und an jenem
Sonntag, dem Tag der Beerdigung, dachte er nichts weiter, als daB ein
Sonntag vorbei und Mama nun begraben sei, dal er wieder seine Arbeit
tun wiirde und daB sich eigentlich nichts gedndert habe ¢. Und doch,
unbewuBt prigt das Gefiihl einer tiefen Unstimmigkeit in der Welt und
damit verbunden eine tiefe Indifferenz das Erleben Meursaults vom
Augenblick des Todes seiner Mutter an bis zu seinem Mord am Araber
am Strand, zu dem es wie zufillig und durch eine Reihe ungliicklicher
Umstdnde wenige Tage nach der Beerdigung gekommen ist. Sein Leben
gehorcht wihrend dieser kurzen Spanne Zeit einer absurden Gesetzlich-
keit. Zum reflexen BewuBtsein aber und zur vollen Bejahung seiner
Fremdheit und seiner absurden Erfahrung in der Welt kommt Meursault
erst im Gefingnis und im Verlauf seines Prozesses, unmittelbar vor
seiner Hinrichtung, seinem eigenen Tod.

Im Unterschied zur nausée-Erfahrung bei J.-P. Sartre beschreibt
Camus die Erfahrung des Absurden nicht als die Erfahrung eines Men-
schen, daB die Welt, in der er lebt, nicht die seiner eigenen Erfindung
und Freiheit ist, so daB er sich herausgefordert und dazu verurteilt sieht,
sich selber und seine eigene Welt immer neu zu erschaffen in einer zu
stindigem Scheitern verurteilten Anstrengung, um einer fundamentalen
Unaufrichtigkeit, der «mauvaise foi», zu entgehen. Fiir Camus ist die
absurde Erfahrung die Erfahrung, daBB die Welt eine so unmenschliche
Welt ist. Auch in der befremdenden Erfahrung noch st68t der Mensch
auf vorgegebene Sinngehalte und Werte, die es zu respektieren gilt.
Aber die Welt mit ihren Werten und VerheiBungen erscheint ihm als
eine zutiefst unmenschliche und verriterische Welt. Sie ist dumpf wie
Gefingnismauern und liBt kein menschliches Gesicht erkennen. «Absur-
de Mauern» offenbaren eine «primitive Feindseligkeit der Welt» gegen-
iiber dem Menschen 7. Ganz am SchluB des Dramas «Le malentendu»
sagt Martha zu ihrer Rechtfertigung zu Maria 8, deren Mann, ihren

5 L’étranger, Paris 1942, 69.

6 L’'étranger, 38.

7 Le mythe de Sisyphe, Paris 1942, 28.

8 Die Namen stellen eine bewuBte Anspielung auf Lk 10,38 ff. dar.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ... 435

eigenen, nicht erkannten Bruder, sie vergiftet, umgebracht hat: «Ihr
Schmerz wird nie so groB sein wie das Unrecht, das dem Menschen angetan
wird» °. Weit groBer also als das Unrecht, das Menschen veriiben, der
Mord, und Ursache dieses Unrechts ist das fundamentalere Unrecht,
das der Mensch von der Welt her erfihrt. Die Welt hilt nicht, was sie
verspricht. Unter der «hauchdiinnen Schicht von Sonne», die alle Dinge
in ein ewiges Licheln kleidet, verbirgt sich ein anderes, ein unmensch-
licheres Gesicht dieser Welt 1°. Schmerz, Bedrohung durch die Natur,
das Leiden, das die Menschen einander selber gegenseitig zufiigen, Armut
und Unterdriickung, auch die Not der Trennung und Einsamkeit und
wie eine Zusammenfassung und endgiiltige Bestitigung von allem der
Tod weisen hin auf eine tiefe und absurde Unstimmigkeit allen Lebens.
«Wissen Sie», sagt der Arzt Rieux in «La peste» zu Tarrou, «da es
Leute gibt, die sich weigern zu sterben? Haben Sie je eine Frau ‘Nein!’
schreien horen, die im Sterben lag? Ich schon. Und dann habe ich ge-
merkt, daB ich mich nicht daran gewdhnen konnte. Ich war damals
noch jung, und mein Ekel glaubte sich gegen die Weltordnung selber zu
richten. Seither bin ich bescheidener geworden. Nur habe ich mich ein-
fach immer noch nicht daran gewohnt, sterben zu sehen. Mehr weiB ich
nicht» 11,

Es liegt etwas ungewdohnlich Menschliches in allem, was Camus
geschrieben hat. Das hdngt zundchst damit zusammen, daB seine Welt-
anschauung aus einer zutiefst persoénlichen Erfahrung hervorgeht. Er
stammte aus drmsten Verhidltnissen im damaligen franzdsischen Kolonial-
land Algerien. Sein Vater starb acht Monate nach seiner Geburt an der
Front zu Beginn des Ersten Weltkriegs. Seine Mutter verdiente den
adrmlichen Lebensunterhalt durch Dienstarbeiten als Magd. Eine Krank-
heit, die sie sich als Kind zugezogen hatte und die vernachl?a'ssigf worden
war, weil kein Arzt im Dorfe war, hatte Taubheit und eine Sprachbe-
hinderung hinterlassen. Sie konnte nicht lesen und schreiben. Die frithen
Erfahrungen prigten das Empfinden des Kindes unausléschbar 12,

9 Le malentendu, Paris 1947, 95.

10 T '’envers et I’endroit, Paris 1958, 122.

11 La peste, Paris, 1947, 147.

12 Den Eindruck, den die Mutter, diese wortlos duldende Frau, auf ihn als
Knaben machte, beschreibt Camus, ohne das Autobiographische zu nennen, im
kleinen Essai «L’envers et 'endroit» (a. a. O., 63 ff.). — Camus’ Verhéltnis zu seiner
Mutter und dessen prigenden EinfluB auf seine Weltanschauung sowie die soziale
und vélkisch-kulturelle Situation in seinem Heimatland beschreiben insbesondere:
G. BrREE, Albert Camus. Gestalt und Werk, Reinbek 1960, 20 ff.; M. LEBESQUE,



436 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ...

Der Eindruck des Menschlichen im gesamten Werk Camus’ ist aber
auch gegeben vom philosophischen Denkansatz her, der sich, wenig-
stens vordergriindig gesehen, nicht losgelést hat von der Bejahung ob-
jektiver Sinngehalte und Werte. «Wenn man an nichts glaubt, wenn
nichts einen Sinn hat und wenn wir keinen Wert bejahen koénnen, ist
alles moglich und nichts von Wichtigkeit. Ohne Fiir und Wider hat der
Morder weder unrecht noch recht. Man kann Verbrennungséfen schiiren,
so wie man sich der Pflege Leprakranker widmet. Bosheit und Tugend
sind Zufall und Laune» !3. Camus preist MaB, Ausgeglichenheit und
Rationalitdt mittelmeerischen und besonders griechischen Denkens. Im
Vergleich zur Sartre’schen Existenzphilosophie erweist sich in solcher
Bejahung objektiver Sinngehalte und Werte eine grofere Nihe zum
theologischen Denken, besonders im Sinne der katholischen Tradition.
Doch sollte diese Verwandtschaft nicht iiber die Tatsache eines zutiefst
ginzlich absurdistischen Denkklimas gerade bei A.Camus hinwegtiu-
schen '*. Zwar geht er von einer natiirlichen und wesenhaften Hinord-
nung des Menschen auf Sinn und Erfiillung des Lebens aus 1. Aber er
vermag nicht, da die Erfiillung in der Zeit ausbleibt, Leiden, Tod und
das Bose nicht zu beseitigen sind, auf eine verborgene Erfiillung in der
Dimension des Ewigen offen zu bleiben, zu hoffen. Ja, er sieht in solcher
Hoffnung, wie zu zeigen sein wird, das eigentliche Verhdngnis der ge-
schichtlichen Entwicklung des Abendlandes.

Nun, immer schon erkannten die Menschen die tiefe Unerfiilltheit
und Unerfiillbarkeit menschlicher Sehnsucht nach Gliick und Leben.

Albert Camus in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Reinbek 1960, 11 ff.;
P. NGuvEN-vAN-HUY, La métaphysique du bonheur chez Albert Camus, Neuchatel
1961, 96 ff.; Ph. TaHopY, a. a. O., 7 ff.; P. GINESTIER, Pour connaitre la pensée de
Camus, Paris 1964, 3 ff.; L. POLLMANN, a. a. O., 122.

13 L’homme révolté, Paris 1951, 15.

14 Auf den in der Konsequenz noch absurdistischeren Charakter des Denkens
bei Camus als bei Sartre weisen denn auch verschiedene Interpreten hin: z. B.
R. CamMPBELL, ].-P. Sartre ou Une littérature philosophique, Paris 1945, 95;
B. PingauD, Un univers figé, in: La Table Ronde, 1946, 68; Fr. JEANsON, Le
probléme moral et la pensée de Sartre, Paris 1947, 90; R. M. ALBERES, Les hommes
traqués, Paris 1953, 198; P. pE BoispEFFRE, Métamorphose de la littérature, Paris
51963, 1I 367; Liselotte RicuTER, Camus und die Philosophen in ihrer Aussage {iber
das Absurde, in: A. Camus Der Mythos von Sisyphos, Reinbek 1959, 135; R.
CHAMPIGNY, Sur un héros paien, Paris 1959, 119; A. NicoLAs, Une philosophie de
I'existence. Albert Camus, Paris 1964, 23; R. JoLivET, Sartre ou la théologie de
I’absurde, Paris 1965, 16.

15 Vgl. P.-H. SimoN, L’'homme en procés. Malraux — Sartre - Camus — Saint-
Exupéry, Neuchatel 61950, 117; A. NicoLas, a. a. O., 42.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ... 437

Immer auch war ihre Klage zu hoéren ob des Leidens und Unrechts.
Im Alten Testament wuchsen daraus das Vertrauen und der Glaube an
den lebendigen und verborgenen Gott. Die Philosophie ihrerseits ver-
suchte, das Geheimnis des Leidens, der Schuld und des Bésen zu deuten
als Mangel und Fehlen an Fiille des Seins und der Einheit und so den
Glauben an eine gerechte Seinsordnung und an Werte zu bewahren.
Camus aber vermag bei allem Festhalten an objektiven Sinngehalten
und Werten nicht mehr an eine im Letzten gerechte Ordnung des Seins
und so in einem ontologischen Sinn an einen Gott zu glauben. Ebenso
ist sein ethischer Standpunkt nicht mehr der einer vertrauenden Uroffen-
heit auch iiber zeitliche Lebenserfiillung oder Nichterfiillung hinaus. Er
unterwirft die Weltordnung, obwohl er sie als objektive Ordnung aner-
kennt, eben doch im Letzten dem menschlichen Urteil und lehnt sich
aufgrund menschlicher Erfahrung mit endgiiltiger Entschiedenheit gegen
sie auf, auch wenn er Rieux sagen la8t: « Inzwischen bin ich bescheidener
geworden; mein Ekel richtet sich nicht mehr gegen die Weltordnung
selber.» Derselbe Rieux sagt: «Ich werde mich bis in den Tod hinein
weigern, die Schopfung zu lieben, in der Kinder gemartert werden» 16,
Die Klage und Frage des Menschen angesichts des Unrechts und Leidens
in der Welt wird bei Camus zur bewuBt und autonom erhobenen Ankla-
ge der Weltordnung und der «feindlichen Gotter»!” im Namen der
Menschlichkeit. Allerdings, so muBl man beifiigen, sofern es diese iiber-
geordnete Weltordnung und die Gétter, Gott wirklich gibe. Seine Ver-
s6hnung, sein Bescheidenerwerden liegen tatsichlich in der Uberzeugung
begriindet, dal es die Weltordnung nicht gibt als iibergeordnete, gott-
liche Ordnung, sondern nur als konsequent irdische und als von Men-
schen zu gewihrleistende Ordnung. — Dariiber aber im folgenden mehr.

2. Die Logik der Revolte

Auf dem Hintergrund der kurz skizzierten absurden Erfahrung ist
die Aussage ganz am Anfang von «Le mythe de Sisyphe» zu verstehen,
daB es nur ein wirklich ernsthaftes philosophisches Problem gebe, den
Selbstmord. Und «L’homme révolté» zeigt dann den Zusammenhang zur
Einstellung des Menschen zum Mord iiberhaupt auf. Die Entscheidung,
ob das Leben sich lohne oder nicht, beantwortet die Grundfrage aller

16 La peste, 240.
17 E. MOUNIER, L’espoir des désespérés, Paris 1953, 101.



438 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ...

Philosophie 8. Diese Frage, sagt Camus, ist nicht identisch mit der
Frage nach dem Sinn des Lebens. Dall das Leben in dieser Welt absurd,
bar jeden Sinnes, jeder Erklirung ist, ist entschieden. Die Erfahrung von
Leiden, Unrecht und Tod ist zu eindeutig, als daB die Frage nach dem
Sinn des Lebens noch weiter gestellt werden konnte. Doch folgt daraus
nicht, das Leben lohne sich nicht, man miilte konsequenterweise Selbst-
mord begehen. Im Gegenteil, es entbehrt der Logik, um der Nichter-
fiilllung der Sehnsucht nach Leben in der Natur, in der Schépfung willen
selber zu toten, andere oder sich selbst. Das hieBe gerade, die Welt und
ihre Ordnung akzeptieren, sich ihr unterwerfen, nach ihrem Gesetz han-
deln. Tatsichlich tun das die Menschen: sie téten; aus der Nihe und
aus der Ferne; im Einzelnen und weit mehr in Systemen des Staates
und der Ideologie organisiert und legitimiert. In Wirklichkeit aber be-
steht ausgehend von der Sehnsucht nach Leben das einzig wirklich
logische Verhalten des Menschen in der Revolte.

Revoltieren heit, nein sagen zur Welt in ihrer ungerechten, un-
akzeptablen Ordnung und Gesetzlichkeit. Revoltieren hei3t aber zugleich
bejahen, nicht einstimmen in die Verneinung des Lebens und nicht
selber auch téten oder téten lassen. Einige Gestalten der Dramen oder
Romane, Verriickte, dem Wahnsinn Nahe (Caligula im gleichnamigen
Drama, Cottard in «La peste», Nada in «L’état de siege») wihlen die
Losung der absoluten Verneinung, die jederzeit zugleich umschligt in
absolute Bejahung, absolute Zustimmung, sei es zur Weltordnung oder
zu einem gesellschaftlichen System der Macht, der Gewalt. Der Revol-
tierende hingegen «demonstriert hartnickig, daB es in ihm etwas gibt,
das die Miihe ‘lohnt’, das beachtet zu werden verlangt. In gewisser
Weise stellt er der Ordnung, die ihn bedriickt, eine Art Recht entgegen,
nicht bedriickt zu werden iiber das hinaus, was er zulassen kann» 1°,
Er bleibt der absurden Erfahrung treu und lebt mit ihr, indem er die
Welt als absurd nimmt und nicht sie zur Regel des eigenen Handelns
macht. Diese Treue kennzeichnet ihn als den absurden Menschen («1’hom-
me absurdey).

Es besteht ein Gegensatz, wenn auch zugleich eine eigentiimliche
Verwandtschaft, zwischen der Welt der Revolte und der Welt des Hei-
ligen. In der Welt des Heiligen ist «jedes Wort ein Gnadenakt» 2°. Jede
Antwort miindet in den Hinweis auf die Gerechtigkeit und Barmbher-

18 Le mythe de Sisyphe, 15.
19 T.’homme révolté, 34.
20 L’homme révolté, 34.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ... 439

zigkeit Gottes oder der Gétter. So ist die Grundaussage der beiden
Predigten des Jesuitenpaters Paneloux in der Peststadt Oran zusammen-
gefaft in den Worten: «Meine Briider, ihr seid im Ungliick, meine Brii-
der, ihr habt es verdient» 2!; und: «Hier, liebe Briider, wird endlich das
gottliche Erbarmen offenbar, das in jedes Ding das Gute und das Bése
legt, den Zorn und das Mitleid, die Pest und das Heil. Sogar die Geilel,
die euch martert, erhebt euch noch und zeigt euch den Weg»22. Auch
die beiden Sitze Paneloux’ im Gesprich mit Rieux nach dem miterlebten
qualvollen Tod eines an der Pest erkrankten kleinen Knaben, die Aus-
druck der Hingebung an eine fremde und unbekannte Giite und Gerech-
tigkeit sind, weisen in die Welt des Heiligen: «Vielleicht sollten wir
lieben, was wir nicht begreifen kénnen.» Und: «Eben habe ich erkannt,
was Gnade heiBt» 2. Dieser Glaubenshaltung steht nach Camus der
Geist der Revolte gegeniiber. «Bevor der Mensch in das Heilige eintritt
und damit er dort iiberhaupt eintritt, oder sobald er es verliBt und damit
er es iiberhaupt verldBt, ist er ganz Frage und Revolte. Der Mensch
in der Revolte steht vor oder nach dem Heiligen, hingegeben der Forde-
rung nach einer menschlichen Ordnung, in der alle Antworten mensch-
lich, d. h. vernunftgemdl formuliert sind.» Sobald der Mensch in die
Welt des Heiligen eintritt, sind alle Antworten auf einmal gegeben. Die
Fragen verstummen; «es gibt nur noch Antworten und ewige Kommen-
tare» %4,

3. Die Revolte in der Geschichte

Sosehr die Revolte die einzig logische und die einzig menschliche
Grundhaltung und Antwort auf die Weltwirklichkeit ist, sosehr hat sie
nach Camus’ Interpretation geschichtlich einen verhingnisvollen Lauf
genommen. Er zeigt in «L’homme révolté» eine geistesgeschichtliche
Entwicklung der Idee und des sich erweiternden BewuBtseins der Revolte
im Abendland auf, die aus der Antike hinfiihrte zur Weltanschauung
und zu den Ideologien und politischen Systemen der Gegenwart.

Ihren vornehmsten Ursprung nahm die Revolte bei den Griechen.
Sie zeichneten in Prometheus «ein schmerzenreiches und edles Bild des
Rebells». In diesem «groBten Mythos des Geistes im Aufstand» 25 sind

2l La peste, 111.

22 La peste, 114,

23 La peste, 240.

24 L’homme révolté, 34.
25 L'’homme révolté, 43 f.



440 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ...

die Ungerechtigkeit und der Widerspruch in der Welt aufgedeckt und der
Protest ausgesprochen «gegen das, was der Tod an Unvollendetem und
das Bose an Zerrissenem ins Dasein bringen» 6. In der griechischen Welt
tritt die Revolte noch auf dem Hintergrund einer mythischen Vorstellung
auf. Sie ist Protest gegen eine héhere Gewalt, gegen Zeus, der die Rechte
der Menschen verletzt. Die Revolte in ihrem Ursprung und, wie wir
sehen werden, in ihrer ganzen geschichtlichen Entwicklung ist also nicht
atheistisch. Sie leugnet Gott nicht, wohl aber listert sie ihn. « Der Revol-
tierende fordert eher heraus, als daB er leugnet.» Er erhebt sich gegen
die hohere Gewalt, die er aber gerade durch seine Revolte bejaht. Er
bestreitet ihr das Recht, iiber ihn zu herrschen. Er spricht als «Eben-
biirtiger» mit Gott. Am Anfang fordert er Gerechtigkeit und am Ende
die Herrschaft 27,

Obwohl aber die griechische Revolte noch auf einem religiés-mythi-
schen Hintergrund steht, ist sie doch Ausdruck der Vernunft und des
MaBes. Der griechische Glaube an die Natur und an den Menschen und
die Liebe zur Ordnung waren stirker als die Vorstellung von Gott.
Darum iiberbordete die Revolte nicht in leidenschaftlichem HaB und in
Auflehnung gegen Schopfer und Schépfung. Die Auflehnung mochte sich
gegen Gott wenden als den «Vater des Todes» und als den «gréBten
Skandal». Aber sie geschah «im Namen der Ordnung» %8, der sie am Ende
auch Gott unterstellt sah. Auch Zeus ist nur einer unter den Gottern,
und auch seine Tage sind gezdhlt. Das beruhigt und verséhnt den Revol-
tierenden. Er sieht, daB es bei der Auflehnung gegen die Gdétter nicht
um einen «allumfassenden Kampf des Guten mit dem Bdsen», Tyranni-
schen, sondern um eine «private Abrechnung», gewissermafen um einen
«Besitzerstreit» geht. Die Gotter selber sind ja auch nicht verantwortlich
fiir den Tod. Der Revoltierende weill, daB die Auflehnung sich zutiefst
gegen die Natur und damit auch gegen ihn selber richtet. Das weist
seine Revolte in ihre vom Schicksal verfiigten Grenzen. Es hat keinen
Sinn, mit dem Kopf gegen die Wand zu rennen. Das Meer mit Ruten zu
peitschen ist fiir einen Griechen der Gipfel der MaBlosigkeit und Wahn-
sinn der Barbaren .

Nun war es aber — leider — nicht dieser griechische Geist mit seinem
neu erwachenden kritischen Denken, gepaart mit der leidenschaftlichen

26 I’homme révolté, 40.
27 L’homme révolté, 41.
28 L'homme révolté, 40.
29 L'homme révolté, 44.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ... 441

Liebe des Schénen und dem Glauben an die Natur, verkorpert sowohl in
Prometheus wie in Sisyphos, welcher die Geschichte der Revolte im
Abendland bestimmte. Seine spezifische Gestalt und Ausprigung als
«metaphysische Revolte», d. h. als leidenschaftliche und totale Aufleh-
nung des Menschen gegen seine Lebensbedingungen und gegen die
Schopfung fand der revoltierende Geist nicht bei den Griechen, sondern
im jidisch-christlichen Denken. Mit dem jiidisch-christlichen Glauben an
einen personlichen, gerechten und allmichtigen Gott beginnt im Abend-
land als folgenschwerer Einbruch das, was wir die Geschichte der me-
taphysischen Revolte nennen konnen 3°, « Vom personlichen Gott kann
die Revolte personliche Rechenschaft verlangen. Vom Augenblick seiner
Herrschaft an erhebt sie sich mit wildester Bestimmtheit und spricht
das unverriickbare Nein aus. Mit Kain fillt die erste Revolte mit dem
ersten Verbrechen zusammen. Die Geschichte der Revolte, wie wir sie
heute leben, ist weit mehr diejenige der Abkémmlinge Kains als diejenige
der Schiiler des Prometheus. In diesem Sinn setzt vor allen andern der
Gott des Alten Testamentes die Energie der Revolte in Bewegung» 31,
In einer Tagebuchaufzeichnung nennt Camus den Ubergang vom Helle-
nismus zum Christentum den «wahren und einzigen Wendepunkt der
Geschichte» 32. Er sieht in ihm jedoch einen verhingnisvollen Wende-
punkt, die Abwendung von der Natur und vom «antiken Ideal mit
seiner schénen Menschengestalt» 33 und die Zuwendung zum «eifersiichti-
gen Gott» der Geschichte 3, {iber den man sich angesichts der unge-
rechten Welt umso mehr empoéren mubBte, als man ihn als den giitigen
und allméchtigen pries.

Zwar lag in der friithchristlichen Gnosis, der « Frucht einer griechisch-
christlichen Zusammenarbeit» 35, ein verheiBungsvoller Ansatz zur Uber-
windung der alttestamentlichen Gottesvorstellung und damit zu einer
menschlichen Gestalt der Revolte, nimlich in der Idee der Vermittlung.
Hier lag nach Ansicht Camus’ die wahre Stirke des Christentums. Das
Neue Testament versuchte, die Gestalt des alttestamentlichen Gottes
abzuschwichen, indem es einen Mittler zwischen ihn und die Menschen
stellte, um so «im voraus allen Kains der Welt zu begegnen» 3¢, Der

30 ’homme révolté, 45 {.

31 I.’homme révolté, 50.

32 Carnets janviers 1942 — mars 1951, Paris 1965, 342.
33 Carnets janvier 1942 — mars 1951, 16.

34 L’homme révolté, 52.

35 L’homme révolté, 51.

36 I.’homme révolté, 50.



442 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ...

Mittler ist der Gott-Mensch Jesus Christus, der den Menschen mit Gott
versohnen sollte. Indem Gott selber Mensch wird und damit auf seine
gottliche Uberlegenheit verzichtet und als Mensch die Verzweiflung der
Menschen mitleidet, wird die Revolte des Menschen entkriftet oder
zumindest vermindert. «Die Nacht von Golgotha», sagt Camus, «hat nur
darum fiir die Geschichte der Menschen soviel Bedeutung, weil in ihrem
Dunkel die Gottheit, sichtbar auf alle hergebrachten Privilegien ver-
zichtend, bis zu ihrem Ende, alle Verzweiflung eingeschlossen, die Todes-
angst durchlebt» 37. — Man sieht die durch und durch gnostische und
mythische Interpretation der Jesus-Gestalt, die allerdings auch gewisse
dogmatische Traktate unserer Theologie und christliche Predigten prigte
und noch priigt: Jesus als die Mittlerfigur, die gott-menschliche Synthese
in der Hegelschen Bedeutung des Begriffes. Der so verstandene Jesus ist
nichts anderes als die Verkorperung einer Idee, so wie Prometheus oder
Sisyphos, eine Erfindung, ja ein Postulat des menschlichen Geistes, der
menschlichen Vernunft, und in keiner Weise der historische Jesus, jener
konkrete Mensch aus Galilda, der als Mensch Zeugnis ablegte vom Glau-
ben an einen verborgenen, aber lebendigen Gott, der tatsichlich die
Macht hat, Gerechtigkeit zu schaffen und der Gerechtigkeit schafft,
auch wenn diese Gerechtigkeit in der Welt nicht oder nur anfanghaft
sichtbare Wirklichkeit ist. Durch die mythische Gestalt des Gott-Men-
schen Jesus wird Gott zu einem Wesen, das, dhnlich wie die griechischen
Gotter, selber auch unter der Notwendigkeit des Schicksals steht und
deshalb verséhnlich stimmt. Mehr als Zeus trigt dieser christliche Gott
durch die Lehre von der Menschwerdung und vom Leiden des Gottes-
sohnes ein freundliches und mitleidvolles, verséhnliches Antlitz.
Unverkennbar ist, wie es hier rein nur um die Frage der Gottesidee,
der Gottesvorstellung und in keiner Weise um die Frage der Gottes-
wirklichkeit geht. Von der Uberwindung des Leidens und des Unrechts
durch einen lebendigen Gott und vom Glauben an einen solchen Gott
ist iiberhaupt nicht die Rede. Das steht gar nicht zur Diskussion. Einen
solchen Gott kann es nicht geben. Uberwunden werden soll vielmehr
bloB eine anst68ige und untragbare Vorstellung von Gott. Das ist alles.
Der Mensch in seinem Denken und Urteilen soll wieder verséhnlich
gestimmt werden durch eine andere Gottesvorstellung. Was im Alten
Testament eine maBlose Lehre von einem personlichen und allméchtigen
Gott an Verwirrung und Argernis in der Welt angerichtet hat, soll nach

37 L'homme révolté, 50 f,



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ... 443

dem Vorbild griechischer Weltanschauung sorgfédltig abgebaut und wie-
dergutgemacht werden durch eine Theorie, welche auf die Freundschaft-
lichkeit einer ja auch ohnmichtigen Gottheit, eines Gottes, der ja auch
nichts dafiir kann, hinweist. In solch gott-menschlicher Solidarisierung
hitte nach Camus die vom Neuen Testament gemeinte Erlésung gelegen.

Die christliche Kirche aber wandte sich von der Idee der Vermitt-
lung ab. Sie «zerstreute das mittelmeerische Erbe» 38, verurteilte die
Bestrebungen der Gnosis und lieB den Gott des Alten Testamentes wie-
dererstehen. Damit war dem weiten Weg der Revolte in entscheidender
Weise die Richtung gewiesen. Solange das Abendland «christlich» war
und in Christus an das «Opfer eines unschuldigen Gottes» glaubte, nahm
es die Marterung der Unschuld demiitig hin. «Auf jeden einsamen Schrei
der Revolte wurde das Bild des groBten Schmerzes vorgezeigt. Da Chri-
stus dies erlitten hatte, und mit vollem Willen, so ist kein Leiden mehr
ungerecht, jeder Schmerz notwendig» 3°. Dann aber «vom Augenblick an,
da das Christentum am Ende seines Triumphes der Kritik der Vernunft
unterworfen wurde, wurde in gleichem Ma@, wie die Gottlichkeit Christi
geleugnet wurde, der Schmerz aufs neue zum Los der Menschen. Der
betrogene Christus ist nur ein Unschuldiger mehr, den die Vertreter des
Gottes Abrahams in 6ffentlicher Schaustellung hingerichtet haben.» Er
ist umsonst gestorben. Mit diesem gewandelten Verstindnis war das
Feld frei fiir die «groBe Offensive gegen einen feindlichen Himmel» 4,
Reaktion auf die jahrhundertelange demiitigende Unterwerfung des
Menschen unter den Willen und die Gnade Gottes.

Camus ist iiberzeugt, daB die ganze verhdngnisvolle Geschichte der
Revolte der modernen Zeit von der Idee des Gottes des Alten Testa-
mentes und von der Auflehnung gegen diesen Gott getragen ist. Ein
paar Hauptetappen und einige Vertreter der geschichtlichen Entwick-
lung der modernen Weltanschauung, wie er sie sieht, sind folgende #!:
Der erste Theoretiker der absoluten Revolte ist Marquis de Sade. Er
fordert aus der Vorstellung einer verbrecherischen Gottheit heraus die
Freiheit des Verbrechens. Die Dandys der romantischen Literatur wahlen
das Bose aus Sehnsucht nach einem unmdéglichen Guten, weil Gott in
Anspruch nimmt, was im Menschen Gutes ist. Iwan Karamasow bei
Dostojewskij erhebt sich im Namen der Gerechtigkeit gegen Gott.

38 I’homme révolté, 369.

39 I’homme révolté, 52 {.

40 I’homme révolté, 53.

41 Vgl. L’homme révolté, 54 ff.



444 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ...

«Selbst wenn» es Gott gibt, bleibt er unannehmbar, und das Heil, das
von ihm stammt, ist zu verwerfen im Namen der Gerechtigkeit. Solch
totale Verneinung kehrt sich bei Nietzsche um in totale Bejahung, in
das« Ja» zu einer totalen Notwendigkeit, in die Vergéttlichung des Schick-
sals.

Sehr scharfsichtig zeigt Camus auch Zusammenhidnge geistesge-
schichtlicher Entwicklung mit den totalitiren politischen Regimen und
Systemen des 20. Jahrhunderts auf *2. Nach der Totung des Konigs als
Repriasentanten Gottes durch die Jakobiner vergéttlichte man ewige
Prinzipien, die Vernunft, die Tugend ; dann, im Marxismus die Geschich-
te. Auf immer neue Weise opferte man einer Vergottlichung, einem
Gott Menschen massenweise und das Menschliche. Diese geschichtliche
Entwicklung, bis hin zu den Konzentrationslagern, sieht Camus in einer
Linie mit dem Glauben an den Gott des Alten Testamentes, von dem
die ganze unheilvolle Entwicklung entscheidend ausging.

4. Die Menschlichkeit der schipferischen Revolte

Nach einer mehr als 2000-jahrigen Geschichte, wihrend welcher die
Revolteihren urspriinglichen Adel verlieB, schreit des Prometheus schwei-
gend ertragenes Unrecht noch immer und provoziert die Revolte. Aber
inzwischen mufBte Prometheus sehen, wie die Menschen im Namen der
Revolte sich auch gegen ihn wenden und ihn verspotten. Die Chance jedoch
besteht, nach einem langen und leidvollen Irrweg der Revolte zuriick-
zukehren zu deren urspriinglichem Geist, dem Geist des Prometheus und
des Sisyphos 3,

Die wahre und urspriingliche Revolte ist eine schopferische Revolte,
schopferisch durch ihre Bejahung und Verneinung zugleich #. Sie sagt
«nein» zur Welt in ihrer Grundgesetzlichkeit und «ja» zu menschlichen
Werten, zu etwas Urmenschlichem, das in jedem einzelnen Individuum
zu verteidigen ist. Auf drei Wesenseigenschaften dieser schopferischen
Revolte méchte ich hinweisen.

a) Solidaritit

Das Wort «Solidaritédt» ist sozusagen identisch mit dem Wort «Re-
volte». Es definiert gleichsam, was mit schopferischer Revolte gemeint

42 Vgl. L’homme révolté, 133 ff.
43 L’homme révolté, 35 f. und 375 f{.
4 L'homme révolté, 26 und 308; vgl. Carnets mai 1935 - février 1942, 38.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ... 445

ist. Wenn ein Mensch in der Revolte bekundet, daBl es in ihm etwas gibt,
das Verteidigung verdient, dann leitet er dieses «etwas» nicht von ewigen
Prinzipien ab, die Anwendung finden auf ihn und alle andern *5. Es
geschieht vielmehr in der konkreten Gemeinschaft unter Menschen, daB
etwas als Wert, als verteidigungswiirdig erfahren und konstituiert wird,
fiir jeden einzelnen und fiir alle zusammen. Im Akt des Solidarisch-
werdens selbst wird etwas als Wert konstituiert. Die absurde Erfahrung
reift den Menschen aus der unbewuBten und selbstverstindlich hinge-
nommenen Einheit mit seiner Umwelt heraus und st68t ihn in die Ein-
samkeit. Sobald er nun aber erkennt, da er diese Befremdung mit
allen Menschen teilt, daB er nicht allein zuriickgestoBen wird von der
Welt in seinem spontanen Verlangen, hat er den ersten Schritt getan
hin zur Solidaritit im Geist der Revolte und, was dasselbe ist, zur Re-
volte im Geist der Solidaritit 6.

Wichtig ist es Camus, auf den schopferischen Charakter der Solida-
ritit hinzuweisen, im Unterschied zum bloBen Trostfinden im BewuBtsein
eines gemeinsamen Erleidens, mit dem sich die Menschen tatsichlich
meistens zufrieden geben. Die Einwohner von Oran in «La peste» einige
Zeit nach Ausbruch der Krankheit finden Trost in dem einen, daB
«jetzt wenigstens die Lage eindeutig klar war: die Seuche betraf alle
Leute» 47, Cottard, der sich keine Illusionen macht und deutlicher als die
iibrigen Bewohner der Stadt die Absurdheit der Situation sieht, fiihrt
diesen Geist einer passiven Solidaritdt konsequent zu Ende. Das Bewul3t-
sein, daB alle den Schrecken der Pest zu erleiden haben, weckt in ihm,
der schon vor den andern und vor Ausbruch der Pest die Erfahrung des
Absurden gemacht hatte, nicht den Geist der Auflehnung, sondern
Erleichterung, weil er den Schrecken des Unheils jetzt nicht mehr allein
tragen muB. «Alles in allem bekommt die Pest ihm gut» 8. Er weil, «es
geht nicht besser»; er vertrostet sich auch nicht auf ein Nachher wie
die andern. Aber er findet Trost in dem Gedanken, dall «wenigstens alle
im gleichen Boot sitzen» *°. So «beginnt er, diese zwischen Himmel und
Erde und den Mauern ihrer Stadt gefangenen Menschen zu lieben» .
Wie aber dann die Pest aufgehért hat — ebenso unbegriindet, willkiirlich

4 L'homme révolté, 349.
46 T.’homme révolté, 35 {.
47 La peste, 205.
48 La peste, 217.
4 La peste, 215.
50 La peste, 218.



446 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ...

und sinnlos, wie sie begonnen hatte —, wie die Menge wieder Feste
feiert und er mit seinem absurden BewuBtsein wieder allein ist, gerit er
in Wahnsinn, verschanzt sich hinter seinem Fenster im Wohnblock und
schieBt wild in die Menge auf der StraBe 3!. — Sie erinnern sich viel-
leicht oder wissen, wie nach dem Zweiten Weltkrieg, nach dem Zusam-
menbruch, nach Beendigung einer absurden und schrecklichen Zeit z. B.
in Deutschland die Zahl der Selbstmorde schlagartig zunahm.

Nicht diese Solidaritit meint Camus, in welcher sich der Mensch
zum Verbiindeten des Absurden macht, um persoénliche Erleichterung
zu empfinden, in der er aber doch wesentlich allein bleibt. Er meint eine
Solidaritit, in welcher Menschen sich finden zu gemeinsamer Auflehnung
gegen die Unterdriickung, woher immer sie stammt, von der Natur, von
den Menschen, und sich bekennen zu einem Wert, den sie gemeinsam
verteidigen. Das ist die Grundidee, von der her allein menschliche
Existenz sich logischerweise denken liBt. Dem Descartes’schen «Cogito»
stellt er ein «Ich empdére mich, also sind wir» entgegen 2. Die Revolte
hat ihren «Ursprung im Allerindividuellsten des Menschen» und «ent-
reiBt zugleich den Einzelnen seiner Einsamkeit». Sie mag eine egoistische
Voraussetzung haben, aber in ihrer Bewegung ist sie wesentlich nicht-
egoistisch. Der Revoltierende «fordert zweifellos fiir sich den Respekt,
aber in dem MabB, in dem er sich mit einer natiirlichen Gemeinschaft
identifiziert» %3. Er handelt aufgrund «eines Wertes, von dem er zum
mindesten fiihlt, daB er ihm und allen andern Menschen gemeinsam
ist» 3. Die Revolte geht denn auch nicht allein und nicht notwendiger-
weise vom Unterdriickten selber aus; sie meldet sich beim bloBen Anblick
der Unterdriickung eines andern. Man identifiziert sich mit dem andern.
Moglicherweise ertrigt jemand nicht, andern Beleidigung oder Schmerzen
zugefiigt zu sehen, die er selber ohne jede Emporung erduldet hat.
Camus weist hin auf die Selbstmorde unter den russischen Terrori-
sten in den Strafkolonien zum Protest gegen die Auspeitschung von
Kameraden. Auch ist der Geist der Solidaritit in der Revolte nicht auf
eine Interessengemeinschaft gegriindet. Man kann Ungerechtigkeit empo-
rend finden, die Menschen zugefiigt wird, welche man als Gegner be-
trachtet 5. Ferner zeigt sich, wie wesentlich und innerlich der Geist der

51 La peste, 333 ff.

52 L’homme révolté, 36.
33 L'homme révolté, 29.
54 L'homme révolté, 28.
55 L'homme révolté, 29.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ... 447

Revolte ein Geist der Solidaritit ist, darin, daB die Revolte sich darauf
beschrinkt, die Demiitigung zuriickzuweisen, ohne sie jedoch fiir den
andern zu verlangen im Geiste des Ressentiments 6. Es geht ihr um die
Uberwindung der Feindschaft als Grundprinzip, aus «Treue zum Men-
schen» %7,

b) Atheismus

Das Zweite, was die schopferische Revolte charakterisiert, ist, daf
sie Gott, die Vorstellung eines Gottes ausschaltet. Glaube an Gott ist
unvereinbar mit ihr. Er bedeutet auf jeden Fall, die Ungerechtigkeit
wahlen, sei es in einem letzten « Ja-Sagen» zur Welt als einer von Gott
geschaffenen oder sei es in der maBlosen Auflehnung, legitimiert und
provoziert durch einen so ungerechten Gott. Auf jeden Fall liegt im
Glauben an Gott die MaBlosigkeit und damit das Unrecht begriindet.

Schon lingst zwar ist der unangefochtene Glaube an Gott aus der
Weltanschauung geschwunden. Aber die Idee Gottes ist geblieben. Man
hat nicht aufgehoért, das Menschliche der Absolutheit, d. h. der Vergott-
lichung einer Idee oder Vorstellung zu opfern: in einem Tugendideal, im
totalitiren Staat, in Zukunftsideologien. Auch wo man sich bewuBt von
Gott losgesagt hat, ist man nur bis zum Antitheismus gekommen, aber
nicht bis zum Atheismus. Auch wo man sich auflehnt gegen Gott, bleibt
man der Gottesvorstellung verhaftet. Die Menschlichkeit der schopfe-
rischen Revolte setzt voraus, daB man aufhért, an Gott zu glauben,
aber auch aufhort, etwas anderes an seine Stelle zu setzen, und aufhért,
selber Gott sein zu wollen oder sich an Gott zu messen; dal jeder dem
anderen sagt, er sei nicht Gott %%, «Auf der Mittagshohe des Denkens
lehnt der Revoltierende so die Gottlichkeit ab, um die gemeinsamen
Kiampfe und das gemeinsame Schicksal zu teilen. Wir entscheiden uns
fiir Ithaka, die treue Erde, das kiihne und niichterne Denken, die klare
Tat, die GroBziigigkeit des wissenden Menschen. Im Lichte bleibt die
Welt unsere erste und letzte Liebe. Unsere Briider atmen unter dem
gleichen Himmel wie wir; die Gerechtigkeit lebt. Dann erwacht die
sonderbare Freude, die zu leben und zu sterben hilft und die auf spéter
zu verschieben, wir uns fortan weigern» %.

56 I.’homme révolté, 30 f.
57 Lettres & un ami allemand, Paris 1945, 81.
58 L’homme révolté, 378.
59 L’homme révolté, 377.



448 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ...

Fiir den absurden Menschen ist Gott erledigt und die Versuchung,
an ihn zu glauben, iiberwunden. Darin hat er seinen inneren Frieden,
seine Sicherheit, seine Verséhnung mit sich selbst und sogar mit der
Welt gefunden. Darum der Zorn der absurden Helden in Camus’ Erzih-
lungen oder Romanen, wenn man ihnen von Gott spricht, ihn ihnen
aufdringt: Rieux im Gesprich mit Paneloux % oder Meursault im Ge-
sprich mit dem Gefingnisgeistlichen. Er solle ihn in Ruhe lassen und
gehen, sagt Meursault vor seiner Hinrichtung zum Gefingnisgeistlichen,
er habe nur noch wenig Zeit, um zu leben, und die wolle er nicht mit
Gott vertrédeln 61, 62,

¢) Verweigerung der Hoffnung

Es diirfte deutlich geworden sein, wie der Atheismus bei Camus
anders verstanden werden will denn als blofe Kritik am philosophisch-
theologischen System des Theismus. Er will Atheismus sein in einem
existentiellen Sinn, als eigentliche Gegenposition zum biblischen Glau-
bensverstindnis. Die ganze Radikalitit eines solchen Existenzverstind-
nisses kommt zum Ausdruck in der Charakterisierung des Geistes der
Revolte als eines Geistes bar jeder Hoffnung. Hoffnung bedeutet Flucht
ins Geheimnis, ins Irrationale. Sie ist «der Inbegriff der Mogelei, die
menschliche Siinde par excellence, ein entehrendes Desertieren, die scham-
lose Flucht in den bequemen Traum einer optimistischen kompensie-
renden Hinterwelt, die jedes irdische Problem vereitelt» 3. Der absurde
Mensch weigert sich, auf etwas zu hoffen, das ihm diese Welt nicht gibt.
Er will «klar denken und nicht mehr hoffen» . Darin liegt seine Wiirde
als vernunftbegabtes Wesen. Darin liegt auch sein Triumpf, sein Sieg.

Hoffnungslosigkeit bedeutet nicht Verzweiflung. Im Gegenteil, der
Hoffnungslose ist gliicklich; gliicklich, weil er nichts mehr von den G6t-
tern erwartet; sein Schicksal gehdrt ihm. Sisyphos wurde von den G6t-
tern wegen seines rebellischen Verhaltens gegen sie dazu verurteilt, in
der Unterwelt eine Ewigkeit lang einen Stein den Berg hinaufzurollen,

60 La peste, 240 {.

61 ]'étranger, 165.

62 Vgl. dazu J. Onimus, Camus, Bruges 1965, 97: « A supposer un instant que
Dieu existe, son visage pour Camus ne saurait étre d’un pére mais d’un tyran, voire
d’un monstre. Par un affreux renversement Dieu est devenu un démon stupide et
destructeur, un Shiva dansant sur des crines: le Mal personnifié.»

63 A. EsPIAU DE LA MAESTRE, Der Sinn und das Absurde. Malraux — Camus
- Sartre — Claudel — Péguy, Salzburg 1961, 64.

64 Le mythe de Sisyphe, 125.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ... 449

der ihm, oben angelangt, immer wieder entgleitet und den Berg hinun-
terrollt. Man muB sich diesen Sisyphos gliicklich vorstellen, sagt Camus.
«Seine Verachtung der Gotter, sein Hall gegen den Tod und seine Liebe
zum Leben haben ihm die unsagbare Marter aufgewogen, bei der sein
ganzes Sein sich abmiiht und nichts zustande bringt» %°. «Es gibt kein
Schicksal, das durch Verachtung nicht iiberwunden werden kanny 6.
Solche Hoffnungslosigkeit und Verachtung der Gétter fithrt nicht zur
Verachtung des Lebens. Gerade nicht; in der klaren Erkenntnis und im
vorbehaltlosen Eingestdndnis seiner Verginglichkeit und im Verzicht,
auf eine neue Zukunft zu hoffen, allein gelingt es, Frieden zu finden.
Dabei liegt Camus daran, die Nutzlosigkeit jeglicher Hoffnung aufzu-
zeigen, auch die Tarrou’s in «La peste», dessen einziges, leidenschaft-
liches Problem war, ohne Gott ein Heiliger zu sein, der Hoffnung auf
Frieden einzig in der heroischen Anstrengung suchte, keines Menschen
Todfeind zu sein, keinem durch Unachtsamkeit den in jedem Menschen
steckenden Pesthauch ins Gesicht zu atmen, eher zu den Opfern zu
gehoren als zu den GeiBeln, denen, die Opfer fordern. Im Unterschied zu
ihm will Rieux auf das Heroische verzichten und erklirt sich solida-
risch mit den Massen und denkt, «es sei gerecht, daBl die Freude wenig-
stens von Zeit zu Zeit die belohne, die sich mit dem Menschen begniigen
und mit seiner armseligen, gewaltigen Liebe» 7.

II. ANSATZE ZU EINER AUSEINANDERSETZUNG
AUS DER SICHT CHRISTLICHEN GLAUBENSVERSTANDNISSES

Soweit ein paar Grundthesen und Grundziige Camus’scher Weltan-
schauung und einige Hinweise bereits hinsichtlich einer Auseinander-
setzung mit christlichem Glaubensverstindnis, niherhin mit christlicher
Glaubensverkiindigung. Eine solche Auseinandersetzung bediirfte aus-
fithrlicherer Darstellung. Ich méchte in einem kurzen SchluBteil nur
auf die, wie mir scheint, wichtigsten Aspekte hinweisen, die so zur
Sprache kommen miiBten.

Zuerst wire formal gesehen der grundlegende Unterschied Ca-
mus’schen Denkens zu biblischem Denken zu beachten, sofern dies

65 Le mythe de Sisyphe, 164.
6 Te mythe de Sisyphe, 166.
67 La peste, 328.



450 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ...

letztere darauf verzichtet, eine philosophische Losung auf Fragen mensch-
licher Existenz zu geben, wihrend Camus trotz des literarischen und
existentiellen Charakters seines Werkes durchaus von einem philosophi-
schen Anliegen getrieben ist, und zwar im Sinne der Descartes’schen
Leidenschaft, in allererster Linie jene Idee oder Grundrealitit zu finden,
von der her sich das ganze Sein und die menschliche Existenz logi-
scherweise und frei von jedem Zweifel denken und erkldren lassen. Ob
sich nun diese logische Erklirung unmittelbar darauf bezieht, was zu
tun sei, wie bei Camus, oder darauf, was ist, wie bei Descartes, dndert
nichts an ihrem wesentlich intellektualistischen Ausgangspunkt und
Grundcharakter. In der Konsequenz dieses Denkens liegt denn auch,
daB das eigentlich Herausfordernde, mit dem es fertig zu werden gilt,
nicht das unschuldige Leiden, der Tod oder das Bése in ihrer Wirklich-
keit selber sind, sondern recht intellektualistisch die Unerklarbarkeit
des Leidens, des Todes oder des Bosen.

In solchem Zusammenhang wiren das Wesen der Sprache der Pre-
digt, verstanden als Wesen der Predigt iiberhaupt, und Camus’ Kritik an
dieser Sprache zu diskutieren. Camus wiinscht keine Predigt, wie er
wortlich sagt in «Le mythe de Sisyphe» 8, Man erinnert sich an die
Predigten Paneloux’ ¢ oder an die predigtartigen, iiberzeugenwollenden
Gespriache des Untersuchungsrichters und des Gefingnisgeistlichen mit
Meursault 7. Er will das klare Denken in der Treue zur absurden Erfah-
rung und nicht den Sprung ins Irrationale, ins Geheimnis, den er der
Mystik, Kierkegaard und den Existentialisten vorwirft 7. Er will sich
weigern, auf dem Unbegreiflichen etwas aufzubauen 72, zu lieben, was er
nicht begreifen kann 73, oder vom Absurden ein Gesetz des Handelns
abzuleiten 7*. Die Frage aber ist, ob ihm das gelingt. «Predigt» nicht
gerade auch er in hohem MaBe, nidmlich die Treue zum Absurden?

Damit wire zweitens das Thema der Auseinandersetzung unter #n-
haltlichem Gesichtspunkt genannt. Im Grunde weil Camus selber auch,
daB die Logik der Revolte ihre Relativitit hat, daB daneben auch z. B.
der Selbstmord oder auch die Welt des Heiligen ihre Logik haben. Aber

68 Le mythe de Sisyphe, 71.

69 La peste, 111 ff. und 243 ff.

70 L’étranger, 91 ff. und 160 ff.

I Le mythe de Sisyphe, 50 ff.

72 Le mythe de Sisyphe, 60.

3 La peste, 240.

74 Vgl. R. pE LurpE, Albert Camus, Paris 111963, 32.



Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ... 451

er optiert fiir die Logik der Revolte. Nun erweist sich die Idee der
Revolte zweifellos als sehr tragfihige und existenzerhellende [dee. Sie
spielt iibrigens auch in der Bibel eine bedeutende Rolle: bei den Prophe-
ten, in den Psalmen, in der biblischen Urgeschichte, bei Hiob; oder
denken wir an Jesu Weigerung, eine Welt des Leidens und des Unrechts
einfach hinzunehmen und unter Berufung auf eine géttliche Ordnung zu
rechtfertigen, und an seinen diesbeziiglichen Konflikt mit den Phari-
sdern und den Schriftgelehrten. Gerade in der Bibel wird Revolte an
sich nirgends als Siinde oder als unfromm bezeichnet. Camus weist mit
dem Begriff der Revolte auf einen Wesensaspekt auch christlichen Exi-
stenzverstdndnisses hin. Aber in der Bibel steht die Revolte in einem
Spannungsverhiltnis zu Vertrauen, Dankbarkeit, Liebe, Hoffnung. Diese
Existenzkategorien kennt Camus nicht, ebensowenig wie den biblischen
Begriff der Siinde, wesentlich verstanden als Unglaube und fehlendes
Vertrauen. Gerade hierin ist er als Dichter und Denker Sprecher einer
sowohl spezifisch modernen wie allgemein menschlichen Weltanschauung,
von der sich christliches Glaubensverstindnis unterscheidet, auf die
christliche Glaubensverkiindigung jedoch einzugehen und mit der sie
sich auseinanderzusetzen hat.

Im einzelnen wire nun kritisch auf das einzugehen, was wir als die
Wesenseigenschaften der schépferischen Revolte bezeichneten. Sowiire der
Unterschied zubedenken zwischen Solidaritit und Liebe. Bei aller ethischen
und existentiellen Bedeutsamkeit dessen, was mit «Solidaritit» bezeich-
net ist, fithrt dieser Begriff nicht aus der Ich- bzw. Wir-Dimension
hinaus. Es fehlt im gesamten Werk Albert Camus’ die wirkliche Du-
Dimension und damit im Zusammenhang auch ein Grundverstindnis der
Schuld, auch schon im positiven Sinn einer geschuldeten Antwort auf
zuvor empfangenes Leben. Ebenfalls damit im Zusammenhang wire das
wirklich biblische Verstindnis des Glaubens an Gott aufzuzeigen. Camus
sieht in diesem Glauben den Ursprung des ganzen Irrwegs der abend-
lindischen Revolte. Er deutet ihn aber um im Sinne einer mythischen,
bzw. philosophischen Gottesvorstellung, die gerade nicht biblisch ist,
an der die Bibel vielmehr immer wieder entscheidende Kritik iibt. Es
wire hinzuweisen auf das berechtigte und wichtige Anliegen, nicht den
Menschen einer Gottheit oder Idee zu opfern. Dabei wire aber zu sehen,
daB Menschlichkeit etwas Abstraktes ist, also auch eine Idee und wohl
zu unterscheiden von der Realitdt des konkreten Menschen. Es wire zu
fragen, inwiefern der Mensch einer Idee der Menschlichkeit geopfert und
diese Idee vergéttlicht, zu einer neuen Gottheit gemacht wird gerade



452 Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt ...

bei Camus, der konsequent Atheist sein will 7. SchlieBlich wire der
Unterschied zu bedenken zwischen Messianismus als duBerlich verstan-
dener Jenseitserwartung oder als innerweltlicher Zukunftsideologie einer-
seits und Hoffnung im Sinne biblischen Glaubens anderseits.

Damit komme ich zum SchluB meiner Darlegung. Ihr Ziel war
nicht, einem atheistischen Entwurf einer Deutung der menschlichen
Existenz bis ins einzelne christliche Alternativen gegeniiberzustellen, vor
allem nicht in der Gestalt dogmatisch formulierter Lehrsitze. Es ging
mir vielmehr darum, auf einen Schriftsteller hinzuweisen, der Grund-
fragen menschlicher Existenz lebensnah und in der Sprache unserer Zeit
formuliert und auf sie auch eine Antwort aus einem echt menschlichen
Ethos heraus zu geben versucht. Zugleich aber ging es auch darum, auf
jene intellektuellen und existentiellen Vorentscheidungen aufmerksam zu
werden, welche diese Antwort in einen uniiberbriickbaren Gegensatz zu
christlichem Glaubensverstindnis und christlicher Glaubensverkiindi-
gung fiihren.

75 Vgl. dazu den von andern Voraussetzungen her erhobenen Vorwurf J.-P.
Sartres an Camus, er komme von der traditionellen Gottesvorstellung nicht los,
Gott beschiftige ihn weit mehr als die Menschen und er brauche ihn, um ihm die
Schuld fiir das Absurde und fiir das ungerechte Leiden zuzuschieben. (J.-P. SARTRE,
Réponse a Albert Camus, in: Les Temps Modernes, 1952, 8. Jg. 334. Vgl. Liselotte
RICHTER, a. a. O., 136.)



	Die absurde Erfahrung als Ausgangspunkt des Existenzverständnisses bei Albert Camus

