
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 3

Artikel: Bruder Klausens Glaubensrede

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Stirnimann

Bruder Klausens Glaubensrede

Skizze zu acht Äußerungen

Claus von oder under der flu hat Historiker und Hagiographen
beschäftigt. Theologen ließen sich nur selten von ihm inspirieren. Diese

Skizze möchte den - vielleicht etwas ausgefallenen und zugleich
verfänglichen - Versuch unternehmen, den clausner aus der wildnuß im
Ranfft mit Anliegen heutiger Theologie zu konfrontieren 1.

PERSÖNLICHKEIT UND AUSSTRAHLUNG DES EREMITEN

Bevor wir uns einzelnen Äußerungen Klausens zuwenden, mag es

nützlich sein, die wichtigsten Spannungsfelder seiner eindrucksvollen
Persönlichkeit zu umreißen. Der überragende Kenner und Verfasser des

Quellenwerkes, Robert Durrer2, schreibt von Bruder Klaus: «Denn

auch ihm galt das Bibelwort vom Propheten im Heimatlande, und seine

Bedeutung mußte seinen Landsleuten erst von außen her kundbar

gemacht werden»3. Weiter im Hinblick auf die Ausstrahlung seiner
Botschaft: «Es hegt im Wesen des Prophetentums begründet, daß die Be-

1 Folgenden Kollegen: dem Historiker Joseph Siegwart, dem Bibliker
Adrian Schenker und ganz besonders dem Germanisten Alois M. Haas (Zürich)
sei auch an dieser Stelle für mannigfache Hilfe und Anregung herzlich gedankt.

2 Robert Durrer: Bruder Klaus. Die ältesten Quellen über den seligen
Nikiaus von Flüe, sein Leben und seinen Einfluß. 2 Bde. Samen 1917-21. xlix-
1300 S. Im folgenden zitiert als Durrer mit Angabe von Band und Seitenzahl.

3 Durrer I, xxix.
26



394 Bruder Klausens Glaubensrede

rechtigung seiner Räte und Mahnungen stets erst von den nachkommenden

Generationen voll erfaßt wird» 4. Zu dieser FernWirkung gehören
auch die anerkennenden Äußerungen Zwinglis 5, die sympathisierende
Schilderung Bullingers 6 und der Besuch einer Gesandtschaft der
reformierten Orte Zürich, Bern, Basel und Schaffhausen an don Erinnerungsstätten

Bruder Klausens im Jahre 1585 7. In neuerer Zeit haben sich

nicht nur Journet 8 und Lavaud 9, sondern ebenso einfühlend evangelische

Autoren wie Frischknecht 10, Blanke n, Nigg 12, Centlivres 13,

Méautis 14 und Denis de Rougemont 15 mit der Gestalt des Rufers und
Mahners aus der Melchaaschlucht befaßt.

Politiker und Mystiker

Die zwei wohl grellsten Gegenpole im Leben Bruder Klausens
können mit «Politik» und «Mystik» umschrieben werden. Heutiges
Empfinden sieht hier fast einen Widerspruch. Mystik mag mit Kunst und
Phantasie zu tun haben, Mystik und Wissenschaft sind disparat, Politik

4 Durrer I, xxx.
5 Durrer II, 635-637.
6 Durrer II, 641-642; 797-800. Zu Myconius 609-614; zu Vadian 659 f.;

zu Flacius 729 f.
7 Durrer II, 848-850.
8 Charles Journet: Saint Nicolas de Flue, Neuchâtel/Paris 1947 (Cahiers

du Rhône).
9 Benoît Lavaud : Vie profonde de Nicolas de Flue, Fribourg 1942 ; ders. : Nicolas

de Flue et les Pères du désert, Fribourg 1942. Zuer wähnen ist auch die (unvollendete)

Monographie von Heinrich Federer: Nikiaus von Flüe, Frauenfeld 1928.
10 Max Frischknecht: Das schreckliche Gesicht des Klaus von Flüe, Theol.

Zeitschrift 2 (1946) 23-39. Der Artikel handelt von der schreckenerregenden Gottesvision,

der Radskizze zur Erklärung der Dreieinigkeit und dem sog. «Visionsbild»
Klausens, von dem Frischknecht eine außerordentlich feine und penetrante
theologische Deutung gibt. Vgl. die Zitate Anm. 141 u. 142.

11 Fritz Blanke : Bruder Klaus von Flüe, Zürich 1948 (Zwinglibücherei, 55) ;

geschrieben als Ergänzung zu Ernst Bohnenblust : Nikiaus von Flüe, Ein Lebensbild,

Zürich 1945, der mehr dem äußeren Lebenslauf Klausens und dessen
Verquickung mit den politischen Ereignissen forschend nachgeht.

12 Walter Nigg: Große Heilige, Zürich 1946, 135-173 (Nikiaus von Flüe);
ders. : Nikiaus von Flüe, Berichte der Zeitgenossen, Düsseldorf 1962 (Heilige der
ungeteilten Christenheit). Soeben ist Niggs Essay «Begegnung mit Bruder Klaus»
erschienen im Büdband: Nikolaus von Flüe, Freiburg i. Br./Wien 1976, 5-60.

13 Robert Centlivres : Nicolas de Flue, L'histoire et la légende, Genève 1947.
14 Georges Méautis: Nicolas de Flue, Neuchâtel 1940.
13 Denis de Rougemont: Nicolas de Flue, Légende dramatique en trois

actes (Musique d'Arthur Honegger), Neuchâtel 1939.



Bruder Klausens Glaubensrede 395

und Mystik jedoch Gegensätze. Dazu aber Durrer: «Jener Dualismus
von Weltflucht und Interesse an weltlichen Fragen, von Politik und
Mystik im Wesen des geschichtlichen Bruder Klaus war nichts
Gegensätzliches. Es war das natürliche Resultat seines Milieu, seiner Herkunft
und persönlichen Entwicklung»16. Die persönliche Entwicklung verlief

- wie bekannt - nicht geradlinig. Während über dreißig Jahren nahm
Nikiaus aktiv teil am politischen Leben seiner engeren Heimat, zwanzig
Jahre lang bekleidete er höchste Ämter: fui potens in iudicio et consilio -
«ich war mächtig in Gericht und Rat»17. Dann aber geschieht ein Bruch,
ein Aufbruch und Auszug in die Fremde: durstig... uszogen dis vergifften
weit18. Doch schon bald wird er zur Rückkehr gezwungen und findet
seine Bleibe unweit seines Heimwesens: an eyme wilden ende undir den

alpen19. Von hier aus erlangt er in wenigen Jahren weit über die Grenzen
seiner Heimat hinaus eine solche «über alle Zweifel erhabene» politische
Bedeutung, wie sie nur wenigen Schweizern je beschieden war 20. Oehl
und Durrer ziehen Vergleiche mit Großen, welche die Welt der Mystik
mit der der Politik zu verbinden suchten 21. Doch fällt der Vergleich
unschwer zugunsten des «Friedensmannes» aus, der frids begert... und
die byllicheit lieb gehept22, yderman truw, niemant uberflüssig 23.

Unter Mystik kann sehr Verschiedenes verstanden werden. Hält man
sich an die wesentlichen, nicht sekundären, Merkmale - persönliche Be-

16 Durrer I, ix. Dazu Centlivres (Anm. 13), 101: «Toute l'activité
extérieure de Nicolas de Flue, sa clairvoyance, sa perspicacité politique et psychologique,
son égalité d'humeur et finalement son autorité s'expliquent par la qualité et
l'intensité de sa vie intérieure.»

17 Durrer I, 39 (zu einem Predigerbruder); dazu auch Durrer I, 61 (Waldheim)

: Her ist eyn gewaldiger amptman in dem lande gewest. Her ist ouch in vilen
hoyptstriten gewest. Bezüglich der höchsten Ehre seines Landes berichtet Erni
Rorer: Klaus verachtete alle zittliche ere und besunder tätte er allen vlis darzü, das

er nit landamman wurde, dann sust wer ers zittlich geworden, Durrer I, 462 f.
18 Durrer I, 83 (Bonstetten).
19 Durrer I, 61 (Waldheim).
20 Nigg: Große Heilige (Anm. 12) 136: «Er läßt sich weder mit Waldmann,

Schinner noch mit Zwingli vergleichen. »

21 Wilhelm Oehl: Bruder Klaus und die deutsche Mystik, Zeitschr. für
schweizerische Kirchengeschichte 11 (1917) 161-174 u. 241-254, verweist S. 251-254
unter anderen auf Bernhard von Clairvaux, Albertus Magnus, Katharina von Siena
und Jeanne d'Arc. Durrer I, xxxi f. stellt Vergleiche an mit Franz von Assisi,
Katharina Benincasa, Bernhardin von Siena und - als einzige, wirkungsgeschichtlich

ebenbürtige Parallele - mit Jeanne d'Arc, die er jedoch ein «kriegerisches
Symbol» nennt.

22 Durrer I, 468 (Sohn Bruder Klausens).
23 Durrer I, 83 (Bonstetten).



396 Bruder Klausens Glaubensrede

rufung, Erfahrung eines unbedingten Appels, Stufen der Läuterung und
der Prüfung, Erfüllung ohne Vollendung, Ruhe ohne Rast - so muß man
den «Gottesmann» ob dem Wald als einen echten Mystiker bezeichnen.

Zweifellos gehört er zu den spätmittelalterlichen «Gottesfreunden»24.
Auch fehlt es nicht an Verbindungen zur hohen «deutschen Mystik»25.
Im Zentrum seines Betens und Betrachtens stehen : das Leiden Christi26,
die Eucharistie 27 und - als «Höhepunkt seines mystischen Erlebens und
Denkens»28 - das Geheimnis der Dreieinigkeit. Der ausgesprochen
theologische Akzent: «Leiden Gottes»29, «Gedächtnis des Herrenleidens»
[= Eucharistie]30, «ungeteilte Gottheit in drei... zusammenstimmenden
Personen»31 zeigen deutlich, daß die Wurzeln der Mystik Bruder Klau-

24 Vgl. Durrer II, 1053-1067 (Anhang II C) : die Verbindungen führen über
Engelberg ins Elsaß. Dazu auch Oehl (Anm. 21) 162: «Bruder Klaus ist der
Höhepunkt und Abschluß der ganzen weitverzweigten, langlebigen Gottesfreund-Bewegung

und steht zu ihr in nachweisbaren Beziehungen.»
25 Vgl. dazu die Studie von Oehl: Bruder Klaus und die deutsche Mystik

(Anm. 21). Oehl verweist (S. 241 f.) auf die direkten Kontakte Klausens mit
Brüdern des Predigerordens, auf die starke Verbreitung von Mystiker-Handschriften
- besonders der Werke Heinrich Seuses - in der Schweiz (S. 164-166) und auf
die wahrscheinliche Vermittlung dominikanischer Spiritualität durch Heimo am
Grund (S. 174). Auch Durrer I, 408 betont die freundschaftlichen Beziehungen
Klausens mit dem Dominikanerorden. Ein Kuriosum dieser Zusammenhänge: eine
Schrift des großen Eckhart, der Traktat «Von abegescheidenheit», zirkulierte
längere Zeit unter dem Namen des Obwaldner Eremiten. Vgl. Meister Eckhart:
Die deutschen Werke, hrsg. von Josef Quint, Bd. V, Stuttgart 1963, 386 f. u. 397.

26 Dazu die für die innere Entwicklung Bruder Klausens aufschlußreiche
Mitteilung an einen Predigerbruder, Durrer I, 39 f.: Tunc demum ille [Heimo am
Grund] subintulit adhuc unum remedium optimum et valde saluberrimum, restât
videlicet devota meditatio passionis Jhesu Christi Tunc ille me docuit puncta pas-
sionis, distinguens per Septem horas canonicas, tandem redij ad me ipsum et

dictum exercicium assumpsi quotidie complere, in quo misericordiam redemptoris pro
paupertate mea profeci

27 Dazu ebenfalls die vertrauliche Mitteilung an den Predigerbruder, Durrer

I, 39: veni in magnam reverentiam et devolionem venerabilis sacramenti corporis
et sanguinis Jhesu Cristi.

28 Oehl (Anm. 21) 248.
29 Durrer I, 210 (Brief an Bern) : Ir sind 6ch dz liden gotz in uwren hertzen

tragen. Vgl. dazu auch die Einleitungsformel zum zweiten und dritten Gesicht der
Visionsdarstellungen von Kaspar am Büel: Ein mensch brach den schlaf durch

goz- willen und durch sines lidens willen. Und er danchet gott sines lidens und
siner marier. Text ediert von Adalbert Wagner: Ein Beitrag zur Bruder-Klausen-
Forschung, in der Festschrift Dürrer «Aus Geschichte und Kunst», Stans 1928,
326-338, der zitierte Ausschnitt S. 332 u. 334.

30 Durrer I, 544 (Wölflin).
31 Durrer I, 535 (Wölflin) : indivisa deitas tribus discreta personis mirifice

consentientibus (Erklärung Klausens von einem ein- und dreistimmigen Gesang).



Bruder Klausens Glaubensrede 397

sens tiefer liegen als die der aufkommenden «Devotio moderna». Doch

genügen die Verweise auf spät- und hochmittelalterliche Geistesströmungen

nicht. Ebenso wesentlich und bedeutsam sind die Verbindungslinien,

die zum Eremitentum der Frühzeit der Kirche zurückführen 32.

Der älteste Biograph Gundelfingen sagt, Klaus sei «mit dem eremitischen

Geist begabt» gewesen 33, habe das «einsame Anachoretenleben

gesucht, auf nichts anderes mehr den Geist hingelenkt, als auf die

Wiederherstellung des Eremitenstandes»34 und sei den «Vätern in der

ägyptischen Wüste» zu vergleichen 35. Das Sachsler Kirchenbuch
bezeichnet Klaus als «Demütigen und Armen in Christo dem Eremitenstande

hingegeben»36. In der Sprache Klausens wird dieses Ideal mit
einfacheren und prosaischen Worten - eilend oder wilde - angedeutet.
Den Dekan Albrecht von Bonstetten begrüßt er: Zu was sind ir har
komen an dis end in den inschlund disser wilde? Das ir besehent mich

armen sunder? Ich furcht ir findet nutz by mir, solichen litten würdig37.

Asket und Seher

Askese ist nicht identisch mit Mystik. Doch gibt es keine echte

Mystik ohne asketische Übung. Zu den offenkundigsten asketischen

Zügen des Mystikers Klaus gehören: die Ablehnung von Gewalt und
äußeren Ehren 38, der Hang zu Einsamkeit und Zurückgezogenheit39,
das Verlassen der häuslichen Gemeinschaft 40, Abbruch, Enthaltsamkeit

32 Vgl. dazu besonders Lavaud : Nicolas de Flue et les Pères du désert (Anm. 9).
33 Durrer I, 432.
34 Durrer I, 426.
33 Durrer I, 430.
36 Durrer I, 461 : Nicolaus hic Christi humilis pauper heremitarum ordinem...

servans.
37 Durrer I, 86.
38 Durrer I, 464 (Erni an der Halden) : ouch allen sittlichen gewalt und ere

geflochen, verachtet und nutsit anders gesucht den gottes ere.
39 Durrer I, 468 (Sohn Klausens) : so habe sin vatter allwegen die weit geflochen

und ein einig wesen gehept und allzyt gesucht: 469: nye nüntzyt anders begert, dan

got zû dienen an einer einigy. Wobei einig und einigy semantisch sowohl «Einsamkeit»,

« Zurückgezogenheit », «vertraute Stille» wie «Einigkeit», «Geschlossenheit»
und «Einheit mit Gott» umfaßt. Vgl. dazu auch denselben Gebrauch von einigkeyt
Durrer I, 462 (Erni Rorer) u. 466 (Oswald Ysner).

40 Dorothea Wiss, Nikiausens Gemahlin, heiratete mit etwa 14 Jahren, wurde
als 16jährige das erstemal Mutter und sah, nach zehn Geburten, als 43jährige noch
jugendlich frisch und anziehend aus: Alzo ist syne frouwe noch eyne suberlich junge
frawe und had ey suberlich angesichte und eyn glat vel [frische, glatte Haut ohne



398 Bruder Klausens Glaubensrede

und Fasten 41. Zum letzten schreibt Durrer: «Es ist nicht zu verkennen:
die Grundlage für die Weltberühmtheit und auch für das spätere
politische Ansehen des Bruder Klaus, war der Ruf seines Wunderfastens»42.
Zum Faktum: «Wenn es sich um eine rein historische Frage handeln
würde, könnte es kaum jemand einfallen, die bestimmten Zeugnisse zu
bezweifeln»43. Ferner: «Die Zeitgenossen diskutierten nicht so sehr die
Tatsächlichkeit dieser Abstinenz, als die Frage, ob sie natürlichen
Ursachen entstamme, oder ein Wunder der göttlichen Gnade schlechthin,

ein Gipfelpunkt der Askese sei»44. Die wenigen Äußerungen Klausens

zu dieser Frage wirken glaubwürdig. Sie zeichnen sich aus durch

Runzeln], Durrer I, 60 (Waldheim). Die späteren Berichte zeigen die Tendenz'
den Abschied Bruder Klausens von seiner Familie klischeehaft zu dramatisieren:
Anshelm (1529) spricht von einem «hart erworbenem urlob», Durrer II, 653:
Bullinger (1574) von «erloupnis, doch schwerlich erworben», Durrer II, 798. Der
älteste Biograph, Gundelfingen (1488), berichtet schlicht, daß das Vorhaben Klausens,

Eremit zu werden, an die Bedingung der Einwilligung seiner Gattin geknüpft
war: conthorali consentiente, Durrer I, 428. Klaus sagt, daß der Ort, wo er sich
schon vor seinem definitiven Entschluß von Zeit zu Zeit zu einsamer Betrachtung
zurückzog, niemandem - außer seiner Gattin - bekannt war: ubi nemo sciebat nisi
aliquando uxor, Durrer I, 40 (Predigerbruder). Auch als Einsiedler spricht er von
seiner ihm wohlgesinnten Gattin: gratissima uxor, Durrer I, 39 (Predigerbruder).
Trotz der Trennung tori et habitationis brachen die Beziehungen zur Familie nicht
ab. Dorothee kommt mit ihrem Jüngsten in den Ranft zur Messe, Durrer I, 60
(Waldheim). Als ein zugezogener Pilger nach 13tägigem Fasten am Ende seiner
Kräfte war, läßt Klaus durch Dorothee reichlich Nahrung, cibus abundans, ans
Ufer der Melchaa bringen, Durrer I, 544 (Wölflin); II, 682 (Salat). Zu den großen
Gunsterweisen seines Lebens zählt Klaus, daß seine Familie (gemeint sind: die
Frau und die volljährigen Kinder, wahrscheinlich auch der Vater und der Bruder,
die in der Hausgemeinschaft lebten) ihre Zustimmung zu seinem Einsiedlerleben
gab und daß er den Schritt in die Einsamkeit zeitlebens nie zu bereuen hatte. Vgl.
Durrer I, 464/465 (Erni an der Halden); 547 (Wölflin).

41 Zu den bis heute am meisten als provokatorisch empfundenen Fakten im
Leben Bruder Klausens siehe das noch zu seinen Lebzeiten entstandene, umfangreiche,

theologisch geringfügige, kulturgeschichtlich jedoch aufschlußreiche
Gutachten von Petrus Numagen «über die Berechtigung Bruder Klausens, Weib und
Kind zu verlassen, und über sein Wunderfasten», Durrer I, 232-339.

42 Durrer I, xx.
43 Durrer I, xxi. Dazu Oehl (Anm. 21) 250: «Die historische Kritik hat

nicht zu entscheiden, ob eine Sache 'möglich' oder 'wahrscheinlich' ist, sondern ob
sie einwandfrei bezeugt ist.»

44 Durrer I, xx/xxi. Oehl (Anm. 21) 248-251 verweist auf andere Fälle
«jahrzehntelanger Nahrungslosigkeit», vor allem auf Lidwina von Schiedam (f 1433)
und Katharina Emmerich (f 1824), und kommt S. 250 zum Schluß: «Nur der wichtige

Unterschied besteht zwischen Bruder Klaus einerseits und Lidwina und
Katharina Emmerich andrerseits, daß er weder aß noch trank und völlig gesund
war...»



Bruder Klausens Glaubensrede 399

Klugheit und äußerste Zurückhaltung 45. Um ein reines «Wunder» ging
es kaum. Sohn Hans berichtet, wie sein Vater schon zu Hause alle wochen

vier tag... gevastet und die gantzen vasten us alle tag nit mer den einist
ein kleines stûckly brots oder ein wenig turrer byrnen gessen 46. Diese
asketische Praxis hatte zweifellos auch eine gesellschaftskritische Spitze. Sie

war gegen die übermäßige Eßlust seiner Zeit gerichtet47.
Noch weniger als Askese sind Visionen mit Mystik gleichzusetzen.

Doch nehmen Gesichte, Träume und parapsychologische Phänomene
einen nicht geringen Platz ein im Leben Bruder Klausens 48. Die
diesbezüglichen Berichte stellen verschiedene Probleme. Nicht selten fällt
es schwer zu unterscheiden zwischen dem, was mehr dem aufgewühlten
Zeitgeist, der ungeschickten Darstellung oder durcheinander gebrachten
Schablonen zuzuschreiben ist, und dem, was auf ein authentisches
Erlebnis zurückgeht. Auf der einen Seite stehen frühkindliche, ja vorgeburtliche

Erinnerungen 49, auf der andern Gleichnisreden zur Unterweisung
in kerniger und bilderreicher Sprache 50. Was dazwischen liegt, ist
unterschiedlicher Art. Auf dem Hintergrund oft krauser und verwirrender
Rede jedoch leuchten einfache, ausdrucksstarke Symbole auf wie «Stein»,

«Turm», «Brunnen», «Lilie»...51. Was schließlich die gelegentlich
erwähnte prophetische Begabung Klausens betrifft52, so handelt es sich

45 Durrer I, 347 (Trithemius) : «Ich habe nie gesagt und sage nicht, daß ich
nicht esse» - ego numquam dixi, nec dico me nihil comedere; I, 512 (Koelhoffische
Chronik): «Er ward oft und mannigfaltig von geistlichen und weltlichen Personen
versucht und um Auskunft gefragt, ob er leibliche Speise empfienge und esse,
worauf er antwortete, es wäre ihm alles zuwider» - it were im allit zoweder.

46 Durrer I, 468. Vgl. 462 (Erni Rorer), 464 (Erni an der Halden), 352

(Trithemius).
47 Petrus Numagen kommt zum Schluß, das Fasten sei ein Wunder,

«gewirkt zum Beispiel für die genußsüchtige Welt». Dazu die ausführlichen Beschreibungen,

besonders Durrer I, 299-301. Ähnlich Gundelfingen, Durrer I, 438-
440. Vgl. auch die Predigt des Trithemius «gegen die schlemmerischen Mönche»,
Durrer I, 350-353, und die lateinischen Epigramme von Konrad Celtes und
Petrus Bonomini, Durrer I, 400 f.

48 Vgl. Alban Stöckli: Die Visionendesseligen Bruder Klaus, Einsiedeln 1933.
49 Siehe dazu Durrer I, 465—466 (Heimo am Grund); 531—532 (Wölflin).
50 Gundelfingen übertreibt leicht, wenn er schreibt: parabolis, metaphoris.

similitudinibusque perpulchris elegantibusque hanc ipsam probando, roborando, ful-
ciendoque doctrinam Durrer I, 433.

51 Für eine tiefenpsychologische Interpretation von JuNGSchen Positionen aus
siehe M.-L. von Franz : Die Visionen des Nikiaus von Flüe, Zürich 1959 (Studien
aus dem C. G. Jung-Institut, 9).

82 Durrer I, 582 (Trithemius): spiritum quoque prophetiae habuit; 587

(Trithemius) : plenus prophecie spiritu; 588 (Trithemius) : dei servus et propheta habitus.



400 Bruder Klausens Glaubensrede

weniger um Voraussage von Zukunft53 denn um Hellhörigkeit, Scharfblick

und Kenntnis der Geheimnisse des Herzens, auch verborgener
Absichten 54.

Seelenarzt und Ratgeber

«Als Thaumaturg, als Wundertäter für körperliche Leiden, hat sich

Bruder Klaus bei Lebzeiten nie gegeben ...»55. Wohl kann man aber von
seiner «Tätigkeit als Seelenarzt, als Ratgeber in psychischen Anliegen»
reden 56. Zu den überlieferten Proben dieser Tätigkeit bemerkt Durrer:
«Sie zeichnen sich insgesamt durch die reale Grundlage eines schlichten
bon sens, einer geläuterten Erfahrung des Volksmannes, der als

Vertrauensperson in die Tiefen der Volks- und Menschenseele hineingeschaut,
aus»57. Carl Gustav Jung schreibt in einem Artikel über Bruder Klaus:
«Es ist sympathisch, daß der einzige schweizerische Mystiker von Gottes
Gnaden unorthodoxe Urvisionen hatte und unbeirrten Auges in die Tiefen

jener göttlichen Seele blicken durfte, welche alle, durch Dogmatik
getrennten Konfessionen der Menschheit noch in einem symbolischen Archetypus

vereinigt enthält»58. Der Wirklichkeit näher kommt der Bericht
des Trithemius: «denn er [Klaus] hatte eine besondere Gnade, nicht nur
die einfachen Seelen zu ermahnen, sondern auch die Trauernden und

Schwermütigen zu trösten»59. Den «Geist der Schwere» kannte er aus

eigener Erfahrung60. Der an Depressionen und Skrupeln leidende Schultheiß

Heinrich von Hunwil aus Luzern sucht Trost bei Bruder Klaus 61.

Aufschlußreich sind ferner die Berichte, wie der der Beschauung
Hingegebene den Jüngling von Burgdorf in seiner Berufswahl berät und ihm

53 Durrer I, 89 (Bonstetten) : Dicunt nonnulli, eum quandoque predixisse
futura, que nec ab eo nec ab alijs veridicis nunquam audivi, videlicet se hisce rebus
quovismodo intromittere.

54 Siehe dazu die schlagfertigen Antworten Klausens auf die Fangfragen des
Abtes von St. Stephan aus Würzburg, Durrer I, 347 f.

35 Durrer I, xxm.
» A. a. O.
37 A. a. O.
38 Carl Gustav Jung: Bruder Klaus, Neue Schweizer Rundschau N. F. 1

(1933) 223-229; Zit. S. 229.
39 Durrer I, 584.
60 Durrer I, 39 (Predigerbruder) : valde graviter afflictus... aperui ei

[Heimo am Grund] anxietatem et gravitatem meam.
61 Durrer I, 53-55.



Bruder Klausens Glaubensrede 401

eine zufällige Bemerkung als Selbstgefälligkeit aufdeckt62, eine junge
Frau von Argwohn und Eifersucht heilt63 und eine arme Alte vom
lebensgefährlichen Verdacht der Hexerei befreit64.

Illiterat mit gesundem Verstand

In zeitgenössischen Dokumenten wird Klaus als rusticus, simplex,
litterarum expers - «von bäuerlicher Herkunft, einfach, ungebildet»
bezeichnet65. Ob der Ausdruck literarum penitus ignarus66 mit: «des

Lesens und Schreibens völlig unkundig» zu übersetzen sei, bleibt
allerdings angesichts der hohen Stellungen Klausens in Gericht und Rat
ungewiß 67. Auf jeden Fall wußte er mit Schreibern umzugehen.

Schildern frühe Besucher im Ranft «übereinstimmend seinen
Ausdruck als milde und heiter und von gewinnender Freundlichkeit, so soll

später der erste Eindruck ein erhabener, ja geradezu schreckhafter
gewesen sein ,..»68. Besonders erwähnt wird der ungepflegte Haarwuchs:
er hat verwirt ungestralt locke 69, jedoch nicht weniger der Wohlklang
seiner Sprache : von eyner lieplichen guten duczschen spräche 70.

Überhaupt wird Klaus eyn fyner man genannt71. Sein Verhalten:
in alle synem gekose, wandelunge und handelungen befunden wir on lut-
selig, medesam [umgänglich], behegelich [zufrieden], frolichunder zen allen

dingen fruntlich 72. Welch ein Kontrast zu den aufdringlichen und
streitsüchtigen Theologen, die ihm «auf den Hals geschickt» wurden oder sich

62 Durrer I, 404—408.
63 Durrer II, 923 f. (Prozeßakten 1591).
64 Durrer II, 999 (Prozeßakten 1654).
65 Durrer I, 441 u. 443 (Gundelfingen).
66 Durrer I, 352 (Trithemius). Vgl. 547 (Wölflin): nullam literarum habuit

notitiam. Sowohl Durrer (I, xix) wie Oehl (Anm. 21, S. 170) nehmen an, daß
Klaus zeitlebens weder lesen noch schreiben konnte, also Analphabet war.

67 Wahrscheinlich ist, daß Klaus zwar nicht schreiben konnte, doch des Lesens
nicht völlig unkundig war.

68 Durrer I, xxn; vgl. 547 (Wölflin).
69 Durrer I, 87 (Bonstetten) ; 397 (Schott) : inculto crine. Vgl. dazu das

realistische Porträt Klausens, das Brustbild in Tempera auf Papier, in der
Zentralbibliothek Zürich, Katalog der Bruderklausenbilder, Nr. 266, in: Paul Hilber und
Alfred Schmid: Nikiaus von Flüe im Bilde der Jahrhunderte, Zürich 1943, 86

u. Abbildung Farbtafel III.
70 Durrer I, 61 (Waldheim) ; 86 (Bonstetten) : sprach er gar senfft... mit man-

licher stymme.
71 Durrer I, 61 (Waldheim).
72 Durrer I, 62 (Waldheim).



402 Bruder Klausens Glaubensrede

ungeheißen bei ihm einfanden 73 Klaus, der bäuerliche Laie - einsame,

überragende Gestalt «in dem kirchengeschichtlichen Niedergang des

15. Jahrhunderts» 74 - soll ihnen tüchtig widerstanden haben75. Tri-
themius sagt, er sei ein acutissimus ingenio vir - «ein Mann von sehr
scharfem Verstand», und fügt bei, qui cum sit literarumpenitus ignarus
tarnen sensum optime callet scripturarum - «der, obschon des Lesens

unkundig » - zutreffender wohl : « ungebildet » - « den Sinn der heiligen Schrift
aufs beste erfaßt»76. «Wir sahen, wie beredt er mit einem Magister über
das Altarssakrament disputierte, worüber sich dieser, der aus lauter
nachdenkendem Studium den kirchlichen Erklärungen keinen Geschmack

abzugewinnen vermochte, nicht genug verwundern konnte»77.

Nach diesen einleitenden Vorbemerkungen möchten wir nun einige
Äußerungen sprach-theologisch etwas näher untersuchen. Wir teilen sie

dazu in zwei Gruppen auf: Äußerungen im Glauben von Gott und
Sprüche zu oder über den Glauben.

REDE VON GOTT

Die ersten drei Äußerungen entnehmen wir einem der
bestausgewiesenen Aktenstücke, dem Brief an den Rat von Bern (4. Dezember

1482), einem unmittelbaren Diktat Bruder Klausens 78.

73 Durrer I, 203 f.: «Landammann und Landleute von Obwalden treffen
Maßregeln gegen Belästigungen des Bruder Klaus durch fremde streitsüchtige Theologen.

»

74 Nigg: Große Heilige (Anm. 12) 138.
75 Durrer I, 203: mercklich und vast von der heiligen drivaltikeit, ouch wider

den heiligen christenlichen glouben und andrer cristenlicher Ordnung angelassen,
versucht und gestraft hab inu ouch in der selben versûchung und sträffung nit anders
dann handvest grecht und volkommen funden.

76 Durrer I, 352 (Trithemius).
77 A. a. O. Sowohl Durrer (I, xix f.) wie Oehl (Anm. 21, S. 174) sehen im

viel jüngeren, gebildeten Luzerner Kleriker und Freund Bruder Klausens, Heimo
am Grund, den Hauptvermittler theologischer Elementarkenntnisse des Eremiten,
doch betont Durrer, Klaus sei «unzweifelhaft die weit bedeutendere Persönlichkeit»,

überhaupt eine «starke selbständige Persönlichkeit» gewesen.
78 Durrer I, 214: «Die Diktion des Berner Briefes zeigt eine auffallende

Stilgleichheit mit dem Konstanzer Brief, ein übereinstimmendes, durchaus persönliches
Gepräge. Man darf in diesen Schreiben, trotzdem sie nicht eigenhändig sind,
dennoch die unmittelbare Ausdrucksweise des Seligen erkennen. Sie wurden offenbar
genau nach Diktat niedergeschrieben. » Beide Briefe tragen auch das eigen ingesigel,



Bruder Klausens Glaubensrede

So meret sich glück ôch in dem hymel

403

Der ganze Passus lautet:

Und wes glück sich uff dem ertrich meret,
der sol got danckbar darumb sin,
so meret es sich ôch in dem hymel. 19

Die allgemeine Thematik ist «Dankbarkeit». Dankbarkeit ist
sowohl für das Verhältnis von Mensch zu Mensch wie für das Verhältnis
zu Gott von fundamentaler Bedeutung 80. Dankbarkeit ist zudem - oder
sollte sein - eine Grundkategorie christlicher Theologie 81. Erst wenn
man sich bewußt wird, daß Glaube nicht ein forciertes Für-wahr-halten,
sondern dankbare Anerkennung - der Botschaft Jesu, der Verheißung
und der Befreiung - bedeutet, ist der Weg zur Erneuerung im Glauben
und für den Glauben wieder frei. Dazu gehört auch, daß der Glaube sich

nicht nur auf die «feine Spitze des Geistes» konzentriert, sondern ebenso

in Beziehung tritt zu elementaren menschlichen Regungen wie «Furcht»,
«Freude», «Hoffnung», «Dankbarkeit».

Nun ist aber der angeführte Text alles andere als eine Reflexion
über den Glauben. Der Wahl und Komposition der Worte, der Diktion
und der Gedankenführung nach kann man den Satz eine Art Weisheitsspruch

nennen. Der Intention nach geht es um politische Rede: um einen

das Bruder Klaus sich nach der Stanser Vermittlung (1481) für seine politische
Korrespondenz beilegte. Vgl. Durrer I, xxvm, 186, 202; II, 1196-1199. Zum
Brief an Bern schreibt Centlivres (Anm. 13) 71 ; «Cette lettre est celle d'un homme
très simple et humble, mais qu'une riche vie intérieure rend courageux et
clairvoyant. »

" Durrer I, 209/210.
80 Vgl. dazu Otto Friedrich Bollnow: Wesen und Wandel der Tugend,

Frankfurt a. M. 1972, im Abschnitt «Der Geschenkcharakter des Vertrauens» (175—

185), 183: «Das ganze menschliche Leben ist durchzogen von einer Reihe von
Tugenden, bei denen ein ähnlicher Zug mehr oder weniger hervortritt. Dahin
gehören, um nur einige Beispiele aufzuführen, die Hoffnung, die Geduld, die
Dankbarkeit ...» Dankbarkeit fördert, Undank zerstört Vertrauen.

81 Thomas von Aquin: Summa theologiae, I/II q. 110, a. 1, unterscheidet
drei Grundbedeutungen von « Gnade » - « gratia » :

1. der freie göttliche Heilswille, «gratuita Dei dilectio»,
2. die umsonst von Gott mitgeteilte Gabe, «donum gratis datum»,
3. die Danksagung des Menschen, «gratiarum actio». Es ist zu bedauern, daß die
theologische Diskussion zumeist sich nur zwischen der ersten und zweiten Bedeutung

von «Gnade» bewegt und den dritten, ebenso wichtigen und wesentlichen
Sinn außer acht läßt.



404 Bruder Klausens Glaubensrede

Mahnruf, leicht euphemisch kaschiert. Durrer spricht von einem «naiven

Programm der Regenten- und Bürgerpflichten». Daran ist wohl nichts
zu ändern. Doch fügt Durrer bei, das naive Programm sei «inhaltlich...
recht beachtlich» 82.

Was ist also mit glück gemeint Wohl kaum das Schwelgen in
Glücksgefühlen. Der Nachdruck liegt auf dem meren: wes glück sich uff dem

ertrich meret. Nun wissen wir aber, daß in der zweiten Hälfte des

15. Jahrhunderts der Reichtum im Vergleich zu früheren Zeiten
beunruhigende Formen annahm und eine ganze Reihe von Symptomen - wie

Korruption und Gewaltakte - auf eine allgemeine Zerrüttung hindeutete.
Ein Jahr zuvor hatte dieses Syndrom - auf dem Hintergrund der

Burgunderbeute - die verbündeten Schweizer bis an den Rand des Bürgerkrieges

gebracht. Danckbar in Verbindung mit glück uff dem ertrich will
also auf die Gefahr von Eigennutz und Mammonsdienst hinweisen und
enthält wohl auch die sachte Mahnung, den hart erworbenen Frieden
nicht von neuem zu gefährden 83.

Doch wird die Dankbarkeit auf Gott bezogen: got danckbar sin.
Die Rede ist theo-logisch. Man mag den Verweis auf die Dankbarkeit
gegenüber Gott in einem Spiegel politischer Pflichten «naiv» nennen.
Durrer spricht zudem von «Binsenwahrheiten», von denen er jedoch
sagt, sie seien «eben als solche Grundbegriffe der Lebensklugheit»84.

82 Durrer I, 214.
83 Ob das von Kaspar am Büel aufgezeichnete «erste Gesicht» irgendwelche

historische Beziehung zu den Stanser Ereignissen hat, läßt sich nicht nachweisen.
Da es sich dabei aber um eine originelle, für das ethische Empfinden Klausens
aufschlußreiche, an die Sprache biblischer Prophétie mahnende Parabel handelt,
geben wir hier die wichtigste Passage wieder: Der Pilatusberg gieng nider uff
das ertrich und er öffnet sich die ganze weit, das in dunck es were all s Und offenbar,
das in der welt were und erschin ein große fili der lüten und hinderrucks der lütten
erschin die Wahrheit und hetten alle ire antlit von der warheit. Und erschein ietlichen
ein großer brest zum herzen, also zwo ftist zuosamen. Und das wass eigener nuz
disser brest, der ist die lüt so übel, das si des mans angesicht nit erliden mochten, als
wenig der mensch den flamen vom für erliden mag und fuoren vor grimer angst um-
einanderen und fuoren hindersich hinweg mit großem laster und schand, das er's von
vern us sach hinfaren. Und die warheit, die hinderrugs erschin, die blib da. Adalbert
Wagner: Ein Beitrag zur Bruder Klausen-Forschung, in Festschrift Dürrer «Aus
Geschichte und Kunst», Stans 1928, 326-338; Zit. S. 331. Wagner bemerkt S. 338:
«Etwas ganz Neues bringt unser Fragment in der Vision der Wahrheit im ersten
Gesicht, woran besonders bemerkenswert ist, daß sie auf den Pilatusberg verlegt
wird.» Alban Stöckli (Anm. 48) 30 schätzt die Zuverlässigkeit, bzw. «Unmittelbarkeit»

und «Ursprünglichkeit» dieses Textes hoch ein und spricht von einer
«unverfälschten und unverarbeiteten Niederschrift».

84 Durrer I, xxiv.



Bruder Klausens Glaubensrede 405

Noch prononcierter wird der theo-logische Charakter des

Warnspruchs im dritten Stichus: so meret es [glück] sich och in dem hymel.
Sowohl das meren wie der Merismus ertrich und hymel lassen deutlich
den biblischen Hintergrund erkennen: «Sammelt euch keine Reichtümer
auf Erden Sammelt euch vielmehr Schätze im Himmel... Denn wo
dein Schatz ist, da wird auch dein Herz sein!»85 «Verkaufe alles, was
du hast, und gib es den Armen, so wirst du einen Schatz im Himmel
haben!»85 «Nehmt ihm das Mna!»87 Doch verleiht Klausens Ausspruch
diesen Bibelworten eine ganz besondere Brisanz. Weder von «Lohn» noch

von zwei Glücken ist die Rede. Syntaktisch ist es ein und das selbe

Glück, das sich nicht nur auf Erden, sondern auch im Himmel mehren
soll. Die Kargheit der bäuerlichen Sprache hat hier eine Äußerung
geprägt, die sowohl durch inhaltliche Dichte wie durch fast provokatorische
Präzision überrascht. Was Himmel und Erde zusammenbringen, das

kommende Reich schon ankünden, gewissermaßen ins «Jetzt» hineinziehen

soll, ist ein Herz, in dem der Glaube Christi wohnt. Dies ist - so

könnte man sagen - das Ergebnis der Meditation, die Tiefenstruktur
der Glaubensrede dieses Spruches Bruder Klausens.

Will man die Eigenart der Äußerung etwas näher umschreiben, so

kann man dies nach folgenden Gesichtspunkten tun. Der Art und dem

literarischen Genus nach handelt es sich um ein Mahnwort, um einen

Weisheitsspruch. «Weisheit» und «Sentenzen» gehören zur biblischen

Sprachüberlieferung. Im heutigen Sprachgebrauch sind Analogien dazu
eher selten. Der Satz Bruder Klausens illustriert, wie ein von biblischer
Weisheit inspirierter «Spruch» - in Mundart - entsteht. Der Ausgangspunkt

der Rede ist der genuine biblische Gottesbegriff : Gott - kein reines

«Jenseits», sondern mitten in geschichtlichem, ja politischem Handeln.
Das Ziel ist zunächst ethisch: durch Dankbarkeit gegenüber Gott das

Herz von Habsucht zu befreien und zu weiser Mäßigung zu führen. Wer
für «empfangenes» Glück dankt, erklärt sich bereit, anmaßende

Ansprüche aufzugeben. Die Absicht der Rede ist politisch: Regenten und

Bürger mögen vor Gott Verantwortung für die Welt übernehmen. Dank
für materielles Wohlergehen verpflichtet, auch für «gerechte» Verteilung
der Güter zu sorgen. Die Kompetenz zur Rede kann mit den Worten
Durrers umschrieben werden: der Mystiker und Asket, der Wahr-

« Mt 6, 19-21 ; vgl. Lk 12, 33 f.
86 Mt 19, 21; Mk 10, 21; Lk 18, 22.
87 Lk 19, 24; vgl. Mt 25, 28.



406 Bruder Klausens Glaubensrede

heiten, die leicht «übersehen zu werden pflegen», «durch die Eigenart
seiner Persönlichkeit und seines Milieu Wirkung verschafft»8S. Zu
beachten ist schließlich die logische Struktur der Rede, eine Struktur, die den

Anredecharakter der Glaubenssprache nicht aufhebt. Gesetzt den Fall,
es gehe dir gut: wes glück sich uff dem ertrich meret, wird die Forderung
im Glauben erhoben : der sol got danckbar darumb sin, um dann den

Zuspruch anzumelden : so meret es sich ôch in dem hymel.

Gehorsam ist die grôst er

Die Aussage umfaßt zwei Sätze:

Gehorsam ist die grôst er die in himel und erdrich ist.
Darumb sônd ir lügen dz ir enander gehorsam syend
und wisheit dz allerliepst, wan warumb es facht alle ding

zum besten an 89.

Von «Gehorsam» ist auch an anderer Stelle die Rede. Besonders
anläßlich der Visitation durch den Weihbischof Thomas von Konstanz,
der den Auftrag erhalten hatte, sich durch «geheime Nachforschung und
eifrige Verhörung» über Klausens Fasten und dessen nähere Umstände
«ausführlich und genau zu informieren»90. Der Bischof fragt den
Einsiedler: was in der heyligin cristenheit das aller beste und das aller vor-
dinstlichste were. Worauf Klaus antwortet: der heylige gehorsam. Nun
wird ihm befohlen, im Gehorsam dry bissen brotes zu essen und einen

trung sante Johannes segen zu trinken 91, was jedoch, wie es scheint, nur
zum Teil, mühsam und Widerwillens ausgeführt werden kann 92. Diese

Rede von «Gehorsam», kirchlichem Gehorsam, entspricht den Umständen
und hat, als Antwort in einem Verhör, mehr formelhaften Charakter.

Dagegen ist die Stelle im Brief an Bern emphatische Rede : Gehorsam

ist nicht nur innerhalb der Christenheit eine «vornehme Tugend»93,
sondern «die größte Ehre im Himmel und auf Erden». Mehr kann wohl

88 Durrer I, xxiv.
89 Durrer I, 209.
90 Durrer I, 31-34: 1469, Anfang April. «Bischof Hermann von Konstanz

gibt seinem Weihbischof Thomas, Bischof von Agothopolis, den Auftrag, die wunderbare

Enthaltsamkeit des Bruder Klaus zu prüfen.»
91 Durrer I, 64 (Waldheim).
92 Durrer I, 542 (Wölflin). Vgl. 582, 584, 587; II, 653, 854, 1016.
93 Durrer I, 260 (Petrus Numagen) : virtus excellentior.



Bruder Klausens Glaubensrede 407

kaum gesagt werden. Worin aber besteht nun dieser Gehorsam? Die
Pointe: Darumb sônd ir lugen dz ir en an der gehorsam syend. Es geht
also nicht um Gehorsam gegenüber Höhergestellten, sondern um Gehorsam

zwischen Gleichgestellten, zu und für einander. Gemeint sind
die ein Jahr zuvor in Stans - nicht ohne den Einfluß des ehemaligen
«Fähnrichs», «Rottmeisters» und «Hauptmanns» Nikiaus 94 - zwischen
den Eidgenossen getroffenen Vereinbarungen, den Auswüchsen des

Söldnerdienstes, des Reislaufens, zu wehren 95. Was erstaunt, ist die

Tatsache, daß ein so durch und durch demokratisch verstandener
Gehorsam, die Treue zum gegenseitig gegebenen Wort, als die grôst er die

in himel und erdrich ist bezeichnet wird.
Die politische Ermahnung ist aber zugleich theo-logische Rede.

«Himmel und Erde» verweist auf Gottes Ehre und Herrschaft. Wie
konnte Klaus zu einer solchen Aussage kommen? Durrer spricht von
einer «Paraphrase» zu 1 Sam 15,22: «Siehe, Gehorsam ist besser als

Opfer, Aufmerken besser als Fett von Widdern» %. Es ist möglich, daß

der Mystiker dieses Bibelwort aus neutestamentlichen Zitaten kannte 97.

Doch scheint der eigenwillige, autochthone Satz ein tieferes Verständnis
des Schriftsinnes vorauszusetzen. Es überrascht, daß einer der
großartigsten neutestamentlichen Texte, jener Hymnus im Philipperbrief,
der von der Menschwerdung als Selbstentäußerung Gottes spricht, die

selben Grundelemente - «Gehorsam» und «Ehre», «Himmel und Erde» -
aufweist wie der lapidare Satz Bruder Klausens 98. Ist dieser also nicht
nur theo-logisch, sondern christo-logisch, vom Gehorsam Jesu 99 inspiriert

« Gehorsam » kann in der Schrift verschiedene Bedeutungsrichtungen

94 Durrer I, 428 (Gundelfingen).
95 Durrer I, 214: «An die Spitze setzt er [Klaus] die in der damaligen Periode

wildesten Reislaufens zeitgemäße und mit den Tendenzen des Stanserverkomm-
nisses übereinstimmende Forderung der staatlichen Unterordnung, des

Gehorsams...» Zur Haltung Klausens gegenüber dem Reislaufen siehe Durrer I, 96;
ferner I, xxvi. Als die Gesandtschaft der reformierten Orte im Jahre 1585 ergebnislos

verlief, ja die Katholiken die Evangelischen sogar aufforderten, Bruder Klaus
wie die übrigen alten Landespatrone zu verehren, kam von Zürich prompt die
Antwort: Bruder Clausen antreffen, volgen sie [die Katholiken] desselben lehr
viel weniger als wir Durrer II, 850.

96 Durrer I, 209, Anm. 1.
97 Mt 9, 13; 12,7; Mk 12, 33.
98 Phil 2, 6-11 : «... Aus freiem Entschluß gab er alles auf Im Gehorsam...

ging er den Weg der Erniedrigung Dafür hat Gott ihn erhöht ihm den höchsten
Ehrennamen verliehen, den es gibt. Alle müssen ihn ehren, im Himmel,
auf Erden »

99 Vgl. dazu bes. Rom 5,19; Hebr. 5, 7-10; Mk 10, 45; Lk 12, 37.



408 Bruder Klausens Glaubensrede

haben. Wir können drei semantische Varianten unterscheiden: 1.

Unterordnung unter Höhergestellte, 2. Treue zu einem gegebenen Wort, zu
einer eingegangenen Verpflichtung, 3. Selbstverleugnung, Verzicht auf

an und für sich legitime Ansprüche zugunsten höherer Interessen. Der
Gehorsam-Spruch im Brief an Bern spricht explizit vom zweiten Sinn,

jedoch nicht ohne Beziehung zum dritten.
Schließlich ist noch der zweite Teil des zweiten Satzes zu erwähnen:

und wisheit dz allerliefst, wan warumb es facht alle ding zum besten an.
Hier ist man zunächst geneigt, an eine volkstümliche Version des

bekannten aristotelischen und gemeinscholastischen Adagium zu denken:

«Sapientis est ordinäre», der Weise lenkt hin und versteht, alle Dinge
auf letzte Werte hinzuordnen 10°. Doch handelt es sich konkret um die
«Weisheit der Regenten», Grund für gegenseitigen Gehorsam 101.

Will man die ganze Aussage über den Gehorsam etwas näher
charakterisieren, so könnte man sagen, es handle sich um einen argumentativen

Zuspruch. Ausgangspunkt - gewissermaßen Obersatz - ist die
theologisch gewichtige Aussage: Gehorsam ist die grôst er die in himel und
erdrich ist. Daraus werden dann zwei eminent praktische Forderungen
abgeleitet: die Notwendigkeit, enander gehorsam zu sein, das gegenseitig
gegebene Wort zu wahren, - und Weisheit zu heben, wisheit dz aller-
liefst. «Ehre» ist mehr als Pflichterfüllung, und «Weisheit» mehr als

Gerechtigkeit. So finden wir auch hier die für Klaus so bezeichnende

Verbindung von theologisch-gedanklicher Konzentration und inzisiver,
gegenwartsbezogener Sprache. Von Bonstetten sagt vom
«Gottesfreund»: Er lopt hoch gehörsammkeit und den frid, wôlichen frid ze halten

er die Eidgenossen vast ermanet und alle die zu im komment102.

Frid ist allwegen in got

Nach Dankbarkeit und Gehorsam geht es nun um Frieden. Es lohnt
sich, die wohl zentralste Äußerung im Brief an Bern dem Rhythmus der
Diktion gemäß voll auszuschreiben:

100 Aristoteles: Metaphysik I, 2, 982 a 17-19: Thomas von Aquin zu dieser
Stelle, lect. 2, n. 42; Summa theologiae I, q. 1, a. 6: «Cum enim sapientis sit
ordinäre in genere totius humanae vitae, prudens sapiens dicitur, inquantum
ordinat humanos actos ad debitum finem»; I/II, q. 57, a. 2; q. 66, a. 5.

101 Durrer I, 214. Thomas von Aquin nennt die Weisheit eine « virtus archi-
tectonica», eine besonders für « Baumeister » und Gebietende unentbehrliche Tugend,
vgl. Summa theologiae I/II, q. 66, a. 5; II/II, q. 19, a. 7 ; q. 47, a. 10.

102 Durrer I, 89/90.



Bruder Klausens Glaubensrede 409

Frid ist allwegen in got,

wan got der ist der frid,
und frid mag nit zerstört werden,

unfrid würt aber zerstört.103

Allwegen heißt soviel wie «immer und überall», «unter allen
Umständen», «in jeder Beziehung». Diese adverbiale Bestimmung gibt dem
Satz von Anfang an einen energischen, nachdrücklich-interpellierenden
Klang. Wie auch immer die Dinge hegen, wie sehr die Menschen, von
Eigennutz und Sonderinteressen getrieben, auseinander streben, zu
Unfrieden neigen, frid ist auf jeden Fall in got. Man denkt an den Abbruch
der Verhandlungen in Stans, das Zeichen zum Aufbruch - und zum
Bruderkrieg - war schon gegeben 104. Friede ist keine Selbstverständlichkeit,

keine leichte Sache, nicht das Normale, das sich von selbst einstellt.
Friede ist ein «bonum arduum», ein nur durch Anstrengung zu erreichendes,

zu erringendes Gut. So ist der Satz: Frid ist allwegen in got der
inneren Spannung und Sprechrichtung nach zu ergänzen: Frid ist
allzeit - auch in menschlich hoffnungsloser Lage - in got zu «suchen» und
zu «finden»105.

Zu Klausens Friedenstätigkeit einige Hinweise. Der Rat von Solo-

thurn dankt dem getrüwen guten fürdrer für die Stanser Vermittlung: das

ir... frid rüw und einhelligkeit in der ganzen Eidgenoßschaft habent
gemacht durch üwer getrüw rat und underrichtung 10s. «Die ausschlaggebende
Rolle Bruder Klausens verbreitete den Ruf der Staatsklugheit des

Eremiten über die Landesgrenzen hinaus ...» 107. Von Konstanz um Rat
und Verwendung gebeten, schreibt der Einsiedler in der für ihn so

typischen plastischen Sprache : Was an mich kompt, das mine wort mûgend

zu frid ziechen und üch die wol mügend erschießen [ersprießlich sein,
gedeihen, fruchten] wil ich tun mit guttem willen; min rout ist och, das ir

103 Durrer I, 209.
104 Durrer I, 162 f. (Bericht des Augenzeugen Diebold Schilling) : wann

niemand sich anders nüt me versach dann kriegs. A Iß man nü gaß und ab wolt scheiden,
da kam der Heini (am Grund) louffend, dz er switzt von brüder Clausen, lüff
allenthalben in die wirtzhüser, batt die zûgesatztend mit weinenden ougen brüder Clausen
rat und meynyng zu vernâmen Und also gab Gott das glück, wie biß die sach vor
mittem tag war, ward sy doch von disser bottschafft darnach vil besser und in einer
stund gar und gantz gericht und abwäg getan

105 «Suchet, und ihr werdet finden, klopft an, und es wird euch aufgetan!»
Mt 7,7; Lk 11, 9.

106 Durrer I, 116.
107 Durrer I, xxvin.

27



410 Bruder Klausens Glaubensrede

gütlich sigend in dissen sacken, wen eins gütz das bringt das ander 108. Das
Dankesschreiben hält fest: und uwrem schriben nach die werck gespürt,
so zu friden und ainikeit dienen 109. Den Herzog von Mailand läßt Klaus
durch den Sondergesandten, der höchst erstaunt war, den Eremiten im
Ranft so gut informiert zu finden no, bitten : « Kleinigkeiten zu
übersehen, um mit den Eidgenossen in Frieden zu leben» m. Hinter den

Ehrentiteln liebhaber des fridess 112 und pacis maximus amator U3,

«großzügiger Freund [und Förderer] des Friedens», steht also eine intensive,
angestrengte Tätigkeit, die den Mystiker als «Gegenwartsmenschen» von
außergewöhnlich «klarem Menschenverstand» 114 zeigt. «Bruder Klaus
ist ein echter Vorläufer des modernen Pazifismus. Die ganze politische
Wirksamkeit des Einsiedlers ist nichts anderes als praktische
Friedenspropaganda» 115.

Die zweite Zeile führt zum Kern der Aussage : got der ist der frid. Im
Brief von Konstanz an den Eremiten heißt es : dann got selbs gesprochen

hat: wo frid ist, da bin ich 116. Klaus jedoch sagt: got... ist der frid. Man
kann wohl sagen, hier werde Gottes Wesen als frid gekennzeichnet,
umschrieben, definiert. «Friede» ist ein biblisches Grundwort und bezeichnet :

Wohlwollen, Einvernehmen, Freundschaft, Eintracht U7. Wo aber finden
wir in der Schrift die Aussage, Gott sei der Friede? Nur an zwei Stellen

begegnen wir ähnlich lautenden Formulierungen. Vom kommenden Messias

heißt es: «Er wird Friede sein» us. Und von Christus: «Er ist unser
Friede»119. So entbehrt also auch diese eminent theo-logische Rede von
Gott Bruder Klausens - die Äquation zwischen Gott und Frieden - nicht
einer biblisch-christologischen Fundierung 12°. Noch wichtiger jedoch als

108 Durrer I, 183.
109 Durrer I, 184.
110 Durrer I, 228 (Bernardino Imperiali) : Lo trovato informato del tutto.
111 A. a. O.
112 Durrer I, 117 (Schreiben von Solothurn).
113 Durrer I, 533 (Wölflin).
114 Durrer I, xxi.
115 Durrer I, xxvi.
116 Durrer I, 182.
117 Von Gott wird gesagt, er «liebe» den Frieden (Ps 35, 27), er «segne» mit

Frieden (Ps 29, 11), er «sage» Frieden «zu» (Ps 85, 9), er «sinne Gedanken des
Friedens» (Jer 29,11), er lasse Frieden «überströmen» (Jes 48,18).

118 Mich 5, 5.
119 Eph 2, 14.
12° Yg] dazu auch die Entsprechung: «Friede Gottes» (Phil 4,7) - «Gott des

Friedens» (Phil 4, 9; ebenso Röm 15, 33; 1 Kor 14, 33; 1 Thes 5, 23; 2 Thes 3,16;
Hebr 13, 20).



Bruder Klausens Glaubensrede 411

der Anklang im Wortlaut ist der Zusammenhang in der Epheser-Stelle :

«Er ist unser Friede, [er] der beide Teile zu einem Ganzen gemacht und
die Scheidewand des Zaunes, die Feindschaft, abgebrochen hat». Auch
Bruder Klaus sagt ja nicht einfach (wie oft ins Neuhochdeutsche nivellierend

übertragen wird) : «Gott ist der Friede», sondern: wan got - der ist
der frid. Die Artikulation ist zu beachten, und die Partikula wan stellt
die Verbindung zur ersten Zeile her : Frid ist allwegen in got zu suchen,

wan got der ist der frid m. Friede ist «in Gott» zu finden, weil Gott «in

Christus» Frieden gestiftet hat. «Freuen dürfen sich alle, die Frieden
schaffen [stiften, bringen] » 122. Aus all dem zeigt sich deutlich, wie müßig,

ja geradezu deplaciert es wäre, das Satzglied: wan got der ist der frid
anhand eines allgemeinen, abstrakten, formalen Begriffes von «Frieden»
erklären oder kommentieren zu wollen.

Was nun folgt, verdeutlicht das Gesagte, zieht fast - so könnte man

sagen - die Konsequenzen daraus. Wenn Friede in Gott ist und wenn
Gott der Friede ist, dann folgt: frid mag nit zerstört werden, d. h. kann
nicht und durch nichts zerstört werden. Der in Gott begründete Friede
hat an Gottes Unvergänglichkeit teil. Doch ebenso wichtig ist die zweite

Konsequenz: unfrid wûrt aber zerstört. Im Gegensatz zur Unzerstörbarkeit

des in Gott verankerten Friedens wird dem auf menschlicher
Ohnmacht beruhenden Unfrieden die Vernichtung angesagt. Der Spruch
endet mit einem prophetischen Droh-Akzent. Die biblische Herkunft
dieser letzten Zeile liegt auf der Hand: «Jedes Reich, das in sich selbst

gespalten ist, wird verwüstet, und jede Stadt und jedes Haus, das in
sich selbst gespalten ist, wird nicht Bestand haben» 123. «Wenn sie [die

121 Zu beachten ist allerdings: «Die schriftsprachliche Scheidung von 'wann'
als Adverb und 'wenn' als Konjunktion hat sich erst im 19. Jahrhundert
durchgesetzt», Der Große Duden, Bd. 7: Etymologie, Mannheim 1963, 754. Im
Mitteldeutschen ist zwischen wan (Adverb u. Konjunktion) und wände, wand, want (Fragewort

u. Konjunktion) zu unterscheiden, vgl. Matthias Lexers Mittelhochdeutsches
Taschenwörterbuch, Leipzig 196933, 307. wan kann also auch adverbial, als «positive

Einschränkung» [nur] gebraucht werden, wan got der ist der frid wäre dann
wiederzugeben: «nur Gott - der ist der Friede», was den Gedanken verschärfen und
die sprachliche Prägnanz noch steigern würde. Doch ist auch die Deutung von wan
als «kausale Konjunktion» (denn, weil) möglich: «denn Gott - der ist der Friede».
Beide Interpretationen von wan — die adverbiale und die konjunktionale — kommen
im Endeffekt auf dasselbe hinaus: der zweite Stichus steht im Zentrum der
Aussage, begründet das im ersten Gesagte und leitet zu den dritten und vierten
Satzgliedern über.

122 Mt 5, 9.
123 Mt 12, 25; vgl. Mk 3, 24 f.; Lk 11, 17.



412 Bruder Klausens Glaubensrede

Törichten] sagen werden : Es ist Friede und Sicherheit, kommt plötzlich
Verderben [Vernichtung, Untergang]»124.

Das Wort von den «Binsenwahrheiten» - soviel ist inzwischen klar
geworden - muß also nuanciert werden. Inhaltlich geben die politischen
Ratschläge Klausen Zeugnis von einer beachtenswerten theo-logischen
Reflexion. Der Aufbau des gegenwärtigen Spruchs vom Frieden kann
wie folgt resümiert werden : Auf eine einleitende Anweisung, Frieden in
Gott zu suchen : Frid ist allwegen in got, folgt die begründende, christo-
logisch inspirierte Aussage: wan got der ist der frid. Von hier aus wird
die Unzerstörbarkeit des in Gott zu suchenden und festzuhaltenden Friedens

proklamiert: und frid mag nit zerstört werden, und zugleich die

Vernichtung des menschlichen Unfriedens angekündet: unfrid wurt aber

zerstört. Der Spruch gehört wohl zu den schönsten und reifsten
Äußerungen Bruder Klausens. Er zeichnet sich aus sowohl durch innere
Geschlossenheit, straffe Gedankenführung, wie durch die Kraft und
Eindringlichkeit der Aussage. Im Urtext, Klausens Dialekt, gelesen,
entspricht er auch - auf hohem Niveau, dürfen wir sagen - den Anforderungen,

die an das anspruchsvolle literarische Genus der Spruchweisheit
gestellt werden können. Wir verstehen, daß Zeitgenossen von einer

gewissen «Beredsamkeit»125 des ungebildeten, uss niderem geschlecht

geborenen Asketen und Mystikers sprechen konnten.

Die ersten drei Äußerungen, die wir unter dem Titel «Rede von
Gott» als Beispiele für die Glaubenssprache Klausens anführten, gehören
dem Kontext und der Intention nach zur Kategorie «politischer
Ratschläge». Wie weit haben sie - so kann man fragen - auch für uns
vorbildlichen, modellhaften Charakter? Sie nur deshalb als irrelevant zu
erklären, weil wir heute in einer - wie man oft sagt «total» - veränderten
Situation nicht mehr «so» reden können, wäre kurzsichtig. Jede Zeit hat
ihre Grenze und ihre Chancen. Sie taliter qualiter zur Lösung
gegenwärtiger Probleme heranzuziehen, bloß zu repetieren, würde eine naive

Einstellung sowohl der Geschichte wie der Glaubenssprache gegenüber
verraten. Jede Generation hat ihre Verantwortung zu übernehmen für
das, was sie sagt und wie sie es sagt. Wie steht es also mit dem
Aktualitätsbezug der historisch so beachtenswerten Sprüche Bruder Klausens?

124 1 Thes 5, 3.
125 Durrer I, 352 (Trithemius).



Bruder Klausens Glaubensrede 413

Was hat der lebende heyligin 126 uns im heutigen Kontext zu sagen? Er
lebte in einer dekadenten Zeit mit oft ans Apokalyptische grenzenden
Zügen. Die zweite Hälfte des 15. Jahrhunderts zeichnet sich, in
deutlicher Abhebung vom übrigen Mittelalter, durch folgende Symptome

- wir erwähnen nur die grellsten - aus : Überhandnehmen von Grausamkeit

in Krieg, Raubzügen und Folterungen, hochgezüchtetes Raffinement

in Eßlust und sexuellen Vergnügen. (Parallelen zur zweiten Hälfte
des 20. Jahrhunderts können unschwer gezogen werden!) Klaus war kein

weitabgewandter Heiliger. Seine Rede wechselt rasch von höchster

mystischer Aussage zu gesellschaftskritischen Äußerungen und
gesellschaftsethisch motivierten Warnungen. Im Anschluß an den so

tiefsinnigen Spruch vom Frieden lesen wir: Darumb - weil Gott der Friede
ist - so sond ir lügen, dz ir uff frid stellend, witwen und weisen beschirmet

...127. Vom frühen «weltichen» Nikiaus heißt es, er habe in kriegen
sin vyend wenig beschedigt, sondern sy nach siner vermogent beschirmt128.

Auch habe er allwegen gerechtigkeit lieb gehept, die warheyt gefürdret129
und das arg mit großem mißfat bestraft 13°. Im Brief an Bern steht der
bemerkenswerte Satz : Die offnen sünd, die sol man werren und der grechti-
keit allweg bystan 131. Dazu sagt Durrer: «Wenn Bruder Klaus nur die

Ahndung der 'öffentlichen Sünden' verlangt, so ist diese Einschränkung
auf die Erkenntnis des Seelenkünders zu deuten, daß dem Staat nicht
das Recht zukommt, in das Einzelgewissen hineinzuschnüffeln ...»132.

Zudem ist zu beachten, daß sünd für Bruder Klaus - wie in der Schrift -
ursprüngliche Bedeutung hat : was Gemeinschaft mit Gott wie zwischen
und unter den Menschen unmöglich macht, vernichtet.

Darinnen sich alle heyligen erfrewen

Nach den Sprüchen zu Dankbarkeit, Gehorsam und Frieden soll

nun noch ein Text zum Stichwort «Freude» kurz kommentiert werden.

Der Weg der inneren Erfahrung Bruder Klausens führt von der Ver-

126 Durrer I, 58, 62, 66 (Waldheim).
127 Durrer I, 209.
128 Durrer I, 464 (Erni an der Halden); vgl. dazu auch 533 (Wölfling).
129 Durrer I, 463 (Erny Rorer).
130 Durrer I, 468 (Hans von Flüe).
131 Durrer I, 210.
132 Durrer I, xxv.



414 Bruder Klausens Glaubensrede

ehrung der Eucharistie zur Passions- und Dreifaltigkeitsmystik133. Kein
geringer Weg für einen rusticus, simplex, indoctus 134.

Vieles müssen wir beiseite lassen. Auf die Fragen bezüglich der

sogenannten Trinitäts-«vision» können wir hier nicht eingehen 135. Sowohl

Durrer wie Oehl und Stöckli sprechen von Trinitäts-«Spekulation»135.
Nicht zu bestreiten ist, daß der «Gottesfreund» gerade in diesem Punkt
seine Betrachtungen und Erfahrungen scharfsinnig reflektierte. Auch ist
es nicht erstaunlich, «daß die Beschäftigung eines Laien mit diesem

heiklen Geheimnis des christlichen Glaubens das Mißtrauen eines zünftigen

streitbaren Theologen herausfordern konnte»137.

Wir halten uns an den Text des «Pilgertraktates», die dort behandelte

vierte Frage : von ainer figur und bildnus dye der benant brûder Claus
den bilgerin ließ sehen und im die außleget138. Mit figur scheint eher eine
«Skizze» gemeint zu sein als die erhaltene Tafel, die, wie allgemein
angenommen wird, nach den Anweisungen des Eremiten gemalt wurde und
sich ursprünglich in der Ranftkapelle befand 139. Hier die Worte der

Erklärung Klausens:

Sihest du dise figur? Also ist das gôtlich wesen. In dem mitelen

punckten, das ist die ungeteylt gotheyt, darinnen sich alle heyligen

erfrewen. Die drei spiczen dye do geen in den punckt des inwendigen
czirckels, das seiend die drei person und geent auß von der einigen
gotheyt und haben umbegriffen den himel und darczû alle welt, dye
seiend in irem gewalt. Und als sy außgeent in gôtlichem gewalt, also

geend sy ein, und sind einig und unteylig in ewiger macht, das

bedeüt dise figure 14°.

Der andachtige cristan spricht also nicht vom «Einen» und
«Einzigen», sich ewig gleichbleibenden, «unbewegten Urgrund». Voraussetzung

der Überlegung ist ein Geschehen: das außgeen und eingeen.

133 Vgl. Anm. 24—27. - Der Weg von der Eucharistie - zur Dreifaltigkeitsverehrung

wird in einem weit verbreiteten Betrachtungsbuch der 20er Jahre und
heute noch lesenswerten Werk beschrieben von Vincent Bernadot: De l'eucharistie

à la trinité, Paris 1919; deutsche Ubersetzung: Eucharistie-Büchlein. Mit
einem Geleitwort von Peter Lippert, München 1927.

134 Durrer I, 443 (Gundelfingen).
135 Siehe dazu Frischknecht, Anm. 10 u. Stöckli (Anm. 48) 32-36.
136 Durrer I, 204; Oehl (Anm. 21) 242; Stöckli (Anm. 48) 33.
137 Durrer I, 204.
138 Durrer I, 361.
138 Vgl. Durrer I, 382-389; II, 1068-1077; Stöckli (Anm. 48) 45-52.
140 Durrer I, 364.



Bruder Klausens Glaubensrede 415

Auch handelt es sich nicht um einen Gott «an und für sich»: die drei
person haben umbegriffen den himel und darczû alle weit, und Himmel
und Erde: dye seiend in irem gewalt. Vom Zentrum dieses «Ein»- und
«Ausgehens», «Umgreifens» und «In-Gewalt-haben» wird gesagt: in dem

mitelen punckten, das ist die ungeteylt gotheyt, darinnen sich alle heyligen

erfrewen.
Dieses «Erfreuen» ist nicht Anfang, sondern Ende der Erfahrung.

Frischknecht nennt das Resultat der gedanklich-theologischen
Beschäftigung Klausens mit dem Geheimnis der Dreieinigkeit: «die

Erkenntnis, daß der Gott, der ein 'verzehrendes Feuer' ist, sich uns
zugleich in Jesus Christus freundlich zugewandt hat»141. Auch spricht er
im Hinblick auf das «schreckliche Gesicht» weniger von einer Interpretation

denn von Projektion, «die Klaus von einem ganz anderen Ort, von
seinem Glauben aus, jenem numinosen Erlebnis entgegewgeworfen hat»142.

Doch ist deshalb der Anfang, die Erschütterung, die Begegnung mit dem

tremendum-fascinosum, nicht weniger wichtig. Der Weg der Mystik ist -
hier liegt der fundamentale Unterschied zum «Pietismus» - dialektisch143.

Die Spannung der Erfahrung von Furcht, Unwürdigkeit und Sünde einerseits

und der Erfahrung von Liebe, Freude und Menschenfreundlichkeit
Gottes andrerseits wird nie aufgelöst.

Mystiker zeugen wie von «Schönheit» - welch ein fremdes Wort
in theologischer Alltagssprache - so auch in einzigartiger Weise von
«Freude» in Gott. Die diesbezügliche Terminologie geht vom biblischen
«Frohlocken» aus 144 und führt über agalliasis 145 und jubilatio 146 zum
jubilus der deutschen Mystik 147. Das Echo bei Bruder Klaus auf diese

beschwingten, oft dichterischen Texte mutet zunächst armselig an, doch

wirkt es gerade durch die erdgebundene Alltagssprache kaum weniger
glaubwürdig. Zum Jüngling von Burgdorf sagt Klaus: «Denn Gott weiß

141 Frischknecht (Anm. 10) 35/36.
142 Frischknecht (Anm. 10) 39.
143 Ein weiteres Merkmal besteht darin, daß Mystik mehr die objektive Seite,

die Sache des Glaubens zur Sprache bringt und sich weniger mit den subjektiven
Faktoren und deren Analyse befaßt.

144 Vgl. 1 Sam 2, 1 und Lk 1, 46 f. (Magnificat); ferner Jes 61,10; Hab 3,18.
145 Z. B. Symeon der Neue Theologe: Mystisches Gebet, Sources

chrétienne 156, 150, 6.
146 Z. B. Augustinus, Enarr. in Ps 32, II, 1, 8; Corp. Christ. S. L. 38, 253 f.
147 Z. B. Mechthild von Magdeburg: Das fließende Licht, I, 22; ed. Morel

11 f. u. Johannes Tauler: Predigten, hrsg. v. Georg Hofmann, Freiburg i. Br.
1961, 303 f. (5. Sonntag nach Dreifaltigkeit I). Diehe dazu auch den Art. «Jubilation»

in: Dictionnaire de spiritualité, t. VIII (1974), 1471-1478.



416 Bruder Klausens Glaubensrede

es zu machen, daß dem Menschen eine Betrachtung so schmeckt, als ob

er zum Tanze ginge, und umgekehrt weiß er ihn eine Betrachtung so

empfinden zu lassen, als ob er im Kampfe streite.» Der Bericht fährt
weiter: «Als er [Klaus] vom Tanz sprach, sah ich ihn ein wenig an, als

ob ich daran Ärgernis nähme, daß ein solcher Mann vom Tanzen rede.

Er bemerkte es alsbald und wiederholte den Ausdruck : ja als solt er an
ain dantz gon »14S. Gott ist nicht nur ein erhabener Gegenstand des Denkens

und nicht nur Ziel und Motiv des Handelns, echte Mystik läßt sich

weder auf intellektuelle Ambitionen noch auf Moralismus reduzieren 149.

Was sich daraus für das erfrewen in dem mitelen punckten ergibt, braucht
nicht weiter ausgeführt zu werden.

REDE ÜBER DEN GLAUBEN

Die bisher erwogenen Aussprüche können, ohne den zumeist
politischen Kontext irgendwie gering zu veranschlagen, als theo-logische
Aussagen propriissimo sensu bezeichnet werden. Sie stellen Versuche

dar, Gott zur Sprache zu bringen 15°. Die folgenden Äußerungen sprechen
unmittelbar vom Glauben. Sie haben mehr persönlichen Charakter und
spiegeln des «Gottesfreundes» eigenste Erfahrung wider.

148 Durrer I, 407. Dazu auch die Visionsdarstellung von Caspar am Büel
(Anm. 83) 332 u. 334: Ein mensch brach den schlaf durch gozwillen und durch sines
lidens willen. Und er dancket gott sines lidens und siner marier. Und gab got gnad,
das er kurczwil und wollust darin het. Mystik ist aber unter diesem Gesichtspunkt

nicht als etwas Außerordentliches zu betrachten.
148 Thomas von Aquin: Summa theologiae, II/II, q. 23, a. 1, grenzt die

christliche Liebe als virtus theologica gegen moralisierende Interpretationen ab,
wenn er sagt, sie gründe in einer «communicatio hominis ad D eu m secundum quod
nobis suambeatitudinem communicat ». Dazu der « Jubelruf » J esu : « In eben der
Stunde jubelte [Jesus] im Heiligen Geist und sprach: Ich preise dich, Vater, Herr
des Himmels und der Erde, daß du dies vor den Weisen und Klugen verborgen
und den Unmündigen geoflenbart hast. Ja, Vater, so war es wohlgefällig vor dir»
Lk 10, 21; vgl. Mt 11, 25.

150 So macht sich z. B. Thomas von Aquin: Summa contra gentes, I, 2, als

«Theologe» das Wort des Hilarius (De Trinitate I, 37) zu eigen: «Ego hoc vel prae-
cipuum vitae meae officium habere me Deo conscius sum, ut eum omnis sermo
meus et sensus loquatur. »



Bruder Klausens Glaubensrede 417

Nudus penitus et Christi fide armatus

Der älteste Bruderklausen-Biograph, Heinrich von Gundelfingen,

beginnt die Schilderung des Lebens im eilend mit den Worten:

«Als er dann seine häuslichen Angelegenheiten ordnete, hinterließ

er all sein Vermögen den Kindern und der Frau, behielt sich

nichts vor und so von allem entblößt, nur mit dem Glauben Christi
ausgerüstet begab er sich in ein tiefes Tal unfern seiner Wohnstätte

...»151

Es handelt sich hier nicht um eine Äußerung Klausens. Die «Nacktheit»,

die mit «behielt sich nichts vor» umschrieben wird, ist ein bekannter

Topos mystischer Literatur 152. Doch kann man nicht sagen, die Metapher
sei aus der Luft gegriffen, habe nichts zu tun mit der Widerfahrnis des

bonus homo, des «guten Menschen»153, des vite laudabilis exercitator, des

«Mannes von lobenswertem Lebenswandel» 154.

Dem Predigerbruder sagt der Einsiedler, er sei zwar «mächtig in
Gericht und Rat und in den Regierungsgeschäften» seines Landes

gewesen. Doch fügt er die Bemerkung bei: «Dennoch erinnere ich mich
nicht, mich jemandes so angenommen zu haben, daß ich vom Pfad der

Gerechtigkeit abgewichen wäre» 15S. Daß als einzige mögliche Verfehlung

in politischer Tätigkeit das sich einzelnen gegenüber zusehr
«Annehmen» erwähnt wird, zeugt sowohl vom hohen Gerechtigkeits-Ethos
Klausens wie von einem weit verbreiteten Übel seiner Zeit. Auf das

Ringen mit der eigenen Berufung und ein gewisses anfängliches
Widerstreben läßt die Aussage Welty von Flües schließen: brüder Claus hob

im uff ein zytt under anderem geseytt, das er einist in anfang sins abbruch

wollte gan in das Meiche ...In dem kerne ein wölken von dem hymel, das

rette mit im und spräche, er sollte sich ergeben in den willen gottes, wann

151 Durrer I, 428. Vgl. auch 453 (Gundelfingen: Offizium): Qui übt res
domesticas ordinavit, nil sibi reservans, uxori liberisque suas reliquit divitias. — Sicque
nudus penitus et Christi fide armatus ad eremum infra praeruptas cautes non procul
a suis aedibus concessit.

152 Vgl. dazu z. B. Symeon der Neue Theologe : Hymnus V, 3 ; Sources

chrétiennes, t. 156, 198 u. 199, Anm. 3. Mechthild von Magdeburg: Das fließende
Licht, I, 44; II, 23; VI, 1.

153 Durrer I, 344 (Jahrzeitbuch von Sachsein).
134 Durrer I, 31 (Brief des Bischofs von Konstanz).
153 Durrer I, 39.



418 Bruder Klausens Glaubensrede

er were ein dorlicher [törichter] man l56. Wie radikal ihn die Forderung
des Evangeliums traf, zeigt, daß ein einziger Seitenblick auf ein Pferd,
«das schöner als alle andern war», ihm zur Belehrung wurde, sich
vermehrt und ungeteilt dem Worte Gottes hinzugeben. Die Geschichte

lautet: «Als er nämlich zu anderer Zeit, um das Vieh zu besehen, auf
die Wiese kam, setzte er sich auf die Erde und begann nach seiner Weise

aus innerstem Herzen zu beten und sich himmlischen Betrachtungen
hinzugeben, und plötzlich sah er aus seinem eigenen Munde eine weiße

Lilie von wunderbarem Wohlgeruch emporwachsen, bis daß sie den

Himmel berührte. Als aber bald darauf das Vieh (aus dessen Ertrag er
seine Familie erhielt) vorüberkam und er ein Weilchen den Blick senkte

und sein Auge auf ein Pferd heftete, das schöner als die andern war, sah

er, wie die Lilie aus seinem Munde über jenem Pferd sich niederneigte
und von dem Tiere im Vorübergehen verschlungen wurde. Durch dieses

Gesicht belehrt, erkannte er, daß der für den Himmel zurückzulegende
Schatz [vgl. Lk 12, 33 ; Mt 6, 19 f.] mit nichten von den nach Glücksgütern

Lechzenden gefunden werden kann, und daß die Himmelsgaben,
wenn sie mit den Sorgen und Interessen dieses irdischen Lebens
vermischt werden, ebenso wie der Same des Gotteswortes, der unter Dornen
keimt, erstickt werden [vgl. Mt 13,22 u. Par.]»157. Der «Gottesmann»
verließ alles, um «nackt dem nackten Christus zu folgen»158.

156 Durrer I, 469.
157 Durrer I, 535 (Wölflin).
158 Nudus nudum. Christum sequi begegnet häufig in der Literatur zu Franz

von Assisi. Vgl. Bonaventura: Legenda maior, II, 4, Analecta Franciscana sive
Chronica aliaque varia documenta in historiam Fratrum minorum spectantia, t. X,
Florenz 1926-1941, S. 565 und dazu ebenda S. 746, Index zu Nudatus; ferner
M. Bernards : Nudus nudum Christum sequi, Wissenschaft und Weisheit 14 (1951)
148-151. Die Wendung scheint vor allem zurückzugehen auf Hieronymus: Epi-
stula 125 (ad Rusticum), 25 (Schlußworte): Nudus Christum nudum sequere, CSEL
56, 142. Vgl. auch Hieronymus: Dialogi contra Pelagianos, II, 13, PL 23, 548 B:
«nudum post Christum ire»; ders.: Epist. 52 (ad Nepotianum presbyterum), 5,
CSEL 54, 422, 6 f. : «et nudam crucem nudus sequar»; ders. : Epist. 120 (ad Hedy-
biam), 1, CSEL 55, 478, 1 ff.: «da pauperibus et sequere salvatorem et nudam
solamque virtutem nuda sequaris». Zu Johannes Kassian: De institutis coenobi-
torum, siehe Sources chrétiennes, t. 109, 523, Index, Stichwort Nudité. Die geistliche

«Nacktheit» spielt auch beim Armutsideal der Wanderprediger des 11. und
12. Jahrhunderts eine bedeutende Rolle. Johannes von Walter: Die ersten
Wanderprediger Frankreichs, Studien zur Geschichte der Theologie und der Kirche
9 (1903) Heft 3, S. 125, nennt als Grundsatz der pauperes Christi : nudus nudum
Christum in cruce sequi. Vgl. dazu Robert d'Arbrissel: Mundum relinquere et
nudus nudum Christum in cruce sequi, ed. von J. de Petigny: Lettre inédite de
Robert d'Arbrissel à la comtesse Ermengarde, Bibl. de l'Ecole des Chartes 5, 1857,



Bruder Klausens Glaubensrede 419

«Nur mit dem Glauben ausgerüstet» meint zunächst die Kraft zu

unbedingter, vorbehaltloser Jesus-Nachfolge. Zugleich aber verweist
armatus, «bewaffnet», auf den Kampf, den es zu bestehen gilt. Denn
stille, rûw und einigy 159 bedeuten alles andere als ungestörte Muße. Zum
Kampf gehören nicht nur die Belästigungen durch unerwünschte
Besucher, sondern ebenso - und mehr - bedrängende Anfechtungen, von
denen kaum anders denn in übertragener Sprache zu sprechen ist. Oswald
Ysner berichtet, Klaus habe ihm geklagt: das er vil und mengerley an-
fechtung vom bösen geist gehept hette und mit sünderheyt, so wer der tûffel,
als in dächte einist zu im komen in eines edelsmans gestalt in kostlichen

beschlagenen kleydern, wolberytten und nach langen reden ryette derselb im,
er sollte von sim furnemen lan und thün als ander lütt... 16°. Von der ersten
Zeit im Ranft sagt von Bonstetten: In anfang sineß heremitischen
lebens hab in der böß geist mit schlahen fast gepiniget, also das die, so im
zu visitieren pflagent, offt halben tod ligen funden habent161. Was Klaus

227, zitiert und kommentiert von Ernst Werner: Pauperes Christi, Leipzig 1956,
43 und 83. Vgl. auch die Verweise Anm. 152. Bei Mechthild von Magdeburg
klingen durchaus auch erotische Assoziationen an, doch auf hohem Niveau
symbolischer Rede, was von pseudomystischen Aufzeichnungen des 14. und 15.
Jahrhunderts nicht gesagt werden kann. Bei Franziskus, den Wanderpredigern, Kassian
und Hieronymus ist «Nacktheit» eine reine Metapher und hat zudem stets mit der
imitatio der vita apostolica, der Nachahmung der Lebensweise der Apostel, besonders

ihrer Armut, zu tun.
Alle hier erwähnten Stellen sprechen von der Nachfolge Jesu, des «Armen

Gottes», insbesondere von der Leidensnachfolge (Mt 16, 24 u. Par.), nicht ohne
Bezug zur « Entkleidung » Jesu (Mt 27, 28) und der «nackten Kreuzigung». Die
semantischen Komponenten gehen von «äußerer Armut», z. B. Johannes Kassian: De
institutis coenobitorum, X, 19, Sources chrétiennes, t. 109, 414 : quod et perfectam
nuditatem Christi universarum rerum suarum abiectione possideat ; zu « innerer
Selbstverleugnung», z.B. Johannes Kassian: De institutis coenobitorum, IV, 14,

Sources chrétiennes, t. 109, 138: ad retinendam nuditatis virtutem (afin de
conserver cette vertu de dépouillement); bis zum Zustand der «nackten Minne», die
«keine Tugend» mehr kennt, so Mechthild von Magdeburg: Das fließende Licht,
II, 23 und I, 44; ähnlich schon oben das Zitat von Hieronymus: Epist. 120 (ad
Hedybiam), 1: «nudam virtutem nuda sequaris».

Die Formulierung Gundelfingens: nudus penitus bezüglich Nikiaus, der alles
verläßt und «sich nichts vorbehält», ist offensichtlich von der Szene des Franziskus
inspiriert, der all seine Habe, selbst die Kleider, seinem Vater zurückschickt und
sich «nackt» seinem Bischof präsentiert (Bonaventura: Legenda maior, II, 4). Für
die Verbindung: «von allem entblößt» - «nur mit dem Glauben Christi ausgerüstet»
haben wir keine Parallele gefunden.

159 Siehe oben Anm. 39.
160 Durrer I, 466.
161 Durrer I, 89. Gundelfingen spricht. Durrer I, 428, von durch das

übermäßige Fasten verursachten « Ohnmachtsanfällen », syncopi ob abstinentiam laborans.



420 Bruder Klausens Glaubensrede

widerfuhr, ist nicht ohne Parallele zu dem, was von den «Vätern» in der
Thebais erzählt wird, - und zum Bericht über Jesus, der «vom Geist in
die Wüste geführt wurde» 162. Die Anfechtung gehört zu lebendigem und

gelebtem Glauben. Mystiker sind nicht Menschen, die sich an einen

«sicheren Ort» zu frommer Betrachtung zurückziehen. Ihre Bedeutung
liegt vielmehr darin, daß sie sich unvermindert, ungeschützt, «entblößt»,
«nur mit dem Glauben ausgerüstet» den Spannungen der Nachfolge Jesu
aussetzen und über alle Forderungen aktiver Askese hinaus von der

Notwendigkeit fortschreitender passiver Reinigung des Glaubensver-
ständnisses Zeugnis geben. Dem Jüngling von Burgdorf, der ohne
Erlaubnis seiner Eltern ein Einsiedlerleben führen wollte, sagt Klaus:
«Wenn du Gott dienen willst, mußt du dich um niemanden kümmern»163,

fügt jedoch die von klugem Realismus zeugenden Worte bei: «Wenn du
aber hier bleiben willst, um gute Tage zu verbringen, so bleibst du besser

bei den Deinen zu deren Unterstützung»164.

Wann ich hah demût und den glauben

Der berühmte elsässische Prediger Johannes Geiler von Kaysers-
berg erzählt von seinem Besuch bei Bruder Klaus im Ranft:

...da fraget ich in: Lieber Niclaus ir füren ein streng leben (als

man sagt mer dan kein cartüser noch kein geistlicher) fôrchten ir nit
ir irren oder felent. Er antwurt und sprach: Wann ich hob demût
und den glauben, so kan ich nit feien 165.

Diese Rede von «Demut» und «Glauben» ist im Blick auf ein
sowohl Bewunderung wie Anstoß erregendes Faktum gesprochen, als Antwort

auf den Einwand, ob es denn nicht vermessen sei, on lipplich spyß
leben zu wollen. Vom Ruf dieser außergewöhnlichen Enthaltsamkeit

angezogen, kam einige Jahre zuvor «ein gewisser Bruder aus dem

Predigerorden» in den Ranft, um den frommen Eremiten zu ermahnen,

Es scheint sich um die selbe äußere Erscheinung, auf die auch Bonstetten anspielt,
zu handeln. Die Erklärung jedoch, die Gundelfingen gibt, scheint weniger
glaubwürdig zu sein. Zur Gesundheit Klausens siehe Anm. 171.

162 Mt 4, 1 u. Par.
163 ygl, dazu z. B. Thomas von Aquin: Summa theologiae, II/II, q. 189,

a. 6 u. 10, zwei Artikel, die sicher nicht ohne persönliche Reminiszenzen des Autors
geschrieben wurden.

164 DURRER I, 404.
165 Durrer I, 49.



Bruder Klausens Glaubensrede 421

«er möge sich vor dem Geist der Hoffart bewahren und belegte dies mit
vielen Gründen aus der Schrift und den Aussprüchen der Heiligen». Der

Interpellierte erwiderte darauf: «er fühle sich dadurch nicht oder nur
selten beunruhigt»166. «Demut» in der Antwort an den Prediger aus dem
Elsaß besagt zunächst, daß Klaus sich vom Ruf seiner Heiligkeit167 nicht
beeindrucken oder verwirren lasse. «Demut» meint auch Vorsicht und

kluge Zurückhaltung. Schon zu den frühen asketischen Übungen bemerkt
Rorer, Klaus tätte das vast heimlich, das er sich des nit berûmte 168. Waldheim

berichtet, er habe keine nähere Auskunft über das «Wunderfasten»

erhalten, der Einsiedler hätte nur die Worte wiederholt: God weiß169.

Dem vexator, Abt Georg aus Würzburg, der dem Faster entgegenwirft:
«Du bist also derjenige, der sich rühmt, in so vielen Jahren nichts

gegessen zu haben?» gibt der «demütige Diener» die zwar höfliche, doch

lakonische Antwort: «Guter Vater, ich habe nie gesagt und sage nicht,
daß ich nichts esse» 17°. «Demut» hat weiter mit Erfahrung, ja nüchterner
Konstatation zu tun. Dem «sehr heben Bruder», der dem von Liestal
zurückgekehrten Gottsucher auf die Klüsterli Alp nacheilt und ihn bei
seiner Zuneigung beschwört, sich nicht durch Hunger selber zu töten,
erwidert Klaus nicht ohne Ironie: «Keineswegs, auch in Zukunft nicht,
da ich ja bisher nicht gestorben bin»171. «Demut» hat jedoch - dies ist
zu betonen - nichts mit Durchschnittlichkeit zu tun, mit Angleichung
an das, was «man» tut. Auf die zeit- und gesellschaftskritische Intention
der Enthaltsamkeit Bruder Klausens haben wir schon hingewiesen 172.

Nach dem von Planzer erstmals edierten Spruch in einer Prager
Handschrift gibt Klaus die Mahnung: das der mensch nit mer gepraucht

speyß und tranck, dann die notturfft erayscht173. Und der Pfarrherr von

166 DURRER I, 38.
167 Durrer I, 352 (Trithemius) : «Ich glaube, es lebt kein Mensch in Deutschland,

der die Kunde dieses Wunders (des Fastens) nicht vernommen.» Uberspitzt
sagt Imperiali: «reputato sancto, perché non manza», «der als heilig gilt, weil er
nichts ißt». Durrer I, 228. Weiter Stellen zur fama des lebenden heyligin, Durrer
I, 58 (Waldheim); 427, 430, 432 (Gundelfingen).

168 Durrer I, 462.
169 Durrer I, 64.
170 Durrer I, 347.
171 Durrer I, 540 (Wölflin). Zur «guten Gesundheit» Klausens siehe Durrer

I, xxii; 61 (Waldheim); 87 (Bonstetten). Erst als der Eremit gegen 70 ging, zeigten
sich Zeichen des Alterns.

172 Siehe Anm. 47.
173 Dominikus Planzer: Zu Bruder Klausens Sprüchen und Gebet, Zeitschr.

für schweizerische Kirchengeschichte 32 (1938) 39-46; zit. Text S. 40.



422 Bruder Klausens Glaubensrede

Kerns bezeugt, Klaus hette alweg begert, das er on essen leben und dadurch
dester bas von der weit sin macht174.

Um den Vorwurf einer Täuschung abzuweisen, beruft sich der

getrüw bruder nicht nur auf «Demut», sondern ebenso auf den «Glauben».

Zu den Nachbarn, die sein asketisches Fasten zu tadeln beginnen, sagt
der Bauer vom «Schübelacher»: got wollt es also gehept han 17S. Die
Berufung auf «Gott will es» schließt indessen menschliche Vermittlung nicht
aus. Der Einsiedler läßt sich zu wiederholten Malen von Vertrauenspersonen

heimlich beraten 175. Um Gehorsamsunterwerfung - etwa im
Sinne der alten orientalischen Mönchstradition, dem geistlichen Führer
oder «Vater» gegenüber - ging es kaum. Eher ist es Klaus, der Gehorsam

verlangt und einem zugezogenen Eiferer nach dreizehntägigem Fasten

befiehlt, nun wieder Speise zu sich zu nehmen. Als dieser den «Gottesfreund»

fragt, «warum er ihm nicht erlaubt habe, länger in solchem
Fasten zu verharren», erhält er die bestimmte Antwort: «es genüge an
diesem Experiment, weil es nach dem Willen Gottes so angeordnet
gewesen»177.

Nicht zu übergehen ist schließlich der Zusammenhang zwischen
Klausens Enthaltsamkeit und Eucharistieverehrung 178. Im Fasciculus

temporum heißt es, der Eremit habe «nur durch den Leib des Herrn
gestärkt... ohne leibliche Speise» gelebt179. Bedeutsamer ist das Zeugnis
Ysners, daß Klaus ihm auf sein Drängen als Ursache enthüllt habe: wan
er by der mess sye und der priester das sacrament nyesse, denn emphache

er darvon ein uffenthalt, das er on essen und on trincken sin mag, wann

174 Durrer I, 468. Zeitlich scheint der Beginn der Abstinenz mit der Rückkehr

von Liestal zusammenzufallen. Nach Erny Rorer soll Klaus dort ein mystisches

Erlebnis, einen Traum gehabt haben: Do läge er die nacht by einem zûn und
als er entschlieff, do kerne ein glantz und ein schin vom hymel, der telte inn am bûch

uff, dovon bescheche im so we, als ob in einer mit eim messer uffgehûwen hette, Durrer
I, 463. Ein solcher durchdringender «Schmerz» wäre nicht ohne Parallele zu dem,
was andere Mystiker vom Eintreten in einen neuen Lebensabschnitt zu berichten
wissen. Doch ist zu beachten, daß Klaus in seinem abbruch naturlicher spise nicht
sicher war und elf Tage nachher seinen Beichtvater, Oswald Ysner, beschickt und
heimlichen sines rattes pflegen, ob er essen oder sich witter versuchen solt. Durrer I, 468.

175 Durrer I, 462 (Erny Rorer).
176 Von Heimo am Grund, Durrer I, 38 (Predigerbruder); und von Oswald

Ysner, Durrer I, 468.
177 Durrer I, 544 (Wölflin).
178 Siehe Anm. 27. Dazu auch die Bemerkung Klausens nach dem

Pilgertraktat, Durrer I, 363 : inn einem ieden brot ist verborgen die gnad gottes.
179 Durrer I, 172; vgl. 461 (Ingreß zum Sachsler Kirchenbuch).



Bruder Klausens Glaubensrede 423

sust mächt er das nit lyden 180. Nach diesem Zeugnis ist es also weniger
die persönliche Kommunion als die Teilnahme an der liturgischen Feier,
die ihn stärkte. Auf die Beziehung zur Leidensmystik spielt die Variante
bei Wölflin an: «Das Gedächtnis des Herrenleidens habe die Wirkung,
daß, sobald er die Scheidung von Leib und Seele Christi betrachte, sein

Herz von unaussprechlicher Süßigkeit erfüllt werde, die ihn so erquicke,
daß er die allgemeine menschliche Nahrung leicht entbehren könne»181.

In der gegenreformatorischen Literatur wird die Enthaltsamkeit Bruder
Klausens oft als «eucharistisches Wunder» gefeiert182. Die hier
angeführten Texte jedoch zeigen, daß es sich weder um ein «Wunder» nach

vulgärem Verständnis noch um eine Wirkung ex opere operato handeln
konnte.

Wir haben uns etwas länger bei der Antwort des fastenden
«Gottesfreundes» auf den Einwand des elsässischen Volkspredigers aufgehalten.
Die Absicht war: einerseits den lebensnahen Hintergrund einer an sich

anspruchslosen, doch beachtenswerten Äußerung Klausens zu verdeutlichen,

andrerseits durch die Glossen zu den angeführten Fragmenten
gewissen Klischee-Vorstellungen bezüglich «Demut» und «Glauben»

entgegenzutreten. Im Kontext der Bruderklausen-Überlieferung hat demût

mit Erfahrung, Nüchternheit und Realismus zu tun, und bedeutet glou-
ben eine den ganzen Menschen, sowohl Geist wie Leib umfassende

Haltung und Praxis. Unwillkürlich denkt man an jene Texte der Schrift,
die von «Hunger» und «Durst» reden, nicht von Hunger nach Brot und

von Durst nach Wasser, sondern vom Verlangen nach dem lebenerhaltenden

Worte Gottes 183, nach dem «Eingehen der Botschaft in Leib und
Leben»184. Der Straßburger Münsterprediger, der die von Bruder Klaus
vernommenen Worte in einer Homilie zitiert, nennt sowohl Demut wie
Glauben «Fundament». Das Gleichnis lautet: Fragst du einen
Handwerker, der am Aushub für einen Neubau arbeitet: was machst du? so

lautet die Antwort: ein Fundament. Und stellst du dem Maurer, der die

180 Durrer I, 468.
181 Durrer I, 545. «Erst seit der Stiftung der Ranftpfründe kommunizierte

Br. Klaus allmonatlich, vorher nur, wie es Laien erlaubt war, an den vier
hochzeitlichen Festen», Durrer I, xxi, Anm. 56.

182 Durrer I, xxi; vgl. II, 884-885.
183 Arnos 8, 11-12; ferner Jer 15, 16; Ez 2, 8-3, 3 und dazu Ofib 10, 9-11;

Dt 8, 3; 32, 45-47; Joh 6, 31—41. 48-58; und besonders Mt 4, 4: «Der Mensch lebt
nicht vom Brot allein, sondern von jedem Wort, das aus dem Munde Gottes kommt.»

183 Gerhard von Rad: Theologie des Alten Testaments II, München 1965,
100/101.



424 Bruder Klausens Glaubensrede

ersten Steine in die Grube legt, die selbe Frage, so erhälst du die gleiche
Antwort: ein Fundament. Ein gerechter mensch der wurtzlet tief... Demütigkeit

ist der tieffgrab, aber die muer ist der glaub ...185.

Meng infal durch den glöben

Eine der interessantesten Äußerungen zum Thema «Glaube» findet
sich im schon zitierten politischen Brief Bruder Klausens an den Rat
von Bern. Der Kernsatz der Überlegung:

Es ist menger mönsch der zwiffelhafftig ist an dem glöben und der tufel
tût meng infal durch den glöben und allermeist durch den glöben 186.

Zu dieser Stelle bemerkt Durrer: «Von den direkt auf das religiöse
Gebiet hinüberspielenden Punkten hat seit jeher die Mahnung vor
Glaubenszweifeln Aufsehen erregt. Aus den Zeitverhältnissen des

glaubensstarken ausgehenden fünfzehnten Jahrhunderts läßt sich diese

Ermahnung kaum befriedigend erklären und es lag nahe, in ihr eine

Bestätigung der schon im Kappelerlied und bei Salat (der diesen Brief
sicher nicht kannte) überlieferten Tradition, daß Bruder Klausens Seherauge

die ferne Zeit der Glaubensstreitigkeiten vorausgesehen hätte, zu
erblicken» 187.

Wir möchten diesen Text vorerst als bedenkenswerte Äußerung des

als fidei cultor pro amore dei, «Freund des Glaubens für die Liebe Gottes»

188, gepriesenen Heiligen betrachten. Es wird von «Zweifeln» in
bezug auf den Glauben gesprochen, dieses Zweifeln auf den «Ankläger»
zurückgeführt, und von diesem gesagt, er tue «manchen Angriff durch
den Glauben» und «allermeist durch den Glauben». Welch eine Steigerung

in diesem Satz: von «Zweifel» zu «Angriff», zu Angriff des

«Widersachers», zu Angriff «durch den Glauben» und zu «allermeist durch den

Glauben»! Eine Art Anti-Theo-logie wird hier aufgeworfen. «Gott
verbirgt sich unter der Maske seines Widerspielers», möchte man in
Anlehnung an eine lutherische Formulierung ausrufen 189.

185 Durrer I, 49. Auch Luther verbindet eng Glauben und Demut, doch ist
letztere für ihn mehr humiliatio, Erniedrigung des Menschen durch Gottes Wort,
vgl. WA 56, 213, 4 ff., 218 ff., 229, 29 ff., 232, 28 ff., 253, 16 ff. u. ö.

186 Durrer I, 210
187 Durrer I, xxv.
188 Durrer I, 448 (Gundelfingen: Offizium).
189 Nach Paul Althaus: Die Theologie Martin Luthers, Gütersloh 1962,

S. 58/59.



Bruder Klausens Glaubensrede 425

Die Unruhe, die aus diesen Worten spricht, ist ungewöhnlich.
Indessen hat die Rede vom «glaubensstarken» Spätmittelalter etwas für
sich. Auch Bruder Klaus bescheinigt seinen Berner Freunden: mir
zwifflet nût daran, ir sigend gûtte cristend 190. Kampf um den Glauben
setzt Glauben voraus. Und doch ist der Satz: Es ist menger mönsch der

zwiffelhafftig ist... aus gequälter Seele herausgesprochen. Klaus ist ein

Zeitgenosse Savonarolas. Echte Mystiker sind keine bloße
«Jenseitsmenschen», sie leiden mehr als andere an der Krankheit ihrer Zeit. Auch
Luthers «Anfechtung» läßt sich nicht rein individualpsychologisch deuten.
Und wie banal und an der Sache vorbei Idingen oft die Einwände, die
eine «geometrisch» verstandene Scholastik den lebensnahen Äußerungen
des Reformators entgegenhielt. «Glaube allein» und «zugleich heilig und
sündig» sind in mystischer Tradition und Rede tief verwurzelt191. Wir
haben schon darauf hingewiesen, wie «von allem entblößt, nur mit dem
Glauben Christi ausgerüstet» Bruder Klausens Lebensweg trifft.
«Gerecht und Sünder» entspricht dem Bekenntnis aller Großen mystischer
Erfahrung. Ihr Bewußtsein, Sünder zu sein, ist nicht weniger deutlich
und eindrucksvoll als ihr Zeugnis vom Wunder des Glaubens 192.

190 Durrer I, 210.
191 Luther war in direktem Kontakt mit der deutschen Mystik, er hat die

Theologia Deutsch mit einer Vorrede ediert, WA 1 (375) 378 f.; 9, 779 f.; Taulers
Predigten gelesen und mit Randbemerkungen versehen, WA 9(95) 97-104; 804.
Der sprachliche Einfluß der Mystik ist besonders in Luthers Predigten zu spüren.
Zu einem unverkennbaren Zusammenhang zwischen mystischer Rede und
theologischen Formulierungen Luthers vgl. Reinhard Schwarz : Fides, spes und Caritas
beim jungen Luther, Berlin 1962, 308, 309, 323, 328, 338 f. Zum Thema «Luther
und Mystik» siehe ferner: Johannes von Walter: Mystik und Rechtfertigung
beim jungen Luther, Gütersloh 1937; Wilhelm Link: Das Ringen Luthers um
die Freiheit der Theologie von der Philosophie, München 19552, 341-350 «Luthers
Urteil über die Mystik»); Artur Rühl: Der Einfluß der Mystik auf Denken und
Entwicklung des jungen Luther (Inaugural-Dissertation der Theol. Fakultät der
Universität Marburg), Marburg L. 1960; Heiko A. Oberman: Spätscholastik und
Reformation, Bd. I : Der Herbst der mittelalterlichen Theologie, Zürich 1965, 301-
334 «Die nominalistische Mystik»); in: Ivar Asheim [Hrsg.]: Kirche, Mystik,
Heiligung und das Natürliche bei Luther, Vorträge des III. Internationalen
Kongresses für Lutherforschung, Göttingen 1967, 20-59: Heiko A. Oberman: Simul
gemitus et raptus, Luther und die Mystik, 60-83 : Erwin Iserloh : Luther und die
Mystik, 84-94: Bengt Hägglund: Luther und die Mystik; Karl-Heinz zur
Mühlen: Nos extra nos, Luthers Theologie zwischen Mystik und Scholastik,
Tübingen 1972; Steven E. Ozment: Mysticism and Dissent, New Haven and
London 1973; in: Charles Trinkaus and Heiko A. Oberman [Hrsg.]: The pursuit
of holiness in late medieval and renaissance religion, Leiden 1974, 67-92 : Steven
Ozment : Mysticism, Nominalism and Dissent, 93-102 : F. Edward Cranz : Cusanus,
Luther and the mystical tradition.

192 Dazu hier nur zwei Illustrationen. Heinrich Seuse: Büchlein der ewigen

28



426 Bruder Klausens Glaubensrede

Was ist nun unter «Glaube», der «allermeist» angegriffen wird, und
in dem wir auch Widerstand zu leisten haben, zu verstehen? Es wäre
sicher unangebracht, von einem «undogmatischen», inhaltlich
unbestimmten Glauben zu sprechen. Doch liegt der Hauptakzent
unmißverständlich auf der Verantwortung des Glaubenden, der personalen
Verbindlichkeit. Auf den Kernsatz folgt die Vermahnung: Wir sönd aber

nit zwifelhafftig dorin [an dem glöben] sin, wan er ist also als er gesetzt ist
und ich schriben üch nit darumb, dz ich glöbe, dz ir nit recht glöben ich
schriben es üch zu einer vermanung dz er dester ritterlicher widerstund 193.

Es könnte wohl kaum etwas den Ratschlägen Klausens Entgegengesetzteres

geben, als gegen Irr-«lehren» in den Krieg zu ziehen. Das Widerstehen

und ritterliche Streiten meint den Kampf um den Glauben «in

eigener Sache». Zu den erstaunlichsten Dingen im Leben des «getreuen
Einsiedlers» gehören - wozu es kaum Parallelen gibt - die Bilder von
«Stern», «Turm», «Stein», die Klaus auf sich selber deutet: dasyederman
von im wüste zu sagen, das er in der weit also schine 194, auf seine

Beharrlichkeit, ein einig wesen zu suchen 195, auf die veste und stetty sins wesens,

darin er beharren und von sim fürnemen nit abfallen solt1%. Liegt es allzu
fern, in diesen Symbolen und deren ungewohnt kühner Deutung auch
den Reflex auf eine Zeit zu spüren, die zwischen dem Festhalten an
überkommenem Glauben und vom Glauben völlig losgelösten Weltverständnis
schwankt? Was ist das für ein Ringen um den Glauben, das Klaus so

dringend und entschieden die Warnung aussprechen läßt : Wir sönd aber

nit zwifelhafftig sin Eine Mahnung, die auf dem Hintergrund seines

Lebens und der Auseinandersetzungen seiner Zeit weder bieder wirkt
noch unglaubwürdig klingt und die Worte aus einer fast ebenso zerrissenen

Zeit aufnimmt: «Wehe dem verzagten Herzen und den lässigen
Händen, dem Menschen, der auf zweierlei Wegen wandelt! Wehe dem

Herzen, das nicht glaubt ; es wird nicht bleiben »197

Weisheit, Kap. 24, ed. Heinrich Denifle, München 1880, 474; vgl. ed. Karl
Bihlmeyer, Stuttgart 1907 (Frankfurt a. M. 1961), 305, 23 f. : «O weh, Herr, all
meine Gerechtigkeit liegt an deiner grundlosen Barmherzigkeit.» Bernhard von
Clairvaux : Sermo super Cant. Cant., n. 5 ; Opera omnia, vol. II, Rom 1958, 151, 7 :

«Meum proinde meritum, miseratio Domini.»
193 Durrer I, 210.
194 Durrer I, 465 (Heimo am Grund); vgl. 531 (Wölflin).
195 Durrer I, 464 (Erni an der Halden).
196 Durrer I, 464 (Heimo am Grund).
197 Jesus Sirach 2, 12-13. Vgl. Jes 7, 9: «Und glaubt ihr nicht, so bleibt ihr

nicht. »



Bruder Klausens Glaubensrede 427

Der Spruch Bruder Klausens von den «Glaubenszweifeln» gleicht
der inhaltlichen Dichte und der Strenge der Aussage nach den drei aus
dem Berner-Brief schon angeführten und besprochenen Sentenzen. Der
Penetranz der Sache nach können wir den Spruch von den Glaubens-
« angriffen» als eine Art Gegenstück zum «Friede »-Spruch betrachten.
Die Mahnung, die der «Knecht und Seher Gottes»198 daran anknüpft,
«ritterlich» für den Sieg des Glaubens zu streiten, hat - gerade wegen
der Anklänge an Luther 199 - auch im Blick auf die Einheit der Christen
heute Bedeutung.

Glouben - Hoffnung - liebe - enpfindung

Zum Schluß sei noch ein «Wahrspruch» aus der Bruderklausen-
Uberlieferung erwähnt. Die unmittelbare Autorschaft des Eremiten ist
wenig wahrscheinlich, doch kaum auszuschließen, daß einzelne Worte
oder Gedankenverbindungen daraus auf Klaus zurückgehen könnten
oder ihm wenigstens bekannt waren und zu Betrachtungen dienten 20°.

Hier die ersten vier Zeilen des Lehrgedichtes :

0 mensch geloub yn gott krefftiklich,
wan yn dem glouben stat die Hoffnung,
in der Hoffnung stat die liebe,

in der liebe stat die enpfindung.
201

Als Exordium steht die Mahnung: krefftiklich - «mit aller Kraft» -
in Gott zu glauben. Die Konjunktion yn ist von Bedeutung. Sie

entspricht der biblischen syntagmatischen Wendung pisteuein eis 202 : nicht

198 Durrer I, 589 (Trithemius: Hirsauer Annalen).
199 Dazu noch folgende Zusammenfassung nach Althaus (Anm. 189) 61 :

«Zwar siegt die Gewißheit durch die Hilfe des Geistes Gottes immer wieder. Aber
erst im künftigen Leben ist es mit dem Zweifel völlig zu Ende So ist der Glaube
immer wieder ein Wagen und der Glaubende ist ein Held. 'Ein Christ ist ein solcher
Held, der mit lauter unmöglichen Sachen umgeht' [WA 27, 276, 8. 31]. Aber dieses

'Heldentum' des Glaubens ist gebunden an die Not der Anfechtung. In ihr wird
er 'geübt' [WA 17/1, 73, 30].»

200 Der Basler Chronist Berlinger notierte: In siner capell stänt nächgende
wort, welche er selber gemacht und ouch wol betracht hatt. Durrer II, 623.

201 Durrer a. a. O.
202 Vgl. Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament VI, 203, 30 ff.

u. 209.



428 Bruder Klausens Glaubensrede

so sehr «an», als vielmehr «auf Gott hin» glauben. Die drei ersten
Satzglieder schildern das Hervorgehen der virtutes theologicae, der drei
Grundbestimmungen der Existenz «vor Gott» und «auf Gott hin». Das Verbum
stan zeigt an, daß Hoffnung in Glauben, Liebe in Hoffnung gründet, daß

christliche Liebe ohne Hoffnung, christliche Hoffnung ohne Glauben

- kraft der Botschaft Jesu - nicht sein kann 203. Der Duktus des Satzes

spiegelt die Bewegung «auf Gott hin» wider: Glaube will zu Hoffnung
führen, Hoffnung drängt zu Liebe

Eine bedeutsame Vokabel bringt das vierte Satzglied. Die Trias
«Glaube - Hoffnung - Liebe» ist in der christlichen Theologie seit Paulus
klassisch. Was will nun die Dynamik über Glaube, Hoffnung, Liebe hinaus

Enpfindung [mhd : entvindung, enphindung] ist ein reichkoloriertes
Wort. Seine Bedeutung schillert von «entdecken», zu «wahrnehmen»,
«fühlen», «empfinden». Im Zentrum steht der Begriff «Erfahrung», der
mehr als bloße «Empfänglichkeit» besagt und sachbezogener ist als

«Sensibilität». In mystischem Kontext kann enpfindung die
«Grunderfahrung» andeuten, die dann bisweilen zum Gebrauch der spezifischeren
Termini facte, «Berührung», undgîcste, « Kosten », « Schmecken », führt 204.

Glaube also - das wollen die vier ersten Zeilen des Gedichtes wohl sagen -
steigt zu Hoffnung und Liebe auf, diese erst ermöglicht im Vollsinn
«Erfahrung». Zugleich wird durch die Aneinanderreihung und Verkettung

betont: ohne Liebe, ohne Hoffnung sind die Erfahrungsmöglichkeiten

im Glauben und für den Glauben geringer, bzw. beschränkt. Wir
wählten diesen Spruch zum Abschluß unserer Betrachtung, weil es uns
scheint, das in den ersten vier Zeilen Zusammengefaßte bringe prägnant
den Kern der Glaubens- und Lebenserfahrung Bruder Klausens zur
Sprache. Doch geht die Gedankenfolge des Lehrspruches weiter: von
enpfindung zu Überwindung, von Überwindung zu belonung, von belonung

zu krônung, von krônung zu den ewigenn ding. So erscheint der Acht-

203 Nach Thomas von Aquin zerfällt die eigentliche Gottesbeziehung zuerst
durch Erlöschen der Liebe, dann durch Verzweiflung (de-speratio), vollends durch
Zerstörung des Glaubens, vgl. Summa theologiae 11/11, q. 162, a. 7, ad 3; Quaestio
disputata De caritate, a. 3, ad 15; Summa theologiae II/II, q. 17, a. 7 u. 8; q. 20,
a. 3. Nach dem Konzil von Trient ist der Glaube nicht nur «Fundament», sondern
«Quellgrund aller Rechtfertigung», d. h. des Aufrechtseins vor Gott, Dekret über
die Rechtfertigung, Kap. 8; Denzinger-Schönmetzer: Enchiridion symbolorum,
Rom 196332, Nr. 1532.

204 Nach dem Jüngling von Burgdorf nennt Klaus die von mystischer Weisheit

genährte Betrachtung «schmackhaft», Durrer I, 407: Nam deus seit facere ut
homini sie sapiat oratio



Bruder Klausens Glaubensrede 429

zeiler fast als obwaldnerische Variante zur paulinischen Sequenz:
«vorhererkannt» - «vorherbestimmt» - «berufen» - «gerechtfertigt» -
«verherrlicht» 205.

Wir sind am Ende unserer Erwägungen angelangt. Was uns zu
dieser Skizze lockte, war zuerst der einfache, schlichte, manchmal
ungelenke, bisweilen karge, doch kräftige, von bäuerlicher Verhaltenheit

geprägte Dialekt Bruder Klausens. Was uns - nach einem raschen Verhall

des Moderufs: «politische Theologie» - fasziniert, ist der zumeist

politische Kontext kaum auszulotender theo-logisch-mystischer Aussage.
Was uns in einem Augenblick, wo «Zungenreden» hoch im Kurs steht
und die Anzeichen eines blassen, resignierten Pietismus sich mehren,
beeindruckt, ist die Gestalt mit der enteckt uff gericht stirn, der manlich

stymm und der klaren, nüchternen Glaubensrede. Daß sie erfahrungsnah
und -gesättigt ist, kann kaum in Zweifel gezogen werden. Auch der

Nichteingeweihte spürt: die etwas abrupten Worte wurden lange
herumgetragen, hin und her gewendet, getestet und ausprobiert, bis sie endlich

als Äußerungen - spontan und unfrisiert - aus der Tiefe ans Tageslicht

kamen. «Weisheit» ist ein unzeitgemäßes Wort. Doch die sapida
scientia, die «schmackhafte», auf der Zunge «gekostete - Einsicht», und
das «Salz» der Sprüche Klausens sind - so will es uns scheinen - trotz
der Zeitdifferenz und ohne allzu komplizierte Kommentare - weder

gegenstandslos noch schal geworden.

»» Rom 8, 29-30.


	Bruder Klausens Glaubensrede

