
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 3

Artikel: Überlegungen zur ursprünglichen Bedeutung des altkirchlichen
Märtyrertitels

Autor: Damme, Dirk Van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761356

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dirk Van Damme

MAPTTC - XPICTIANOC

Überlegungen zur ursprünglichen Bedeutung
des altkirchlichen Märtyrertitels

Warum in der alten Kirche ein Christ, der von einem heidnischen
Richter wegen seines Glaubens zum Tode verurteilt und hingerichtet
wurde, «Märtyrer» (fiàpTuç - martyr), d. h. «Zeuge» genannt wurde, ist
immer noch eine umstrittene und deshalb ungelöste Frage. Das Problem
des Ursprungs dieses technisch christlichen Gebrauchs des Stammes [xocp-r-

wurde von verschiedenen Seiten angegangen: vom Alten Testament,
vom Neuen Testament und von der philosophischen Umwelt des frühen
Christentums her 1. Darüber hinaus wurde die Frage gestellt, ob das

«Zeugnis» des Märtyrers eher als Wort-oder als Tatzeugnis zu betrachten

sei 2.

Daß der «Märtyrer» ein zum Tode verurteilter und hingerichteter
Christ war, der also für seinen Glauben starb, wird spätestens dann
deutlich, wenn im kirchlichen Sprachgebrauch zwischen «Märtyrer»
(jxàpTuç - martyr) und «Bekenner» (ô[roXoyyjTy)<; - confessor) unterschieden

wird. Das Wort Ô(xoXoyy)ty)ç ist, soweit man das verfolgen kann, als

1 Für eine ausgezeichnete Ubersicht der vielen Lösungsversuche siehe Norbert
Brox: Zeuge und Märtyrer. Untersuchungen zur frühchristlichen Zeugnis-Terminologie.

München 1961, 113-195. (Studien zum Alten und Neuen Testament. 5.)
2 Willy Rordorf : Martirio e testimonianza, in Revista di Storia e Letteratura

Religiosa 8 (1972), 242. Er ist der Auffassung, daß «ein für alle Male» (una volta per
tutte) darauf verzichtet werden soll, den Ursprung des Märtyrertitels in einem
Wortzeugnis zu suchen. Das Zeugnis des Märtyrers kann nur ein Zeugnis der Tat
sein. Wir geben gerne zu, daß dies in der altkirchlichen Reflexion über das Martyrium

sehr oft hervorgehoben wurde und daß die Bereitschaft zu sterben als Tat
aufzufassen sei. Der Ursprung dieses Titels scheint uns aber doch eindeutig mit
einem Wortzeugnis zusammenzuhängen, wie wir im folgenden darzustellen
versuchen werden.



Maitys - Christianos 287

christliche Neuschöpfung zu betrachten: Es scheint keinen klassischen
oder hellenistischen Autor zu geben, der dieses Wort benutzte 3. In der
Kirche des Altertums ist der «Bekenner» ein Christ, der zwar Gefängnis,
Folter, Zwangsarbeit usw. erlitt, aber nicht getötet wurde. Nach seiner

Freilassung hatte er in der Kirchgemeinde eine besondere Stellung inne.
Die Traditio apostolica des Ffippolyt sowie die Nachfolgeschriften sind
der Auffassung, daß sich die bischöfliche Handauflegung erübrigt, wenn
man einen Bekenner zum Diakon oder Priester einsetzen will 4.

Keinem aber ist entgangen, daß vor allem die frühesten Dokumente
manchmal auch Lebende mit dem « Märtyrer »-Titel benennen. Die geläufigste

Erklärung dieser scheinbaren Abweichung ist die Annahme einer

Ausweitung des ursprünglichen und authentischen Gebrauchs des Wortes

martyr. So wird die Anwendung des jxàpToç-Titels auf Lebende im Brief
der Gemeinden von Lyon und Vienna von Norbert Brox wie folgt erklärt :

«Es ist hier demnach zu beobachten, daß das Wort in seiner

technischen Bedeutung über die ursprünglich streng martyro-
logische der kleinasiatischen Kirche, in welcher der Märtyrertod
unbedingt einbegriffen ist, ausgeweitet wird auf jedes
Verfolgungsleiden ...» 5.

Auch im lateinischen Sprachbereich entsprechen die altchristlichen
Dokumente nicht restlos den Erwartungen. Auch dort werden manchmal

Lebende martyr genannt. Diese Beobachtung wird dann folgendermaßen

bewältigt:
«C'est là une extension si naturelle de la notion de martyr que,
dans le langage courant, nous ne faisons pas attention non plus à

une telle nuance»6.

Man geht also von der Annahme aus, daß ursprünglich der Märtyrertitel

grundsätzlich auf die Hingerichteten beschränkt war: «Ausnahmen»
werden als Ausweitungen gewertet. Stillschweigend wird dabei voraus-

3 H. G. Liddell-R. Scott, A Greek-English Lexicon, Oxford 1968, s. v. gibt
die Bedeutung «sponsor» an, erwähnt als Belegstelle abei nur Glossare.

4 Traditio apostolica 9, hrg. von B. Botte : La tradition apostolique de Saint
Hippolyte, essai de reconstitution. Münster 19634, 28-29. (Liturgiegeschichtliche
Quellen und Forschungen, 39.) Testamentum Domini nostri Iesu Christi 39, hrg.
von I. E. Rahmani, Mainz 1899 (reprint Hildesheim 1968), 93-94; Canones Hippolyt

6, hrg. von R.-G. Coquin, Patrologia orientalis 31,2. Paris 1966, 358.
5 Norbert Brox, a. a. O., 229.
6 H. A. M. Hoppenbrouwers, Recherches sur la terminologie du martyre de

Tertullien à Lactance. Nijmegen - Utrecht 1961, 11.



288 Martys - Christianos

gesetzt, daß der Unterschied zwischen «Märtyrer» und «Bekenner» von
Anfang an gemacht worden ist; daß also das Wort 6(roXoyy)T7]ç ebenso alt
wie die engere Bedeutung des Wortes [xdcpTuç ist.

Daß die Kirche des Altertums es für notwendig hielt, dieses Wort zu
schaffen, weist darauf hin, daß es wenigstens in einer bestimmten
Entwicklungsphase der Kirche das Bedürfnis gab, die Hingerichteten von
den noch Lebenden zu unterscheiden. Das heißt zugleich, daß spätestens
von diesem Augenblick an der Titel p.apTU<; denen vorbehalten war, die

ihr Leben geopfert hatten. Der Frage, ob dies von Anfang an so war, ob

m. a. W. der Hinrichtungstod von Anfang an als das eigentliche «Zeugnis»

des Märtyrers verstanden wurde, soll im folgenden nachgegangen
werden.

Auch auf eine andere stillschweigende Voraussetzung soll aufmerksam

gemacht werden. H. A. M. Hoppenbrouwers geht davon aus, daß
eine «Ausweitung» des alleingültigen Bedeutungsbereiches des Wortes

martyr um so verständlicher ist, als wir auch im heutigen Sprachgebrauch
manchmal noch Lebende als «Märtyrer» bezeichnen, etwa KZ-Häftlinge,
politische Gefangene oder Opfer der spontanen Volkswut. Aber es stellt
sich dann unausweichlich die Frage, ob dieser unser Sprachgebrauch auch

jene Zeit verpflichtet, in der die «Martyriums»-Terminologie entstanden
ist: Diese Terminologie ist ja für uns längst nicht mehr existentiell und
beruht auf möglicherweise selektiver Erinnerung. Wir könnten nämlich
aus dei Martyriumsterminologie jene Elemente beibehalten haben,
welche uns am meisten erbaut bzw. angesprochen haben, etwa Folter,
Grausamkeiten, persönliche Standhaftigkeit, Selbstlosigkeit der Opfer
usw. Ob dies nun mit dem, was das Eigentliche des altkirchlichen
Märtyrerbegriffs ausmacht, etwas zu tun hat, blieb eine unbeachtete Frage.

Der Märtyrerbegriff im Lugclunenserbrief1

Der Bericht der Verfolgung in Lyon um das Jahre 175 gehört mit
dem Märtyrerbericht des Bischofs Polykarp von Smyrna zu den ältesten

Märtyerberichten, welche in etwa vollständig erhalten geblieben sind.

7 Im weiteren wird diese Kurzbenennung benützt, um den Märtyrerbericht
der Gemeinden von Lyon und Vienna - in Wirklichkeit ein Brief an die Gemeinden
von Asien und Phrygien - in Eusebius, Kirchengeschichte 5,1, 3-5, 3, 4, zu bezeichnen.

Die deutsche Ubersetzung ist jene von Ph. Häuser, Des Eusebius Pamphili
Bischofs von Cäsarea Kirchengeschichte. München 1932. (Bibliothek der Kirchenväter

2, 1.)



Martys - Christianos 289

Zudem ist der Lugdunenserbrief ein Bericht, der sich nicht auf das

Martyrium eines einzelnen beschränkt. Es ist von einer großen Gruppe
verfolgter Christen die Rede. Besonders aufschlußreich für unser Anliegen
ist die Tatsache, daß sich nicht jeder dieser Christen in derselben Weise

verhielt und daß auch die angeordneten Maßnahmen seitens der Behörden

einen gewissen «Einfallsreichtum» zeigten. Die Verschiedenheit der
Schicksale der Christen, die hier als «Märtyrer» bezeichnet werden, läßt
es also schon a priori als wahrscheinlicher erscheinen, daß bei der Zuteilung

des Märtyrertitels genau jene Auffassungen vertreten wurden,
welche damals in der Kirche Geltung hatten. Überdies ist dieser Bericht
der einzige der älteren Märtyrerberichte, welcher uns über Augenblick
und Anlaß der Verleihung des Titels «Märtyrer» informiert, und zwar mit
einem unzweideutigen Ausdruck: Dreimal wird gesagt, daß verhaftete
Christen in den xXvjpoç töv p.ap-njpcov aufgenommen werden.

Vettius Apagathus war bis dahin bloß in seinem Gerechtigkeitsgefühl

verletzt, und fordert, seine Mitbrüder im Glauben verteidigen

zu dürfen. Der Statthalter geht auf seine Bitte nicht ein,
sondern 'fragt ihn nur, ob auch er/pniTiavéçsei. Da er die Frage
mit lauter Stimme bejahte (opoXoyvjeravTO?), wurde er in tov
xXîjpov töv papTupcov aufgenommen' 8.

Die Frau Biblis hatte vorher den Glauben verleugnet. Bei einer

nochmaligen Befragung, bei welcher die Behörden versuchen, sie

zu verleumderischen Aussagen gegen die Christen zu bewegen,
wird sie 'unter den Foltern wieder nüchtern', weil sie an die
Höllenstrafe denken muß, und statt nachzugeben, erklärt sie:

'Wie können solche Menschen Kinder verspeisen, da es ihnen nicht
einmal gestattet ist, das Blut unvernünftiger Tiere zu genießen.'
Und der Text geht weiter: «Alsdann bekannte (wp.oX6yei) sie sich
als ^pKJTiavyjv, und wurde tw xXrjpw töv p.apTÜp<ov eingereiht 9.

Eine ungenannte Zahl ehemaliger Verleugner wird nochmals,
und zwar gesondert, und in der Erwartung der Freilassung bei

wiederholter Verleugnung, verhört und 'ojAoXoyoOvTe? 7rpoasTÎ0evTo

T<p töv (jtapTÔpwv xXyjpco'10.

• Ebd. 5. 1, 10.
» Ebd. 5,1, 26.
10 Ebd. 5. 1. 48.



290 Martys - Christianos

Es ist wohl kaum möglich, noch deutlicher zu sagen, daß einer im
kirchlich-technischen Sinne zum «Märtyrer» wird: er wird in den xXvjpoç

töv |i.ap-njpuv aufgenommen. In allen drei Stellen ist einzig das ofioXoyeïv
auf die von der Behörde gestellte Frage, ob man ^piuTiavoç sei, maßgebend.

Folter oder ähnliche Verfolgungsleiden werden nicht berücksichtigt.

Das Zeitwort öp.oXoyei!v braucht nicht einmal die kirchlich-technische
Bedeutung von «bekennen» zu haben: entweder «bejahen, im Sinne der

gestellten Frage antworten», oder «sich im Sinne der Anklage für schuldig

bekennen», genügt vollauf. Mir scheint nun, dem Lugdunenserbrief
werde keine Gewalt angetan, wenn davon ausgegangen wird, daß sämtliche

«Märtyrer», die dort erwähnt werden, ihren kirchlichen Titel durch
diese bejahende Antwort vor dem Richter erhalten haben. In 5, 1, 11

wird gesagt, daß die nicht verhafteten Christen « trotz alles Schrecklichen,
das sie erduldeten, toïç p.àpTumv beistanden und sie nicht verließen». Dies

zeigt wiederum, daß nicht Leiden oder dergleichen auf diesen Titel
Anrecht gaben, sondern nur die Tatsache, als ypirmavop verhaftet zu sein.

Aus 5, 1, 16 geht hervor, daß die äyioi pàpTupeç, von denen die Rede ist,
noch leiden müssen : nichts im Bericht deutet an, daß sie schon gelitten
haben, «Märtyrer» sind sie aber schon. In 5, 1, 45 ist von zwei Gruppen
von Gefangenen die Rede. Die einen haben den Glauben verleugnet, werden

aber trotzdem nicht freigesprochen, weil sie der Unsittlichkeit
verdächtigt werden. Die anderen haben sich zum Glauben bekannt und sind
nachher imstande, die Schwächeren zu ermutigen. Dies wird so

ausgedrückt : «pàpTupeç toïç fi/y) papTuenv èyaptÇovTO ». Das einzige, was die
« Märtyrer » von den «Nicht-Märtyrern» unterscheidet, ist das Bekenntnis,
das erstere abgelegt haben. Es kann daher auch mit einiger Wahrscheinlichkeit

oder sogar mit Sicherheit der Schluß gezogen werden, daß der

Märtyrer Sanctus, trotz der vielen Foltern, die er zu erdulden hatte,
seinen Märtyrertitel allein der Tatsache verdankt, daß er sich als ypifTTtavop
bekannte. Mit Vorliebe weist der Verfasser des Briefes darauf hin, daß er
jede Aussage über Name, Beruf, Herkunft usw. verweigerte und sich
damit begnügte, auf irgendeine ihm gestellte Frage zu antworten: «Ich
bin Christ»11.

Auch das Substantiv papxupia bekommt einen guten Sinn, wenn
man es als Sich-zum-Christsein-bekannt-haben versteht. So etwa in 5, 1,

34, wo der Unterschied zwischen Apostaten und Treugebliebenen
herausgestellt werden soll : erstere wurden durch die yapà tt)ç papxupiaç auf-

11 Ebd. 5. 1, 20,24.



Martys - Christianos 291

gerichtet. Der alte Bischof Potheinos wurde durch die Sehnsucht nach
der [iapTupia gestärkt. Trotz seines hohen Alters wurde er vor den Richterstuhl

geschleppt und legte dann tyjv xocXy]V p,apTuplav ab. Daraufhin
wurde er vom Richter darüber befragt, wer dann der Gott der Christen
sei, und erst nachher wurde er mißhandelt, und zwar in solcher Weise,
daß er nach zwei Tagen starb 12. Seine p.ocpTupioc hatte aber vor seinem

Leiden und seinem Tod stattgefunden, und zwar vor dem Richterstuhl.
Auch das Zeitwort [zapTupeïv bedeutet nichts anderes, als sich vor

dem Richter standhaft als Christen bekennen. In 5, 1, 11 ist von Christen
die Rede, die bereits 7rpoç to jzapTupeöv und dementsprechend auch ttjv
opoXoyîav t9)ç (xapTuplaç erfüllen. Das kann wohl kaum etwas anderes

bedeuten als: «jenes Bekenntnis, das Martyrium ist». Als Ergebnis kann
also betrachtet werden: im Lugdunenserbrief sagt der feierliche
Ausdruck, «jemanden in den xXyjpoç töv jiapTiipov aufnehmen», mit aller

gewünschten Deutlichkeit aus, daß einer zum Märtyrer geworden ist.
Dieser Ausdruck wird nur bei Christen benutzt, die die Frage des Richters,

ob sie ypttTTLavoç seien, bejaht haben (opoXoyeiv), ohne Rücksicht auf

etwaige Leiden der Betreffenden, und kann also schwer als «Ausweitung»
des Alleinrechtes der Hingerichteten betrachtet werden. Alle anderen

von der Verfolgung sprechenden Stellen im Lugdunenserbrief, wo der
Wortstamm p.ocpT- im martyrologischen Sinn benutzt wird, können

zwanglos genauso interpretiert werden. Der Hintergrund der Bedeutung
dieses Wortes scheint mir in der spezifischen Art des Christenprozesses

gesucht werden zu müssen.

Der Christenprozeß

Etwa um das Jahr 112 schrieb Plinius der Jüngere, Statthalter der
Provinz Bithynien, einen Brief an Kaiser Trajan betr. der Behandlung
der Christen. Der Kaiser hieß das ihm beschriebene Verfahren in einer

ganz kurzen Antwort gut. Es ist nicht unmöglich, daß die spätere
Veröffentlichung der Korrespondenz des Plinius dazu beigetragen hat, dieses

Verfahren in der nachfolgenden Zeit bis Dezius zur Norm zu machen,
wie dies aus einigen Märtyrerakten als wahrscheinlich hervorgeht. Der
aufschlußreichste Satz diesbezüglich ist folgender:

«Inzwischen habe ich bei denen, die mir als Christen angezeigt
wurden, folgendes Verfahren eingeschlagen. Ich habe sie zunächst
selber befragt, ob sie Christen (christiani) wären. Sagten sie ja

12 Ebd. 5,1, 29-31.



292 Martys - Christianos

(confitentes), so habe ich noch ein zweites und drittes Mal gefragt
und ihnen dabei mit Bestrafung gedroht; blieben sie dann noch

dabei, so habe ich sie zur Bestrafung abführen lassen (duci iussi,
d. h. zur Vollstreckung der Todesstrafe abführen lassen). Denn
darüber war ich mir nicht im unklaren, daß, ganz einerlei, was sie

nun schließlich zu gestehen hatten, schon der Trotz allein und
ihre unbeugsame Hartnäckigkeit Strafe verdienten» 13.

Aus diesem Satz ergibt sich, daß das einzige, worum sich Plinius
(trotz der am Anfang seines Briefes geäußerten Skrupel) kümmerte, die

Frage war, ob einer sich selbst vor dem Richterstuhl als christianus
bekannte oder nicht. Wer nach dreimaliger Befragung dabei blieb, Christ

zu sein, war des Todes würdig. Plinius erwähnte weiter, daß er im Falle
der Verleugnung die Betreffenden zusätzlich noch gewissen Tests unterzog:

sie mußten den eigens herbeigeschafften Götterbildern sowie dem

Bilde des Kaisers Weihrauch und Wein opfern und Christus verfluchen.
Plinius versuchte anscheinend nicht, die beharrlichen christiani diesen

«Tests» zu unterziehen: er wußte allein vom Hörensagen (dicuntur), daß
echte Christen (re vera christiani) dies nie tun würden 14.

Zudem, und auch das ist in unserem Kontext wichtig, zeigte Plinius
ein gewisses Interesse, eine gewisse Neugierde in bezug auf das, was bei
den Christen tatsächlich vorging. Er hatte sich, und zwar, wie aus der

Anwendung von Folterungen hervorzugehen scheint, kraft seines Amtes
über Gewohnheiten und Auffassungen der Christen informiert15. Und
obwohl er nichts Verwerfliches oder Verbrecherisches entdeckt hatte,
fand er die beharrlichen christiani des Todes würdig. Die dreimalige
Befragung scheint ja nur den Zweck gehabt zu haben, den Vorgeladenen
eine Chance zur Gesinnungsänderung zu geben.

Wichtig ist nun allerdings die Folge, daß derjenige, der sich selbst

vor dem Richter beharrlich als christianus bezeichnet, im Prinzip schon

zum Tode verurteilt war. Dieses Bekenntnis allein war bei der cognitio
de christianis entscheidend.

In den Märtyrerakten, vor allem in den frühesten, wird das Bekenntnis:

«Ich bin Christ», bzw. die bejahende Antwort auf die betreffende

Frage des Richters immer sehr stark hervorgehoben. Auch wenn nur der

13 Plinius der Jüngere, Brief 10, 96, 3. Deutsch bei Alfred Läpple,
Kirchengeschichte in Dokumenten. Düsseldorf 19693, 20-21.

" Ebd. 10, 96, 5.
15 Ebd. 10, 96, 7-8.



Martys - Christianos 293

Lugdunenserbrief explizit sagt, daß die Betreffenden gerade in diesem

Augenblick zu Märtyrern im kirchlichen Sinne werden, ist dieses Bejahen
immer ein kapitales Moment. Immer wieder erfährt man, wie die Behörden

sich alle Mühe gaben, die Betreffenden zu einer anderen Aussage zu
bewegen, und immer wieder stellt der Verfasser der Märtyrerberichte mit
Stolz heraus, daß dies alles nichts nützte. Am eindrucksvollsten geschieht
dies vielleicht im Märtyrerbericht des Polykarp. Das Verhör fand im
Stadion statt, und eine große Volksmenge war zugegen. Es kam zu
einem Wortwechsel zwischen Polykarp und dem Prokonsul. Letzterer
versuchte u. a., im Gegensatz zu Plinius, ihn trotz seiner christlichen
Überzeugung dazu zu bewegen, beim Genius des Kaisers zu schwören

und sogar Christus zu verfluchen 16. Von einem Opfertest ist in diesem

Kontext nicht die Rede. Nur einer Aufforderung gab Polykarp statt: In
Umkehrung des vom Prokonsul gemeinten Sinnes schrie er wie verlangt:
«Nieder mit den Atheisten!» Schließlich aber sprach er: «pexà 7tappir)<7Îa<;

ébtoue" ypt.<rn.av6ç eljn » 17. Zugleich machte er das Angebot, den Prokonsul
in der christlichen Lehre zu unterrichten, aber nur ihn; das Volk sei es

nicht wert, sein <xTcoXoyet(T0ai zu hören. Dieses Wort ist wichtig: Die
Auslegung der Lehre, die einen Tag beanspruchen würde, wird als

Prozeßverteidigung verstanden. Das was uns vom weiteren Gespräch noch

mitgeteilt wird, betrifft bloß noch Strafandrohungen seitens des Prokonsuls
und Beharrlichkeit seitens des Polykarp. Schließlich ließ der Prokonsul
einen Herold in die Mitte des Stadions treten und feierlich dreimal
verkündigen: « noXtixapTOç w[AoX6y7)(rev éauTov ^picmavov elvai»18. Dies ist
die entscheidende Maßnahme. Hiermit gab die Behörde bekannt, daß

alle Hoffnung, den Betreffenden eines Besseren zu belehren, dahin war.
Diese Verkündung kam dem Todesurteil gleich. Nach dem Märtyrerbericht

wenigstens wird kein anderes Todesurteil mehr ausgesprochen.
Die Forderung, Polykarp solle lebendig verbrannt werden, kam aus dem

Volke, und sogleich wurde der Scheiterhaufen zusammengetragen, ohne

daß erwähnt wird, daß der Prokonsul dies angeordnet hätte 19.

16 Martyrium Polycarpi 8, 2; 9, 2-10,1, hrg. von A. Lelong, Les pères apostoliques

3, Paris 1910. (Textes et documents pour l'étude du christianisme.) Deutsch
von G. Rauschen: Echte alte Märtyrerakten. Kempten-München 1913. (Bibliothek
der Kirchenväter 14; Frühchristliche Apologeten 2, 297-308.)

17 Ebd. 10,1.
18 Ebd. 12,1.
19 Ebd. 12,3-13,1. Wir vernehmen nur, daß er untersagte, einen Löwen auf

Polykarp loszulassen. Dies sei nicht mehr gestattet, denn «die Spiele seien beendet»
(12,2).



294 Martys - Christianos

In dieser Form hat die feierliche Verkündung nicht eines

Urteilsspruches, sondern des Bekenntnisses selbst, für die Christen einen nicht
zu unterschätzenden Propagandaeffekt. Auch in Lyon geschah etwas
Ähnliches, obwohl nicht mit derselben Prägnanz. Einer der Märtyrei,
Attalos mit Namen, römischer Bürger, wurde im Amphitheater
herumgeführt unter Voraustragung einer Tafel mit der lateinischen Aufschrift:
«Dies ist Attalos, der Christ»20.

Plinius hatte sich die Mühe genommen, sich über Gewohnheiten und

Auffassungen der Christen eingehend zu informieren. Zum Teil auch
deshalb, weil er mit der ganzen Prozedur nach seinen eigenen Angaben nicht
vertraut war. Nach den Märtyrerakten waren es die Märtyrer selbst, die
den Vorschlag zu einer Erklärung ihrer Lehre und ihrer Sitten machten.

Polykarp faßte dies ausdrücklich als eine Verteidigungsrede auf. Auch
im Lugdunenserbrief ist die Verteidigung ein wichtiges Element in den

Aussagen der Märtyrer. Vettius Apagathus wurde nur deshalb aufgegriffen

und verhaftet, weil er forderte, daß man ihm zuhöre, wie er seine

Brüder verteidige (aTtoXoyoiiftevo?) 21. Allerdings ging es an erster Stelle

um die Verteidigung gegen die volkstümlichen Vorwürfe der schweren

Unsittlichkeit der Christen. Vettius wollte beweisen: «Bei uns gibt es

nichts Gottloses und nichts Unehrerbietiges. » Was damit konkret gemeint

war, geht aus einer Befragung von nichtchristlichen Dienstboten hervor :

Diese behaupteten, und zwar aus Angst, die Christen hätten thyestische
Mahlzeiten, ödipianischen Geschlechtsverkehr und vieles, wovon der
Verfasser nicht einmal glaubt, daß «es unter Menschen je vorgekommen
ist» 22. Auch Biblis wurde dazu angeregt, verleumderische Aussagen zu
machen, und wir haben schon erwähnt, wie sie darauf antwortete. Atta-
lus sagte im Amphitheater, während er auf einem (rotglühenden) eisernen

Stuhl sitzend gemartert wurde, daß eben dies Menschen verzehren sei;

hingegen geschehe nichts derartiges bei den Christen 23.

Nach dem Lugdunenserbrief hat es allen Anschein, daß die Verteidigung

gegen die bekannten Verleumdungen eine große Rolle spielte,
und wir glauben sogar, daß es ein Element des «Zeugnisses» der Märtyrer
war. Daß diese Anschuldigungen geglaubt und ernstgenommen wurden,

geht daraus hervor, daß diejenigen, welche ihr Christ-sein leugneten,
nicht freigelassen wurden, sondern unter Verdacht begangener Untaten

20 Eusebius, Kirchengeschichte 5, 1, 44.
21 Ebd. 5, 1, 9.
22 Ebd. 5, 1, 14.
23 Ebd. 5. 1, 52.



Martys - Christianos 295

weiterhin verhaftet blieben, und zwar bis ein kaiserlicher Befehl sie

freiließ 24.

Die Acta Scilitanorum, das älteste christlich-lateinische Dokument,
das wir besitzen, sind genau datiert und gehören in die gleiche Zeit wie
der Märtyrerbericht des Polykarp und der Lugdunenserbrief25. Hier
spielt das Element «Verteidigung» eine viel bescheidenere Rolle. In der

Beschuldigung ist von keinen spezifischen Vorwürfen die Rede, aber
dennoch besteht der erste Satz, der von einem Märtyrer, hier Speratus,
gesprochen wird, in einer Beteuerung mit folgendem Inhalt: «Niemals
haben wir Unrecht getan und auch in keiner Weise zu einer Übeltat
mitgewirkt ; wir haben niemals geflucht, sondern bei schlechter Behandlung
gedankt. Darum ehren wir unsern Kaiser»26. Es sei noch erwähnt, daß
die Acta sich auf den Bericht über die Prozeßführung beschränken. Es

wird zwar erwähnt, daß zwölf Christen zum Tode durch das Schwert

verurteilt, nicht aber, daß sie tatsächlich enthauptet wurden. An der
Todesart selbst scheint der Verfasser nicht interessiert zu sein.

Der Name xQiariœtoç - christianus

Die entscheidende Frage bei einem Christenprozeß war: «Bist du
Christ?» Die bejahende Antwort auf diese Frage genügte für ein Todesurteil.

Mindestens für die Gemeinde von Lyon war diese Bejahung Grund

genug, jemandem den Ehrentitel «Märtyrer» zu verleihen. Die Begründung

dafür scheint mir nicht allein darin zu liegen, daß der «Märtyrer»
sich durch seine Aussage schon sowieso selbst zum Tode verurteilt hatte,
sondern in der Eigenart der Aussage selbst. Die Frage, ob man Christ
sei, war eine Frage nach der Beschaffenheit, fast nach dem Wesen des

Befragten. Die piapTupta, das Zeugnis, das er vor dem Richter sprach,
war ein Zeugnis über sich selbst. Um die Tragweite eines solchen
Zugeständnisses ins richtige Licht zu rücken, soll auch noch erwähnt werden,
daß in der in Frage kommenden Zeit nicht einmal die Christen selbst die

24 Ebd. 5, 1, 33-35, 47.
25 Als Datum des Verhörs geben die Acta den 17. Juli 180 an. Die Auffassung,

nach welcher die Acta Scilitanorum aus der dezischen Zeit in das Jahr 180 vorverlegt
wurden, weil sie das Opferdekret des Dezius voraussetzen, ist zu albern, um hier
widerlegt zu werden. Von Opfern ist im ganzen Stück nicht einmal die Rede.

26 Acta Scilitanorum 2, hrg. von R. Knopf-G. Krüger: Ausgewählte
Märtyrerakten. Tübingen 1929, 60. (Sammlung ausgewählter Kirchen- und Dogmen-
geschichtlicher Quellenschriften. Neue Folge. 3.)



296 Martys - Christianos

Benennung ^picmavoç christianus als ehrenvoll betrachteten. Das
Problem wurde u. E. von Erik Peterson erschöpfend behandelt27. Hier
genügt es, daran zu erinnern, daß das Wort ^picmavoç im Neuen Testament

nur dreimal benutzt wird. Uber Apg 11, 26 besteht genügend Klarheit.

Zu Apg 26,28 soll angemerkt werden, daß Paulus in seiner Antwort
auf die Feststellung des Agrippa: «Fast überredest du mich, xpicmavoç
zu werden», eben dieses Wort nicht wiederholt, sondern ihm ganz
geschickt ausweicht und stattdessen den Wunsch ausdrückt, alle die ihn
hören, möchten werden «wie ich bin, diese Fesseln ausgenommen». Deutlicher

kann der innere Abstand zu dieser Benennung wohl nicht
ausgedrückt werden. Die dritte Stelle ist 1 Pt 4, 16, welche ganz eindeutig
einen Prozeß-Kontext voraussetzt: «Wenn einer als ^picraavoç (vor den

Richter gestellt wird), so soll er sich dessen nicht schämen. Er verherrliche

vielmehr Gott durch diesen Namen» (d. h. durch diese

Zugehörigkeitsbenennung). Nun heißt dies zumindest, daß(l) der Name ^piemavéç
schon bei Christenprozessen benutzt wurde, und (2) daß die Christen
selbst gar nicht davon überzeugt waren, daß dies ein Ehrenname sei.

Das war er in jener Zeit tatsächlich nicht, und auch längere Zeit nachher
nicht. Für die Benützer dieses Namens, in jener Zeit wohl ausnahmslos
die Heiden, hatte er den Beiklang der Zugehörigkeit zu einer staatsfeindlichen

und landesverräterischen Vereinigung, und zwar auch im
politischen Sinne. Die Verdachtsmomente unsittlichen Benehmens, die mit
diesem Namen verknüpft waren, gehören übrigens zum Arsenal der

Verleumdungen politischer Feinde 28. Umso bedeutungsvoller ist es, daß

die Christen, wenn sie vor dem Richter standen, sich eben diesen Namen

aufzwingen lassen und ihn sogar von Herzen bejahen mußten. Und zwar
auch innerkirchlich. Die Alternative wäre ja, gezwungenermaßen unter
Beweis zu stellen, daß sie tatsächhch nicht zu dieser Gruppe gehörten,
und zwar durch Götzenverehrung, Schwurformel und sogar ausdrückliche

Verfluchung Christi.
Man mußte es sich also aus Glaubensgründen gefallen lassen, sich

den Namen /ptaxiav6ç, der auch bei Christen nicht beliebt war, im Rahmen

des Prozesses anzueignen. Dies ist m. E. dann auch der Grund dafür,
daß der einzige unter den Apostolischen Vätern, der das Wort ^pttmavéç
benutzte und für sich selbst in Anspruch nahm, Ignatius von Antiochien

27 Erik Peterson, Christianus, in: Frühkirche, Judentum und Gnosis. Rom-
Freiburg-Wien 1959, 64—87.

28 Ebd. 78.



Martys - Christianos 297

war29. Im Augenblick, wo er seine Briefe schrieb, hatte er schon sein

Bekenntnis, er sei ^picmavôç, abgelegt. Er hatte den entscheidenden
Schritt hinter sich und sich dabei maßlos kompromittiert. Man könnte

sogar sagen, er hatte nichts mehr zu verlieren. Deshalb wurde der
Gefühlswert dieses Wortes, der auch innerkirchlich überwiegend negativ
war, von ihm gewollt ins Gegenteil umgekehrt. Er machte aus diesem

Wort einen Ehrennamen, aber er stand dabei noch ziemlich allein. Ich
glaube, daß die Wandlung im Gefühlswert des Wortes xpteruavéç vor allem
durch die Märtyrer bewerkstelligt wurde 30. Ausgerechnet die besten

unter den Christen haben als erste diesen Namen für sich voll in
Anspruch genommen, und zwar in den meisten Fällen, und als notwendige
Folge diesen Entschluß mit Leiden und Tod bezahlt. So ist es dazu

gekommen, daß aus einem Schimpfnamen ein Ehrenname wurde.

Ma.QTvç - XgujTiavoç

Nach dem Lugdunenserbrief, dem einzigen altchristlichen Dokument,

das genaue Aussagen darüber macht, in welchem Augenblick und
aus welchem Anlaß jemand im kirchlich-technischen, «martyrologischen»
Sinne zum jxàpTuç wurde, geschah dies dadurch, daß man sich vor dem
Richter als ^picmavoç bekannt hatte. Die spezifische «Geste», die den

Märtyrer vom gewöhnlichen Gläubigen unterschied, war also sein
Bekenntnis vor dem Richter. Dies stempelte ihn zugleich auch zum
Xpioxiavéç. Nicht genug, daß er sich selbst zum Tode verurteilte: er
nahm zugleich Abschied vom Leben, während ihm ein unehrenvoller
Name anhaftete. Und diesen Namen nahm er voll und gern auf sich.

Durch diese Aussage stellte er unter Beweis, daß jene Leute, die man
mit dem Schimpfnamen ^pio-navo! belegte, keine politischen Umstürzler
waren. Dadurch, daß er den von außen aufgezwungenen Namen zu einem
Stück seiner selbst machte und dabei die Konsequenz, sterben zu müssen,
vollbewußt auf sich nahm, dokumentierte er, daß es den Christen um
etwas anderes als um politische Interessen ging.

29 Allerdings mit Ausnahme von Didachè 12,4. Erik Peterson, a. a. O. 87,
hat aber mit guten Gründen bezweifelt, daß dieses Wort zum ursprünglichen Text
gehöre.

30 Zu Ignatius sagt Peterson a. a. O., 86: «Zugleich wird auch begreiflich,
daß es der Martyriumsgesinnung bedurfte, um dem Wort zum Eingang in den christlichen

Sprachgebrauch zu verhelfen. In diesem Sinne möchte ich mir den
Sprachgebrauch bei Ignatius erklären.» Ich kann dem nur voll zustimmen, glaube aber,
daß es bei Ignatius schon ein Stück weiter war, als daß er bloß Martyriumsgesinnung
hatte.

20



298 Martys - Christianos

Daß der christliche Märtyrer jxàpTUç heißt, hängt m. E. vor allem
damit zusammen, daß er vor dem Richter steht. Die Aussage eines

Vorgeladenen vor dem Richter ist entweder ein Zeugnis oder ein Geständnis.

Weitere Möglichkeiten gibt es nicht. Geständnis setzt aber Schuld und
Schuldbewußtsein voraus, die nun beim Christen, der wegen seiner

Überzeugung vor Gericht steht, völlig fehlen. Unschuldsbeteuerungen sind ja
übrigens auch ein fester Bestandteil des Auftretens der Christen vor
Gericht. Wenn also vom Standpunkt des Christen seine Aussage kein
Geständnis ist, so kann sie nur ein Zeugnis sein. Deshalb heißt der

vorgeladene Christ in der Kirche eben «Zeuge».

Ich glaube nicht, daß wir für die Erklärung des Märtyrertitels in
seiner ursprünglichen Bedeutung weiter gehen sollen. Auf diese Weise

läßt sich erklären, daß nach dem Lugdunenserbrief das Bekenntnis, man
sei Christ, sogleich den, der dieses Bekenntnis sprach, zum «Märtyrer»,
das heißt zum Zeugen machte.

Im Lichte dessen, was wir im Lugdunenserbrief lesen zu müssen

glaubten, kann auch der Märtyrerbegriff im Martyrium Polycarpi einer

neuen Interpretation unterzogen werden. Wenigstens eine Stelle scheint
der Auffassung zu widersprechen, daß die p.apTupla dort den Märtyrertod
selbst bezeichne. Es geht um 13,2 : Der Scheiterhaufen war aufgerichtet,
und Polykarp legte seine Oberkleider ab. Er versuchte, auch seine Schuhe

auszuziehen, aber dies gelang ihm nicht recht, weil er es früher nie selbst

getan hatte: die Gläubigen wetteiferten seit je miteinander, ihm diesen

Dienst leisten zu dürfen, denn, so heißt es, «wegen seines guten Wandels

war er schon rcpo ttjç piapTupîaç mit aller Tugend geschmückt». Obwohl er
noch vor der Vollendung stand, hatte die (xapTuploc also schon

stattgefunden. Er war bereits «Märtyrer». Auch hier kann von einer Ausweitung

auf Verfolgungsleiden, etwa Folter, nicht die Rede sein. Die grobe

Behandlung beim Ausstieg aus dem Wagen, wobei sich Polykarp das

Bein verletzte, kann wohl kaum als Folter gelten. Es ist also

wahrscheinlich, daß auch hier nichts anderes gemeint ist als eben das Bekenntnis,

das übrigens im Bericht gebührend hervorgehoben wird. Bei den

Acta Scilitanorum scheint das Martyrium vielmehr mit dem Urteilsspruch

des Richters zusammenzuhängen. Gleich nach der
Urteilsverkündigung, wobei zwölf Leute verurteilt wurden, obwohl am Anfang
nur sechs vorgeladen worden waren 31, sagt Nartzalus: «Hodie martyres

31 Zu diesem Problem siehe H. Karpp: Die Zahl der scilitanischen Märtyrer.
Vigüiae christianae 14 (1961) 165-172.



Martys - Christianos 299

in caelis sumus. Deo gratias.» Gegen die Annahme, daß damit gemeint
sein soll, daß sie noch am selben Tag im Himmel sein, also getötet würden,

läßt sich einwenden, daß man dies nach römischen Rechtsgepflogenheiten

überhaupt nicht wissen konnte. Die Ausführung der Todesstrafe
konnte bis zu einem Jahr nach dem Urteilsspruch verzögert werden 32.

Dann wäre dieser Satz vielmehr so zu verstehen, daß sich die Verurteilten

von Himmels wegen als Märtyrer betrachten dürfen. Es fällt übrigens

auf, daß der Verfasser die Vollstreckung des Todesurteils überhaupt
nicht erwähnt. Nur die Berichterstattung über die Gerichtsverhandlung
schien ihn zu interessieren.

Zeuge und Wahrheit

Von einem Zeugen in einer Gerichtsverhandlung erwartet man, daß

er die Wahrheit spricht, vor allem, daß er die ihm gestellten Fragen
wahrheitsgemäß beantwortet. Nun klingt in der alten Kirche die Idee

durch, daß das Bekennen vor dem Richter vor allem etwas mit Wahrheit
zu tun hat. Derjenige, der sein Christ-sein vor dem Richter verleugnen
würde, wäre dementsprechend nicht so sehr als Feigling, Verräter,
Abtrünniger oder ähnliches einzustufen, sondern als Lügner. In der zweiten

Apologie schaltet Justin einen Märtyrerbericht ein, in dem ein gewisser
Ptolemäus das Opfer einer Intrige wurde. Persönlicher Neid, der an sich
nichts mit Religion zu tun hat, brachte einen Feind dieses Mannes dazu,
sich mit einem Hauptmann abzusprechen, damit dieser ihn vorlade,
«um nur das eine zu fragen, ob er ein Christ sei». Und dann geht der Text
weiter: «Als nun Ptolemäus, der die Wahrheit liebte und Lug und Trug
verabscheute (cpiXaXY]07) àXX' oùx a7ca-n)Xöv oùSè ^so&oXôyov ty)v yvco^v
6vt<x), sich als Christ bekannte, ...»33. Der Grund, weshalb Ptolemäus
sich als Christ bekannte, war also einfach, daß dies der Wahrheit
entsprach. Etwas anderes zu behaupten, wäre Lüge gewesen.

Die Acta Scilitanorum enthalten einen Satz, der wegen seiner Dichte
und Kürze vielleicht schwer verständlich ist. Auf die Aufforderung des

Prokonsuls Saturninus, von dieser Überzeugung (huius persuasionis) ab-

32 Xh. Mommsen: Römisches Strafrecht. Leipzig 1898, 913. Dies galt allerdings
nur für die Provinzgouverneure seit dem dritten Jahrhundert. Die Todesstrafe
konnte sogar in lebenslängliche Haft umgewandelt werden.

33 Justin, 2 Apol. 2,11, hrg. v. L. Pautigny. Paris 1904. (Textes et documents
pour l'étude du Christianisme.) Deutsch von G. Rauschen : Frühchristliche Apologeten

1. Kempten-München 1913, 139-156. (Bibliothek der Kirchenväter. 12.)



300 Martys - Christianos

zulassen, antwortete Speratus, einer der vorgeladenen Christen: «Mala
est persuasio homicidium facere, falsum testimonium, dicere» 34. Ganz
sicher ist dieser Satz nicht als eine globale Verurteilung der römischen

Religionsüberzeugung gemeint, als ob in ihr nur gemordet oder Meineide

abgelegt würden. Mir gelingt es nicht, den Satz anders zu verstehen als

auf das unmittelbare Anliegen, d. h. den Christenprozeß bezogen. Der
Sinn scheint mir zu sein: «Eine schlechte Überzeugung ist jene, welche

nur die Wahl läßt, zu töten oder Meineide zu erpressen.» Spricht man
vor Gericht die Wahrheit, so wird man getötet. Die Wahrheit ist ja,
daß man Christ ist. Will man sich aber vom Tode retten, dann ist man

gezwungen, einen Meineid zu leisten. Es stimmt ja nicht, wenn einer sagt,
er sei kein Christ, während er es doch ist. Was immer aus einem (durch
die römische Religion bedingten) Christenprozeß herauskommt, es ist
immer etwas Schlimmes : wenn nicht Mord, dann Meineid. Dies setzt nun
voraus, daß für einen Christen sein Christsein etwas Unverlierbares ist,
nicht eine bloße Uberzeugung, die man u. U. auch ändern könnte. Sehr

deutlich kommt diese Ansicht zum Ausdruck im Gespräch, das Perpetua
nach den Acta Felicitatis et Perpetuae mit ihrem Vater hatte, das sie

selbst folgendermaßen beschreibt: «Als wir noch... mit den Häschern

zusammen waren und mein Vater in seiner Liebe nicht aufhörte, mir
zuzureden, um mich zum Abfall zu bringen, da sagte ich: Siehst du
beispielsweise dieses hier liegende Gefäß, ein Krüglein oder sonst etwas? Er
antwortete: Ich sehe es. Darauf sagte ich: kann man es wohl anders

nennen, als was es ist? Und er sagte: Nein. So kann auch ich mich nicht
anders nennen, als was ich bin, eine Christin»35.

Der Tod des Märtyrers

Daß der Tod des Märtyrers im Lugdunenserbrief nicht sein eigentliches

«Martyrium» ist, wird durch eine besondere Terminologie noch
deutlicher. Dreimal ist von Christen die Rede, welche den wilden Tieren
vorgeworfen werden. Weil sie in diesem grausamen Spiel nicht von den

Tieren umgebracht werden, werden sie schließlich (etwa von einem

confector) getötet. Das Wort, das hier benutzt wird, ist 0üw, das eindeutig
zur Opferterminologie gehört. Maturus und Sanctus wurden zuerst

34 Acta scüitanorum 7.
35 Passio Felicitatis et Perpetuae 3, 1-2, hrg. von Knopf-Krüger (siehe

Anm. 26), 36; deutsch von G. Rauschen (siehe Anm. 16), 330.



Martys - Christianos 301

gezwungen, mit Tieren zu kämpfen, dann nicht näher bestimmten
Foltern ausgesetzt, schließlich kam noch der «eiserne Stuhl». Da sie trotz
dieser Grausamkeiten immer noch am Leben waren, wurden sie schließlich

«geopfert» (Toöa/aTov sTÜOyjaav)36. Der gleiche Ausdruck wird
benützt im Zusammenhang mit dem Tode von Alexander und Attalus 37.

Blandina schließlich erduldete ähnliche Foltern und wurde «auch geopfert

» (èxu07) xod aÙTYjcp)3S. Ich möchte nicht entscheiden, ob damit wirklich
eine Opfertötung gemeint ist oder ob das Wort hier etwa die abgeflachte
Bedeutung von «den Gnadenstoß geben» hat. Wenn das Wort aber seine

ursprüngliche Bedeutung « opfern » beibehalten hat, dann ist wohl nicht
an ein Opfer im christlichen Sinne gedacht, sondern an einen heidnischen

Kontext. Es sind ja Heiden, welche die «Opfertat» ausführen.
Im Gebet aber, das der heilige Polykarp auf dem Scheiterhaufen

sprach, betrachtete er sich selbst als Opfer und betete zu Gott, er möge
ihn annehmen «als ein fettes und wohlgefälliges Opfer (0u<na)»39. Das

gleiche gilt für die Gesinnung des Ignatius. Auch er betrachtete seinen

Tod als Opfer. In diesem Sinne schrieb er den Kömern folgendes:
«Gewährt mir nicht mehr als Gott geopfert zu werden (cnrovSnrOyjvai), solange
noch ein Altar (0u<Tioc5T7)piov) bereitsteht» 40.

Märtyrer und Bekenner

Im Vorhergehenden haben wir versucht festzustellen, welches die

ursprüngliche Bedeutung des altkirchlichen Märtyrertitels war. Wir sind

zur Uberzeugung gelangt, daß bei der Wahl des Wortes ftàpTUç die
Tatsache, daß sich der so Benannte vor dem Richter als xpiwuavôç bekannte,
ausschlaggebend war. Nun hatte dieses Bekenntnis die normale Folge,
daß hierauf ein Todesurteil folgte, das vollstreckt wurde. Der Märtyrer
war sich dessen von Anfang an bewußt. Er nahm diese Konsequenz auf
sich. Dies heißt nun allerdings noch nicht, daß das Hingerichtetwerden
mit dem «Martyrium» identisch war. Die Entwicklung der kirchlichen
Terminologie zeigt aber, daß allmählich die Notwendigkeit entstand,
einen Unterschied zwischen « Märtyrern » und «Bekennern» einzuführen.

36 Eusebius, Kirchengeschichte 5, 1, 40.
37 Ebd. 5, 1, 51.
38 Ebd. 5, 1, 56.
39 Martyrium Polycarpi 14, 2.
40 Ignatius, An die Römer 2,2, hrg. und deutsche Ubersetzung von J. A.

Fischer, Die apostolischen Väter 1. Darmstadt 19665.



302 Martys - Christianos

Meines Erachtens ist man geneigt, diese Unterscheidung allzu früh
anzusetzen. Man beruft sich oft auf jenen Ausschnitt aus dem Lugdunen-
serbrief, wo sich die überlebenden Verfolgten dagegen wehrten, «Märtyrer»

genannt zu werden. Sie wollten diesen Ehrentitel den Toten
vorbehalten. Norbert Brox sagt dazu aber richtig:

«Der Verfasser denkt aber nicht daran, daraufhin seine Terminologie

zu korrigieren, und legt diesen Einwand als Bescheidenheit
und Anzeichen der christusähnlichen Gesinnung der Gefangenen
aus. Für ihn sind sie 'Märtyrer' » 41.

Ich bin der Ansicht, daß der Wortgebrauch des Verfassers hier
nicht als persönliche Meinung zu betrachten ist. Er hielt sich an die

gebräuchliche Bedeutung des Wortes42. Hingegen waren die Überlebenden

in einer ungewöhnlichen Lage: Sie waren mit dem Leben
davongekommen, und dies war in der Vergangenheit wohl noch kaum der
Fall. Die Verfolgung in Lyon war tatsächlich die erste in der
Kirchengeschichte, von der wir wissen, daß eine ganze Gruppe von Christen
vorgeladen wurde. Unter diesen Umständen war es verständlich, daß nicht
alle ihren Bekennermut auch mit dem Tod bezahlt haben. Vor allem
nicht, wenn man feststellen muß, daß hier die Volkswut das Fanal der

Verfolgung war. Wegen der Einmaligkeit ihrer Situation war es nun für
die Überlebenden problematisch, wenn sie als «Märtyrer» betitelt wurden.
Dies drückten sie so aus:

«Diese sind wirklich Märtyrer, da Christus sie infolge ihres
Bekenntnisses für würdig erachtete und ihr Martyrium kraft ihres
Todes besiegelte (È7U(j<pp(xyi<7à(i.evoç aùxwv Sià Tvjç è£68ou tyv p.ap-

Tuptav); wir aber sind unbedeutende, minderwertige ô(xôXoyoi»43.

Zwei Bemerkungen sind zu diesem Text zu machen: 1. Es wird
keineswegs behauptet, daß der Tod jemanden zum Märtyrer mache. Das

- vorher geleistete - Martyrium wird von Christus « besiegelt », das heißt
authentifiziert, genehmigt, endgültig gemacht. 2. Die Überlebenden

nennen sich selbst ôp.6Xoyoi, nicht ojxoXoyvjTod.

41 Zeuge und Märtyrer, 229.
42 Deshalb glaube ich auch nicht, daß der Lugdunenserbrief eine Pointe gegen

kleinasiatische Auffassungen enthält, wonach auch ein nicht Hingerichteter «Märtyrer

» sein könnte, wie es P. Nautin, Lettres et écrivains chrétiens des IIe et IIIe siècles,
Paris 1961, 33-34, postuliert. In diesem Falle wäre ausgerechnet der Verfasser in
seiner Terminologie wohl umsichtiger gewesen.

43 Eusebius, Kirchengeschichte 5, 2, 3.



Martys - Christianos 303

Vor allem die letzte Feststellung scheint mir wichtig. Meistens wird
dieses Wort übersetzt mit «Bekenner», und man sieht dementsprechend
in diesem Text das Aufkommen der terminologischen Trennung zwischen

«Märtyrern» und «Bekennern» bezeugt. Mir scheint diese Übersetzung
nicht reflektiert, sondern durch die Stammesgleichheit der beiden Worte
sowie vor allem durch die spätere Entwicklung der kirchlichen Terminologie

und Institutionen bedingt. Man kann das Wort b^oXoyoc, nicht
problemlos mit ojxoXoyvjtt]? vertauschen 44 und dementsprechend nicht
ohne weiteres als «Bekenner» im kirchlichen Sinne verstehen. ôftoXoYoç

ist ein profangriechisches Wort, das im Prozeßkontext bedeutet: «Schuld

bekennend», «sich schuldig erklärend»45. ôjxoXoYTiTfjç hingegen ist eine

christliche Neubildung, die einzig innerhalb der Gemeinde eine Bedeutung

und einen ganz bestimmten historischen Kontext als Hintergrund
hatte. Ich glaube nicht, daß, wenn die Überlebenden von Lyon sich

öjjLoXoYoi nennen, sie sich einer innerkirchlichen Sonderstellung bewußt

waren. Vielmehr wollten sie dadurch zum Ausdruck bringen, daß ihr
«Martyrium» nicht die erwartete Konsequenz hatte. Sie sind bei der

Aussage, sie seien Christen, stehen geblieben.
Eine eingehendere Studie über das Wort ôfi.oXoYT)T7]i; steht, soweit

mir bekannt ist, noch aus. Im Lateinischen hat man feststellen können,
daß die Benennung confessor im Unterschied zu martyr erst für die Zeit
des Cyprian eindeutig greifbar ist 46. Es wäre nicht verwunderlich, wenn
sich herausstellen würde, daß auch im Griechischen die technische

Bedeutungsdifferenzierung zwischen «Märtyrer» und «Bekenner» sich

um diese Zeit voll herausgebildet hat.

44 Leider tut dies sogar ausdrücklich N. Brox : Zeuge und Märtyrer, 229, wo
er vom «schon hier auftretenden ôfjtoXoyéxy]? [wohl Druckfehler für ôfioXoyTQTfjç,]
das den Bekenner im kirchlichen Sinne meint», spricht.

45 Liddell-Scott (siehe Anm. 3), s. v. G. W. H. Lampe: A Patristic Greek
Lexicon, Oxford 1961, s. v. gibt zwar die Bedeutung «confessor» an, vermag aber
keine Parallelstellen zum Lugdunenserbrief anzuführen.

46 H. A. M. Hoppenbrouwers, Recherches (siehe Anmerkung 6), 207.


	Überlegungen zur ursprünglichen Bedeutung des altkirchlichen Märtyrertitels

