Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 3

Artikel: Uberlegungen zur urspriinglichen Bedeutung des altkirchlichen
Martyrertitels

Autor: Damme, Dirk Van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761356

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dirxk VAN DAMME

MAPTYC - XPICTIANOC

Uberlegungen zur urspriinglichen Bedeutung
des altkirchlichen Mirtyrertitels

Warum in der alten Kirche ein Christ, der von einem heidnischen
Richter wegen seines Glaubens zum Tode verurteilt und hingerichtet
wurde, «Martyrer» (udptug — martyr), d. h. «Zeuge» genannt wurde, ist
immer noch eine umstrittene und deshalb ungeldste Frage. Das Problem
des Ursprungs dieses technisch christlichen Gebrauchs des Stammes pdp7-
wurde von verschiedenen Seiten angegangen: vom Alten Testament,
vom Neuen Testament und von der philosophischen Umwelt des frithen
Christentums her !. Dariiber hinaus wurde die Irage gestellt, ob das
«Zeugnis» des Mirtyrers eher als Wort- oder als Tatzeugnis zu betrach-
ten sei 2.

DaB der «Martyrer» ein zum Tode verurteilter und hingerichieter
Christ war, der also fiir seinen Glauben sfarb, wird spitestens dann
deutlich, wenn im kirchlichen Sprachgebrauch zwischen «Mirtyrer»
(waptug — martyr) und «Bekenner» (épohoyntig — confessor) unterschie-
den wird. Das Wort épohoyntng ist, soweit man das verfolgen kann, als

! Fiir eine ausgezeichnete Ubersicht der vielen Lésungsversuche siehe Norbert
Brox: Zeuge und Mirtyrer. Untersuchungen zur frithchristlichen Zeugnis-Termi-
nologie. Miinchen 1961, 113-195. (Studien zum Alten und Neuen Testament. 5.)

2 Willy RorDORF: Martirio e testimonianza, in Revista di Storia e Letteratura
Religiosa 8 (1972), 242. Er ist der Auffassung, daB «ein fiir alle Male» (una volta per
tutte) darauf verzichtet werden soll, den Ursprung des Mirtyrertitels in einem
Wortzeugnis zu suchen. Das Zeugnis des Méartyrers kann nur ein Zeugnis der Tat
sein. Wir geben gerne zu, dal3 dies in der altkirchlichen Reflexion tiber das Marty-
rium sehr oft hervorgehoben wurde und daB die Bereitschaft zu sterben als Tat
aufzufassen sei. Der Ursprung dieses Titels scheint uns aber doch eindeutig mit
einem Wortzeugnis zusammenzuhingen, wie wir im folgenden darzustellen ver-
suchen werden.



Maitys — Christianos 287

christliche Neuschépfung zu betrachten: Es scheint keinen klassischen
oder hellenistischen Autor zu geben, der dieses Wort benutzte 3. In der
Kirche des Altertums ist der « Bekenner» ein Christ, der zwar Gefingnis,
Folter, Zwangsarbeit usw. erlitt, aber nicht getotet wurde. Nach seiner
Freilassung hatte er in der Kirchgemeinde eine besondere Stellung inne.
Die Traditio apostolica des Hippolyt sowie die Nachfolgeschriften sind
der Auffassung, daB sich die bischéfliche Handauflegung eriibrigt, wenn
man einen Bekenner zum Diakon oder Priester einsetzen will 4.

Keinem aber ist entgangen, daB vor allem die frithesten Dokumente
manchmal auch Lebende mit dem «Mértyrer»-Titel benennen. Die geldu-
figste Erklirung dieser scheinbaren Abweichung ist die Annahme einer
Ausweitung des urspriinglichen und authentischen Gebrauchs des Wortes
martyr. So wird die Anwendung des paptug-Titels auf Lebende im Brief
der Gemeinden von Lyon und Vienna von Norbert Brox wie folgt erklirt:

«Es ist hier demnach zu beobachten, daB das Wort in seiner
technischen Bedeutung {iiber die urspriinglich streng martyro-
logische der kleinasiatischen Kirche, in welcher der Martyrertod
unbedingt einbegriffen ist, ausgeweitet wird auf jedes Verfol-
gungsleiden ...» 3.

Auch im lateinischen Sprachbereich entsprechen die altchristlichen
Dokumente nicht restlos den Erwartungen. Auch dort werden manch-
mal Lebende martyr genannt. Diese Beobachtung wird dann folgender-
maBen bewiltigt:

«C’est 1a une extension si naturelle de la notion de martyr que,
dans le langage courant, nous ne faisons pas attention non plus a
une telle nuance» °.

Man geht also von der Annahme aus, dal3 urspriinglich der Mirtyrer-
titel grundsitzlich auf die Hingerichteten beschrinkt war: « Ausnahmen»
werden als Ausweitungen gewertet. Stillschweigend wird dabei voraus-

3 H. G. LippeELL-R. Scott, A Greek-English Lexicon, Oxford 1968, s. v. gibt
die Bedeutung «sponsor» an, erwdhnt als Belegstelle aber nur Glossare.

+ Traditio apostolica 9, hrg. von B. BorTE: La tradition apostolique de Saint
Hippolyte, essai de reconstitution. Miinster 19634, 28-29. (Liturgiegeschichtliche
Quellen und Forschungen, 39.) Testamentum Domini nostri Iesu Christi 39, hrg.
von I. E. RAEMANI, Mainz 1899 (reprint Hildesheim 1968), 93-94; Canones Hippo-
lyti 6, hrg. von R.-G. CoQuiN, Patrologia orientalis 31,2. Paris 1966, 358.

5 Norbert Brox, a. a. O., 229,

6 H. A. M. HopPENBROUWERS, Recherches sur la terminologie du martyre de
Tertullien 4 Lactance. Nijmegen — Utrecht 1961, 11.



288 Martys — Christianos

gesetzt, daBl der Unterschied zwischen «Martyrer» und «Bekenner» von
Anfang an gemacht worden ist; daB also das Wort 6uoloynti¢ ebenso alt
wie die engere Bedeutung des Wortes paptug ist.

DaB die Kirche des Altertums es fiir notwendig hielt, dieses Wort zu
schaffen, weist darauf hin, daB3 es wenigstens in einer bestimmten Ent-
wicklungsphase der Kirche das Bediirfnis gab, die Hingerichteten von
den noch Lebenden zu unterscheiden. Das heiBt zugleich, daB spitestens
von diesem Augenblick an der Titel paptug denen vorbehalten war, die
ihr Leben geopfert hatten. Der Frage, ob dies von Anfang an so war, ob
m. a. W. der Hinrichtungstod von Anfang an als das eigentliche «Zeug-
nis» des Mértyrers verstanden wurde, soll im folgenden nachgegangen
werden.

Auch auf eine andere stillschweigende Voraussetzung soll aufmerk-
sam gemacht werden. H. A. M. Hoppenbrouwers geht davon aus, dal3
eine «Ausweitung» des alleingiiltigen Bedeutungsbereiches des Wortes
martyr um so verstindlicher ist, als wir auch im heutigen Sprachgebrauch
manchmal noch Lebende als ¢« Médrtyrer» bezeichnen, etwa KZ-Hiftlinge,
politische Gefangene oder Opfer der spontanen Volkswut. Aber es stellt
sich dann unausweichlich die Frage, ob dieser unser Sprachgebrauch auch
jene Zeit verpflichtet, in der die «Martyriums»-Terminologie entstanden
ist: Diese Terminologie ist ja fiir uns lingst nicht mehr existentiell und
beruht auf moglicherweise selektiver Erinnerung. Wir konnten namlich
aus der Martyriumsterminologie jene Elemente beibehalten haben,
welche uns am meisten erbaut bzw. angesprochen haben, etwa Folter,
Grausamkeiten, persénliche Standhaftigkeit, Selbstlosigkeit der Opfer
usw. Ob dies nun mit dem, was das Eigentliche des altkirchlichen Mirty-
rerbegriffs ausmacht, etwas zu tun hat, blieb eine unbeachtete Frage.

Der Mirtyrerbegriff im Lugdunenserbrief

Der Bericht der Verfolgung in Lyon um das Jahre 175 gehoért mit
dem Mirtyrerbericht des Bischofs Polykarp von Smyrna zu den dltesten
Mirtyerberichten, welche in etwa vollstindig erhalten geblieben sind.

7 Im weiteren wird diese Kurzbenennung beniitzt, um den Mirtyrerbericht
der Gemeinden von Lyon und Vienna - in Wirklichkeit ein Brief an die Gemeinden
von Asien und Phrygien — in EuseB1us, Kirchengeschichte 5, 1, 3-5, 3, 4, zu bezeich-
nen. Die deutsche Ubersetzung ist jene von Ph. HAUSER, Des Eusebius Pamphili
Bischofs von Cisarea Kirchengeschichte. Miinchen 1932, (Bibliothek der Kirchen-
viter 2, 1.)



Martys — Christianos 289

Zudem ist der Lugdunenserbrief ein Bericht, der sich nicht auf das Mar-
tyrium eines einzelnen beschrinkt. Es ist von einer groBen Gruppe ver-
folgter Christen die Rede. Besonders aufschluBireich fiir unser Anliegen
ist die Tatsache, daB sich nicht jeder dieser Christen in derselben Weise
verhielt und daB auch die angeordneten Malnahmen seitens der Behor-
den einen gewissen «Einfallsreichtum» zeigten. Die Verschiedenheit der
Schicksale der Christen, die hier als «Martyrer» bezeichnet werden, li08t
es also schon a prior: als wahrscheinlicher erscheinen, dal3 bei der Zutei-
lung des Mirtyrertitels genau jene Auffassungen vertreten wurden,
welche damals in der Kirche Geltung hatten. Uberdies ist dieser Bericht
der einzige der dlteren Mirtyrerberichte, welcher uns iiber Augenblick
und AnlaB der Verleihung des Titels «Mértyrer» informiert, und zwar mit
einem unzweideutigen Ausdruck: Dreimal wird gesagt, daBl verhaftete
Christen in den xAfjpog T@v paptdpwv aufgenommen werden.

Vettius Apagathus war bis dahin bloB in seinem Gerechtigkeits-
gefiihl verletzt, und fordert, seine Mitbriider im Glauben vertei-
digen zu diirfen. Der Statthalter geht auf seine Bitte nicht ein,
sondern ‘fragt ihn nur, ob auch er yptotiavég sei. Da er die Frage
mit lauter Stimme bejahte (opoloynoavrog), wurde er in Tov
xAfjpov Tév poptipwv aufgenommen’ 8.

Die Frau Biblis hatte vorher den Glauben verleugnet. Bei einer
nochmaligen Befragung, bei welcher die Behérden versuchen, sie
zu verleumderischen Aussagen gegen die Christen zu bewegen,
wird sie ‘unter den Foltern wieder niichtern’, weil sie an die
Hollenstrafe denken muB, und statt nachzugeben, erklirt sie:
‘Wie kénnen solche Menschen Kinder verspeisen, da es ihnen nicht
einmal gestattet ist, das Blut unverniinftiger Tiere zu genieBen.’
Und der Text geht weiter: «Alsdann bekannte (dpoAéyer) sie sich
als yprotiavny, und wurde T¢ xAMpw TV wopTdpwy eingereiht °.

Eine ungenannte Zahl ehemaliger Verleugner wird nochmals,
und zwar gesondert, und in der Erwartung der Freilassung bei
wiederholter Verleugnung, verhért und ‘opotoyobvreg mposetifevto
TG TOV RapTlP@Y ¥ANpw’ 10,

8 Ebd. 5,1, 10.
® Ebd. 5,1, 26.
10 Ebd. 5. 1, 48.



290 Martys — Christianos

Es ist wohl kaum moglich, noch deutlicher zu sagen, dall einer im
kirchlich-technischen Sinne zum «Mirtyrer» wird: er wird in den xA%jpog
T6v paptupwv aufgenommen. In allen drei Stellen ist einzig das opoloyeiv
auf die von der Behorde gestellte Frage, ob man ypiotiavog sei, malge-
bend. Folter oder dhnliche Verfolgungsleiden werden nicht beriicksich-
tigt. Das Zeitwort 6poAoyety braucht nicht einmal die kirchlich-technische
Bedeutung von «bekennen» zu haben: entweder «bejahen, im Sinne der
gestellten Frage antworten», oder «sich im Sinne der Anklage fiir schul-
dig bekennen», geniigt vollauf. Mir scheint nun, dem Lugdunenserbrief
werde keine Gewalt angetan, wenn davon ausgegangen wird, daf} simt-
liche «Martyrer», die dort erwiahnt werden, ihren kirchlichen Titel durch
diese bejahende Antwort vor dem Richter erhalten haben. In 5, 1, 11
wird gesagt, daB die nicht verhafteten Christen «trotz alles Schrecklichen,
das sie erduldeten, toig paptuoty beistanden und sie nicht verlieBen». Dies
zeigt wiederum, daB nicht Leiden oder dergleichen auf diesen Titel An-
recht gaben, sondern nur die Tatsache, als ypitoTiavég verhaftet zu sein.
Aus 5, 1, 16 geht hervor, daB die &yuot paptupeg, von denen die Rede ist,
noch leiden miissen: nichts im Bericht deutet an, daB sie schon gelitten
haben, «Mirtyrer» sind sie aber schon. In 5, 1, 45 ist von zwei Gruppen
von Gefangenen die Rede. Die einen haben den Glauben verleugnet, wer-
den aber trotzdem nicht freigesprochen, weil sie der Unsittlichkeit ver-
ddchtigt werden. Die anderen haben sich zum Glauben bekannt und sind
nachher imstande, die Schwicheren zu ermutigen. Dies wird so aus-
gedriickt: qdpTupeg Tolg w1 paptuoty Eyapilovror. Das einzige, was die
«Mirtyrer» von den «Nicht-Martyrern» unterscheidet, ist das Bekenntnis,
das erstere abgelegt haben. Es kann daher auch mit einiger Wahrschein-
lichkeit oder sogar mit Sicherheit der SchluBB gezogen werden, da3 der
Mirtyrer Sanctus, trotz der vielen Foltern, die er zu erdulden hatte, sei-
nen Mirtyrertitel allein der Tatsache verdankt, daB er sich als ypioTiavég
bekannte. Mit Vorliebe weist der Verfasser des Briefes darauf hin, da3 er
jede Aussage iiber Name, Beruf, Herkunft usw. verweigerte und sich da-
mit begniigte, auf irgendeine ihm gestellte Frage zu antworten: «Ich
bin Christ» 11,

Auch das Substantiv paptupie bekommt einen guten Sinn, wenn
man es als Sich-zum-Christsein-bekannt-haben versteht. So etwa in 5, 1,
34, wo der Unterschied zwischen Apostaten und Treugebliebenen her-
ausgestellt werden soll: erstere wurden durch die yapa T¥¢ paptupiag auf-

11 Ebd. 5. 1, 20.24.



Martys — Christianos 201

gerichtet. Der alte Bischof Potheinos wurde durch die Sehnsucht nach
der poprupio gestirkt. Trotz seines hohen Alters wurde er vor den Richter-
stuhl geschleppt und legte dann T9v xaAnv paptupiav ab. Daraufhin
wurde er vom Richter dariiber befragt, wer dann der Gott der Christen
sei, und erst nachher wurde er miBhandelt, und zwar in solcher Weise,
daB er nach zwei Tagen starb 2. Seine paptupix hatte aber vor seinem
Leiden und seinem Tod stattgefunden, und zwar vor dem Richterstuhl.

Auch das Zeitwort paptupeiv bedeutet nichts anderes, als sich vor
dem Richter standhaft als Christen bekennen. In 5, 1, 11 ist von Christen
die Rede, die bereits mpd¢ 76 paptupeiv und dementsprechend auch v
oporoytav THs poptuplag erfiillen. Das kann wohl kaum etwas anderes
bedeuten als: «jenes Bekenntnis, das Martyrium ist». Als Ergebnis kann
also betrachtet werden: im Lugdunenserbrief sagt der feierliche Aus-
druck, «jemanden in den xAfjpog t@®v paptdpwv aufnehmen», mit aller
gewiinschten Deutlichkeit aus, daB einer zum Mairtyrer geworden ist.
Dieser Ausdruck wird nur bei Christen benutzt, die die Frage des Rich-
ters, ob sie yptoTLavég seien, bejaht haben (6poAoyeiv), ohne Riicksicht auf
etwaige Leiden der Betreffenden, und kann also schwer als « Ausweitung»
des Alleinrechtes der Hingerichteten betrachtet werden. Alle anderen
von der Verfolgung sprechenden Stellen im Lugdunenserbrief, wo der
Wortstamm papt- im martyrologischen Sinn benutzt wird, kénnen
zwanglos genauso interpretiert werden. Der Hintergrund der Bedeutung
dieses Wortes scheint mir in der spezifischen Art des Christenprozesses
gesucht werden zu miissen.

Der Christenprozef

Etwa um das Jahr 112 schrieb Plinius der Jiingere, Statthalter der
Provinz Bithynien, einen Brief an Kaiser Trajan betr. der Behandlung
der Christen. Der Kaiser hieB das ihm beschriebene Verfahren in einer
ganz kurzen Antwort gut. Es ist nicht unmdéglich, daB die spitere Ver-
offentlichung der Korrespondenz des Plinius dazu beigetragen hat, dieses
Verfahren in der nachfolgenden Zeit bis Dezius zur Norm zu machen,
wie dies aus einigen Mirtyrerakten als wahrscheinlich hervorgeht. Der
aufschluBreichste Satz diesbeziiglich ist folgender:

«Inzwischen habe ich bei denen, die mir als Christen angezeigt
wurden, folgendes Verfahren eingeschlagen. Ich habe sie zunichst
selber befragt, ob sie Christen (christiani) wiren. Sagten sie ja

12 Ebd. 5, 1, 29-31.



292 Martys — Christianos

(confitentes), so habe ich noch ein zweites und drittes Mal gefragt
und ihnen dabei mit Bestrafung gedroht; blieben sie dann noch
dabei, so habe ich sie zur Bestrafung abfiihren lassen (duci 1ussz,
d. h. zur Vollstreckung der Todesstrafe abfithren lassen). Denn
dariiber war ich mir nicht im unklaren, da3, ganz einerlei, was sie
nun schlieBlich zu gestehen hatten, schon der Trotz allein und
ihre unbeugsame Hartnickigkeit Strafe verdienteny 13.

Aus diesem Satz ergibt sich, daBl das einzige, worum sich Plinius
(trotz der am Anfang seines Briefes geduflerten Skrupel) kiimmerte, die
Frage war, ob einer sich selbst vor dem Richterstuhl als christianus
bekannte oder nicht. Wer nach dreimaliger Befragung dabei blieb, Christ
zu sein, war des Todes wiirdig. Plinius erwidhnte weiter, dall er im Falle
der Verleugnung die Betreffenden zusdtzlich noch gewissen Tests unter-
zog: sie muBten den eigens herbeigeschafften Gétterbildern sowie dem
Bilde des Kaisers Weihrauch und Wein opfern und Christus verfluchen.
Plinius versuchte anscheinend nicht, die beharrlichen christiani diesen
«Tests» zu unterziehen: er wuBte allein vom Horensagen (dicuntur), dal
echte Christen (re vera christiani) dies nie tun wiirden 4.

Zudem, und auch das ist in unserem Kontext wichtig, zeigte Plinius
ein gewisses Interesse, eine gewisse Neugierde in bezug auf das, was bei
den Christen tatsidchlich vorging. Er hatte sich, und zwar, wie aus der
Anwendung von Folterungen hervorzugehen scheint, kraft seines Amtes
iiber Gewohnheiten und Auffassungen der Christen informiert 5. Und
obwohl er nichts Verwerfliches oder Verbrecherisches entdeckt hatte,
fand er die beharrlichen christiani des Todes wiirdig. Die dreimalige
Befragung scheint ja nur den Zweck gehabt zu haben, den Vorgeladenen
eine Chance zur Gesinnungsinderung zu geben.

Wichtig ist nun allerdings die Folge, daB derjenige, der sich selbst
vor dem Richter beharrlich als christianus bezeichnet, im Prinzip schon
zum Tode verurteilt war. Dieses Bekenntnis allein war bei der cognitio
de christianis entscheidend.

In den Mirtyrerakten, vor allem in den frithesten, wird das Bekennt-
nis: «Ich bin Christ», bzw. die bejahende Antwort auf die betreffende
Frage des Richters immer sehr stark hervorgehoben. Auch wenn nur der

13 PLINIUS DER JUNGERE, Brief 10, 96, 3. Deutsch bei Alfred LApprLE, Kir-
chengeschichte in Dokumenten. Diisseldorf 19693, 20-21.

14 Ebd. 10, 96, 5.

15 Ebd. 10, 96, 7-8.



Martys — Christianos 293

Lugdunenserbrief explizit sagt, daB die Betreffenden gerade in diesem
Augenblick zu Méartyrern im kirchlichen Sinne werden, ist dieses Bejahen
immer ein kapitales Moment. Immer wieder erfihrt man, wie die Behor-
den sich alle Miihe gaben, die Betreffenden zu einer anderen Aussage zu
bewegen, und immer wieder stellt der Verfasser der Martyrerberichte mit
Stolz heraus, daB dies alles nichts niitzte. Am eindrucksvollsten geschieht
dies vielleicht im Mirtyrerbericht des Polykarp. Das Verhor fand im
Stadion statt, und eine groBe Volksmenge war zugegen. Es kam zu
einem Wortwechsel zwischen Polykarp und dem Prokonsul. Letzterer
versuchte u. a., im Gegensatz zu Plinius, ihn trotz seiner christlichen
Uberzeugung dazu zu bewegen, beim Genius des Kaisers zu schwéren
und sogar Christus zu verfluchen 6. Von einem Opfertest ist in diesem
Kontext nicht die Rede. Nur einer Aufforderung gab Polykarp statt: In
Umkehrung des vom Prokonsul gemeinten Sinnes schrie er wie verlangt:
«Nieder mit den Atheisten!» SchlieBlich aber sprach er: «ueta wappnoiog
&xove’ yptoTiavée eipe» 17, Zugleich machte er das Angebot, den Prokonsul
in der christlichen Lehre zu unterrichten, aber nur ihn; das Volk sei es
nicht wert, sein &mwoloyeiolor zu héren. Dieses Wort ist wichtig: Die Aus-
legung der Lehre, die einen Tag beanspruchen wiirde, wird als Proze8-
verteidigung verstanden. Das was uns vom weiteren Gespriach noch mit-
geteilt wird, betrifft bloB noch Strafandrohungen seitens des Prokonsuls
und Beharrlichkeit seitens des Polykarp. SchlieBlich lieB der Prokonsul
einen Herold in die Mitte des Stadions treten und feierlich dreimal ver-
kiindigen: « [ToAbxapmog dprordymaoey Eaxvtdv yprotiovdy elvaes 18, Dies ist
die entscheidende MaBnahme. Hiermit gab die Behtérde bekannt, daB
alle Hoffnung, den Betreffenden eines Besseren zu belehren, dahin war.
Diese Verkiindung kam dem Todesurteil gleich. Nach dem Mirtyrer-
bericht wenigstens wird kein anderes Todesurteil mehr ausgesprochen.
Die Forderung, Polykarp solle lebendig verbrannt werden, kam aus dem
Volke, und sogleich wurde der Scheiterhaufen zusammengetragen, ohne
daB erwihnt wird, daB der Prokonsul dies angeordnet hitte 1°.

16 Martyrium Polycarpi 8, 2; 9, 2-10,1, hrg. von A. LELONG, Les péres aposto-
liques 3, Paris 1910. (Textes et documents pour 1'étude du christianisme.) Deutsch
von G. RauscHEN: Echte alte Martyrerakten. Kempten—Miinchen 1913. (Bibliothek
der Kirchenviter 14; Frithchristliche Apologeten 2, 297-308.)

17 Ebd. 10,1.

18 Ebd. 12,1.

19 Ebd. 12,3-13,1. Wir vernehmen nur, daB er untersagte, einen Léwen auf

Polykarp loszulassen. Dies sei nicht mehr gestattet, denn «die Spiele seien beendet»
(12,2).



294 Martys — Christianos

In dieser Form hat die feierliche Verkiindung nicht eines Urteils-
spruches, sondern des Bekenntnisses selbst, fiir die Christen einen nicht
zu unterschitzenden Propagandaeffekt. Auch in Lyon geschah etwas
Ahnliches, obwohl nicht mit derselben Prignanz. Einer der Mirtyret,
Attalos mit Namen, romischer Biirger, wurde im Amphitheater herum-
gefithrt unter Voraustragung einer Tafel mit der lateinischen Aufschrift:
«Dies ist Attalos, der Christ» 20,

Plinius hatte sich die Miihe genommen, sich iiber Gewohnheiten und
Auffassungen der Christen eingehend zu informieren. Zum Teil auch des-
halb, weil er mit der ganzen Prozedur nach seinen eigenen Angaben nicht
vertraut war. Nach den Mirtyrerakten waren es die Mértyrer selbst, die
den Vorschlag zu einer Erklirung ihrer Lehre und ihrer Sitten machten.
Polykarp faBte dies ausdriicklich als eine Verteidigungsrede auf. Auch
im Lugdunenserbrief ist die Verteidigung ein wichtiges Element in den
Aussagen der Mirtyrer. Vettius Apagathus wurde nur deshalb aufgegrif-
fen und verhaftet, weil er forderte, daB man ihm zuhére, wie er seine
Briider verteidige (&moAoyodpevog) 2. Allerdings ging es an erster Stelle
um die Verteidigung gegen die volkstiimlichen Vorwiirfe der schweren
Unsittlichkeit der Christen. Vettius wollte beweisen: «Bei uns gibt es
nichts Gottloses und nichts Unehrerbietiges.» Was damit konkret gemeint
war, geht aus einer Befragung von nichtchristlichen Dienstboten hervor:
Diese behaupteten, und zwar aus Angst, die Christen hitten thyestische
Mahlzeiten, o6dipianischen Geschlechtsverkehr und vieles, wovon der
Verfasser nicht einmal glaubt, daB «es unter Menschen je vorgekommen
ist» 22, Auch Biblis wurde dazu angeregt, verleumderische Aussagen zu
machen, und wir haben schon erwihnt, wie sie darauf antwortete. Atta-
lus sagte im Amphitheater, wihrend er auf einem (rotgliihenden) eisernen
Stuhl sitzend gemartert wurde, daBl eben dies Menschen verzehren sei;
hingegen geschehe nichts derartiges bei den Christen 2.

Nach dem Lugdunenserbrief hat es allen Anschein, da3 die Vertei-
digung gegen die bekannten Verleumdungen eine groBe Rolle spielte,
und wir glauben sogar, daB es ein Element des «Zeugnisses» der Martyrer
war. Dal3 diese Anschuldigungen geglaubt und ernstgenommen wurden,
geht daraus hervor, daB diejenigen, welche ihr Christ-sein leugneten,
nicht freigelassen wurden, sondern unter Verdacht begangener Untaten

20 Eusesius, Kirchengeschichte 5, 1, 44.
21 Ebd. 5,1, 9.

22 Ebd. 5, 1, 14.

23 Ebd. 5,1, 52,



Martys — Christianos 295

weiterhin verhaftet blieben, und zwar bis ein kaiserlicher Befehl sie
freilieB3 2+.

Die Acta Scilitanorum, das dlteste christlich-lateinische Dokument,
das wir besitzen, sind genau datiert und gehéren in die gleiche Zeit wie
der Mirtyrerbericht des Polykarp und der Lugdunenserbrief 25. Hier
spielt das Element «Verteidigung» eine viel bescheidenere Rolle. In der
Beschuldigung ist von keinen spezifischen Vorwiirfen die Rede, aber
dennoch besteht der erste Satz, der von einem Martyrer, hier Speratus,
gesprochen wird, in einer Beteuerung mit folgendem Inhalt: «Niemals
haben wir Unrecht getan und auch in keiner Weise zu einer Ubeltat mit-
gewirkt; wir haben niemals geflucht, sondern bei schlechter Behandlung
gedankt. Darum ehren wir unsern Kaiser» %6, Es sei noch erwihnt, dal
die Acta sich auf den Bericht iiber die ProzeBfithrung beschrinken. Es
wird zwar erwidhnt, dall zwolf Christen zum Tode durch das Schwert
verurteilt, nicht aber, daB sie tatsdchlich enthauptet wurden. An der
Todesart selbst scheint der Verfasser nicht interessiert zu sein.

Der Name ypiotiavdg — christianus

Die entscheidende Frage bei einem ChristenprozeB war: «Bist du
Christ?» Die bejahende Antwort auf diese Frage geniigte fiir ein Todes-
urteil. Mindestens fiir die Gemeinde von Lyon war diese Bejahung Grund
genug, jemandem den Ehrentitel «Martyrer» zu verleihen. Die Begriin-
dung dafiir scheint mir nicht allein darin zu liegen, daB der «Mértyrer»
sich durch seine Aussage schon sowieso selbst zum Tode verurteilt hatte,
sondern in der Eigenart der Aussage selbst. Die Frage, ob man Christ
sei, war eine Frage nach der Beschaffenheit, fast nach dem Wesen des
Befragten. Die paprtupia, das Zeugnis, das er vor dem Richter sprach,
war ein Zeugnis iiber sich selbst. Um die Tragweite eines solchen Zuge-
stindnisses ins richtige Licht zu riicken, soll auch noch erwihnt werden,
daB in der in Frage kommenden Zeit nicht einmal die Christen selbst die

2¢ Ebd. 5, 1, 33-35, 47.

25 Als Datum des Verhors geben die Acta den 17. Juli 180 an. Die Auffassung,
nach welcher die Acta Scilitanorum aus der dezischen Zeit in das Jahr 180 vorverlegt
wurden, weil sie das Opferdekret des Dezius voraussetzen, ist zu albern, um hier
widerlegt zu werden. Von Opfern ist im ganzen Stiick nicht einmal die Rede.

26 Acta Scilitanorum 2, hrg. von R. KNoPF-G. KRUGER: Ausgewihlte Mirty-
rerakten. Tiibingen 1929, 60. (Sammlung ausgewdhlter Kirchen- und Dogmen-
geschichtlicher Quellenschriften. Neue Folge. 3.)



296 Martys — Christianos

Benennung yptotiavég  christianus als ehrenvoll betrachteten. Das Pro-
blem wurde u. E. von Erik Peterson erschopfend behandelt . Hier
geniigt es, daran zu erinnern, daBl das Wort ypustiavég im Neuen Testa-
ment nur dreimal benutzt wird. Uber Apg 11, 26 besteht geniigend Klar-
heit. Zu Apg 26,28 soll angemerkt werden, daB3 Paulus in seiner Antwort
auf die Feststellung des Agrippa: «Fast iiberredest du mich, ypiotiavég
zu werden», eben dieses Wort nicht wiederholt, sondern ihm ganz
geschickt ausweicht und stattdessen den Wunsch ausdriickt, alle die ihn
hoéren, méchten werden «wze ich bin, diese Fesseln ausgenommen». Deut-
licher kann der innere Abstand zu dieser Benennung wohl nicht aus-
gedriickt werden. Die dritte Stelle ist 1 Pt 4, 16, welche ganz eindeutig
einen ProzeB-Kontext voraussetzt: « Wenn einer als ypuatiavég (vor den
Richter gestellt wird), so soll er sich dessen nicht schimen. Er verherr-
liche vielmehr Gott durch diesen Namen» (d. h. durch diese Zugehorig-
keitsbenennung). Nun heiBt dies zumindest, daB (1) der Name yptottavéc
schon bei Christenprozessen benutzt wurde, und (2) daB die Christen
selbst gar nicht davon iiberzeugt waren, daB dies ein Ehrenname sei.
Das war er in jener Zeit tatsichlich nicht, und auch lingere Zeit nachher
nicht. Fiir die Beniitzer dieses Namens, in jener Zeit wohl ausnahmslos
die Heiden, hatte er den Beiklang der Zugehorigkeit zu einer staatsfeind-
lichen und landesverriterischen Vereinigung, und zwar auch im poli-
tischen Sinne. Die Verdachtsmomente unsittlichen Benehmens, die mit
diesem Namen verkniipft waren, gehéren iibrigens zum Arsenal der Ver-
leumdungen politischer Feinde 2. Umso bedeutungsvoller ist es, daB
die Christen, wenn sie vor dem Richter standen, sich eben diesen Namen
aufzwingen lassen und ihn sogar von Herzen bejahen mufiten. Und zwar
auch innerkirchlich. Die Alternative wire ja, gezwungenermafBen unter
Beweis zu stellen, daB sie tatsdchlich nicht zu dieser Gruppe gehérten,
und zwar durch Gétzenverehrung, Schwurformel und sogar ausdriick-
liche Verfluchung Christi.

Man mubBte es sich also aus Glaubensgriinden gefallen lassen, sich
den Namen yptoTiavég, der auch bei Christen nicht beliebt war, im Rah-
men des Prozesses anzueignen. Dies ist m. E. dann auch der Grund dafiir,
daB der einzige unter den Apostolischen Vitern, der das Wort yptoTiavég
benutzte und fiir sich selbst in Anspruch nahm, Ignatius von Antiochien

21 Erik PETERsON, Christianus, in: Frithkirche, Judentum und Gnosis. Rom-
Freiburg—Wien 1959, 64-87.
28 Ebd. 78.



Martys — Christianos 297

war 2, Im Augenblick, wo er seine Briefe schrieb, hatte er schon sein
Bekenntnis, er sei ypustiavég, abgelegt. Er hatte den entscheidenden
Schritt hinter sich und sich dabei maBlos kompromittiert. Man kénnte
sogar sagen, er hatte nichts mehr zu verlieren. Deshalb wurde der
Gefiihlswert dieses Wortes, der auch innerkirchlich iiberwiegend negativ
war, von ihm gewollt ins Gegenteil umgekehrt. Er machte aus diesem
Wort einen Ehrennamen, aber er stand dabei noch ziemlich allein. Ich
glaube, daBl die Wandlung im Gefiihlswert des Wortes ypiatiavég vor allem
durch die Mirtyrer bewerkstelligt wurde 30, Ausgerechnet die besten
unter den Christen haben als erste diesen Namen fiir sich voll in An-
spruch genommen, und zwar in den meisten Fillen, und als notwendige
Folge diesen EntschluB mit Leiden und Tod bezahlt. So ist es dazu
gekommen, daB aus einem Schimpfnamen ein Ehrenname wurde.

Maprvg — Xowotiavdg

Nach dem Lugdunenserbrief, dem einzigen altchristlichen Doku-
ment, das genaue Aussagen dariiber macht, in welchem Augenblick und
aus welchem AnlaB} jemand im kirchlich-technischen, «martyrologischen»
Sinne zum paptug wurde, geschah dies dadurch, daB man sich vor dem
Richter als ypuatiavég bekannt hatte. Die spezifische «Geste», die den
Mirtyrer vom gewohnlichen Gliubigen unterschied, war also sein Be-
kenntnis vor dem Richter. Dies stempelte ihn zugleich auch zum
yerotiavée. Nicht genug, daB er sich selbst zum Tode verurteilte: er
nahm zugleich Abschied vom Leben, wihrend ihm ein unehrenvoller
Name anhaftete. Und diesen Namen nahm er voll und gern auf sich.
Durch diese Aussage stellte er unter Beweis, da jene Leute, die man
mit dem Schimpfnamen ypuotiavol belegte, keine politischen Umstiirzler
waren. Dadurch, daB er den von auBen aufgezwungenen Namen zu einem
Stiick seiner selbst machte und dabei die Konsequenz, sterben zu miissen,
vollbewuBt auf sich nahm, dokumentierte er, daB es den Christen um
etwas anderes als um politische Interessen ging.

29 Allerdings mit Ausnahme von Didaché 12,4. Erik PETERsON, a. a. O. 87,
hat aber mit guten Griinden bezweifelt, daB dieses Wort zum urspriinglichen Text
gehore.

30 Zu Ignatius sagt PETERsON a. a. O., 86: «Zugleich wird auch begreiflich,
daB es der Martyriumsgesinnung bedurfte, um dem Wort zum Eingang in den christ-
lichen Sprachgebrauch zu verhelfen. In diesem Sinne méchte ich mir den Sprach-
gebrauch bei Ignatius erkldren.» Ich kann dem nur voll zustimmen, glaube aber,
daB es bei Ignatius schon ein Stiick weiter war, als daB er blo8 Martyriumsgesinnung
hatte.

20



298 Martys — Christianos

DaB der christliche Mdrtyrer paptug heiBt, hingt m. E. vor allem
damit zusammen, daB er vor dem Richter steht. Die Aussage eines Vor-
geladenen vor dem Richter ist entweder ein Zeugnis oder ein Gestindnis.
Weitere Moglichkeiten gibt es nicht. Gestdndnis setzt aber Schuld und
SchuldbewuBtsein voraus, die nun beim Christen, der wegen seiner Uber-
zeugung vor Gericht steht, vollig fehlen. Unschuldsbeteuerungen sind ja
iibrigens auch ein fester Bestandteil des Auftretens der Christen vor
Gericht. Wenn also vom Standpunkt des Christen seine Aussage kein
Gestandnis ist, so kann sie nur ein Zeugnis sein. Deshalb hei3t der vor-
geladene Christ in der Kirche eben «Zeuge».

Ich glaube nicht, daB wir fiir die Erklirung des Mairtyrertitels in
seiner urspriinglichen Bedeutung weiter gehen sollen. Auf diese Weise
148t sich erklidren, daBl nach dem Lugdunenserbrief das Bekenntnis, man
sei Christ, sogleich den, der dieses Bekenntnis sprach, zum «Mértyrer»,
das heiBt zum Zeugen machte.

Im Lichte dessen, was wir im Lugdunenserbrief lesen zu miissen
glaubten, kann auch der Martyrerbegriff im Martyrium Polycarpi einer
neuen Interpretation unterzogen werden. Wenigstens eine Stelle scheint
der Auffassung zu widersprechen, daB die poptupte dort den Martyrertod
selbst bezeichne. Es geht um 13,2: Der Scheiterhaufen war aufgerichtet,
und Polykarp legte seine Oberkleider ab. Er versuchte, auch seine Schuhe
auszuziehen, aber dies gelang ihm nicht recht, weil er es friiher nie selbst
getan hatte: die Gliubigen wetteiferten seit je miteinander, ihm diesen
Dienst leisten zu diirfen, denn, so heilit es, «wegen seines guten Wandels
war er schon 7po Tij¢ paprupieg mit aller Tugend geschmiickt». Obwohl er
noch vor der Vollendung stand, hatte die paprupie also schon statt-
gefunden. Er war bereits « Médrtyrer». Auch hier kann von einer Auswei-
tung auf Verfolgungsleiden, etwa Folter, nicht die Rede sein. Die grobe
Behandlung beim Ausstieg aus dem Wagen, wobei sich Polykarp das
Bein verletzte, kann wohl kaum als Folter gelten. Es ist also wahr-
scheinlich, daB auch hier nichts anderes gemeint ist als eben das Bekennt-
nis, das iibrigens im Bericht gebiihrend hervorgehoben wird. Bei den
Acta Scilitanorum scheint das Martyrium vielmehr mit dem Urteils-
spruch des Richters zusammenzuhidngen. Gleich nach der Urteilsver-
kiindigung, wobei zwolf Leute verurteilt wurden, obwohl am Anfang
nur sechs vorgeladen worden waren 3!, sagt Nartzalus: «Hodie martyres

31 Zu diesem Problem sieche H. Karrp: Die Zahl der scilitanischen Mértyrer.
Vigiliae christianae 14 (1961) 165-172.



Martys — Christianos 299

in caelis sumus. Deo gratias.» Gegen die Annahme, da damit gemeint
sein soll, daB sie noch am selben Tag im Himmel sein, also getttet wiir-
den, 1Bt sich einwenden, daB man dies nach rémischen Rechtsgepflogen-
heiten iiberhaupt nicht wissen konnte. Die Ausfithrung der Todesstrafe
konnte bis zu einem Jahr nach dem Urteilsspruch verzogert werden 32,
Dann wire dieser Satz vielmehr so zu verstehen, daB sich die Verurteil-
ten von Himmels wegen als Mirtyrer betrachten diirfen. Es fillt iibri-
gens auf, daB der Verfasser die Vollstreckung des Todesurteils {iberhaupt
nicht erwdhnt. Nur die Berichterstattung iiber die Gerichtsverhandlung
schien ihn zu interessieren.

Zeuge und Wahrheit

Von einem Zeugen in einer Gerichtsverhandlung erwartet man, daB
er die Wahrheit spricht, vor allem, daBl er die ihm gestellten Fragen
wahrheitsgemd8 beantwortet. Nun klingt in der alten Kirche die Idee
durch, daB3 das Bekennen vor dem Richter vor allem etwas mit Wahrheit
zu tun hat. Derjenige, der sein Christ-sein vor dem Richter verleugnen
wiirde, wire dementsprechend nicht so sehr als Feigling, Verriter, Ab-
triinniger oder dhnliches einzustufen, sondern als Liigner. In der zweiten
Apologie schaltet Justin einen Mirtyrerbericht ein, in dem ein gewisser
Ptolemius das Opfer einer Intrige wurde. Personlicher Neid, der an sich
nichts mit Religion zu tun hat, brachte einen Feind dieses Mannes dazu,
sich mit einem Hauptmann abzusprechen, damit dieser ihn vorlade,
«um nur das eine zu fragen, ob er ein Christ sei». Und dann geht der Text
weiter: «Als nun Ptoleméus, der die Wahrheit liebte und Lug und Trug
verabscheute (@uAad#0y &AL’ 0dx amatniov 0dde Yeudordyov Thy yvouny
bvta), sich als Christ bekannte, ...» 33. Der Grund, weshalb Ptoleméus
sich als Christ bekannte, war also einfach, daB3 dies der Wahrheit ent-
sprach. Etwas anderes zu behaupten, wire Liige gewesen.

Die Acta Scilitanorum enthalten einen Satz, der wegen seiner Dichte
und Kiirze vielleicht schwer verstindlich ist. Auf die Aufforderung des
Prokonsuls Saturninus, von dieser Uberzeugung (huius persuasionis) ab-

32 Th. MomMsEN: Rémisches Strafrecht. Leipzig 1898, 913. Dies galt allerdings
nur fiir die Provinzgouverneure seit dem dritten Jahrhundert. Die Todesstrafe
konnte sogar in lebensldngliche Haft umgewandelt werden.

33 JusTiN, 2 Apol. 2,11, hrg. v. L. PavuTiGNY. Paris 1904. (Textes et documents
pour 1’étude du Christianisme.) Deutsch von G. RauscHEN: Frithchristliche Apolo-
geten 1. Kempten—-Miinchen 1913, 139-156. (Bibliothek der Kirchenviter. 12.)



300 Martys — Christianos

zulassen, antwortete Speratus, einer der vorgeladenen Christen: «Mala
est persuasio homicidium facere, falsum testimonium dicere» 3. Ganz
sicher ist dieser Satz nicht als eine globale Verurteilung der rémischen
Religionsiiberzeugung gemeint, als ob in ihr nur gemordet oder Meineide
abgelegt wiirden. Mir gelingt es nicht, den Satz anders zu verstehen als
auf das unmittelbare Anliegen, d. h. den ChristenprozeB bezogen. Der
Sinn scheint mir zu sein: «Eine schlechte Uberzeugung ist jene, welche
nur die Wahl 148t, zu toten oder Meineide zu erpressen.» Spricht man
vor Gericht die Wahrheit, so wird man getiétet. Die Wahrheit ist ja,
daB man Christ ist. Will man sich aber vom Tode retten, dann ist man
gezwungen, einen Meineid zu leisten. Es stimmt ja nicht, wenn einer sagt,
er sei kein Christ, wihrend er es doch ist. Was immer aus einem (durch
die romische Religion bedingten) ChristenprozeB herauskommt, es ist
immer etwas Schlimmes: wenn nicht Mord, dann Meineid. Dies setzt nun
voraus, dal} fiir einen Christen sein Christsein etwas Unverlierbares ist,
nicht eine bloBe Uberzeugung, die man u. U. auch indern kénnte. Sehr
deutlich kommt diese Ansicht zum Ausdruck im Gesprich, das Perpetua
nach den Acta Felicitatis et Perpetuae mit ihrem Vater hatte, das sie
selbst folgendermafBlen beschreibt: «Als wir noch ... mit den Hischern
zusammen waren und mein Vater in seiner Liebe nicht aufhérte, mir zu-
zureden, um mich zum Abfall zu bringen, da sagte ich: Siehst du bei-
spielsweise dieses hier liegende Gefil3, ein Kriiglein oder sonst etwas? Er
antwortete: Ich sehe es. Darauf sagte ich: kann man es wohl anders
nennen, als was es ist? Und er sagte: Nein. So kann auch ich mich nicht
anders nennen, als was ich bin, eine Christin» 35,

Der Tod des Mdrtyrers

DaB der Tod des Miartyrers im Lugdunenserbrief nicht sein eigent-
liches «Martyrium» ist, wird durch eine besondere Terminologie noch
deutlicher. Dreimal ist von Christen die Rede, welche den wilden Tieren
vorgeworfen werden. Weil sie in diesem grausamen Spiel nicht von den
Tieren umgebracht werden, werden sie schlieBlich (etwa von einem
confector) getdtet. Das Wort, das hier benutzt wird, ist 0w, das eindeutig
zur Opferterminologie gehort. Maturus und Sanctus wurden zuerst

3+ Acta scilitanorum 7.
35 Passio Felicitatis et Perpetuae 3, 1-2, hrg. von KNoPF-KRUGER (siehe
Anm. 26), 36; deutsch von G. RAUSCHEN (siche Anm. 16), 330.



Martys — Christianos 301

gezwungen, mit Tieren zu kdmpfen, dann nicht niher bestimmten Fol-
tern ausgesetzt, schlieBlich kam noch der «eiserne Stuhl». Da sie trotz
dieser Grausamkeiten immer noch am Leben waren, wurden sie schlieB-
lich «geopfert» (toboyatov &tibmoav) 6. Der gleiche Ausdruck wird
beniitzt im Zusammenhang mit dem Tode von Alexander und Attalus 37,
Blandina schlieBlich erduldete dhnliche Foltern und wurde «auch geop-
fert» (100 xal adthe) 38. Ich méchte nicht entscheiden, ob damit wirklich
eine Opfertotung gemeint ist oder ob das Wort hier etwa die abgeflachte
Bedeutung von «den Gnadensto geben» hat. Wenn das Wort aber seine
urspriingliche Bedeutung «opfern» beibehalten hat, dann ist wohl nicht
an ein Opfer im christlichen Sinne gedacht, sondern an einen heidnischen
Kontext. Es sind ja Heiden, welche die «Opfertat» ausfiihren.

Im Gebet aber, das der heilige Polykarp auf dem Scheiterhaufen
sprach, betrachtete er sich selbst als Opfer und betete zu Gott, er moge
ihn annehmen «als ein fettes und wohlgefilliges Opfer (Buota)» 3°. Das
gleiche gilt fiir die Gesinnung des Ignatius. Auch er betrachtete seinen
Tod als Opfer. In diesem Sinne schrieb er den Rémern folgendes: «Ge-
wiahrt mir nicht mehr als Gott geopfert zu werden (smwov3ieBijvat), solange
noch ein Altar (Quoiaotiprov) bereitsteht» 40,

M rtyrer und Bekenner

Im Vorhergehenden haben wir versucht festzustellen, welches die
urspriingliche Bedeutung des altkirchlichen Mértyrertitels war. Wir sind
zur Uberzeugung gelangt, daB bei der Wahl des Wortes pdptug die Tat-
sache, daB sich der so Benannte vor dem Richter als ypiotiavég bekannte,
ausschlaggebend war. Nun hatte dieses Bekenntnis die normale Folge,
daB hierauf ein Todesurteil folgte, das vollstreckt wurde. Der Martyrer
war sich dessen von Anfang an bewuBt. Er nahm diese Konsequenz auf
sich. Dies hei3t nun allerdings noch nicht, daB das Hingerichtetwerden
mit dem «Martyrium» identisch war. Die Entwicklung der kirchlichen
Terminologie zeigt aber, daB allmihlich die Notwendigkeit entstand,
einen Unterschied zwischen «Mirtyrern» und «Bekennern» einzufiihren.

36 Euseslus, Kirchengeschichte 5, 1, 40.

37 Ebd. 5, 1, 51.

% Ebd. §, 1, 56.

39 Martyrium Polycarpi 14, 2.

4 IgNATIUS, An die Romer 2,2, hrg. und deutsche Ubersetzung von J. A.
FiscHER, Die apostolischen Viter 1. Darmstadt 19665.



302 Martys — Christianos

Meines Erachtens ist man geneigt, diese Unterscheidung allzu friih
anzusetzen. Man beruft sich oft auf jenen Ausschnitt aus dem Lugdunen-
serbrief, wo sich die iiberlebenden Verfolgten dagegen wehrten, «Marty-
rer» genannt zu werden. Sie wollten diesen Ehrentitel den Toten vorbe-
halten. Norbert Brox sagt dazu aber richtig:

«Der Verfasser denkt aber nicht daran, daraufhin seine Termino-
logie zu korrigieren, und legt diesen Einwand als Bescheidenheit
und Anzeichen der christusihnlichen Gesinnung der Gefangenen
aus. Fiir ihn sind sie ‘Mértyrer’» 1.

Ich bin der Ansicht, daB der Wortgebrauch des Verfassers hier
nicht als persénliche Meinung zu betrachten ist. Er hielt sich an die
gebriuchliche Bedeutung des Wortes 2. Hingegen waren die Uberleben-
den in einer ungewdhnlichen Lage: Sie waren mit dem Leben davon-
gekommen, und dies war in der Vergangenheit wohl noch kaum der
Fall. Die Verfolgung in Lyon war tatsichlich die erste in der Kirchen-
geschichte, von der wir wissen, daB eine ganze Gruppe von Christen vor-
geladen wurde. Unter diesen Umstdnden war es verstindlich, daf nicht
alle ihren Bekennermut auch mit dem Tod bezahlt haben. Vor allem
nicht, wenn man feststellen muf3, da hier die Volkswut das Fanal der
Verfolgung war. Wegen der Einmaligkeit ihrer Situation war es nun fiir
die Uberlebenden problematisch, wenn sie als « Mértyrer» betitelt wurden.
Dies driickten sie so aus:

«Diese sind wirklich Mirtyrer, da Christus sie infolge ihres Be-
kenntnisses fiir wiirdig erachtete und ihr Martyrium kraft ihres
Todes besiegelte (Emioppayrodpevog adtdv dta t7ig E£680v Ty pop-
tuplav) ; wir aber sind unbedeutende, minderwertige 6uéAoyor» 43.

Zwei Bemerkungen sind zu diesem Text zu machen: 1. Es wird kei-
neswegs behauptet, daB der Tod jemanden zum Mairtyrer mache. Das
— vorher geleistete — Martyrium wird von Christus «besiegelt», das heilit
authentifiziert, genehmigt, endgiiltig gemacht. 2. Die Uberlebenden
nennen sich selbst éuéroyot, nicht oporoynral.

1 Zeuge und Mirtyrer, 229.

42 Deshalb glaube ich auch nicht, daB3 der Lugdunenserbrief eine Pointe gegen
kleinasiatische Auffassungen enthilt, wonach auch ein nicht Hingerichteter « Mir-
tyrer» sein kénnte, wie es P. NAUTIN, Lettres et écrivains chrétiens des 1re et rrresiécles,
Paris 1961, 33-34, postuliert. In diesem Falle wire ausgerechnet der Verfasser in
seiner Terminologie wohl umsichtiger gewesen.

43 Eusesius, Kirchengeschichte 5, 2, 3.



Martys — Christianos 303

Vor allem die letzte Feststellung scheint mir wichtig. Meistens wird
dieses Wort {iibersetzt mit « Bekenner», und man sieht dementsprechend
in diesem Text das Aufkommen der terminologischen Trennung zwischen
«Mirtyrern» und «Bekennern» bezeugt. Mir scheint diese Ubersetzung
nicht reflektiert, sondern durch die Stammesgleichheit der beiden Worte
sowie vor allem durch die spitere Entwicklung der kirchlichen Termino-
logie und Institutionen bedingt. Man kann das Wort éuéAoyog nicht
problemlos mit éuoloynthg vertauschen # und dementsprechend nicht
ohne weiteres als «Bekenner» im kirchlichen Sinne verstehen. éuéioyog
ist ein profangriechisches Wort, das im ProzeBkontext bedeutet: «Schuld
bekennend», «sich schuldig erklirend» *5. 6pohoynt¢ hingegen ist eine
christliche Neubildung, die einzig innerhalb der Gemeinde eine Bedeu-
tung und einen ganz bestimmten historischen Kontext als Hintergrund
hatte. Ich glaube nicht, daB, wenn die Uberlebenden von Lyon sich
owdAoyor nennen, sie sich einer innerkirchlichen Sonderstellung bewuft
waren. Vielmehr wollten sie dadurch zum Ausdruck bringen, daB ihr
«Martyrium» nicht die erwartete Konsequenz hatte. Sie sind bei der Aus-
sage, sie seien Christen, stehen geblieben.

Eine eingehendere Studie iiber das Wort 6poloyntng steht, soweit
mir bekannt ist, noch aus. Im Lateinischen hat man feststellen kdnnen,
daB die Benennung confessor im Unterschied zu martyr erst fiir die Zeit
des Cyprian eindeutig greifbar ist 6, Es wire nicht verwunderlich, wenn
sich herausstellen wiirde, dal auch im Griechischen die technische
Bedeutungsdifferenzierung zwischen «Mairtyrer» und «Bekenner» sich
um diese Zeit voll herausgebildet hat.

# Leider tut dies sogar ausdriicklich N. Brox: Zeuge und Martyrer, 229, wo
er vom «schon hier auftretenden époloyétyng [wohl Druckfehler fiir époroymtig,]
das den Bekenner im kirchlichen Sinne meint», spricht.

45 LIiDDELL-ScoTT (siehe Anm. 3), s. v. G. W. H. LamPE: A Patristic Greek
Lexicon, Oxford 1961, s. v. gibt zwar die Bedeutung «confessor» an, vermag aber
keine Parallelstellen zum Lugdunenserbrief anzufithren.

4 H. A. M. HopPENBROUWERS, Recherches (sieche Anmerkung 6), 207.



	Überlegungen zur ursprünglichen Bedeutung des altkirchlichen Märtyrertitels

