
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 3

Artikel: Interpretation und Evidenz

Autor: Carr, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


David Carr

Interpretation und Evidenz

Die philosophische Hermeneutik hat mit anderen Erscheinungen der

europäischen Philosophie der Nachkriegszeit, z. B. mit dem
Existentialismus und auch mit dem Strukturalismus, eine gemeinsame Wurzel
in der Husserlschen Phänomenologie. Das erklärt sich nicht nur durch
den Zusammenhang zwischen Husserl und Heidegger, sondern auch

allgemein durch die Stellung der Phänomenologie als einer der

Hauptströmungen des europäischen Geisteslebens in den ersten Jahrzehnten
unseres Jahrhunderts. Allerdings sind, wie im Falle des Existentialismus,
die Wurzeln der philosophischen Hermeneutik auch weiter ins 19.

Jahrhundert zurückzuverfolgen, in diesem Falle auf solche Figuren wie
Schleiermacher und Dilthey. In den Werken von Gadamer und besonders

von Ricceur ist jedoch der Einfluß von Husserl besonders stark zu

spüren. Dieser Einfluß ist aber nicht nur positiv. Einerseits sehen zwar
beide Hermeneutiker bei Husserl eine erste, wenn auch unvollständig
ausgearbeitete Version von vielen Begriffen, die in der Hermeneutik eine

zentrale Stelle einnehmen. Andererseits aber scheint die Husserlsche

Phänomenologie in ihrer Gesamtstruktur gerade die philosophische
Haltung am deutlichsten zu vertreten, gegen welche die philosophische
Hermeneutik von Grund auf gerichtet ist.

Im folgenden möchte ich einige Grundthesen der philosophischen
Hermeneutik in Betracht ziehen, und zwar im Lichte ihrer Opposition
zu der klassischen Position Husserls (etwa derjenigen der «Ideen»). Meiner

Ansicht nach sind viele hermeneutische Einwände gegen Husserl

berechtigt, viele aber nicht. Es ist jedoch nicht meine Absicht, zwischen
zwei philosophischen Schulen zu entscheiden; noch weniger ist es meine

Absicht, aus diesen zweien eine dritte, zusammengebastelte Position zu
entwickeln. Vielmehr geht es mir darum, die Grundlagen der
philosophischen Hermeneutik von einer bestimmten Perpektive her zu unter-



254 Interpretation und Evidenz

suchen, denn ich glaube, daß auf diese Weise gewisse Voraussetzungen
zum Vorschein kommen, die bisher unbemerkt geblieben sind. Wir werden

unter anderem sehen, daß die Hermeneutik mit der Phänomenologie,

ja mit der modernen Philosophie insgesamt, einen Grundbegriff
gemein hat, der bisher verborgen geblieben ist und der zu vielen ausdrücklich

vertretenen hermeneutischen Thesen im Gegensatz steht.
Die Phänomenologie Husserls wird von hermeneutischer Seite in

erster Linie als Erbin der Cartesianischen Tradition angegriffen. Nach
dieser Auffassung ist die Phänomenologie trotz aller Kritik, die Husserl

an Descartes geübt hat, im Grunde eine Art Cartesianismus. Diese

Charakterisierung der Phänomenologie beruft sich auf zwei verschiedene,

aber eng verbundene Grundansichten Husserls : erstens seine hohe,

ja hochmütige Auffassung vom menschlichen Erkenntnisvermögen,
ausgedrückt im Begriff der Philosophie als strenger Wissenschaft; und
zweitens sein Absehen auf Subjektivität als Anfang und Ende allen echten

Erkennens. Demgegenüber betont die hermeneutische Philosophie
vor allem die Endlichkeit des menschlichen Daseins und die daraus
folgende Endlichkeit aller Erkenntnis, auch der menschlichen
Selbsterkenntnis.

Diesen Finitismus und diesen Anti-Subjektivismus hat die
hermeneutische Philosophie mit anderen wichtigen Strömungen der
Philosophie des 20. Jahrhunderts gemein, die man alle unter den gemeinsamen
Titel des Anti-Cartesianismus bringen kann. Ahnliche Gedanken werden
sowohl in Wittgensteins Sprachspielen als Lebensformen als auch in der

«ontologischen Relativität» eines Quine ausgedrückt. Es ist überhaupt
eine interessante historische Beobachtung, daß die wichtigsten
Philosophen der Mitte des 20. Jahrhunderts ihre Hauptaufgabe darin sehen,

die menschliche Erkenntnissucht einzudämmen und Erkenntnismöglichkeiten,

wenigstens philosophische, zu bezweifeln. Und die Botschaft
bleibt dieselbe, ob die Grenzen des menschlichen Erkenntnisvermögens
auf die Sprache oder auf die Zugehörigkeit zu einer historischen Tradition

zurückgeführt werden.

Wir wollen uns hier aber auf die hermeneutische Kritik an der

Phänomenologie beschränken. Suchen wir uns zunächst die Momente
der klassischen Husserlschen Position aus, die für diese Kritiker als

zentral und als bedenklich gelten. Wir sprachen schon von zwei solchen

Momenten. Erstens bringt Husserl eine Theorie des Erkennens, deren
Schlußstein der Begriff der Evidenz ist. Maßstab und Ziel der Erkenntnis
in ihrer höchsten Form, der Wissenschaft, ist die Begründung aller



Interpretation und Evidenz 255

Urteile, und Evidenz ist das, was ein Urteil begründet. «Statt in der
Weise des bloß sachfernen Meinens ist in der Evidenz die Sache als sie

selbst, der Sachverhalt als er selbst gegenwärtig, der Urteilende also

seiner selbst inne»x. «Evidenz ist in einem allerweitesten Sinne eine

Erfahrung von Seiendem und So-Seiendem, eben ein Es-selbst-geistig-zu-
Gesicht-bekommen» 2. Der gemeinte Gegenstand ist hier gegeben, und

zwar genau so gegeben, wie er gemeint ist. Das evident Gegebene wird
ferner zu einem «bleibendem Erwerb oder Besitz», auf den der Erkennende

immer wieder zurückkommen kann 3.

Das zweite, für den Hermeneutiker bedenkliche Moment der
Phänomenologie bezieht sich auf den Ort, sozusagen, wo die Evidenz anzutreffen

ist, die für eine philosophische Erkenntnis oder Wissenschaft geeignet
ist. In der äußeren Erfahrung z. B., auf der alle empirischen
Wissenschaften aufbauen, ist das Ideal der Evidenz nie erfüllt. Dort, wie auch

in anderen Erkenntnissphären, ist die Evidenz mit Einseitigkeit, Un-
vollkommenheit und Ungewißheit behaftet, die sie zu einer bloßen Prä-

sumption machen. Vor allem ruht jede solche Evidenzmöglichkeit auf

ungeklärten Voraussetzungen, d. h. Vorurteilen. Allein im Bereich der

Reflexion, also im Falle der Selbsterkenntnis des Erkennenden, sind
diese Defekte zu vermeiden, jedenfalls sind sie dort nicht prinzipiell
vorhanden. Nur dort ist das Ideal der Evidenz im Prinzip erfüllbar. Ferner
ist in diesem Bereich die Struktur aller anderen Bereiche, und damit auch
der Grund ihrer Defektheit bezüglich der Evidenz evident zu erkennen.

Mit diesen beiden Momenten der Husserlschen Theorie setzt sich die

Hermeneutik auseinander. Der phänomenologischen Erkenntnistheorie
stellt sie den Begriff des Verstehens gegenüber, der von Heidegger und

Dilthey stammt, wobei der Terminus Bewußtsein, etwa bei Heidegger,
fast völlig verschwindet. Das Verstehen ist nach dieser Auffassung weder
eine Art von Erlebnis oder Bewußtseinsakt noch ein menschliches

«Vermögen», sondern eine eigene Dimension des Menschen, nach Heidegger
ein «Existential» des Daseins. Und die Endlichkeit des Daseins ist auch

in seinem Verstehen manifest. Es ist nach dieser Auffassung ein Fehler

zu glauben, daß die Einseitigkeit, Unvollkommenheit und Ungewißheit
unseres Verstehens zu überwinden wären. Diese Züge, die Husserl mit

1 Edmund Husserl, Cartesianische Meditationen (Husserliana Bd. 1). Den
Haag 1950, S. 51.

2 A. a. O., S. 53.
2 A. a. O., S. 51.



256 Interpretation und Evidenz

Recht gesehen und identifiziert hat, sind nicht als Schönheitsfehler,
sondern als grundwesentliche Charaktere unserer Begegnung mit der Welt
zu betrachten. Vor allem gilt das für die Voraussetzungs- oder Vorur-
teilshaftigkeit unseres Verstehens. Es liegt in der Natur unseres Verste-
hens, daß es sich immer voraus, «sich vorweg» ist, daß es an die Welt mit
einer Vorstruktur, einem Vor-Urteil im strengen Sinne herangeht4.
Husserl hat zwar die Quelle dieser Struktur erkannt, als er von der
Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit des Bewußtseins sprach 5. Es ist ihm aber
nach hermeneutischer Auffassung nicht gelungen, die richtigen
Konsequenzen zu ziehen. Die Husserlsche Theorie der Evidenz ist mit dem
hermeneutischen Begriff des Verstehens nicht vereinbar.

Gegen das zweite Moment der klassischen phänomenologischen
Position macht die Hermeneutik geltend, daß die Selbsterkenntnis keine

Ausnahme zu den allgemeinen Bedingungen des menschlichen Verstehens

darstellt. Ja, im Sinne Heideggers ist alles Verstehen ein Selbstverstehen
als Entwerfen der eigenen Zukunft6. Die angebliche Selbstdeckung und

Durchsichtigkeit des cartesianischen Cogito ist eigentlich nichts als ein

auf eine abstrakte und sinnlos-leere Identität reduziertes Selbstverstehen.

Echtes Selbstverständnis ist nach dieser Auffassung möglich,
aber es ist nicht weniger historisch und endlich als jedes andere.

Wir wollen uns jetzt etwas näher mit dieser Theorie des Verstehens

befassen, die der hermeneutischen Kritik zugrunde liegt und in den

Begriff der Endlichkeit mündet. Verteidiger dieser Theorie machen
immer geltend, daß die oben genannte Vorstruktur des Verstehens auf
keinen Fall als eine Schranke oder ein Hindernis zu betrachten sei, das

zwischen dem Erkennenden und dem Erkannten stehe. Diese Beteuerung

finden wir schon bei Heidegger, und zwar in Verbindung mit seinem

Begriff der Auslegung. Diese «wirft nicht gleichsam über das nackte
Vorhandene eine 'Bedeutung' »7. Durch die Auslegung, in der etwas als

etwas verstanden wird, wird dieses «etwas» nicht verhüllt, sondern gerade
erst für unsern Blick freigelegt8. «Im Entwerten des Verstehens ist
Seiendes in seiner Möglichkeit erschlossen...»9. «Wenn innerweltliches
Seiendes mit dem Sein des Daseins entdeckt, d. h. zu Verständnis gekom-

4 Sein und Zeit, Tübingen 1956, S. 150.
5 Vgl. H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen 1965, S. 500.
6 Sein und Zeit, a. a. O., S. 144.
7 A. a. O., S. 150.
8 A. a. O., S. 149.
» A. a. O., S. 151.



Interpretation und Evidenz 257

men ist, sagen wir, es hat Sinn. Verstanden aber ist, streng genommen,
nicht der Sinn, sondern das Seiende, bzw. das Sein» 10. Der Sinn ist also

nicht etwa ein «Zwischenreich»11 zwischen mir und dem Gegenstand
meines Verstehens; vielmehr ist dieser Gegenstand als Sinn-habend allererst

zugänglich, als sinn-los wäre er völlig verborgen.
Hier wiederholt Heidegger, mit anderer Terminologie, einen Hegel-

schen Gedankengang. Ich meine jene berühmte Stelle in der Einleitung
zu der «Phänomenologie des Geistes», an der Hegel in wunderbarer Weise

einen leitenden Gedanken der ganzen neuzeitlichen Philosophie auf eine

Absurdität reduziert. Wenn wir nämlich das Erkenntnisvermögen als

eine Art Werkzeug betrachten, mit dem wir an den Gegenstand
herankommen, oder als ein Medium, durch das wir den Gegenstand erblicken,
so entstehen Zweifel über die Zweckmäßigkeit dieses Vermögens. Denn
ein Werkzeug verändert das, worauf es angewendet wird, und ein
Medium kann die Erscheinung des Gegenstandes verzerren. Mit diesen Zweifeln

entsteht auch der Wunsch, ohne dieses Werkzeug bzw. Medium
auskommen zu können oder wenigstens vom Ergebnis seine verzerrende

Wirkung abzuziehen. Aber, so erinnert juns Hegel, das Instrument, von
dem die Rede ist, ist gerade die Erkenntnis, und wenn wir auf sie

verzichten, oder ihre Wirkung abziehen, ist uns der Gegenstand nunmehr
unerkannt. Statt eines direkten, ungestörten Zugangs zum Gegenstand,
haben wir überhaupt keinen Zugang, jedenfalls keinen erkenntnismäßigen

Zugang mehr. Das Bild, von dem man ausgegangen ist, erweist sich
als falsch: «wodurch das, was sich Furcht vor dem Irrtume nennt, sich

eher als Furcht vor der Wahrheit zu erkennen gibt»12.
Ähnlich äußern sich auch die Vertreter der philosophischen Hermeneutik,

wie z. B. Ricœur. Der Begriff der Endlichkeit, der eine negative
Bedeutung hat, ist aus einem «durchweg positiven» Begriff abzuleiten,
nämlich der Idee der «ontologischen Bedingungen des Verstehens»13.

Diese Bedingungen sind am besten zu verstehen durch den Begriff der

Zugehörigkeit (appartenance), den Ricœur von Gadamer übernimmt, der

ihn wiederum vom Grafen York von Wartenburg hat u. Bei York han-

10 A. a. O.
11 A. a. O.
12 G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Hamburg 1952 (Philosophische

Bibliothek), S. 65.
13 Paul Ricœur, Phenomenology and Hermeneutics, in Nous (vol. IX no. 1)

1975, S. 88.
14 Gadamer, Wahrheit und Methode, a. a. O., S. 247.



258 Interpretation und Evidenz

delt es sich um unsere Erkenntnis der Geschichte, und er meinte, wir
interessierten uns für die Geschichte und wir könnten um sie wissen, weil
wir selbst zum Geschichtlichen gehörten. Auf diese Auffassung bezieht
sich bekanntlich auch Heidegger in seinen eigenen Ausführungen über
Geschichte, Geschichtlichkeit und Historie. Aber weder bei Heidegger
noch bei Gadamer und Ricceur ist der Begriff der Zugehörigkeit auf den

Bereich der Geschichte beschränkt. Vielmehr wird Geschichtserkenntnis

zum Paradigma für alle Erkenntnis. Eine merkwürdige Umkehrung findet
statt: die naturwissenschaftliche Erkenntnis, die für die ganze Neuzeit
als Modell gedient hatte, wird jetzt als eine bloße «Abart des Verstehens»

(Heidegger) angesehen 15.

Der Begriff der Zugehörigkeit deutet, wie Ricœur betont, nicht auf
ein bloßes Subjekt-Objekt-Verhältnis hin 16. Er besagt vielmehr, daß

Subjekt und Objekt in denselben Rahmen gehören: Für den Erkennenden

gehört der zu erkennende Gegenstand im voraus in einen Bekannt-
heitshorizont. Durch diesen Horizont, diesen Vorgriff, mit dem der
Erkennende in eine neue Situation eintritt, wird ihm der Gegenstand
überhaupt erst zugänglich; ohne ihn wäre der Gegenstand völlig fremd, von
vornherein sinnlos. Weil für ihn aber der Gegenstand im voraus schon Sinn

hat, kann der Erkennende sinnvolle Fragen an ihn stellen und so zum
eigentlichen Verständnis des Gegenstandes gelangen.

So weit, in kurzen Zügen, der positive hermeneutische Begriff des

Verstehens, von dem der negative Begriff der Endlichkeit angeblich nur
die Kehrseite ist. Hier drängen sich aber schon einige Fragen auf, und

zwar bezüglich dieses Verhältnisses Vorderseite-Kehrseite. Inwiefern impliziert

die Auffassung des Verstehens, die wir hier kurz skizziert haben,
tatsächlich den Begriff der Endlichkeit, der von den hermeneutischen

Philosophen meist damit verbunden wird Der Anklang an Hegel stimmt
uns schon bedenklich, denn Hegel ist alles andere als ein Philosoph der

Endlichkeit. Und wenn wir uns die Idee der Zugehörigkeit sowie die des

Bekanntheitshorizonts etwas näher ansehen, finden wir in der Geschichte
mehrere Parallelen, die diese Ideen etwas weniger neu erscheinen lassen,

als wir angenommen hatten. Vor allem wird aber dadurch die Verbindung

mit dem Begriff der Endlichkeit in Frage gestellt.
Schon in der Platonischen Erkenntnistheorie finden wir einen Begriff

der Zugehörigkeit. Aber gerade weil die Seele des Menschen zum selben

13 A. a. O., S. 245. Vgl. Sein und Zeit, S. 153.
16 Ricœur, Phenomenology and Hermeneutics, a. a. O., S. 88.



Interpretation und Evidenz 259

Bereich gehört wie die Ideen, und nicht nur zum Bereich der bloßen
Erscheinung, kann der Mensch die Ideen erkennen. Die Endlichkeit oder

Begrenzung des menschlichen Erkenntnisvermögens stammt nicht von
seiner Zugehörigkeit zum Bereich des zu Erkennenden. Im Gegenteil:
der Mensch ist nur begrenzt, solange er sich noch außerhalb dieses

Bereiches aufhält. So etwas wie einen Bekanntheitshorizont gibt es auch
bei Piaton, nämlich in seinem Begriff der Anamnesis. Der Mensch hat
Zugang zu den wahren Gegenständen der Erkenntnis, weil sie ihm im
voraus schon vertraut sind.

Einen solchen Begriff der Zugehörigkeit, frei von allen skeptischen
oder finitistischen Implikationen, findet man an mehreren Stellen in der

Philosophiegeschichte. Bei Vico, z. B., findet er seine Anwendung gerade
im Bereich der Geschichte. Über die Geschichte, und eigentlich nur über
sie können wir nach Vico zu wahrer Erkenntnis gelangen, und zwar weil
wir die Geschichte selbst geschaffen haben. Im Gegensatz zur Natur
gehört sie zur menschlichen Sphäre, ihr Triebwerk ist uns vertraut.

In der modernen Philosophie ist es allerdings der Apriori-Begriff,
der dem Begriff der Vorstruktur oder des Vorgriffs am nächsten kommt,
wie das selbst Heidegger an einer Stelle anzuerkennen scheint17. Kant
sagt über die Natur beinahe dasselbe, was Vico über die Geschichte sagt:
daß wir sie erkennen können, weil wir sie selbst machen. Allerdings sind
wir nicht die Schöpfer der Natur, wohl aber ihre Gesetzgeber. Gewiß

spielt die Endlichkeit und Begrenztheit des Menschen in der Philosophie
Kants eine große Rolle, aber sie betrifft nicht das, was zum menschlichen
Bereich gehört, nämlich die Natur: Diese können wir im echten Sinne

erkennen, in der Form der Mathematik und der Naturwissenschaft; die

Begrenztheit betrifft vielmehr das, was jenseits dieses Bereiches liegt.
Diese Betrachtungen legen den Gedanken nahe, daß der Übergang

vom Begriff der Zugehörigkeit zu dem der Endlichkeit oder Begrenztheit
des menschlichen Erkenntnisvermögens kein notwendiger ist. Es müssen

andere Überlegungen hinzugezogen werden, um diesen Übergang in der
Weise zu machen, wie es die Hermeneutiker wollen. Gewiß ist uns der

Gegenstand - sei es ein Mensch, ein sozialer Vorgang, ein Text oder ein

Naturereignis - nur dadurch überhaupt zugänglich, daß er zur selben

Sphäre gehört wie wir, mit andern Worten, daß er sich innerhalb unseres
Horizontes befindet. Soll unser Zugang aber begrenzt, einseitig,
unvollkommen genannt werden, so kommt es daher, daß auch eine andere

17 Sein und Zeit, a. a. O., S. 150.



260 Interpretation und Evidenz

Sphäre möglich ist, ein anderer Horizont zu dem der Gegenstand auch

gehört, wir aber nicht. Der Terminus «Horizont» deutet natürlich auf
Perspektive hin, und wir können sagen: hinsichtlich dieses Gegenstandes
ist eine andere Perspektive möglich. Einfacher ausgedrückt, eine andere

Interpretation ist möglich, und zwar eine, die uns (mir) irgendwie
unzugänglich ist. Der Vorgriff, den ich oder wir in die Situation mit
hineinbringen, schließt einen anderen Vorgriff aus, der möglicherweise von
anderen oder unter anderen Bedingungen hineingebracht werden könnte.
Um beim räumlichen Bild zu bleiben: Unser Standort bestimmt unsere

Perspektive und schließt gleichzeitig für uns eine andere Perspektive
aus, die aber immerhin eine mögliche ist.

Der Begriff der Endlichkeit des menschlichen Verstehens ist also

nicht allein aus dem Begriff der Zugehörigkeit oder dem des Bekannt-
heitshorizontes oder der Vorstruktur des Verstehens abzuleiten, sondern

aus dem Begriff einer Mehrheit von sich eventuell gegenseitig ausschließenden

Zugehörigkeitssphären oder -horizonten. Aber nicht nur das. Soll der

Endlichkeitsbegriff einen Sinn haben, so muß es derselbe Gegenstand sein,

der verschiedenen Interpretationen oder Perspektiven unterworfen ist. Unser

- oder mein - Zugang zu diesem Gegenstand erweist sich als begrenzt
durch den Hinweis auf einen anderen, mir nicht gegebenen Zugang zum
selben Gegenstand. Denn wäre die andere Perspektive einfach mit einem
anderen Gegenstand beschäftigt, so hätte ihre Möglichkeit keine Bedeutung

für die Bewertung von meiner Erfassung von diesem Gegenstand.
Um uns den Übergang zum Begriff der Endlichkeit des Verstehens zu
sichern, brauchen wir also noch den Begriff des gemeinsamen Gegenstandes,

von dem verschiedene, aber gleichberechtigte Auffassungsweisen
möglich sind.

Wir sind also bei einem formalen Begriff des Gegenstandes des

Verstehens angelangt, der für den hermeneutischen Ansatz unentbehrlich
ist. Der Gegenstand ist nämlich nicht erschöpft durch meinen oder
unseren jeweiligen Zugang zu ihm. Er besitzt eine Identität und mögliche
Bestimmungen, die meinen Horizont überschreiten, die aber anderen,
unter anderen Bedingungen, eventuell zugänglich sind. Was diese anderen

Bestimmungen sind, unter welchen Bedingungen sie erkannt werden,
können wir allerdings, von unserer Perspektive aus, nicht sagen. In
diesem Sinn dient der Gegenstand, wie das Noumenon bei Kant, dem Zweck,
die Prätentionen unseres Verstandes einzudämmen.

Wie bei Kant geht auch dieser Begriff vom Gegenstand Hand in
Hand mit dem einer möglichen anderen Perspektive. Bei Kant heißt



Interpretation und Evidenz 261

diese andere Perspektive allerdings intellectus archetypus, der unbegrenzte
Intellekt, der den Gegenstand nach allen möglichen Bestimmungen
erkennt. Der endliche Intellekt wird am unendlichen gemessen. Für den
Hermeneutiker dagegen ist die Alternative zu meiner oder unserer
Perspektive eher eine andere, ebenfalls endliche Perspektive, ebenso historisch

situiert und voraussetzungsbeladen wie die unsere.
Wie groß ist aber eigentlich der Unterschied zwischen dieser

Konzeption und der Kants Für den Finitisten genügt keine einzige Perspektive,

um den Gegenstand völlig zu bestimmen. Dies läßt aber zwei
Möglichkeiten zu. Entweder ist der Gegenstand völlig bestimmbar durch eine

gewisse Anzahl Perspektiven, die, zusammengenommen, eine vollkommene

Erkenntnis des Gegenstandes bilden würden ; oder aber der Gegenstand

ist unerschöpflich, d. h., er läßt unendlich viele Interpretationen
zu. Diese unendlichen Interpretationen würden aber dem unendlichen
Intellekt entsprechen, von dem Kant sprach. Freilich würde in beiden
Fällen eine idealiter zu Ende gedachte Reihe von Interpretationen nicht
in der Einheit eines einzigen Bewußtseins oder Intellekts zusammengebracht

werden, wie das beim einzelnen Erkenntnissubjekt der Fall ist.
Trotzdem muß man sagen : Die These des Finitismus kann nicht einmal
formuliert werden ohne Bezug auf einen Gegenstand, der (1) in seiner

Totalität für den endlichen Intellekt unerreichbar ist, der (2) einem

Inbegriff von möglichen Interpretationen entspricht, und an dem (3) jede
einzelne Interpretation gemessen wird, um für unzureichend erklärt zu
werden.

Ein solcher Gegenstandsbegriff ist, sage ich, eine Implikation oder

Voraussetzung der hermeneutischen Theorie des Verstehens, obwohl
das von den Vertretern dieser Theorie meist nicht eingesehen oder
zugegeben wird. Gadamer, z. B., schreibt:

Während der Gegenstand der Naturwissenschaften sich idealiter wohl

bestimmen läßt als das, was in der vollendeten Naturerkenntnis
erkannt wäre, ist es sinnlos, von einer vollendeten Geschichtserkenntnis

zu sprechen, und eben deshalb ist auch die Rede von einem Gegenstand

an sich, dem diese Forschung gilt, im letzten Sinn nicht
einlösbar 18.

Gadamer müßte aber eigentlich einsehen, daß ohne einen solchen

Gegenstandsbegriff die Rede von einer «unvollkommenen», einer
«einseitigen», «situationsbedingten», «relativen» oder «endlichen» Erkenntnis

18 Wahrheit und Methode, a. a. O., S. 269.



262 Interpretation und Evidenz

ihrerseits völlig sinnlos wäre. Es gäbe dann nur eine Reihe nebeneinanderstehender

Interpretationen, und nichts, an dem man sie messen könnte.
Es hätte in diesem Fall genau soviel Sinn, sie vollkommen wie
unvollkommen zu nennen.

Durch diese Überlegungen läßt sich, wie ich glaube, einsehen, daß

die Hermeneutik mit der Phänomenologie, ja mit der neuzeitlichen
Philosophie als ganzer eine Grundauffassung teilt, die so tief liegt und so

allbestimmend ist, daß man sie fast als eine Grundmetapher oder Mythos
bezeichnen muß. Diese Auffassung ist viel wichtiger als der Begriff der
Erkenntnis als Medium, der schon von Hegel kritisiert worden war. Es

handelt sich um nichts Geringeres als um den Begriff des letzten
Maßstabes. Dieser Maßstab kann am Anfang der Erfahrung stehen, wie das

bei den Empiristen und Rationalisten der Fall ist, entweder als
unvermitteltes Sinnesdatum oder als clara et distincta perceptio ; oder er kann
am Ende eines Erfahrungsprozesses stehen, wobei dieser Prozeß
entweder als individuell oder als weltgeschichtlich aufgefaßt wird, wie im
vollen Hegeischen Idealismus die sogenannte «totale Vermittlung». Und
nach einer anderen, vielleicht noch wichtigeren Spaltung in der modernen

Philosophie, nämlich derjenigen zwischen den Gnostikern und Skeptikern,
kann der Maßstab entweder erreichbar, ja vielleicht sogar schon erreicht,
oder aber unerreichbar sein. Hinter all diesen Streitigkeiten und
Verschiedenheiten ist aber der gemeinsame Grundsatz zu erkennen, ohne
den die Artikulation jeder Position unmöglich wäre. Die hermeneutische
Position ist in diesem Zusammenhang vielleicht die subtilste. Gerade

das, was uns den Gegenstand allererst vermittelt - die Vorstruktur des

Verstehens - hindert gleichzeitig eine volle Vermittlung. Trotzdem bleibt
der Gegenstand das, worum es im Verstehen gerade geht. Die Vermittlung,

auch wenn sie nie totalisierbar ist, ist notwendig Mittel zum Gegenstand.

Die Abhängigkeit der hermeneutischen Position von diesem

Gegenstandsbegriff ist, wie gesagt, meist unartikuliert. Trotzdem ist sie spürbar.

Bei Heidegger findet man sie z. B. im Schlüsselausdruck seiner Theorie

der Auslegung, nämlich «etwas als etwas verstehen». Von Heidegger
und seinen Nachfolgern wird unsere Aufmerksamkeit verständlicherweise
auf das zweite «etwas» gerichtet, und zwar vor allem auf das «als». Die
Ais-Struktur des Verstehens wird in den Mittelpunkt gerückt. Aber das

erste «etwas» ist genau so wichtig. Ohne es hätte der Interpretationsbegriff

keinen Sinn. Diesem «etwas» wenden wir uns in der Auslegung
in erster Linie zu, dieses «etwas» wird erschlossen und ans Licht gebracht,



Interpretation und Evidenz 263

wenn wir es als etwas verstehen. In diesem Sinn liegt es unserem
Verstehen voraus, es ist das Vorgegebene des Auslegungsvorgehens. Dieses

«etwas» ist es aber auch, das gegebenenfalls als etwas anderes aufgefaßt
werden kann, also einer anderen Interpretation unterworfen werden

kann, wobei es trotzdem irgendwie dasselbe «etwas» bleibt.
Demzufolge scheint dieses erste «etwas» sowohl vor meinem

Verstehen wie auch jenseits meines Verstehens von ihm zu liegen. So scheint
es auch ohne Sinn und Inhalt zu sein, wenn wir meinen, Sinn und Inhalt
kämen erst mit dem interpretativen «als» zustande. Es entsteht eine

Paradoxie, die mit dem berühmten Rätsel in Piatons «Menon» eng
verbunden ist: Wenn dieses «etwas» für mich völlig sinnlos ist, wie kann es

da zum Gegenstand meiner Zuwendung werden? Diese Paradoxie ist
vielleicht zu vermeiden, wenn wir mit Heidegger sagen, daß uns niemals
ein nacktes, uninterpretiertes «etwas» begegnet, daß uns jeder Gegenstand

mit einer schon gegebenen Interpretation in den Gesichtskreis

kommt, und daß es uns dann freisteht, diese Interpretation entweder
passiv zu akzeptieren, einfach aufzunehmen, oder aber sie zu verwerfen,
um eine neue zu schaffen. In diesem Falle bleibt aber doch das erste
«etwas» als das, was identisch bleibt zwischen der alten und der neuen

Interpretation, als das, was durch die neue Interpretation irgendwie
besser, gerechter oder eigentlicher erschlossen wird als durch die alte.

So behält dieses erste «etwas» - um mit Kant zu sprechen, könnten
wir es ein «x» nennen - so etwas wie einen unentbehrlichen Stellenwert,
und wir können genausowenig auf es verzichten, wie wir etwas Positives
über es sagen können.

Wie beurteilen wir nun dieses «x», diesen Maßstabsbegriff, der, wie
wir behaupten, der ganzen modernen Philosophie implizite oder explizite
zugrunde liegt und auch für die hermeneutische Philosophie als
unartikuliertes Prinzip fungiert? Es ist interessant, daß dieser Begriff nach
dem oben Gesagten als ein Vorurteil, als eine uneingesehene Voraussetzung

anzusehen ist. Können wir über ihn nichts weiter sagen? Oder ist er
im Gegenteil ein Vorurteil, das man auf seine Berechtigung hin
untersuchen kann?

Dieser Begriff des Gegenstandes als Maßstab ergibt sich, sagten wir,
aus der einfachen Feststellung, daß für jeden Gegenstand eine Interpretation

möglich ist, die (1) anders ist als die unsere, die (2) irgendwie
gleichberechtigt ist, und die (3) mit der unseren nicht vereinbar ist. Diese

Feststellung wollen wir als erste untersuchen. Wenn der hermeneutische

Philosoph dies behauptet, woher weiß er es, zumal diese andere Inter-



264 Interpretation und Evidenz

pretation ihm nicht zugänglich sein soll Ist seine Behauptung nichts als

eine unberechtigte, dogmatische Aussage?
Es scheint uns absurd, die einfache Behauptung, daß für einen jeden

Gegenstand eine andere Interpretation möglich sei, als dogmatisch zu
bezeichnen. Dies scheint absurd, weil uns diese Möglichkeit tagtäglich
begegnet. Vielleicht gibt es so etwas wie eine naive und direkte Erfassung

des Gegenstandes, derart, daß keine Alternativauffassung in Frage
kommt, ja derart, daß von Auffassung keine Rede sein kann, da der

Gegenstand einfach vor uns steht mit einem eindeutigen und unfraglichen
Sinn. In den meisten Fällen ist es aber anders, und wir brauchen uns
nicht von Philosophen sagen zu lassen, daß eine andere Interpretation
möglich ist. Wir sehen dies z. B. direkt ein, wenn der erfaßte Sinn eines

erlebten Erlebnisses, der Bemerkung eines Bekannten, einer gelesenen

Mitteilung plötzlich fraglich wird und überlegt werden muß. Manchmal

präsentiert sich der Gegenstand sogar von vorneherein als vieldeutig: Er
führt seine Alternativauffassung sozusagen schon mit sich in unsere
Erfahrung hinein. Solche Alternativen stellen sich innerhalb der Erfahrung
des Einzelnen, und sie stellen sich umso mehr im sozialen Kontext. Selbst
die Mitglieder der engsten Gemeinschaft sind sich nicht immer über die

Bedeutung eines gemeinsam erlebten Vorgangs einig. Hier kann sich die

Begegnung mit Alternativauffassungen in Diskussion, Überredung,
politischen Manövern oder sogar Gewalt auswirken.

So gehört die Berührung mit anderen Interpretationen zur
Alltagserfahrung. Freilich gibt es einen Unterschied zwischen den geschilderten
Situationen und der These der Hermeneutiker. Während uns nämlich die
anderen Interpretationen, von denen wir eben gesprochen haben, innerhalb

unserer eigenen Erfahrung begegnen, spricht die Hermeneutik von
solchen Interpretationen, die von außerhalb unseres Erfahrungsbereiches
kommen oder kommen könnten. Ich kann den Interpretationen der
anderen begegnen, weil ich ihnen (den andern) begegnen kann und mit
ihnen in einem kommunikativen Verhältnis stehe. Diese Kommunikation
setzt etwas Gemeinsames voraus, eine gemeinsame Vorstruktur als

Bedingung dafür, daß wir unsere Uneinigkeit überhaupt erkennen können.
Trotzdem kann sich die hermeneutische Philosophie mit Recht auf diese

Erfahrung der Uneinigkeit berufen. Sowie es andere Interpretationen
tatsächlich gibt, mit denen ich direkt in Berührung komme, so mag es

auch noch weitere geben, zu denen ich auf Grund meiner geschichtlichen
Situation überhaupt keinen Zugang habe. So sind zum Beispiel die

Interpretationen zukünftiger Generationen bezüglich der Ereignisse der



Interpretation und Evidenz 265

Gegenwart mir, uns Zeitgenossen, prinzipiell unzugänglich. Und zur
Begründung der hermeneutischen These gehört nicht die Wirklichkeit,
sondern nur die Möglichkeit von weiteren Auslegungen, die außerhalb

unseres Gesichtsfeldes liegen.
Aber es gibt einen weiteren Aspekt der hermeneutischen Situation,

der genauso wichtig ist, dem aber von den Hermeneutikern meines Erachtens

zu wenig Aufmerksamkeit geschenkt wird. Die Begegnung mit einer
anderen Interpretation stiftet eine gewisse Spannung, ein zu lösendes

Problem. Die Sache ist am einfachsten, wenn ich die Interpretation des

andern schlechthin ablehne und behaupte, ich habe einfach Recht.
Sobald ich aber der Interpretation des andern eine gewisse, wenn auch

noch so geringe Berechtigung beimesse, so wird meine eigene Auffassung
abgewertet zu einer «bloßen» Interpretation, und mit dieser Situation
kann ich nicht zufrieden sein. Ein besonderes Problem entsteht. Eine Art
Spalte hat sich eröffnet zwischen dem Gegenstand für mich, um in Hegelscher

Sprache zu reden, und dem Gegenstand, wie er an sich selbst ist.
Plötzlich wird der Gegenstand etwas für sich, in Abhebung von meiner

Auffassung von ihm. Jetzt will ich den Gegenstand mit meiner Auffassung

von ihm irgendwie vergleichen, und dieser Vergleich hat den Zweck,
die direkte, ungespaltene Gegebenheit des Gegenstandes wiederherzustellen,

d. h. den Zustand, der gegeben war, bevor mir der Gegenstand
durch die Interpretation des andern sozusagen weggenommen wurde.
Dieser Zustand ist aber nur zu erreichen, indem ich mit der Interpretation

des anderen irgendwie fertig werde. Ich muß sie ablehnen, sie

annehmen, sie irgendwie mit der meinen kombinieren, oder aber alle beide

verwerfen zugunsten einer dritten.
Im Laufe dieses Prozesses werden zwangsläufig die eigenen Vorurteile

einer Kritik unterzogen. Auch die hermeneutischen Philosophen,
angefangen schon mit Heidegger, anerkennen den Unterschied zwischen

naiv übernommenen und kritisch bewerteten Voraussetzungen. Heidegger

spricht von

deiner positiven Möglichkeit ursprünglichsten Erkennens, die freilich

in einer echten Weise nur dann ergriffen ist, wenn die Auslegung
verstanden hat, daß ihre erste, ständige, und letzte Aufgabe bleibt,

sich jeweils Vorhabe, Vorsicht und Vorgriff nicht durch Einfälle
und Volksbegriffe vorgeben zu lassen, sondern in deren Ausarbeitung
aus den Sachen selbst her das wissenschaftliche Thema zu sichern»19.

19 Sein und Zeit, a. a. O., S. 153.

18



266 Interpretation und Evidenz

Hier scheint Heidegger jenen kritischen Vergleich zu meinen, in dem
eine vorgegebene Auffassung mit dem Gegenstand, der Sache selbst, in
Einklang gebracht wird. Gadamer kommentiert Heidegger wie folgt :

Auch für Heidegger ist das historische Erkennen nicht planendes
Entwerfen, nicht die Extrapolation von Willenszielen, kein Zurechtlegen

der Dinge nach Wünschen und Vorurteilen oder Suggestionen
der Mächtigen, sondern es bleibt eine Anmessung an die Sache,

mensuratio ad rem 20.

Gadamer will dabei nicht nur legitime von nicht legitimen Vorurteilen

scheiden 21, sondern auch «wahre Vorurteile, unter denen wir
verstehen, von den falschen, unter denen wir mißverstehen» 22. Nur sagt er
uns sehr wenig darüber, wie diese Unterscheidungen zu machen sind und
wie die Anmessung an die Sache zustande kommt.

Aber noch etwas viel Wichtigeres : Die ganze hermeneutische Theorie

sagt uns nichts über den Zweck dieses ganzen Prozesses. Und was ist
der Zweck? Gewiß nicht, der Vermittlung durch die Interpretation ganz
zu entkommen. Es bleibt jedoch ein wesentliches Moment des Prozesses,

und zugleich seine Triebkraft, daß eine Interpretation erreicht wird, die

nicht mehr zu ersetzen ist durch eine andere, eine Interpretation also,

von der wir nicht mehr sagen können, daß eine andere möglich ist. Mit
andern Worten, es bleibt der Zweck, einen Punkt zu erreichen, an dem

es keine Kluft mehr gibt zwischen dem Gegenstand für mich und dem

Gegenstand, wie er an sich selbst ist. Mit noch anderen Worten, es bleibt
der Zweck, jenen Punkt zu erreichen, an dem der Gegenstand genau so

gegeben ist, wie er gemeint ist.
Offenbar sind wir nun nach einem Umweg über die hermeneutische

Theorie an einen Punkt angelangt, wo so etwas wie eine Husserlsche
Evidenz-Theorie nötig ist. Allerdings haben wir nicht behauptet, daß die

Evidenz, als die eigentliche Deckung von Intendiertem und Gegebenem,

jemals erreicht ist oder erreicht werden kann. Wir haben diese Deckung
vielmehr beschrieben als eine Idee, ein Ideal, das uns bei unserer Begegnung

mit dem Gegenstand eher vorschwebt und anzieht als leitendes und

regulatives Prinzip des Verstehens. Aber auch Husserl hat die Evidenz
so aufgefaßt. Nur hat er zu verschiedenen Zeitpunkten verschiedene

20 Wahrheit und Methode, a. a. O., S. 247.
21 A. a. O., S. 261.
22 A. a. O., S. 282.



Interpretation und Evidenz 267

Meinungen darüber gehabt, inwiefern und wo dieses Ideal in concreto zu
erreichen wäre. Seine Evidenztheorie schwankt zwischen einer abstrakten

Beschreibung des Ideals, d. h. wie es aussehen würde, wenn dieses

Ideal erreicht wäre einerseits, und andererseits einer konkreten Beschreibung

der Bewegung des Bewußtseins auf dieses Ideal hin.
Uns geht es aber noch um die Gültigkeit der hermeneutischen These,

daß eine andere Interpretation immer möglich ist. Wie wir gesehen
haben, wird diese These zum Teil legitimiert durch das Beispiel der Begegnung,

innerhalb unserer eigenen Erfahrung, mit anderen Interpretationen
der Ereignisse und Handlungen, die um uns geschehen. Wir haben aber
auch die weiteren Implikationen der hermeneutischen These zu entwickeln
versucht, nämlich diejenigen, die zum Begriff des Gegenstandes und der
vollen Bestimmung des Gegenstandes führen. Können diese weiteren

Implikationen ebenfalls durch einen Appell an die Erfahrung belegt werden

In gewissem Sinne, nein. Die alltägliche Erfahrung bringt uns wohl
in Berührung mit anderen Interpretationen, aber solange der
Interpretationsprozeß im Gange ist, liefert sie uns nie den vollkommen bestimmten

Gegenstand. Es kann auch sein, daß die Hermeneutiker Recht haben,
und daß dieser Prozeß in unserer Erfahrung kein Ende findet, d. h., daß

wir nie zu dem Punkt gelangen, wo alle weiteren Interpretationen
ausgeschlossen sind.

In einem anderen Sinn aber kommen wir doch mit dem vollkommen
bestimmten Gegenstand in Berührung - oder vielmehr mit der Idee des

vollkommen bestimmten Gegenstandes - nämlich im Verstehensprozeß
selbst. Diese Idee ist ja gerade das regulative Prinzip, das diesen Prozeß

im Gange hält und ihn weiter treibt. In diesem Sinn ist der Gegenstand
nicht etwas, das uns in der Erfahrung begegnet, sondern er gehört als

Idee zur Struktur der Erfahrung selbst als das, was ihr Sinn und
Orientierung gibt. Die Legitimation dieser Gegenstandsidee ist also nicht im
Interpretationsprozeß selbst zu finden, sondern sie ergibt sich durch
Reflexion auf die Struktur dieses Prozesses. Eine solche Legitimation ist
demnach nicht empirisch sondern eidetisch und transzendental. Sie ist
eidetisch, weil sie eine Struktur entdeckt, die alle Interpretationsprozesse
gemeinsam haben; sie ist transzendental, weil das Entdeckte - die Idee

des vollen Gegenstandes - eine Bedingung der Möglichkeit eines jeden
Interpretationsprozesses ist.

All das kommt also der Behauptung gleich, daß so etwas wie der
Husserlsche Evidenzbegriff, wenn auch nicht explizite, so doch implizite
ein Bestandteil der hermeneutischen Theorie ist. Trotzdem gibt es einen



268 Interpretation und Evidenz

wichtigen Unterschied. Während nämlich die Hermeneutik, wie ich
behauptet habe, eine Art Gegenstand-an-sich stillschweigend anzunehmen

scheint, so ist der Gegenstand für Husserl eher ein Ideal und eine

transzendentale Struktur. Vom reinen phänomenologischen Standpunkt
aus, also innerhalb der Epoché, wird keine ontologische Entscheidung
über ein An-sich gefällt. Wird die Husserlsche Theorie dadurch zu einem
Idealismus? Oder ist sie einfach weniger dogmatisch?

Zum Schluß möchte ich noch die zweite Phase der hermeneutischen

Kritik der Phänomenologie kurz behandeln. Dieser zweite Punkt richtet
sich, wie eingangs gesagt, gegen die Behauptung, daß die Reflexion, d. h.
das auf sich selbst gerichtete Bewußtsein, uns die einzige, wahrhaft
unanfechtbare, und so die einzige philosophisch brauchbare Evidenz an die

Hand gebe. In diesem Fall bin ich eher geneigt, die hermeneutische

Kritik für gerechtfertigt zu halten. Zwar wird behauptet, daß Husserl
selbst diese Cartesianische Position in seiner letzten Phase aufgegeben
habe. Die eigentliche Schwierigkeit hegt aber darin, daß Husserl auch

in seinen letzten Werken nicht zwischen dem cartesianischen Verlangen
nach einer unanfechtbaren Evidenz und dem kantischen Verlangen nach
der transzendentalen Struktur, als Bedingung der Möglichkeit der

Erfahrung, unterschieden hat. Um mit Ricœur zu sprechen, die wahre

Leistung der phänomenologischen Epoché ist nicht die Wendung zum
Subjekt, sondern die Wendung zum Sinn. Ihre Entdeckung ist nicht das

einsame ego, sondern die Intentionalität in ihren verschiedenen Formen
und Funktionen. Die Intentionalität verstehen heißt nicht nur das

Bewußtsein beschreiben, sondern auch das verstehen und beschreiben,

wovon Bewußtsein eben Bewußtsein ist. Es handelt sich also nicht weniger

um die Welt als um das Bewußtsein. Und es gibt keinen Anlaß zu der

Annahme, daß die Evidenzen der Reflexion sicherer oder unanfechtbarer
sind als andere Evidenzen.


	Interpretation und Evidenz

