
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 3

Artikel: Heideggers Denken : eine Wegweisung

Autor: Geiger, Louis-Bertrand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761353

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Louis-Bertrand Geiger

Heideggers Denken

Eine Wegweisung *

I

Man hat mich gebeten, über Heidegger und die Existenzphilosophie
zu sprechen. Auf die Gefahr hin, Sie zu enttäuschen, muß ich aber klar
machen, daß ich versuchen werde, nicht über die Existenzphilosophie zu
sprechen. Und zwar aus zwei Gründen: 1. weil es nicht als ausgemacht
gelten kann, daß es so etwas wie eine Existenzphilosophie bei Heidegger
gibt; 2. weil nach meiner Ansicht ein Sprechen über die Philosophie
Heideggers deren Anliegen grundsätzlich verfehlen muß. Es würde nicht in
die Philosophie Heideggers einführen, sondern deren Zugang und
Verständnis versperren.

Heidegger hat dies selbst klar ausgesprochen. Er schrieb an William
J. Richardson : «Ich zögere mit den Antworten [betr. der Frage Richard-
sons über den ersten Anstoß, der Heideggers Denkweg bestimmt hat],
weil sie notgedrungen nur Hinweise bleiben. Durch eine lange Erfahrung
belehrt, muß ich vermuten, daß man die Hinweise nicht als Weisung
aufnimmt, sich selber auf den Weg zu machen, um der gewiesenen Sache

selbständig nachzudenken. Man wird die Hinweise als eine von mir

* Der hier veröffentlichte Text beruht auf einer im Wintersemester 1970/71
gehaltenen Vorlesung. Diese war Teil einer größeren Lehrveranstaltung, die die
Theologiestudenten mit verschiedenen Richtungen zeitgenössischen Denkens
vertraut machen sollte. Der Text wurde für die Veröffentlichung umgearbeitet, aber
nicht wesentlich verändert. Trotz des elementaren Charakters des Textes habe ich
mich auf das wiederholte freundliche Drängen des Herausgebers der FZPhTh
schließlich zu einer Veröffentlichung bereit erklärt, um das Andenken des großen,
kürzlich verstorbenen Philosophen zu ehren.

16



234 Heideggers Denken

geäußerte Meinung zur Kenntnis nehmen und als solche weiterverbreiten»

x.

Was Heidegger von seinen eigenen Hinweisen sagt, gilt natürlich
in verstärktem Maß von einer Vorlesung über seine Philosophie. Man
wird sie verstehen als eine Art Information über Heideggers Meinungen
oder Äußerungen, über das Sein, das Denken oder das Nichts, und alles

«getrost nach Hause tragen» und vielleicht weiterverbreiten. Eigentlich
aber sollte man sich, geleitet und geführt durch die Hinweise, «auf den

Weg machen».
Das Mißverständnis, das Heidegger befürchtet, bestünde also

hauptsächlich nicht darin, daß man seine Meinungen oder Auffassungen falsch
verstehen würde - solches Mißverständnis ist ja die Gefahr, der alles

Verstehen und Interpretieren ausgesetzt ist -, sondern darin, daß man
seine Aussagen als Meinungen über etwas hinnimmt und versteht, daß

man also im Gebiet der Meinungen über etwas verbleibt, während es doch

gilt, Weisungen aufzunehmen, sich selbst auf den Weg zu machen und
der gewiesenen Sache selbst nachzudenken. Weisungen, also nicht
Meinungen über etwas.

Es gibt verschiedene Weisungen: Man kann z. B. jemandem den

Weg weisen. Dies ist eine Art Verständigung. Dabei kann man Meinungen

über den Weg äußern: z. B. der Weg ist nicht sehr lang, die Straße

ist gut usw. Die Hauptsache ist aber die Richtung, die Angabe, wie ich
marschieren oder fahren soll, um an ein bestimmtes Ziel zu gelangen.
Also eine praktische Verhaltensregel wie: sie gehen geradeaus usw. Und
ich nehme diese Weisung entgegen, nicht als eine Meinung über etwas,
sondern als Weisung etwas zu tun, mich so und so zu verhalten.

Gäbe es nur praktisches Verhalten, dann müßten wir bei Heideggers

Mahnung etwa an eine praktische Philosophie denken. Aber es gibt auch

Denkwege. Heidegger benützt dieses Bild vom Weg sehr oft. Wir gebrauchen

es ja auch geläufig im Ausdruck Methode, methodos. Jede Methode
ist ein Weg, den das Denken durchlaufen muß, wenn es an ein bestimmtes
Ziel gelangen soll. Regeln der Methode kennen wir in jeder Wissenschaft.

Heideggers Weisung wäre also oder müßte eine Angabe über die

Art und Weise sein, wie wir vorgehen sollen, um durch ein bestimmtes
methodisches Denken an ein bestimmtes Ziel zu gelangen. Nicht einfach

1 Martin Heidegger: «Vorwort» zu William J. Richardson: Heidegger,
Through Phenomenology to Thought. Den Haag 1963 (Phaenomenologica. 13),

ix-xxiii : Zit. S. ix.



Heideggers Denken 235

ein Resultat hinnehmen als eine Aussage über etwas, über das, was
Heidegger denkt und sagt, sondern mit ihm oder nach ihm «sich auf den

Weg machen», um zum Ziel zu gelangen.
Gewiß ist jede Philosophie ein Weg, ein Denkweg, dem der Denker

gefolgt ist, um zur Wahrheit zu gelangen, sei es auch, wie der Skeptiker,
zur Wahrheit, daß der menschliche Geist in Wahrheit keine Wahrheit
mit Sicherheit erkennen kann. Wir wissen von diesem Denkweg nur
insofern, als ein gesprochenes oder geschriebenes Wort ihn uns vermittelt.
Wir müssen also immer durch das Wort oder den Ausdruck einen Zugang
zu dem Inhalt finden, der den Denkweg des Denkers darstellt und der

uns schließlich zum Denkinhalt, d. h. zur Wahrheit führen soll. Dieser

Zugang ist für jeden ein persönlicher Denkweg, der so persönlich sein

kann, daß er nicht nur jedem eigen ist, sondern auch zu verschiedenen
Zielen führen kann, eine Tatsache, die durch die Geschichte der
Philosophie und den Streit der Historiker und Kommentatoren leicht belegt
werden kann.

Die Weisung, «sich selber auf den Weg zu machen, um der gewiesenen

Sache selbständig nachzudenken», drückt also die methodische

Regel aus, ohne deren Befolgung allenfalls Wörter und Sätze korrekt
wiederholt werden könnten, aber weder die Sache selbst noch die vom
Philosophen ausgesprochene Vorstellung über die Sache getroffen würden.

Heidegger verwahrt sich also mit Recht gegen das Reden über seine

Meinungen, welches rein äußerlich und sozusagen teilnahmslos, also sinnlos,

Aussagen wiederholt. Wir müssen dieser Weisung folgen. Aber
obwohl sie zu selten befolgt wird, gilt sie gleichermaßen für jedes Verstehen

von philosophischen Werken. Wir werden also nicht, in dem von
Heidegger gerügten Sinn, über seine Philosophie sprechen, sondern versuchen,

uns «selbst auf den Weg zu machen».

Aber gerade hier stoßen wir auf die eigentliche Schwierigkeit, in
Heideggers Denken einzuführen. Gewiß, Heidegger hat philosophische
Werke veröffentlicht. Er hat Philosophie gelehrt. Er lädt uns also ein,
durch seine Schriften den Denkweg zurückzulegen, den er selbst gegangen
ist. Wenn nun bei Heidegger sowohl das Denken als auch der Weg einen

Sachverhalt bezeichnen, der zutiefst verschieden ist von jenem, den wir
gewöhnlich mit diesen Worten verbinden, dann ist es allererst geboten,
den Unterschied klar herauszustellen, um zu verhindern, daß wir gerade
durch eine hier unanwendbare Vorstellung vom Denken und vom Weg
daran gehindert werden, den von Heidegger gefolgten Denkweg zu
entdecken. Irreführen, anstatt einführen.



236 Heideggers Denken

Heidegger hat immer wieder über das Denken und den Weg
nachgedacht. Läßt man seine Texte reden, hört man ihnen aufmerksam zu,
so ergibt sich m. E. eine relativ einfache Einsicht, die es erlaubt, einen

Zugang zum Verständnis seines Werkes zu eröffnen, oder wenigstens den

Zugang nicht von vorneherein zu verbauen.

Damit meine ich folgendes: Tritt man an einen Philosophen wie
Aristoteles oder Kant oder Whitehead heran, so weiß oder meint man
wissen zu können, worüber er redet: von der wirklichen Welt, vom Werden,

von seinen Ursachen usw., von den verschiedenen formalen Aspekten,

unter denen die einzelnen Teile der Philosophie dies alles betrachten
usw. Wir stellen uns dabei gleichsam an die Seite des Philosophen, um
uns mit ihm dem gleichen Objekt zuzuwenden und es so zu verstehen,
wie der Philosoph es versteht. Das Objekt ist gegeben. Es ist, es ist da.

Es ist schon erkannt, ja sogar auf eine bestimmte Art und Weise

interpretiert. Wenn ich den Überlegungen Aristoteles' bei seinen einzelnen
Schritten folge, gelange ich zu einer Reihe von Definitionen, Urteilen,
Beweisen, die mit der schon bekannten Wirklichkeit zu tun haben, um
diese besser zu erkennen, ihrem Wesen und ihren Ursachen auf die Spur
zu kommen.

Dies gilt - mutatis mutandis - für fast alle Philosophen. Sie wollen
uns sehen lassen, was sie selbst gesehen und entdeckt haben - welches

auch immer der Kontext sein mag, zu dem die Objekte, von denen die

Philosophen uns Erkenntnisse vermitteln, gehören - Erkenntnisse, die
die Objekte selber vermitteln. Wir sind eingeladen, einen Weg zu gehen,
der schließlich zur Begegnung mit dem Objekt führt, und zwar so, daß

in uns möglichst die gleichen «Begriffe» zustande kommen wie beim

Philosophen - selbstverständlich immer den verschiedenen Methoden

entsprechend, durch die die verschiedenen Philosophien charakterisiert
werden. Sind wir seinem Weg genau gefolgt, ist das Ziel des Ganges
erreicht : Wir besitzen nun eine mehr oder weniger systematische Sicht des

Universums des betreffenden Philosophen - mag diese Sicht nun auf

jenes Universum zurückverweisen, das wir real nennen, wie in der
realistischen Philosophie, oder nicht.

Wenn ich das zentrale Anliegen Heideggers richtig verstanden habe,
das schon in «Sein und Zeit» anwesend ist, aber in den Werken des

späteren Heidegger immer deutlicher hervortritt, so geht es Heidegger nicht
so sehr darum, uns bisher ungesagte Erkenntnisse über die Seienden zu
vermitteln, sondern er will uns vielmehr darauf aufmerksam machen,
daß es Seiendes für uns gibt. Das heißt, daß wir seiende Dinge bemerken



Heideggers Denken 237

und über sie reden, weil sie immer schon als erste gesprochen haben,
erschienen sind, sich geoffenbart haben 2.

Wir dürfen uns nicht damit zufrieden geben - wie es fast notwendig
und unvermeidbar immer geschieht -, uns um die schon existierenden

Dinge zu kümmern und über sie zu reden, sondern wir müssen zum
Ursprung zurückkehren, wo alles, durch eine Art Einbruch und Ankunft
anfängt, zurück zu jenem Augenblick, wo das Sich-zeigen und Auf-uns-
Zukommen der Dinge uns eine Botschaft bringt, von der unsere Rede

anfänglich nichts anderes als eine vermittelnde, weil irgendwie verstandene

Wiedergabe im sprachlichen Ausdruck ist.
Es gilt, sich ausdrücklich bewußt zu werden, nicht nur, daß wir sprechen

oder jemanden, der zu uns spricht, hören und verstehen können,
sondern auch, daß es überhaupt so etwas wie Worte, Hören oder
Verstehen gibt, und wir selbst Wesen sind, die für Sinn empfänglich sind -
im Unterschied etwa zu einer Mauer, die von denselben Schallwellen

getroffen wird. Es gilt, die Phänomenologie voranzutreiben bis zum
Erscheinenlassen der Erscheinung selbst, bis zur Präsenz des Präsenten,

zur Anwesenheit des Anwesenden, bis zu einem Kommen, das immer
schon von vornherein irgendwie eine Bedeutung einschließt, die wir
verstehen bevor wir verstehen oder wissen, daß wir verstanden haben. Wir
waren immer schon Horchende und haben immer schon gehorcht, wenn
wir zu organisieren und umgestalten anfangen. Wir sollten uns dessen

immer bewußt bleiben und - gleich dem Dichter - fähig sein, auch tiefere
Offenbarungen zu vernehmen.

Sich in der Nachfolge Heideggers auf den Weg machen, besagt also

nicht, einem Weg folgen, um zu einem Resultat (Definition, Theorem,
Gesetz oder System) zu gelangen, das wir angesichts eines Objektes,
dessen Gegenwart oder Anwesenheit problemlos ist, erarbeiten. Sich mit
Heidegger auf den Weg machen, besagt: Rückkehr zum Ursprung, zum
Ereignis, das sich ereignet hat und sich immer neu ereignet, auch dann,

wenn wir dies nicht wahrnehmen - Rückkehr zum Ereignis, das alle

Denkwege ermöglicht. Gleichsam gefangen genommen - sicher legitimerweise

- durch die Probleme, welche die seienden Dinge uns stellen, was

ja auf ihre Art auch die übrigen Lebewesen tun, vergessen wir, daß wir
allein die Macht haben, der sich-zeigenden Präsenz innezuwerden und uns
auf ihren Sinn zu besinnen. Holzwege -, aber nicht Wege, die nirgendwo-
hin führen, als ob es Wege wären, die zu nichts nütze sind, sondern Wege,

2 Vgl. die Abschnitte über die Phänomenologie in «Sein und Zeit».



238 Heideggers Denken

die anstatt den Wald zu durchqueren, um zu irgendeiner Siedlung oder
andern Straße zu führen, in die Mitte des Waldes führen, dort aufhören
und den Wanderer in jene Stille des anwesenden Waldes entlassen, von
der wir mit Recht sagen, daß sie uns einhülle, uns umgebe wie eine über
uns kommende Gegenwart, nicht als Folge einer von uns geplanten
Tätigkeit. Ein Weg also, dessen Ziel der Ursprung ist, das ursprüngliche
Geschehen, das schweigend und zu oft verschwiegen allem Handeln und
Sprechen zugrunde liegt. Die anscheinende Schwierigkeit des Heidegger-
schen Denkens liegt wohl zum großen Teil an der Einfachheit und
Ursprünglichkeit seines Ansatzes: ein Denkweg, der nicht wie andere
zuerst oder ausschließlich von einem Punkt des Wissens zu einem anderen

führt, sondern versucht, die ursprüngliche Begegnung als Begegnung in
den Blick zu bringen und seine grundlegende Bedeutung aufleuchten zu
lassen.

II

Sind die vorausgegangenen Überlegungen richtig, so erlauben sie

uns, wenn auch kein volles Licht auf das Sein - das Zentralthema der

Heideggerschen Philosophie - zu werfen, so doch zu verhindern, daß
sein Zentralthema in einem seine Züge verzerrenden Licht erscheine.
Gewiß könnte man zuerst die Frage nach der berühmten «Kehre» in
Heideggers Denkweg aufwerfen oder sich fragen, ob Heidegger nicht
einer Illusion erlegen sei, wenn er behauptet, die Frage nach dem Sein
sei zugunsten der Frage nach den Seienden vergessen worden. Da nun
aber eine gerechtfertigte Antwort auf diese Frage notgedrungen die

Klärung des Sinnes des Wortes Sein - wie er von Heidegger selbst
verstanden wird - voraussetzt, werde ich mich im folgenden bemühen, diesen

Sinn näher zu bestimmen. Wenn der Interpretationsversuch, den ich
vorlege, richtig ist, werden viele Mißverständnisse und Verstehensschwie-

rigkeiten hinfällig.
Ich werde von einem Text ausgehen, den ich Heideggers «Nietzsche»

entnehme3. Nach Ausführungen über «Die Unterscheidung von Sein und
Seiendem» und die «Natur des Menschen» betrachtet Heidegger das Sein

«als die Leere und de[n] Reichtum».
«Wir reden von 'Sein', nennen 'das Sein', hören das Wort und sagen

es weiter und wieder. Fast ist es nur wie ein flüchtiger Wortschall; fast,

3 Martin Heidegger: Nietzsche. 2. Bd. Pfullingen 1961, S. 246-256.



Heideggers Denken 239

und dennoch nie ganz. Immer bleibt noch der Anflug eines Wissens;
selbst wenn wir dem Wortschall nur die Erinnerung nachschicken, daß

wir dabei etwas 'denken' [...] 'Das Sein' - von der Wortform her gesehen
ein Hauptwort, gebildet dadurch, daß wir das Zeitwort 'sein' durch die

Vorsetzung des 'das' zum Namen machen. Das Zeitwort 'sein' gilt als der

'Infinitiv' des uns allzu geläufigen 'ist'. Wir bedürfen nicht erst einer

Vorlesung über den Nihilismus und des häufigen Gebrauches des Namens
'das Sein', um sogleich bei jedem ausdrücklichen Hinweis zu erfahren,
daß wir noch häufiger und ständiger im Gebrauch des 'ist' das 'Sein'

sagen.»
Das «ist» sagt also das Sein, aber wir bemerken es nicht. «Das 'ist'

geht in der Sprache um wie das vernutzteste Wort, ...» Man könnte
sogar behaupten, daß es meistens überhaupt nicht beachtet wird. Unsere

Aufmerksamkeit gilt dem, was ist, oder so und so ist, weil unser Handeln
und Denken direkt durch die Gegenstände bedingt wird und ihr Sein

selbstverständlich mit- oder vorgegeben ist und nur die Art und Weise
ihres Seins von Belang ist. «... und gleichwohl trägt es [das 'ist'] doch
wieder alles Sagen, dieses nicht nur im Sinne der sprachlichen
Verlautbarung.» Nicht nur das Sagen: «Auch in allem schweigenden Verhalten

zum Seienden spricht das 'ist'. Überall, auch wo wir nicht sprechen,
verhalten wir uns doch zu Seiendem als solchem und verhalten uns zu
solchem, was 'ist', was so und so ist, noch nicht und nicht mehr ist, was
schlechthin nicht ist. »

Scheinbare Leere also des «ist» und des «Seins», des «Seins», das wir
im Gebrauch des «ist» sagen. Aber: «Die Einförmigkeit dieses vernutzten
und doch je wieder unverbrauchten 'ist' verbirgt hinter der Selbigkeit des

Wortlautes und der Wortgestalt einen kaum bedachten Reichtum.»
Dieser wird zuerst sichtbar durch die Vieldeutigkeit des «ist». «Wir sagen :

'dieser Mann ist aus dem Schwäbischen'; 'das Buch ist dir'; 'der Feind
ist im Rückzug'; 'Rot ist backbord'; 'der Gott ist'; 'in China ist eine

Überschwemmung'; 'der Becher ist aus Silber'; 'die Erde ist'; 'Über
allen Gipfeln / Ist Ruh'...»

«Jedesmal hat das 'ist' eine andere Bedeutung und Tragweite des

Sagens», die leicht durch eine verschiedene Ausdrucksweise dargestellt
werden kann. «Der Mann ist aus dem Schwäbischen - besagt: er stammt

her: das Buch ist dir - bedeutet: gehört dir; der Feind ist im Rückzug -
heißt: er hat den Rückzug angetreten; Rot ist backbord - meint: die

Farbe bedeutet; der Gott ist - wir erfahren ihn als wirklich gegenwärtig',
eine Überschwemmung herrscht; der Becher besteht aus ...»



240 Heideggers Denken

Aber die Verse von Goethe: «Uber allen Gipfeln / Ist Ruh
'befindet sich' Ruh? findet statt' 'hält sich auf'? 'herrscht'} oder 'liegt'} -
oder 'waltet' Hier will keine Umschreibung glücken. Gleichwohl spricht
hier dieses selbe 'ist' - einfach, unersetzlich mit einem Mal, hingesagt in
jene wenigen Verse, die Goethe mit Bleistift an den Fensterpfosten einer

Bretterhütte auf dem Kickelhahn bei Ilmenau geschrieben ...»
Das «ist» ist hier in der Tat unersetzlich. Warum? Weil es nichts

anderes ausdrückt und ausdrücken will als gerade die Ruhe selbst, ihre
Gegenwart, ihr Gegenwärtigsein und die bestimmte, unverwechselbare

Art ihres Gegenwärtigseins. Der Dichter stellt nicht etwa die Ruhe fest
wie in einem Wetterbericht, als nützliche Auskunft für den Segelflieger
oder den Bergsteiger, oder weil er selbst im Freien lesen oder arbeiten
möchte. Die Ruhe wird nicht auch festgestellt, neben anderen brauchbaren

Objekten der Wirkwelt. Sie ist nicht die Antwort auf ein Fragen
oder Suchen, ein Tatbestand, der auch anders sein könnte, aber, zum
Glück, so ist, wie ich ihn brauche und den ich auch genau messen kann.

Das Verhältnis ist hier ein anderes. Nicht ich suche die Ruhe als

Mittel für etwas. Die Ruhe selbst wird in ihrer besonderen und
einzigartigen Seinsweise gegenwärtig: als Ruhe. Nicht etwa die Ruhe des

Dichters, eine subjektive Seinsweise, die auch durch die Ruhe bewirkt
werden kann und sehr wahrscheinlich im Gemüte des Dichters bewirkt
worden ist. Ruhe wirkt beruhigend und wohl auch das Bewußtsein dieser
«Seelenruhe». Diesem Bewußtsein nachzugehen ist eine mögliche Richtung

des Forschens. Sie wäre aber grundverschieden von dem Sagen des

Dichters. Dieser sagt einfach und schlicht das Sein, das Anwesen, die
Präsenz der Ruhe selbst. Sie ist, weil sie zuerst den Dichter sozusagen
umfangen und angesprochen hat, weil er, als Dichter, offen war, reine

Offenheit, reines Empfangen war für dieses Sich-öffnen der Ruhe: «Über

allen Gipfeln / Ist Ruh»4.

Der Dichter sagt dieses Gegenwärtigsein, aber, als Dichter, denkt er nicht
an das Ereignis, das unbewußt sich ereignet hat, damit die Ruhe, so wie sie im
Gedicht ausgesprochen ist, erscheinen konnte. Wenn wir über das Ereignis
nachdenken, müssen wir feststellen, daß wir selbst, wenn wir es durch die Worte des

Dichters nacherleben, nur durch eine bestimmte Weise selbst zu sein, die Ruhe, wie
der Dichter sie ausspricht und sein läßt, erfahren können: die Offenheit (das Da-
Sein) für das Seiende ; nicht Bewußtsein von Vorstellungen (intentionalen Inhalten,
cogitata, die wir entweder selbst bilden oder als Vorstellungen nur betrachten),
sondern angesichts der Seienden der realen Welt Klarwerdung von Entbergung,
Sichzeigen, Ankommen oder Anwesen (im Sinne Heideggers) als Bedingung des
Gegenwärtighabens. Nicht Bewußtsein, sondern Da-Sein; nicht Vorstellen, sondern Denken.



Heideggers Denken 241

Im Sagen des Dichters erscheint die Ruhe in ihrem Sein. Der Dichter
läßt sie sein ; das heißt nicht, daß er sich gleichgültig verhalte, sich von
ihr abkehre oder entferne. Sein-lassen bedeutet für Heidegger : erlauben,
gewähren, dem Seienden als reines Empfangen begegnen, damit es sich

selbst eröffne, in seinem, Sein entfalte. Wir dürfen das Seiende als Seiendes

bei Heidegger nicht formal als Existenz, Subsistenz, Gegenstand, auch
nicht als Wirkursache verstehen, sondern als aktive Mitteilung, als

Kunde, die vom Seienden als Seiendem ausgeht, und immer schon irgendwie

ausgegangen ist, wenn wir anfangen zu denken und zu sprechen. Dieser

quasi-aktive Aspekt erklärt wohl, warum Heidegger so oft die
Substantia durch ein ihnen entsprechendes Zeitwort ergänzt (die Sprache

spricht, das Wesen west...). Die moderne Philosophie und Wissenschaft
kennt nur die Beziehung zwischen einem Verstand, der Wissenschaft und
Weltanschauung aufbaut, und einer Wirklichkeit, die das Material
hergibt, die rohen Bausteine, die in das vom Verstand entworfene Gedankensystem

eingeordnet werden. «Die Vernunft muß mit ihren Prinzipien,
nach denen allein übereinkommende Erscheinungen für Gesetze gelten
können, in einer Hand, und mit dem Experiment, das sie nach jenen
ausdachte, in der anderen, an die Natur gehen, zwar um von ihr belehrt zu
werden, aber nicht in der Qualität eines Schülers, der sich alles vorsagen
läßt, was der Lehrer will, sondern eines bestallten Richters, der die Zeugen

nötigt, auf die Fragen zu antworten, die er ihnen vorlegt» 5. Husserl
hat das Prinzip ausgesprochen: Zu den Sachen selbst. Heidegger, so

möchte ich sagen, gibt den Sachen ihr Sprechen zurück, ihr Sagen und
Offenbaren, für das wir immer Da-sein, Offenheit und Hören sein sollten.

Es wäre natürlich falsch, dieses einfache Denken der wissenschaftlichen

und systematischen Denkweise entgegenzusetzen. Beide gehören

zur menschlichen Begegnung mit der Wirklichkeit. Die Technisierung
wirkt verheerend nur, wenn sie die alleinige Auslegung der Beziehung
des Menschen zur Wirklichkeit, also des Menschen und der Wirklichkeit
abgeben will. In diesem Sinne sind wohl die zahlreichen Mahnrufe
Heideggers und die Verbindung der Metaphysik mit dem Nihilismus zu
verstehen. Erkennen, nicht nur als passives Empfangen eines Eindruckes,
eines Abbildes, sondern auch Vernehmen des Sinnes von Sein.

Um es hier nur kurz zu erwähnen: die Art und Weise, das Heideg-
gersche Anliegen am wenigsten zu verfehlen, wäre wohl, Sein und Seiendes

nicht in die mittelalterliche, thomanische Metaphysik des Seins (ens,

5 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft. Vorrede zur 2. Auflage. B XIII.



242 Heideggers Denken

esse), sondern in die thomanische Lehre der ontologischen Wahrheit
einzustufen. Die ontologische Wahrheit geht zwar letztlich auf den schöpferischen

Akt des göttlichen Geistes zurück. Doch ist zu bemerken, daß

Thomas von Aquin die ontologische Eigenschaft des Seienden, sein

Wahr- und Gutsein, zuerst (quoad nos) auf die ontologische Beziehung
zwischen dem Seienden und dem menschlichen Geist gründet, ohne

überhaupt von Gott zu sprechen. In den beiden, oft zitierten Texten
De veritate6 wird das verum (und das bonum) begründet als eine mögliche
Beziehung zwischen jedem Seienden (nicht dem Begriff des Seins!) und
dem Geist (intellectus und appetitus) : convenientia ad intellectum6a, per-
fectivum intellectus 7. Das verum ist nichts anderes als das Seiende selbst,
insofern es, als so Seiendes, conformatum est vel conformabile intellectui 8.

Heidegger, der den Text De veritate 1,1 zitiert, bemerkt: «Der hier
hervortretende, obzwar ontologisch nicht geklärte Vorrang des 'Daseins'

vor allem anderen Seienden hat offensichtlich nichts gemein mit einer
schlechten Subjektivierung des Alls des Seienden»9. Ich möchte hinzufügen

: sie hat nichts zu tun mit einer schlechten Idealisierung des Seienden.

Wir sprechen von der ontologischen Wahrheit als einer Eigenschaft
des Seienden, weil wir erkennen, daß das Seiende als Seiendes, in seinem

Sein, erkennbar ist und daß unser Wissen real vom Seienden abhängig ist.
Diese Abhängigkeit kann natürlich rein von der Wirkursächlichkeit

verstanden werden, von der impressio einer species, eines Abbildes. Man
kann sie aber auch vom Erkennen selbst her verstehen, wie Thomas es

so tief und einfach ausdrückt: «Intellectus... per prius apprehendit
ipsum ens; et secundario apprehendit se intelligere ens; et tertio
apprehendit se appetere ens» 10. Das verum ist nicht, als ontologische Eigen-

6 Thomas von Aquin: De veritate, 1, 1; 21, 1.

A. a. O., 1, 1.
7 A. a. O., 21, 1.
8 A. a. O.
9 Martin Heidegger: Sein und Zeit (1926), S. 14.
10 Thomas von Aquin : Summa theologiae I, q. 16, a. 4 ad 2. - Ubersetzen wir

intellectus durch : das geistige Sein, welches sowohl Erkennen wie Streben einschließt
(oft von Thomas auch durch den augustinischen Ausdruck mens bezeichnet), so

tritt der Vergleich mit der Position Heideggers von der ursprünglichen Beziehung
von Da-sein, Seiendem und Sein deutlich hervor: Das geistige Sein (das wir selbst
sind) erkennt zuerst Seiendes; dann erkennt es, daß es Seiendes erkennt und dadurch
die Erkennbarkeit (verum) als Eigenschaft des Seienden. Das Seiende wird also nicht
vom Erkennenden getroffen wie die Zielscheibe durch den Pfeil. Das Seiende hat
einen Gehalt der Erkennbarkeit, als Seiendes, dem sich der intellectus (intus-legere I)

öffnet und den die ratio verarbeitet.



Heideggers Denken 243

schaft des Seienden, etwas, das durch unser Erkennen entsteht. Indem
wir das Seiende erkennen - nicht hervorbringen -, können wir im
Erkenntnisakt bewußt werden, daß das Seiende das Erkennbare und das

Erkannte ist, also als Seiendes, in diesem Sinne, wahr ist. Das Seiende

gibt zu erkennen, insofern es, als Seiendes, als so Seiendes, sich zu
erkennen gibt. Diese Erkennbarkeit wird von Thomas zuletzt auf den

Schöpferakt eines allmächtigen Geistes zurückgeführt. Aber gerade weil
der Schöpferakt Seiendes hervorbringt, wirklich Seiendes, nimmt dieses

eine Mittelstellung ein zwischem dem Intellekt Gottes und unserem Intellekt.

Es selbst ist erkennbar, und wir nennen diese Erkennbarkeit sein

Wahrsein.
Es scheint mir also durchaus erlaubt, das Sein Heideggers mit dieser

Erkennbarkeit in Beziehung zu bringen, mit der ontologischen Wahrheit,
die wir im Seienden selbst, als seine Erkennbarkeit entdecken können,
bevor wir sie letztlich auf Gottes Schöpferakt zurückführen. Es wäre
aufschlußreich zu zeigen, wie die verschiedenen Ausdrucksweisen, die
Heidegger für das Sein verwendet, von diesem Standpunkt aus gesehen, einen

einheitlichen und festen Sinn erhalten. Vielleicht könnte es auch
verständlich werden, warum Heidegger in seinen späteren Werken das Wort
Sein mehr und mehr vermeidet, weil es immer wieder als esse, existere...

verstanden wurde.
Kehren wir nun zurück zum Text von dem wir ausgegangen sind.

Heidegger hat dort eine Reihe von Aussagen zusammengestellt, und,
als letzte, den Vers von Goethe. Wenn wir nun die ganze Reihe näher

betrachten, stellen wir fest, daß alle Beispiele sich auf die reale Welt
beziehen. Wir finden keine Sätze aus der Logik oder Mathematik,
obwohl wir in diesen Wissenschaften auch Sätze bilden, die, grammatisch
gesehen, genau die gleiche Form haben: Der Artbegriff ist ein Allgemeinbegriff

; der Kreis ist eine Figur. Wir finden nicht einmal eine Definition
wie zum Beispiel: Der Mensch ist ein vernünftiges Lebewesen. Die
Seinsregion, in der Heidegger sich aufhält, ist also eine ganz bestimmte. Sie

umgreift nicht alles, was im allgemeinsten Seinsbegriff von manchen

Philosophen, den Begründern der Ontologie, verstanden wird : quod non

implicat contradictionem, Sein als alles Denkbare, das possibile von
Christian Wolff, das, weil es sein kann, eine essentia genannt wird.

Hätte Heidegger, in unserem Text, Sein und Seiendes auch so weit
gefaßt, so würde es schwer, wenn nicht unmöglich sein, von den ersten

Beispielen zu Goethes Vers überzugehen. Wir müßten vom allgemeinsten
Begriff des Denkobjekts ausgehen, auf die Gefahr hin, die Wissenschaft



244 Heideggers Denken

vom Sein und Seienden wieder als Erkenntnis- oder sogar als
Bewußtseinstheorie aufzufassen. Zielt aber das Bestreben Heideggers, besonders

in seiner Auffassung der Phänomenologie nicht dahin, außer oder neben
dem Erkennen, als Vorstellen und Vorstellung, das Denken, als Denken
des Seins, als Vernehmen von seiendem Sinn, wieder ins Bewußtsein zu
rufen

Im Brief an Richardson schreibt Heidegger im April 1962: «Verstehen

Sie nun im Titel Ihres Werkes 'Der Weg von der Phänomenologie
zum Seinsdenken' die 'Phänomenologie' in dem zuletzt gekennzeichneten
Sinne einer philosophischen Position Husserls, dann trifft der Titel die

Sache, insofern die von mir gestellte Seinsfrage etwas ganz anderes ist als

jene Position. Der Titel ist vollends berechtigt, wenn der Name
'Seinsdenken' aus der Zweideutigkeit herausgenommen wird, nach der er
sowohl das Denken der Metaphysik - das Denken des Seins des Seienden -
als auch die Seinsfrage im Sinne des Denkens des Seins als solchen (die
Offenbarkeit des Seins) nennt.

Verstehen wir aber die 'Phänomenologie' als das Sichzeigenlassen
der eigensten Sache des Denkens, dann müßte der Titel lauten : 'Ein Weg
durch die Phänomenologie in das Denken des Seins'. Dieser Genitiv sagt
dann, daß das Sein als solches (das Seyn) sich zugleich als jenes zu
Denkende zeigt, was ein ihm entsprechendes Denken braucht» u.

Sein zeigt sich als das zu Denkende. Dieses Sich-selbst-Zeigen, im
Gegensatz zum Hervorbringen oder Gestalten, bildet die Einheit der von
Heidegger aufgezählten Beispiele. In diesem Sinne dürfen wir wohl
folgenden Text verstehen: «Diesen selben Reichtum [wie im Goetheschen

Vers] bezeugt, nur anders und im groben Hinweis, die Aufzählung der
verschiedenen Aussagen, in denen wir das 'ist' jeweils sogleich nach einer
besonderen Hinsicht auslegen konnten Ein Reichtum der Sagbarkeit
des Seins zeigt sich, welcher Reichtum erst das ermöglicht, was wir in
logischer und grammatischer Hinsicht als 'Vieldeutigkeit' ausrechnen

mögen» 12. Sagbarkeit also des Seins selbst, und nicht nur der Vorstellungen,

die wir auf verschiedene Weise hervorbringen und deren Sein von
unserem Bewußtsein abhängig ist. Da-sein als Offenheit, im Gegensatz

zum geschlossenen Raum des Bewußtseins, Offenheit für das Anwesen
des Seins, des Seienden und des Seins als solchem, Verschiedenheit dieser

Sagbarkeit und doch «Einförmigkeit des 'ist' und des 'Seins'»13.

11 Heidegger: «Vorwort» (vgl. Anm. 1), S. xv u. xvii.
12 Heidegger: Nietzsche (vgl. Anm. 3), S. 248 f.
13 A. a. O., S. 249.



Heideggers Denken 245

Wir wollen hier das Problem der Einheit und Vielheit des «Seins»

nicht weiter verfolgen (vgl. S. 249 ff.). Man kann aber mit Recht die

Frage stellen, ob der Gebrauch des Wortes Sein nicht doch zuletzt
irreführend sei, wenn nicht immer Einheit und Vieldeutigkeit zusammengedacht

und ausgedrückt werden. Sein ist kein Seiendes, so bemerkt
Heidegger oft. Und doch tritt es auf als eigenständiges und fast
unabhängiges Subjekt. Wir müßten hier die Beziehungen zwischen der onto-
logischen Differenz Heideggers und der Analogielehre, z. B. mit dem

conceptus confusus Cajetans näher verfolgen. Wenn die Vieldeutigkeit zu
Recht besteht und auf eine Verschiedenheit des Anwesens selbst zurückgeht,

wäre es dann nicht ratsam, auch von der Phänomenologie her

gesehen, diese Verschiedenheit auch und immer zugleich mit der Einheit
zur Sprache kommen zu lassen? Einheit ohne die Vielheit bedeutet de

facto immer eine Entscheidung für den Vorrang einer der Seinsweisen,
wie die Geschichte der Metaphysik beweist.

Im gleichen Zusammenhang möchte ich auch kurz bemerken, daß
das personale Sein, die personale Begegnung in der Philosophie Heideggers

kaum eine Rolle spielt. Doch zeigt das Beispiel von Max Scheler
oder Emmanuel Levinas, um hier nur zwei von der Phänomenologie
ausgehende Philosophen zu nennen, daß sowohl im Personsein als auch
in der interpersonalen Begegnung eine ausgezeichnete Seinsweise vorhegt,
von der aus das ganze Seinsverständnis zutiefst verändert werden kann
und verändert werden muß. Es ist auch erstaunlich, daß die Heidegger-
sche Problematik fast ausschließlich um das Sein und kaum um das
Dasein kreist. In der «Einführung in die Metaphysik» hat Heidegger die

Grundfrage gestellt und erläutert: Warum ist überhaupt Seiendes und
nicht vielmehr Nichts? Später wurde das «Es», in der Aussage: Es gibt
Sein, zum Thema gemacht. Aber das Dasein? Seine Offenheit, sein

Seinsverständnis, sein Seinsdenken Seine Freiheit Haben nicht schon

Philosophen und christliche Denker über das Sein des menschlichen Geistes

(mens, intelligentia...) tief geforscht, vor der «Umdeutung des Geistes

zur Intelligenz als der bloßen Verständigkeit in der Überlegung, Berechnung

und Betrachtung der vorgegebenen Dinge und ihrer möglichen
Abänderung und ergänzenden Neuherstellung»? 14. Wenn sich nun vom
Dasein selbst - verstanden in seiner ganzen Seinsfülle und nicht nur als

«Ent-borgenheit des menschlichen Daseins für die Lichtung des Seins» 15

14 Martin Heidegger: Einführung in die Metaphysik. Tübingen 1953, S. 35.
» A. a. O., S. 16.



246 Heideggers Denken

- ein Weg öffnet zu seinem Ursprung und immerwährenden Seinsgrund -
Augustinus: «Fecisti nos Domine ad Te», also das Sein verstanden als

Hinordnung, in seinem Sein, durch denselben Gott, der auch das Ziel
ist -, dann müssen wir gestehen, daß dies von Heidegger entweder nicht
geahnt oder wenigstens zu wenig beachtet wurde. Vielleicht befürchtete

er ein Abgleiten in die Subjektivität? Wie dem auch sei, sein tiefes
Anliegen, vielleicht zu einseitig bedingt durch das Prinzip der Phänomenologie:

zu den Sachen selbst, bestand darin, wie er im erwähnten Brief an
Richardson als Wunsch für dessen Werk schrieb, «das mehrfältige Denken

der einfachen und deshalb die Fülle bergenden Sache des Denkens
in Gang zu bringen» 16.

III

Die vorliegenden Ausführungen - so möchte ich noch einmal betonen

- sind gedacht als eine mögliche Interpretation des Seins und des

Seinsdenkens, die den Aussagen Heideggers entspricht. Ein Hinweis also,

Heideggers Texte nicht zu lesen, als ginge es um einen neuen Seinsbegriff,
einen «Riesenbehälter, in den alles Mögliche an Abwandlung hineinfallen
kann»17, auch nicht zuerst als Aussagen über Gegenstände oder Objekte
des Denkens, die schon als vorgestellt angenommen und weiter verarbeitet

werden, sondern als das Ereignis oder das Sich-Ereignen der

Lichtung, der Entbergung, des Ankommens und der Gabe, das für uns
der ständige Ursprung des Denkens ist.

Im erwähnten Brief an Richardson hat Heidegger selbst seinen

Denkweg zu erfassen und zu verstehen versucht. Ausgehend vom Satz
des Aristoteles : to Sv Xéyexai 7roXXa/ü<;, den er auf folgende Weise
übersetzt: «Das Seiende wird (nämlich hinsichtlich seines Seins) in vielfacher
Weise offenkundig», bemerkt er: «In diesem Satz verbirgt sich die meinen

Denkweg bestimmende Frage : Welches ist die alle mannigfachen Bedeutungen

durchherrschende einfache, einheitliche Bestimmung von Sein »

Und Heidegger fährt fort: «Diese Frage weckt die folgenden: Was heißt
denn Sein? Inwiefern (weshalb und wie) entfaltet sich das Sein des

Seienden in die von Aristoteles stets nur festgestellten, in ihrer gemeinsamen

Herkunft unbestimmt gelassenen vier Weisen Wie lassen sie

sich in einen verstehbaren Einklang bringen? Diesen Einklang können

16 Heidegger: «Vorwort» (vgl. Anm. 1), S. xxm.
17 Heidegger: Nietzsche (vgl. Anm. 3), S. 250.



Heideggers Denken 247

wir erst dann vernehmen, wenn zuvor gefragt und geklärt wird: Woher

empfängt das Sein als solches (nicht nur das Seiende als Seiendes) seine

Bestimmung » 18

Im Unterschied zur Analogielehre, die ja auch das Problem der
Einheit des Seins betrifft, sich aber mehr der Vielheit oder Verschiedenheit

zuwendet, will sich Heidegger streng an die Frage halten, warum,
trotz aller und tiefen Verschiedenheit des Seienden, das gleiche Wort
Sein gebraucht wird. Um diese Frage zu beantworten, sofern eine Antwort

möglich ist, müssen wir uns nicht nur an die Seienden der
verschiedenen Seinsarten : Akt und Potenz, das Schema der Kategorien usf.

wenden, sondern wohl vor allem an das Wort Sein, an das Sein als
solches, dessen Sinn und Bestimmung.

Heidegger schreibt nun weiter: «Indes verging ein Jahrzehnt, und
es bedurfte vieler Um- und Abwege durch die Geschichte der
abendländischen Philosophie hindurch, bis auch nur die genannten Fragen in
eine erste Klarheit gelangten. Dafür waren drei Einsichten entscheidend,
die freilich noch nicht ausreichten, um eine Erörterung der Seinsfrage
als Frage nach dem Sinn von Sein zu wagen.» Er nennt zuerst den

Begriff der Phänomenologie, «der in der Einleitung zu 'Sein und Zeit'
(§ 7) dargestellt ist», und er erwähnt ausdrücklich, daß «hierbei [...] die

Rückbeziehung auf die entsprechend ausgelegten Grundworte des

griechischen Denkens : Xôyoç (offenbar machen) und cpouveaGai. (sich zeigen)
eine maßgebende Rolle [spielt]». Eine weitere Einsicht ergab sich aus
einem erneuten Studium aristotelischer Abhandlungen, und zwar der
«Einblick in das àXvjGeûew als entbergen und die Kennzeichnung der
Wahrheit als UnVerborgenheit, in die alles Sichzeigen des Seienden

gehört. » Weiter wurde «mit dem Einblick in die àXy)0eia als Unverborgen-
heit... der Grundzug der oùcrfa, des Seins des Seienden erkannt: die
Anwesenheit. Aber die wörtliche, d. h. die aus der Sache gedachte
Übersetzung spricht erst dann, wenn der Sachgehalt der Sache, hier die
Anwesenheit als solche, vor das Denken gebracht wird»19.

Heidegger gibt dann eine wichtige Angabe über das schwierige
Problem des Zeitcharakters des Seins, das in seinem Denken eine so

große Rolle spielt. Es ist erwachsen aus der «beunruhigende[n], ständig
wache[n] Frage nach dem Sein als Anwesenheit (Gegenwart)». Schließlich

zeigt er, wie «mit der vorläufigen Aufhellung von aXfjGeia und oùaltx

18 Heidegger: «Vorwort» (vgl. Anm. 1), S. xi.
19 A. a. O., S. xi u. xiii.



248 Heideggers Denken

[...] sich in der Folge Sinn und Tragweite des Prinzips der Phänomenologie:

'Zu den Sachen selbst' [klärte]. Bei der nicht mehr nur literarischen,

sondern vollzugsmäßigen Einarbeitung in die Phänomenologie
blieb jedoch die durch Brentanos Schrift erweckte Frage nach dem Sein

im Blick. Dadurch entstand der Zweifel, ob 'die Sache selbst' als das

intentionale Bewußtsein oder gar als das transzendentale Ich zu bestimmen

sei. Wenn anders die Phänomenologie als das Sichzeigenlassen der
Sache selbst die maßgebende Methode der Philosophie bestimmen soll
und wenn die Leitfrage der Philosophie sich von alters her in den
verschiedensten Gestalten als die Frage nach dem Sein des Seienden durchhielt,

dann muß das Sein die erste und letzte Sache selbst für das Denken
bleiben. » Die Phänomenologie, wie sie Heidegger verstand, war und ist
für ihn ein « sachgerechtere^] Festhalten am Prinzip der Phänomenologie»

als die von Husserl «zu einer bestimmten, von Descartes, Kant und
Fichte her vorgezeichneten philosophischen Position Gegen diese

philosophische Position setzte sich die in 'Sein und Zeit' entfaltete Seinsfrage

ab» 20.

Als ich selbst über die enge Beziehung nachdachte, die zwischen der

Phänomenologie (wie Heidegger sie seit «Sein und Zeit» verstand) und
der Seinsfrage besteht, kam ich zur Überzeugung, daß man, um Heidegger
gerecht zu werden, in der Art und Weise, die Frage des Seienden und des

Seins zu stellen, zuerst einen radikalen Wechsel vollziehen muß. Eine

Frage setzt die Gegenwart eines Erkennenden und eines erkannten
Objektes voraus. Wenn ich die Art und Weise, wie Heidegger das Problem

angeht, richtig verstehe, so ist zu sagen: er schließt nicht nur jede
philosophische Position aus, die auf irgendeine Art das Objekt als Produkt
des Subjektes betrachtet (also jede Transzendentalphilosophie als

solche), sondern auch jene Position, die sich damit begnügt, das Objekt als

rein intentionales Korrelat des Subjektes zu betrachten, wie auch jene
Philosophie, die das Objekt, um es zu gebrauchen oder über es zu
diskutieren, als gegeben betrachtet, ohne sich Rechenschaft zu geben über die

Art und Weise, wie es gegeben wurde, bzw. sich selbst gegenwärtig gesetzt
hat, um sich in verhüllender Enthüllung zu offenbaren. Diese charakteristische

Enthüllung gehört nun ausschließlich den Seienden, die
gegenwärtig sind, weil sie auf eine bestimmte Art «gekommen» und weder von
uns gemacht noch zuerst durch Worte und deren Bedeutung empfangen
worden sind. Uber eine Metaphysik des actus essendi hinaus - ohne sie

20 A. a. O., S. xiii u. xv.



Heideggers Denken 249

jedoch auszuschließen -, die das Seiende als schon gegenwärtig betrachtet

21, ginge es im Grunde darum, jenen Augenblick zurückzugewinnen,
in dem sich das Ereignis ereignet, welches die Erkenntnis und jede Frage
erst ermöglicht. Um ein Beispiel zu gebrauchen: es geht nicht darum,
sich nur mit einem Besucher zu unterhalten, noch weniger darum, sich
in Betrachtungen über seine Person zu verwickeln, sondern es geht darum,

das Kommen selbst zu bedenken - das physische Kommen zweifelsohne,

vor allem aber das Kommen verstanden als ein Hereintreten in
meine Gegenwart und meinen Empfang -, so daß aus dem Besuch z. B.
eine freundliche Begegnung wird, und kein Eindringen, das man
zurückweisen muß. Ein Kommen und ein Empfangen, die sich - so will mir
scheinen - entsprechen wie Sein, als Anwesen des Seienden, und Dasein.

Von diesen sehr allgemein gehaltenen Betrachtungen aus gälte es

nun, womöglich die großen Themen des Heideggerschen Denkens zu
erhellen und inhaltlich zu würdigen. Unsere Hinweise machen wenigstens
deutlich, daß man in Heideggers Werk - ganz besonders in dem, was er
über das Sein sagt - nicht einen Ausgangspunkt für eine systematische
Konstruktion suchen darf. Man darf in Heideggers Denken auch nicht
neue Thesen über das Seiende suchen, im Unterschied z. B. zu den Thesen

über die reale Zusammensetzung des Seienden, über den Seinsakt usw.

21 Es gibt m. E. keinen theoretischen Gegensatz zwischen einer Metaphysik
des actus essendi (de l'acte de l'être) und Heideggers Fundamentalontologie, wohl
aber einen verschiedenen Standpunkt. Das Sein des Seienden als actus essendi zu
verstehen, bedeutet unzweifelhaft ein Letztes und Tiefstes, das über das wirklich
Seiende ausgesagt werden kann. Seiendes, dessen Sein nicht darauf gründet, daß es

gedacht wird oder widerspruchslos ist, sondern weil es sich selbst sozusagen wie
durch einen Seinsakt im Sein verwirklicht und, weil es wirklich ist, die Eigenschaften
des real Seienden besitzt (Substantialität, Akzidentalität, Kausalität usw.). Thomas
befragt das reale Sein, das gegenwärtig ist, über das, was es letztlich und formaliter
als real Seiendes konstituiert.

Heidegger unterscheidet, so möchte ich sagen, weil er von der Phänomenologie
ausgegangen ist, zuerst das Seiende und sein Sein von den Bewußtseinsinhalten,
die letztlich als Vorstellungen oder intentionale Korrelate des Bewußtseins betrachtet

werden. Der Seinsakt (actus essendi) erscheint dann nicht nur, metaphysisch
gesehen, als das Sein des Seienden, wodurch es selbst ein Seiendes ist, sondern auch
in seinem Sich-Öffnen, Sich-Kundgeben in seinem Sinn, also Akt und Sosein, beides
in eins, weil es ja auch für Thomas kein Seiendes gibt, das nicht durch sein Sosein

geprägt wäre ; im Gegensatz zu dem « en soi » von Sartre, einem massiven, sinnlosen
Existenzblock, umkreist vom Nichts, das wir selbst sind und seinen letztlich
sinnlosen «projets». Heidegger geht zurück bis auf das Ereignis, das Sich-entbergen
einerseits, das Offene des Daseins andererseits und die Begegnung, wodurch das
Denken des Seinsaktes, von dem Thomas, aber nicht Heidegger spricht, zustande
gekommen ist.

17



250 Heideggers Denken

Heideggers Denken kehrt zum Ereignis und zum Ankommen zurück,
das jede Erkenntnis und jede Wissenschaft begründet, ohne selber von
der Wissenschaft erwähnt zu werden, ja - so würde ich sagen - ohne es

selber nötig zu haben, von der Wissenschaft erwähnt zu werden - wie
ich es auch nicht nötig habe, mir in jedem Augenblick zu sagen, daß ich
sehe bzw. daß das Objekt auf mein Gesichtsfeld einwirkt, wenn ich mit
Arbeiten oder Lesen beschäftigt bin oder einfach eine Landschaft
betrachte. Ich muß - im Gegenteil - explizit sowohl meinen Akt in seiner

eigenen Beschaffenheit als auch die Rolle des Objektes als Objekt
erwähnen, sobald ich sozusagen das Sehen selbst ins Auge fasse und nicht
nur die Dinge, die ich sehe.

Ist unsere Auffassung richtig, so müssen wir folgern, daß Heideggers
Denken vom Sein weder der Wissenschaft entspricht noch genau dem,

was wir Philosophie nennen, weil er versucht, das Denken selbst zu denken

als das Ereignis, das Philosophie, einschließlich der Metaphysik und
der Lehre vom Seienden als solchem, in Gang setzt. Ontologische
Bedingungen des Denkens, als Begegnung von Seiendem in seinem Sein und
dem Dasein. Stehen wir aber hier nicht an der Grenze des Erfaßbaren
und Sagbaren? Geht es doch im Grunde darum, jenes ursprüngliche
Geschehen zu vergegenwärtigen, in dem sich Ankommen, Entbergen und
Offenbaren von Seiendem ereignet, in seinem Anwesen und seinem Sinn,
rein als solches erfahren und ausgedrückt, wie im Sagen des Dichters,
unberührt noch von Besitznahme, Planung, Berechnen und Ausbeuten,
von all dem, das auch auf verschiedene Weise in der Wissenschaft und
in der technischen Beherrschung der Natur letztlich in jenem ursprünglichen

Ereignis verwurzelt ist.

Wittgenstein ist der Ansicht, daß man über das, wovon man nicht
mehr sprechen kann, schweigen soll. Es ist aber etwas anderes, über
etwas zu schweigen, ohne seine Gegenwart zu vergessen oder zu leugnen,
etwas anderes, es zu verschweigen, d. h. zu handeln, zu denken und sich

zu stellen, ohne es je zu bemerken oder bemerken zu wollen. Schweigen
bedeutet Gegenwart, gegenwärtig haben, Wissen um die Grenze des

Sagbaren. Verschweigen ist Verzerrung. Über das, was wir nicht mehr sagen
können, müssen wir wohl schweigen. Aber wir dürfen nicht verschweigen,
daß wir schweigen müssen, daß all unser Tun und Sagen von jeher und
immer, in uns und außer uns, eingebettet ist in ein Geben und Empfangen,

das unser Sein, Erkennen, Sagen und Handeln auf unergründliche
Weise begründet.



Heideggers Denken 251

P. S. Ich habe Heidegger eine Zusammenfassung dieser Vorlesung
geschickt und ihn gebeten, mich wenn möglich wissen zu lassen, ob

meine «Wegweisung» ihren Zweck erreiche oder verfehle, und im besonderen,

ob die von mir vorgeschlagene Auswertung der Stelle über das

Goethe-Zitat seiner Auffassung entspräche. In einem Brief vom 9.1.1971
antwortete mir Heidegger:

«Sie haben einen günstigen Ansatzpunkt mit dem Goethe-Zitat
gewählt. Sie bringen auf diese Weise die Hörer sogleich auf den Weg der

Seinsfrage und vermeiden dadurch die Mißverständnisse, die mit der
kaum auszurottenden anthropologischen Auslegung von Sein und Zeit
verbunden sind.

Vielleicht ließe sich die Methode Ihrer durchsichtigen Darstellung
des Themas noch verdeutlichen, indem Sie den Vortrag 'Kants These

über das Sein' (Wegmarken 273 ff.) in ihre Einführung einbeziehen. Dabei

wäre die Unterscheidung von 'Bewußtsein' und 'Da-sein' (im Sinne

von S. u. Z.) zu klären und die Seinsfrage aus der Fragestellung des

Idealismus herauszunehmen ...»

Um dieser Weisung nachzukommen, sei hier folgende Stelle aus

«Kants These über das Sein» von Heidegger wiedergegeben: «Die
Kennzeichnung des Denkens als Reflexion der Reflexion gibt uns einen, wenngleich

nur ungefähren, um nicht zu sagen verführerischen Wink. Das

Denken ist auf eine zweifache Weise im Spiel: einmal als Reflexion und
dann als Reflexion der Reflexion. Doch was heißt dies alles?

Angenommen, die Charakteristik des Denkens als Reflexion reiche

aus, um den Bezug zum Sein zu kennzeichnen, dann sagt dies : das Denken

gibt als einfaches Setzen den Horizont vor, darin dergleichen wie

Gesetztheit, Gegenständigkeit erblickt werden kann. Denken fungiert als

Horizontvorgabe für die Erläuterung des Seins und seiner Modalitäten
als Position.

Das Denken als Reflexion der Reflexion meint dagegen das

Verfahren, wodurch, sowie das Instrument und Organon, womit das im
Horizont der Gesetztheit erblickte Sein ausgelegt wird. Denken als

Reflexion meint den Horizont, Denken als Reflexion der Reflexion meint
das Organon der Auslegung des Seins des Seienden. Im Leittitel 'Sein

und Denken' bleibt das Denken in dem gezeigten wesenhaften Sinne

zweideutig, und dies durch die ganze Geschichte des abendländischen
Denkens hindurch.

Wie aber nun, wenn wir Sein im Sinne des anfänglichen griechischen

Denkens vernehmen als sich lichtend-währende Anwesenheit des



252 Heideggers Denken

Je-Weiligen, nicht nur und nicht erst als Gesetztheit in der Setzung durch
den Verstand? Kann für dieses anfänglich geprägte Sein das vorstellende
Denken den Horizont bilden Offenbar nicht, wenn anders die sich lich-
tend-währende Anwesenheit verschieden ist von der Gesetztheit, mag
auch diese Gesetztheit mit jener Anwesenheit verwandt bleiben, weil die
Gesetztheit ihre Wesensherkunft der Anwesenheit verdankt.

Muß, wenn es so steht, nicht auch die Art der Auslegung des Seins,

die Weise des Denkens, einen entsprechend anderen Charakter haben?

nicht gegen die Logik, sondern... für eine zureichende Bestimmung
des Xoyoç, d. h. desjenigen Sagens, darin das Sein sich zur Sprache bringt
als das Denkwürdige des Denkens.

Im unscheinbaren 'ist' verbirgt sich alles Denkwürdige des Seins.

Das Denkwürdigste darin bleibt jedoch, daß wir bedenken, ob 'Sein', ob
das 'ist' selbst sein kann, oder ob Sein niemals 'ist' und daß gleichwohl
wahr bleibt : Es gibt Sein.

Doch woher kommt, an wen geht die Gabe im 'Es gibt', und in
welcher Weise des Gebens » 22

22 Martin Heidegger, Kants These über das Sein. Sonderdruck. Frankfuhrt a.
M. 1963, S. 34 f.


	Heideggers Denken : eine Wegweisung

