Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 3

Artikel: Heideggers Denken : eine Wegweisung
Autor: Geiger, Louis-Bertrand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761353

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Louis-BERTRAND GEIGER

Heideggers Denken

Eine Wegweisung *

Man hat mich gebeten, iiber Heidegger und die Existenzphilosophie
zu sprechen. Auf die Gefahr hin, Sie zu enttduschen, muB ich aber klar
machen, daB ich versuchen werde, nicht iiber die Existenzphilosophie zu
sprechen. Und zwar aus zwei Griinden: 1. weil es nicht als ausgemacht
gelten kann, daB es so etwas wie eine Existenzphilosophie bei Heidegger
gibt; 2. weil nach meiner Ansicht ein Sprechen siber die Philosophie Hei-
deggers deren Anliegen grundsitzlich verfehlen muB. Es wiirde nicht in
die Philosophie Heideggers einfithren, sondern deren Zugang und Ver-
stindnis versperren.

Heidegger hat dies selbst klar ausgesprochen. Er schrieb an WiLL1AM
J. RicHARDSON : «Ich zogere mit den Antworten [betr. der Frage Richard-
sons iiber den ersten Anstofi, der Heideggers Denkweg bestimmt hat],
weil sie notgedrungen nur Hinweise bleiben. Durch eine lange Erfahrung
belehrt, muB ich vermuten, daB man die Hinweise nicht als Weisung auf-
nimmt, sich selber auf den Weg zu machen, um der gewiesenen Sache
selbstindig nachzudenken. Man wird die Hinweise als eine von mir

* Der hier vertffentlichte Text beruht auf einer im Wintersemester 1970/71
gehaltenen Vorlesung. Diese war Teil einer gréBeren Lehrveranstaltung, die die
Theologiestudenten mit verschiedenen Richtungen zeitgendssischen Denkens ver-
traut machen sollte. Der Text wurde fiir die Veréffentlichung umgearbeitet, aber
nicht wesentlich verindert. Trotz des elementaren Charakters des Textes habe ich
mich auf das wiederholte freundliche Dringen des Herausgebers der FZPhTh
schlieBlich zu einer Verdffentlichung bereit erklirt, um das Andenken des groBen,
kiirzlich verstorbenen Philosophen zu ehren.

16



234 Heideggers Denken

geduBerte Meinung zur Kenntnis nehmen und als solche weiterverbrei-
ten» L.

Was Heidegger von seinen eigenen Hinweisen sagt, gilt natiirlich
in verstirktem MalB von einer Vorlesung iiber seine Philosophie. Man
wird sie verstehen als eine Art Information tiber Heideggers Meinungen
oder AuBerungen, iiber das Sein, das Denken oder das Nichts, und alles
«getrost nach Hause tragen» und vielleicht weiterverbreiten. Eigentlich
aber sollte man sich, geleitet und gefiihrt durch die Hinweise, «auf den
Weg machenny.

Das MiBverstindnis, das Heidegger befiirchtet, bestiinde also haupt-
sachlich nicht darin, da8 man seine Meinungen oder Auffassungen falsch
verstehen wiirde - solches MiBverstindnis ist ja die Gefahr, der alles
Verstehen und Interpretieren ausgesetzt ist —, sondern darin, daBl man
seine Aussagen als Meinungen iiber etwas hinnimmt und versteht, dal3
man also im Gebiet der Meinungen iiber etwas verbleibt, wihrend es doch
gilt, Weisungen aufzunehmen, sich selbst auf den Weg zu machen und
der gewiesenen Sache selbst nachzudenken. Weisungen, also nicht Mei-
nungen iiber etwas.

Es gibt verschiedene Weisungen: Man kann z. B. jemandem den
Weg weisen. Dies ist eine Art Verstindigung. Dabei kann man Meinun-
gen iiber den Weg duBern: z. B. der Weg ist nicht sehr lang, die StraBle
ist gut usw. Die Hauptsache ist aber die Richtung, die Angabe, wie ich
marschieren oder fahren soll, um an ein bestimmtes Ziel zu gelangen.
Also eine praktische Verhaltensregel wie: sie gehen geradeaus usw. Und
ich nehme diese Weisung entgegen, nicht als eine Meinung iiber etwas,
sondern als Weisung etwas zu tun, mich so und so zu verhalten.

Gibe es nur praktisches Verhalten, dann miiten wir bei Heideggers
Mahnung etwa an eine praktische Philosophie denken. Aber es gibt auch
Denkwege. Heidegger beniitzt dieses Bild vom Weg sehr oft. Wir gebrau-
chen es ja auch geldufig im Ausdruck Methode, methodos. Jede Methode
ist ein Weg, den das Denken durchlaufen muf}, wenn es an ein bestimmtes
Ziel gelangen soll. Regeln der Methode kennen wir in jeder Wissenschaft.

Heideggers Weisung wire also oder miiite eine Angabe iiber die
Art und Weise sein, wie wir vorgehen sollen, um durch ein bestimmtes
methodisches Denken an ein bestimmtes Ziel zu gelangen. Nicht einfach

1 MARTIN HEIDEGGER: «Vorwort» zu WiLLiaAM J. RicHARDsON: Heidegger,
Through Phenomenology to Thought. Den Haag 1963 (Phaenomenologica. 13),
Ix—xxir: Zit. S. 1x.



Heideggers Denken 235

ein Resultat hinnehmen als eine Aussage iiber etwas, iiber das, was
Heidegger denkt und sagt, sondern mit ihm oder nach ihm «sich auf den
Weg machen», um zum Ziel zu gelangen.

Gewil ist jede Philosophie ein Weg, ein Denkweg, dem der Denker
gefolgt ist, um zur Wahrheit zu gelangen, sei es auch, wie der Skeptiker,
zur Wahrheit, daB der menschliche Geist in Wahrheit keine Wahrheit
mit Sicherheit erkennen kann. Wir wissen von diesem Denkweg nur in-
sofern, als ein gesprochenes oder geschriebenes Wort ihn uns vermittelt.
Wir miissen also immer durch das Wort oder den Ausdruck einen Zugang
zu dem Inhalt finden, der den Denkweg des Denkers darstellt und der
uns schlieBlich zum Denkinhalt, d. h. zur Wahrheit fiihren soll. Dieser
Zugang ist fiir jeden ein personlicher Denkweg, der so personlich sein
kann, dal} er nicht nur jedem eigen ist, sondern auch zu verschiedenen
Zielen fithren kann, eine Tatsache, die durch die Geschichte der Philo-
sophie und den Streit der Historiker und Kommentatoren leicht belegt
werden kann.

Die Weisung, «sich selber auf den Weg zu machen, um der gewie-
senen Sache selbstindig nachzudenken», driickt also die methodische
Regel aus, ohne deren Befolgung allenfalls Worter und Satze korrekt
wiederholt werden kénnten, aber weder die Sache selbst noch die vom
Philosophen ausgesprochene Vorstellung iiber die Sache getroffen wiir-
den. Heidegger verwahrt sich also mit Recht gegen das Reden iiber seine
Meinungen, welches rein duBerlich und sozusagen teilnahmslos, also sinn-
los, Aussagen wiederholt. Wir miissen dieser Weisung folgen. Aber ob-
wohl sie zu selten befolgt wird, gilt sie gleichermaBen fiir jedes Verstehen
von philosophischen Werken. Wir werden also nicht, in dem von Hei-
degger geriigten Sinn, #ber seine Philosophie sprechen, sondern versu-
chen, uns «selbst auf den Weg zu machenn.

Aber gerade hier stoBen wir auf die eigentliche Schwierigkeit, in
Heideggers Denken einzufithren. Gewi, Heidegger hat philosophische
Werke vertffentlicht. Er hat Philosophie gelehrt. Er lidt uns also ein,
durch seine Schriften den Denkweg zuriickzulegen, den er selbst gegangen
ist. Wenn nun bei Heidegger sowohl das Denken als auch der Weg einen
Sachverhalt bezeichnen, der zutiefst verschieden ist von jenem, den wir
gewohnlich mit diesen Worten verbinden, dann ist es allererst geboten,
den Unterschied klar herauszustellen, um zu verhindern, dafl wir gerade
durch eine hier unanwendbare Vorstellung vom Denken und vom Weg
daran gehindert werden, den von Heidegger gefolgten Denkweg zu ent-
decken. Irrefithren, anstatt einfiihren.



236 Heideggers Denken

Heidegger hat immer wieder iiber das Denken und den Weg nach-
gedacht. L4068t man seine Texte reden, hort man ihnen aufmerksam zu,
so ergibt sich m. E. eine relativ einfache Einsicht, die es erlaubt, einen
Zugang zum Verstidndnis seines Werkes zu eréffnen, oder wenigstens den
Zugang nicht von vorneherein zu verbauen.

Damit meine ich folgendes: Tritt man an einen Philosophen wie
Aristoteles oder Kant oder Whitehead heran, so weil oder meint man
wissen zu konnen, woriiber er redet: von der wirklichen Welt, vom Wer-
den, von seinen Ursachen usw., von den verschiedenen formalen Aspek-
ten, unter denen die einzelnen Teile der Philosophie dies alles betrachten
usw. Wir stellen uns dabei gleichsam an die Seite des Philosophen, um
uns mit ihm dem gleichen Objekt zuzuwenden und es so zu verstehen,
wie der Philosoph es versteht. Das Objekt ist gegeben. Es ist, es ist da.
Es ist schon erkannt, ja sogar auf eine bestimmte Art und Weise inter-
pretiert. Wenn ich den Uberlegungen Aristoteles’ bei seinen einzelnen
Schritten folge, gelange ich zu einer Reihe von Definitionen, Urteilen,
Beweisen, die mit der schon bekannten Wirklichkeit zu tun haben, um
diese besser zu erkennen, ihrem Wesen und ihren Ursachen auf die Spur
zu kommen.

Dies gilt — mutatis mutandis — fiir fast alle Philosophen. Sie wollen
uns sehen lassen, was sie selbst gesehen und entdeckt haben — welches
auch immer der Kontext sein mag, zu dem die Objekte, von denen die
Philosophen uns Erkenntnisse vermitteln, gehéren — Erkenntnisse, die
die Objekte selber vermitteln. Wir sind eingeladen, einen Weg zu gehen,
der schlieBlich zur Begegnung mit dem Objekt fiihrt, und zwar so, daB
in uns moglichst die gleichen «Begriffe» zustande kommen wie beim
Philosophen - selbstverstindlich immer den verschiedenen Methoden
entsprechend, durch die die verschiedenen Philosophien charakterisiert
werden. Sind wir seinem Weg genau gefolgt, ist das Ziel des Ganges er-
reicht: Wir besitzen nun eine mehr oder weniger systematische Sicht des
Universums des betreffenden Philosophen — mag diese Sicht nun auf
jenes Universum zuriickverweisen, das wir real nennen, wie in der reali-
stischen Philosophie, oder nicht.

Wenn ich das zentrale Anliegen Heideggers richtig verstanden habe,
das schon in «Sein und Zeit» anwesend ist, aber in den Werken des spi-
teren Heidegger immer deutlicher hervortritt, so geht es Heidegger nicht
so sehr darum, uns bisher ungesagte Erkenntnisse #ber die Seienden zu
vermitteln, sondern er will uns vielmehr darauf aufmerksam machen,
daB es Seiendes fiir uns gibf. Das heiBt, daB wir seiende Dinge bemerken



Heideggers Denken 237

und iiber sie reden, weil sie immer schon als erste gesprochen haben, er-
schienen sind, sich geoffenbart haben 2.

Wir diirfen uns nicht damit zufrieden geben — wie es fast notwendig
und unvermeidbar immer geschieht —, uns um die schon existierenden
Dinge zu kiimmern und iiber sie zu reden, sondern wir miissen zum Ur-
sprung zuriickkehren, wo alles, durch eine Art Einbruch und Ankunft
anfingt, zuriick zu jenem Augenblick, wo das Sich-zeigen und Auf-uns-
Zukommen der Dinge uns eine Botschaft bringt, von der unsere Rede
anfinglich nichts anderes als eine vermittelnde, weil irgendwie verstan-
dene Wiedergabe im sprachlichen Ausdruck ist.

Es gilt, sich ausdriicklich bewu3t zu werden, nicht nur, da3 wir spre-
chen oder jemanden, der zu uns spricht, héren und verstehen koénnen,
sondern auch, daf es iiberhaupt so etwas wie Worte, Horen oder Ver-
stehen gibt, und wir selbst Wesen sind, die fiir Sinn empfinglich sind —
im Unterschied etwa zu einer Mauer, die von denselben Schallwellen
getroffen wird. Es gilt, die Phinomenologie voranzutreiben bis zum Er-
scheinenlassen der Erscheinung selbst, bis zur Priasenz des Présenten,
zur Anwesenheit des Anwesenden, bis zu einem Kommen, das immer
schon von vornherein irgendwie eine Bedeutung einschlieBt, die wir ver-
stehen bevor wir verstehen oder wissen, dall wir verstanden haben. Wir
waren immer schon Horchende und haben immer schon gehorcht, wenn
wir zu organisieren und umgestalten anfangen. Wir sollten uns dessen
immer bewuBt bleiben und - gleich dem Dichter - fihig sein, auch tiefere
Offenbarungen zu vernehmen.

Sich in der Nachfolge Heideggers auf den Weg machen, besagt also
nicht, einem Weg folgen, um zu einem Resultat (Definition, Theorem,
Gesetz oder System) zu gelangen, das wir angesichts eines Objektes,
dessen Gegenwart oder Anwesenheit problemlos ist, erarbeiten. Sich mit
Heidegger auf den Weg machen, besagt: Riickkehr zum Ursprung, zum
Ereignis, das sich ereignet hat und sich immer neu ereignet, auch dann,
wenn wir dies nicht wahrnehmen — Riickkehr zum Ereignis, das alle
Denkwege ermoglicht. Gleichsam gefangen genommen - sicher legitimer-
weise — durch die Probleme, welche die seienden Dinge uns stellen, was
ja auf ihre Art auch die iibrigen Lebewesen tun, vergessen wir, daB3 wir
allein die Macht haben, der sich-zeigenden Prisenz innezuwerden und uns
auf ihren Sinn zu besinnen. Holzwege —, aber nicht Wege, die nirgendwo-
hin fithren, als ob es Wege waren, die zu nichts niitze sind, sondern Wege,

2 Vgl. die Abschnitte iiber die Phinomenologie in «Sein und Zeit».



238 Heideggers Denken

die anstatt den Wald zu durchqueren, um zu irgendeiner Siedlung oder
andern StrafBle zu fiihren, in die Mitte des Waldes fithren, dort aufhéren
und den Wanderer in jene Stille des anwesenden Waldes entlassen, von
der wir mit Recht sagen, daB sie uns einhiille, uns umgebe wie eine iiber
uns kommende Gegenwart, nicht als Folge einer von uns geplanten
Tatigkeit. Ein Weg also, dessen Ziel der Ursprung ist, das urspriingliche
Geschehen, das schweigend und zu oft verschwiegen allem Handeln und
Sprechen zugrunde liegt. Die anscheinende Schwierigkeit des Heidegger-
schen Denkens liegt wohl zum groBen Teil an der Einfachheit und Ur-
spriinglichkeit seines Ansatzes: ein Denkweg, der nicht wie andere zu-
erst oder ausschlieBlich von einem Punkt des Wissens zu einem anderen
fithrt, sondern versucht, die urspriingliche Begegnung als Begegnung in
den Blick zu bringen und seine grundlegende Bedeutung aufleuchten zu
lassen.

II

Sind die vorausgegangenen Uberlegungen richtig, so erlauben sie
uns, wenn auch kein volles Licht auf das Sein — das Zentralthema der
Heideggerschen Philosophie — zu werfen, so doch zu verhindern, daB
sein Zentralthema in einem seine Ziige verzerrenden Licht erscheine.
GewiB konnte man zuerst die Frage nach der beriihmten «Kehre» in
Heideggers Denkweg aufwerfen oder sich fragen, ob Heidegger nicht
einer Illusion erlegen sei, wenn er behauptet, die Frage nach dem Sein
sei zugunsten der Frage nach den Seienden vergessen worden. Da nun
aber eine gerechtfertigte Antwort auf diese Frage notgedrungen die
Klirung des Sinnes des Wortes Sein — wie er von Heidegger selbst ver-
standen wird - voraussetzt, werde ich mich im folgenden bemiihen, diesen
Sinn nédher zu bestimmen. Wenn der Interpretationsversuch, den ich
vorlege, richtig ist, werden viele MiBverstandnisse und Verstehensschwie-
rigkeiten hinfillig.

Ich werde von einem Text ausgehen, den ich Heideggers «Nietzsche»
entnehme3. Nach Ausfiihrungen iiber « Die Unterscheidung von Sein und
Seiendem» und die « Natur des Menschen» betrachtet Heidegger das Sein
«als die Leere und de[n] Reichtumn.

« Wir reden von ‘Sein’, nennen ‘das Sein’, héren das Wort und sagen
es weiter und wieder. Fast ist es nur wie ein fliichtiger Wortschall; fast,

3 MARTIN HEIDEGGER: Nietzsche. 2. Bd. Pfullingen 1961, S. 246-256.



Heideggers Denken 239

und dennoch nie ganz. Immer bleibt noch der Anflug eines Wissens;
selbst wenn wir dem Wortschall nur die Erinnerung nachschicken, dal3
wir dabei etwas ‘denken’ [...] ‘Das Sein’ — von der Wortform her gesehen
ein Hauptwort, gebildet dadurch, daB wir das Zeitwort ‘sein’ durch die
Vorsetzung des ‘das’ zum Namen machen. Das Zeitwort ‘sein’ gilt als der
‘Infinitiv’ des uns allzu geldufigen ‘ist’. Wir bediirfen nicht erst einer
Vorlesung iiber den Nihilismus und des hdufigen Gebrauches des Namens
‘das Sein’, um sogleich bei jedem ausdriicklichen Hinweis zu erfahren,
daB wir noch hdufiger und stindiger im Gebrauch des ‘ist’ das ‘Sein’
sagen.»

Das «st» sagt also das Sein, aber wir bemerken es nicht. «Das ‘ist’
geht in der Sprache um wie das vernutzteste Wort, ...» Man koénnte so-
gar behaupten, daB es meistens iiberhaupt nicht beachtet wird. Unsere
Aufmerksamkeit gilt dem, was ist, oder so und so ist, weil unser Handeln
und Denken direkt durch die Gegenstinde bedingt wird und ihr Sein
selbstverstindlich mit- oder vorgegeben ist und nur die Art und Weise
ihres Seins von Belang ist. «... und gleichwohl trigt es [das ‘ist’] doch
wieder alles Sagen, dieses nicht nur im Sinne der sprachlichen Verlaut-
barung.» Nicht nur das Sagen: «Auch in allem schweigenden Verhalten
zum Seienden spricht das ‘ist’. Uberall, auch wo wir nicht sprechen,
verhalten wir uns doch zu Seiendem als solchem und verhalten uns zu
solchem, was ‘ist’, was so und so ist, noch nicht und nicht mehr ist, was
schlechthin nicht ist.»

Scheinbare Leere also des «ist» und des «Seins», des «Seins», das wir
im Gebrauch des «ist» sagen. Aber: «Die Einformigkeit dieses vernutzten
und doch je wieder unverbrauchten ‘ist’ verbirgt hinter der Selbigkeit des
Wortlautes und der Wortgestalt einen kaum bedachten Reichtum.»
Dieser wird zuerst sichtbar durch die Vieldeutigkeit des «ist». « Wir sagen:
‘dieser Mann ist aus dem Schwibischen’; ‘das Buch ist dir’; ‘der Feind
ist im Riickzug’; ‘Rot ist backbord’; ‘der Gott ist’; ‘in China ist eine
Uberschwemmung’; ‘der Becher ist aus Silber’; ‘die Erde ist’; ... ‘Uber
allen Gipfeln [ Ist Ruh’...»

«Jedesmal hat das ‘ist’ eine andere Bedeutung und Tragweite des
Sagens», die leicht durch eine verschiedene Ausdrucksweise dargestellt
werden kann. «Der Mann ist aus dem Schwibischen — besagt: er stammi
her: das Buch ist dir — bedeutet: gehort dir; der Feind ist im Riickzug -
heiBt: er hat den Riickzug angetreten; Rot ist backbord — meint: die
Farbe bedeutet; der Gott ist — wir erfahren ihn als wirklich gegenwirtig;
... eine Uberschwemmung ... herrscht; der Becher ... besteht aus ...»



240 Heideggers Denken

Aber die Verse von Goethe: «Uber allen Gipfeln [ Ist Ruh ... — -
‘befindet sich’ Ruh? ‘findet statt’? ‘hdlt sich auf’? ‘herrscht’? oder ‘liegt’? —
oder ‘waltet’? Hier will keine Umschreibung gliicken. Gleichwohl spricht
hier dieses selbe ‘ist’ — einfach, unersetzlich mit einem Mal, hingesagt in
jene wenigen Verse, die Goethe mit Bleistift an den Fensterpfosten einer
Bretterhiitte auf dem Kickelhahn bei Ilmenau geschrieben ...»

Das «ist» ist hier in der Tat unersetzlich. Warum? Weil es nichts an-
deres ausdriickt und ausdriicken will als gerade die Ruhe selbst, ihre
Gegenwart, ihr Gegenwirtigsein und die bestimmte, unverwechselbare
Art ihres Gegenwirtigseins. Der Dichter stellt nicht etwa die Ruhe fest
wie in einem Wetterbericht, als niitzliche Auskunft fiir den Segelflieger
oder den Bergsteiger, oder weil er selbst im Freien lesen oder arbeiten
mochte. Die Ruhe wird nicht auch festgestellt, neben anderen brauch-
baren Objekten der Wirkwelt. Sie ist nicht die Antwort auf ein Fragen
oder Suchen, ein Tatbestand, der auch anders sein kénnte, aber, zum
Gliick, so ist, wie ich ihn brauche und den ich auch genau messen kann.

Das Verhiltnis ist hier ein anderes. Nicht ¢ck suche die Ruhe als
Mittel fiir etwas. Die Ruhe selbst wird in ihrer besonderen und einzig-
artigen Seinsweise gegenwirtig: als Ruhe. Nicht etwa die Ruhe des
Dichters, eine subjektive Seinsweise, die auch durch die Ruhe bewirkt
werden kann und sehr wahrscheinlich im Gemiite des Dichters bewirkt
worden ist. Ruhe wirkt beruhigend und wohl auch das BewuBtsein dieser
«Seelenruhe». Diesem BewuBtsein nachzugehen ist eine mégliche Rich-
tung des Forschens. Sie wire aber grundverschieden von dem Sagen des
Dichters. Dieser sagt einfach und schlicht das Sein, das Anwesen, die
Prisenz der Ruhe selbst. Sie 7st, weil sie zuerst den Dichter sozusagen
umfangen und angesprochen hat, weil er, als Dichter, offen war, reine
Offenheit, reines Empfangen war fiir dieses Sich-6ffnen der Ruhe: «Uber
allen Gipfeln /[ Ist Ruh» 4.

4 Der Dichter sagt dieses Gegenwirtigsein, aber, als Dichter, denkt er nicht
an das Ereignis, das unbewufBt sich ereignet hat, damit die Ruhe, so wie sie im
Gedicht ausgesprochen ist, erscheinen konnte. Wenn wir iiber das Ereignis nach-
denken, miissen wir feststellen, daB3 wir selbst, wenn wir es durch die Worte des
Dichters nacherleben, nur durch eine bestimmte Weise selbst zu sein, die Ruhe, wie
der Dichter sie ausspricht und sein lilt, erfahren kénnen: die Offenheit (das Da-
Sein) fiir das Seiende; nicht BewuBtsein von Vorstellungen (intentionalen Inhalten,
cogitata, die wir entweder selbst bilden oder als Vorstellungen nur betrachten), son-
dern angesichis der Seienden der realen Welt Klarwerdung von Entbergung, Sich-
zeigen, Ankommen oder Anwesen (im Sinne Heideggers) als Bedingung des Gegen-
wirtighabens. Nicht BewuBtsein, sondern Da-Sein; nicht Vorstellen, sondern Den-
ken.



Heideggers Denken 241

Im Sagen des Dichters erscheint die Ruhe in ihrem Sein. Der Dichter
1Bt sie sein; das heiBt nicht, daB er sich gleichgiiltig verhalte, sich von
ihr abkehre oder entferne. Sein-lassen bedeutet fiir Heidegger: erlauben,
gewdhren, dem Seienden als reines Empfangen begegnen, damit es sich
selbst eroffne, in seinem Sein entfalte. Wir diirfen das Seiende als Seiendes
bei Heidegger nicht formal als Existenz, Subsistenz, Gegenstand, auch
nicht als Wirkursache verstehen, sondern als aktive Mitteilung, als
Kunde, die vom Seienden als Seiendem ausgeht, und immer schon irgend-
wie ausgegangen ist, wenn wir anfangen zu denken und zu sprechen. Die-
ser quasi-aktive Aspekt erklirt wohl, warum Heidegger so oft die Sub-
stantiva durch ein ihnen entsprechendes Zeitwort erginzt (die Sprache
spricht, das Wesen west ...). Die moderne Philosophie und Wissenschaft
kennt nur die Beziehung zwischen einem Verstand, der Wissenschaft und
Weltanschauung aufbaut, und einer Wirklichkeit, die das Material her-
gibt, die rohen Bausteine, die in das vom Verstand entworfene Gedanken-
system eingeordnet werden. «Die Vernunft muB mit ihren Prinzipien,
nach denen allein iibereinkommende Erscheinungen fiir Gesetze gelten
konnen, in einer Hand, und mit dem Experiment, das sie nach jenen aus-
dachte, in der anderen, an die Natur gehen, zwar um von ihr belehrt zu
werden, aber nicht in der Qualitéit eines Schiilers, der sich alles vorsagen
1aBt, was der Lehrer will, sondern eines bestallten Richters, der die Zeu-
gen notigt, auf die Fragen zu antworten, die er ihnen vorlegt» 5. HUSSERL
hat das Prinzip ausgesprochen: Zu den Sachen selbst. Heidegger, so
mochte ich sagen, gibt den Sachen ihr Sprechen zuriick, ihr Sagen und
Offenbaren, fiir das wir immer Da-sein, Offenheit und Héren sein sollten.

Es wire natiirlich falsch, dieses einfache Denken der wissenschaft-
lichen und systematischen Denkweise entgegenzusetzen. Beide gehoren
zur menschlichen Begegnung mit der Wirklichkeit. Die Technisierung
wirkt verheerend nur, wenn sie die alleinige Auslegung der Beziehung
des Menschen zur Wirklichkeit, also des Menschen und der Wirklichkeit
abgeben will. In diesem Sinne sind wohl die zahlreichen Mahnrufe Hei-
deggers und die Verbindung der Metaphysik mit dem Nihilismus zu ver-
stehen. Erkennen, nicht nur als passives Empfangen eines Eindruckes,
eines Abbildes, sondern auch Vernehmen des Sinnes von Sein.

Um es hier nur kurz zu erwidhnen: die Art und Weise, das Heideg-
gersche Anliegen am wenigsten zu verfehlen, wire wohl, Sein und Seien-
des nicht in die mittelalterliche, thomanische Metaphysik des Seins (ens,

3 I. KanT: Kritik der reinen Vernunft. Vorrede zur 2. Auflage. B XIII.



242 Heideggers Denken

esse), sondern in die thomanische Lehre der ontologischen Wahrheit ein-
zustufen. Die ontologische Wahrheit geht zwar letztlich auf den schépfe-
rischen Akt des gottlichen Geistes zuriick. Doch ist zu bemerken, dal3
THoMAS VvON AQUIN die ontologische Eigenschaft des Seienden, sein
Wahr- und Gutsein, zuerst (quoad nos) auf die ontologische Beziehung
zwischen dem Seienden und dem menschlichen Geist griindet, ohne
iiberhaupt von Gott zu sprechen. In den beiden, oft zitierten Texten
De veritate® wird das verum (und das bonum) begriindet als eine mogliche
Beziehung zwischen jedem Seienden (nicht dem Begriff des Seins!) und
dem Geist (intellectus und appetitus) : convenientia ad intellectum 6, per-
fectivum intellectus 7. Das verum ist nichts anderes als das Seiende selbst,
insofern es, als so Seiendes, conformatum est vel conformabile intellectui 8.
Heidegger, der den Text De veritate 1,1 zitiert, bemerkt: «Der hier her-
vortretende, obzwar ontologisch nicht geklirte Vorrang des ‘Daseins’
vor allem anderen Seienden hat offensichtlich nichts gemein mit einer
schlechten Subjektivierung des Alls des Seienden» °. Ich méchte hinzu-
fiigen: sie hat nichts zu tun mit einer schlechten Idealisierung des Seien-
den. Wir sprechen von der ontologischen Wahrheit als einer Eigenschaft
des Seienden, weil wir erkennen, dal3 das Seiende als Seiendes, in seinem
Sein, erkennbar ist und dafl unser Wissen real vom Seienden abhingig ist.

Diese Abhingigkeit kann natiirlich rein von der Wirkursachlichkeit
verstanden werden, von der impressio einer species, eines Abbildes. Man
kann sie aber auch vom Erkennen selbst her verstehen, wie Thomas es
so tief und einfach ausdriickt: «Intellectus ... per prius apprehendit
ipsum ens; et secundario apprehendit se intelligere ens; et tertio appre-
hendit se appetere ens» !°. Das verum ist nicht, als ontologische Eigen-

6 THoMAS VON AQUIN: De veritate, 1, 1; 21, 1.

@ A a0,1,1.

7 A. 2021 1.

8 A.a. O.

9 MARTIN HEIDEGGER: Sein und Zeit (1926), S. 14.

10 THOMAS VON AQUIN: Summa theologiae I, q. 16, a. 4 ad 2. - Ubersetzen wir
intellectus durch: das geistige Sein, welches sowohl Erkennen wie Streben einschlieBt
(oft von Thomas auch durch den augustinischen Ausdruck mens bezeichnet), so
tritt der Vergleich mit der Position Heideggers von der urspriinglichen Beziehung
von Da-sein, Seiendem und Sein deutlich hervor: Das geistige Sein (das wir selbst
sind) erkennt zuerst Seiendes; dann erkennt es, daB es Seiendes erkennt und dadurch
die Erkennbarkeit (verum) als Eigenschaft des Seienden. Das Seiende wird also nicht
vom Erkennenden getroffen wie die Zielscheibe durch den Pfeil. Das Seiende hat
einen Gehalt der Erkennbarkeit, als Seiendes, dem sich der infellectus (intus-legerve!)
offnet und den die ratio verarbeitet.



Heideggers Denken 243

schaft des Seienden, etwas, das durch unser Erkennen entsteht. Indem
wir das Seiende erkennen — nicht hervorbringen —, kénnen wir im Er-
kenntnisakt bewuf3t werden, dafl das Seiende das Erkennbare und das
Erkannte ist, also als Seiendes, in diesem Sinne, wahr ist. Das Seiende
gibt zu erkennen, insofern es, als Seiendes, als so Seiendes, sich zu er-
kennen gibt. Diese Erkennbarkeit wird von Thomas zuletzt auf den
Schopferakt eines allméchtigen Geistes zuriickgefithrt. Aber gerade weil
der Schopferakt Seiendes hervorbringt, wirklich Seiendes, nimmt dieses
eine Mittelstellung ein zwischem dem Intellekt Gottes und unserem Intel-
lekt. Es selbst ist erkennbar, und wir nennen diese Erkennbarkeit sein
Wahrsein.

Es scheint mir also durchaus erlaubt, das Sein Heideggers mit dieser
Erkennbarkeit in Beziehung zu bringen, mit der ontologischen Wahrheit,
die wir im Seienden selbst, als seine Erkennbarkeit entdecken konnen,
bevor wir sie letztlich auf Gottes Schopferakt zuriickfithren. Es wire auf-
schluBreich zu zeigen, wie die verschiedenen Ausdrucksweisen, die Hei-
degger fiir das Sein verwendet, von diesem Standpunkt aus gesehen, einen
einheitlichen und festen Sinn erhalten. Vielleicht kénnte es auch ver-
standlich werden, warum Heidegger in seinen spdteren Werken das Wort
Sein mehr und mehr vermeidet, weil es immer wieder als esse, existere...
verstanden wurde.

Kehren wir nun zuriick zum Text von dem wir ausgegangen sind.
Heidegger hat dort eine Reihe von Aussagen zusammengestellt, und,
als letzte, den Vers von Goethe. Wenn wir nun die ganze Reihe nidher
betrachten, stellen wir fest, daB alle Beispiele sich auf die reale Welt
beziehen. Wir finden keine Sitze aus der Logik oder Mathematik, ob-
wohl wir in diesen Wissenschaften auch Sitze bilden, die, grammatisch
gesehen, genau die gleiche Form haben: Der Artbegriff ¢s¢ ein Allgemein-
begriff; der Kreis #st eine Figur. Wir finden nicht einmal eine Definition
wie zum Beispiel: Der Mensch #sf ein verniinftiges Lebewesen. Die Seins-
region, in der Heidegger sich aufhilt, ist also eine ganz bestimmte. Sie
umgreift nicht alles, was im allgemeinsten Seinsbegriff von manchen
Philosophen, den Begriindern der Ontologie, verstanden wird: quod non
implicat contradictionem, Sein als alles Denkbare, das possibile von
Christian Wolff, das, weil es sein kann, eine essentia genannt wird.

Hitte Heidegger, in unserem Text, Sein und Seiendes auch so weit
gefaBt, so wiirde es schwer, wenn nicht unméglich sein, von den ersten
Beispielen zu Goethes Vers iiberzugehen. Wir miifiten vom allgemeinsten
Begriff des Denkobjekts ausgehen, auf die Gefahr hin, die Wissenschaft



244 Heideggers Denken

vom Sein und Seienden wieder als Erkenntnis- oder sogar als Bewuft-
seinstheorie aufzufassen. Zielt aber das Bestreben Heideggers, besonders
in seiner Auffassung der Phinomenologie nicht dahin, auBer oder neben
dem Erkennen, als Vorstellen und Vorstellung, das Denken, als Denken
des Seins, als Vernehmen von seiendem Sinn, wieder ins BewuBtsein zu
rufen?

Im Brief an Richardson schreibt Heidegger im April 1962: « Verste-
hen Sie nun im Titel IThres Werkes ‘Der Weg von der Phinomenologie
zum Seinsdenken’ die ‘Phinomenologie’ in dem zuletzt gekennzeichneten
Sinne einer philosophischen Position Husserls, dann trifft der Titel die
Sache, insofern die von mir gestellte Seinsfrage etwas ganz anderes ist als
jene Position. Der Titel ist vollends berechtigt, wenn der Name ‘Seins-
denken’ aus der Zweideutigkeit herausgenommen wird, nach der er so-
wohl das Denken der Metaphysik — das Denken des Seins des Seienden -
als auch die Seinsfrage im Sinne des Denkens des Seins als solchen (die
Offenbarkeit des Seins) nennt.

Verstehen wir aber die ‘Phinomenologie’ als das Sichzeigenlassen
der eigensten Sache des Denkens, dann miite der Titel lauten: ‘Ein Weg
durch die Phinomenologie in das Denken des Seins’. Dieser Genitiv sagt
dann, daB das Sein als solches (das Seyn) sich zugleich als jenes zu Den-
kende zeigt, was ein ihm entsprechendes Denken braucht» 1!,

Sein zeigt sich als das zu Denkende. Dieses Sich-selbst-Zeigen, im
Gegensatz zum Hervorbringen oder Gestalten, bildet die Einheit der von
Heidegger aufgezihlten Beispiele. In diesem Sinne diirfen wir wohl fol-
genden Text verstehen: «Diesen selben Reichtum [wie im Goetheschen
Vers] bezeugt, nur anders und im groben Hinweis, die Aufzihlung der
verschiedenen Aussagen, in denen wir das ‘ist’ jeweils sogleich nach einer
besonderen Hinsicht auslegen konnten ... Ein Reichtum der Sagbarkeit
des Seins zeigt sich, welcher Reichtum erst das ermdglicht, was wir in
logischer und grammatischer Hinsicht als ‘Vieldeutigkeit’ ausrechnen
mogen» 12, Sagbarkeit also des Seins selbst, und nicht nur der Vorstellun-
gen, die wir auf verschiedene Weise hervorbringen und deren Sein von
unserem BewuBtsein abhingig ist. Da-sein als Offenheit, im Gegensatz
zum geschlossenen Raum des BewuBtseins, Offenheit fiir das Anwesen
des Seins, des Seienden und des Seins als solchem, Verschiedenheit dieser
Sagbarkeit und doch «Einférmigkeit des ‘ist’ und des ‘Seins’» 13,

11 HEIDEGGER: ¢« Vorwort» (vgl. Anm. 1), S. xv u. XviI
12 HEIDEGGER: Nietzsche (vgl. Anm. 3), S. 248 {.
13 A.a. O, S. 249.



Heideggers Denken 245

Wir wollen hier das Problem der Einheit und Vielheit des «Seins»
nicht weiter verfolgen (vgl. S.249 ff.). Man kann aber mit Recht die
Frage stellen, ob der Gebrauch des Wortes Sein nicht doch zuletzt irre-
fiihrend sei, wenn nicht immer Einheit und Vieldeutigkeit zusammen-
gedacht und ausgedriickt werden. Sein ist kein Seiendes, so bemerkt
Heidegger oft. Und doch tritt es auf als eigenstindiges und fast unab-
hingiges Subjekt. Wir miiBten hier die Beziehungen zwischen der onto-
logischen Differenz Heideggers und der Analogielehre, z. B. mit dem
conceptus confusus Cajetans niher verfolgen. Wenn die Vieldeutigkeit zu
Recht besteht und auf eine Verschiedenheit des Anwesens selbst zuriick-
geht, wire es dann nicht ratsam, auch von der Phidnomenologie her
gesehen, diese Verschiedenheit auch und immer zugleich mit der Einheit
zur Sprache kommen zu lassen? Einheit ohne die Vielheit bedeutet de
facto immer eine Entscheidung fiir den Vorrang einer der Seinsweisen,
wie die Geschichte der Metaphysik beweist.

Im gleichen Zusammenhang méchte ich auch kurz bemerken, da
das personale Sein, die personale Begegnung in der Philosophie Heideg-
gers kaum eine Rolle spielt. Doch zeigt das Beispiel von MAX SCHELER
oder EMMANUEL LEVINAS, um hier nur zwei von der Phianomenologie
ausgehende Philosophen zu nennen, daB sowohl im Personsein als auch
in der interpersonalen Begegnung eine ausgezeichnete Seinsweise vorliegt,
von der aus das ganze Seinsverstindnis zutiefst verandert werden kann
und verindert werden muB. Es ist auch erstaunlich, daB die Heidegger-
sche Problematik fast ausschlieBlich um das Sein und kaum um das Da-
sein kreist. In der «Einfiihrung in die Metaphysik» hat Heidegger die
Grundfrage gestellt und erldutert: Warum ist iiberhaupt Seiendes und
nicht vielmehr Nichts? Spdter wurde das «Es», in der Aussage: Es gibt
Sein, zum Thema gemacht. Aber das Dasein? Seine Offenheit, sein Seins-
verstindnis, sein Seinsdenken? Seine Freiheit ? Haben nicht schon Philo-
sophen und christliche Denker iiber das Sein des menschlichen Geistes
(mens, intelligentia ...) tief geforscht, vor der «Umdeutung des Geistes
zur Intelligenz als der bloBen Verstindigkeit in der Uberlegung, Berech-
nung und Betrachtung der vorgegebenen Dinge und ihrer méglichen Ab-
anderung und erginzenden Neuherstellung»? *. Wenn sich nun vom
Dasein selbst — verstanden in seiner ganzen Seinsfiille und nicht nur als
«Ent-borgenheit des menschlichen Daseins fiir die Lichtung des Seins» 13

14 MARTIN HEIDEGGER: Einfithrung in die Metaphysik. Tiibingen 1953, S. 35.
15 A.a. 0, S. 16.



246 Heideggers Denken

- ein Weg 6ffnet zu seinem Ursprung und immerwihrenden Seinsgrund —
AuGuUsTINUS: «Fecisti nos Domine ad Te», also das Sein verstanden als
Hinordnung, in seinem Sein, durch denselben Gott, der auch das Ziel
ist —, dann miissen wir gestehen, daf3 dies von Heidegger entweder nicht
geahnt oder wenigstens zu wenig beachtet wurde. Vielleicht befiirchtete
er ein Abgleiten in die Subjektivitit? Wie dem auch sei, sein tiefes An-
liegen, vielleicht zu einseitig bedingt durch das Prinzip der Phinomeno-
logie: zu den Sachen selbst, bestand darin, wie er im erwihnten Brief an
Richardson als Wunsch fiir dessen Werk schrieb, «das mehrféltige Den-
ken der einfachen und deshalb die Fiille bergenden Sache des Denkens
in Gang zu bringen» 16,

ITI

Die vorliegenden Ausfiihrungen — so méchte ich noch einmal beto-
nen — sind gedacht als eine mogliche Interpretation des Seins und des
Seinsdenkens, die den Aussagen Heideggers entspricht. Ein Hinweis also,
Heideggers Texte nicht zu lesen, als ginge es um einen neuen Seinsbegriff,
einen «Riesenbehilter, in den alles Mogliche an Abwandlung hineinfallen
kann» 17, auch nicht zuerst als Aussagen diber Gegenstinde oder Objekte
des Denkens, die schon als vorgestellt angenommen und weiter verar-
beitet werden, sondern als das Ereignis oder das Sich-Ereignen der
Lichtung, der Entbergung, des Ankommens und der Gabe, das fiir uns
der stindige Ursprung des Denkens ist.

Im erwdhnten Brief an Richardson hat Heidegger selbst seinen
Denkweg zu erfassen und zu verstehen versucht. Ausgehend vom Satz
des Aristoteles: 16 dv Myeton mwoAhay e, den er auf folgende Weise {iber-
setzt: «Das Seiende wird (ndmlich hinsichtlich seines Seins) in vielfacher
Weise offenkundig», bemerkt er: «In diesem Satz verbirgt sich die meinen
Denkweg bestimmende Frage: Welches ist die alle mannigfachen Bedeu-
tungen durchherrschende einfache, einheitliche Bestimmung von Sein?»
Und Heidegger fihrt fort: «Diese Frage weckt die folgenden: Was heilt
denn Sein? Inwiefern (weshalb und wie) entfaltet sich das Sein des
Seienden in die von Aristoteles stets nur festgestellten, in ihrer gemein-
samen Herkunft unbestimmt gelassenen vier Weisen ...? Wie lassen sie
sich in einen verstehbaren Einklang bringen? Diesen Einklang kénnen

16 HEIDEGGER: « Vorwort» (vgl. Anm. 1), S. xxiIr.
17 HEIDEGGER: Nietzsche (vgl. Anm. 3), S. 250,



Heideggers Denken 247

wir erst dann vernehmen, wenn zuvor gefragt und gekliart wird: Woher
empfingt das Sein als solches (nicht nur das Seiende als Seiendes) seine
Bestimmung? » 18

Im Unterschied zur Analogielehre, die ja auch das Problem der
Einheit des Seins betrifft, sich aber mehr der Vielheit oder Verschieden-
heit zuwendet, will sich Heidegger streng an die Frage halten, warum,
trotz aller und tiefen Verschiedenheit des Seienden, das gleiche Wort
Sein gebraucht wird. Um diese Frage zu beantworten, sofern eine Ant-
wort moglich ist, miissen wir uns nicht nur an die Seienden der ver-
schiedenen Seinsarten: Akt und Potenz, das Schema der Kategorien usf.
wenden, sondern wohl vor allem an das Wort Sein, an das Sein als sol-
ches, dessen Sinn und Bestimmung.

Heidegger schreibt nun weiter: «Indes verging ein Jahrzehnt, und
es bedurfte vieler Um- und Abwege durch die Geschichte der abend-
lindischen Philosophie hindurch, bis auch nur die genannten Fragen in
eine erste Klarheit gelangten. Dafiir waren drei Einsichten entscheidend,
die freilich noch nicht ausreichten, um eine Erorterung der Seinsfrage
als Frage nach dem Sinn von Sein zu wagen.» Er nennt zuerst den
Begriff der Phinomenologie, «der in der Einleitung zu ‘Sein und Zeit’
(§ 7) dargestellt ist», und er erwidhnt ausdriicklich, daB «hierbei [...] die
Riickbeziehung auf die entsprechend ausgelegten Grundworte des grie-
chischen Denkens: Aéyog (offenbar machen) und gaivesOar (sich zeigen)
eine maBgebende Rolle [spielt]». Eine weitere Einsicht ergab sich aus
einem erneuten Studium aristotelischer Abhandlungen, und zwar der
«Einblick in das &Anfebewv als entbergen und die Kennzeichnung der
Wahrheit als Unverborgenheit, in die alles Sichzeigen des Seienden
gehort.» Weiter wurde «mit dem Einblick in die &Af0eua als Unverborgen-
heit ... der Grundzug der odotie, des Seins des Seienden erkannt: die An-
wesenheit. Aber die wortliche, d. h. die aus der Sache gedachte Uber-
setzung spricht erst dann, wenn der Sachgehalt der Sache, hier die An-
wesenheit als solche, vor das Denken gebracht wird» 9.

Heidegger gibt dann eine wichtige Angabe iiber das schwierige
Problem des Zeitcharakters des Seins, das in seinem Denken eine so
groBe Rolle spielt. Es ist erwachsen aus der «beunruhigende[n], stindig
wache[n] Frage nach dem Sein als Anwesenheit (Gegenwart)». SchlieB-
lich zeigt er, wie «mit der vorliufigen Aufhellung von &i#0eix und odoto

18 HEIDEGGER: « Vorwort» (vgl. Anm. 1), S. x1.
19 A a. O, S, xX1u. xir,



248 Heideggers Denken

[...] sich in der Folge Sinn und Tragweite des Prinzips der Phinomeno-
logie: ‘Zu den Sachen selbst’ [kldrte]. Bei der nicht mehr nur literari-
schen, sondern vollzugsmiBigen Einarbeitung in die Phinomenologie
blieb jedoch die durch Brentanos Schrift erweckte Frage nach dem Sein
im Blick. Dadurch entstand der Zweifel, ob ‘die Sache selbst’ als das
intentionale BewuBtsein oder gar als das transzendentale Ich zu bestim-
men sei. Wenn anders die Phinomenologie als das Sichzeigenlassen der
Sache selbst die maBgebende Methode der Philosophie bestimmen soll
und wenn die Leitfrage der Philosophie sich von alters her in den ver-
schiedensten Gestalten als die Frage nach dem Sein des Seienden durch-
hielt, dann muf} das Sein die erste und letzte Sache selbst fiir das Denken
bleiben.» Die Phinomenologie, wie sie Heidegger verstand, war und ist
fir ihn ein «sachgerechtere(s] Festhalten am Prinzip der Phinomeno-
logie» als die von Husserl «zu einer bestimmten, von Descartes, Kant und
Fichte her vorgezeichneten philosophischen Position ... Gegen diese phi-
losophische Position setzte sich die in ‘Sein und Zeit’ entfaltete Seins-
frage ab» 20,

Als ich selbst iiber die enge Beziehung nachdachte, die zwischen der
Phinomenologie (wie Heidegger sie seit «Sein und Zeit» verstand) und
der Seinsfrage besteht, kam ich zur Uberzeugung, da man, um Heidegger
gerecht zu werden, in der Art und Weise, die Frage des Seienden und des
Seins zu stellen, zuerst einen radikalen Wechsel vollziehen mufB3. Eine
Frage setzt die Gegenwart eines Erkennenden und eines erkannten Ob-
jektes voraus. Wenn ich die Art und Weise, wie Heidegger das Problem
angeht, richtig verstehe, so ist zu sagen: er schlieBt nicht nur jede philo-
sophische Position aus, die auf irgendeine Art das Objekt als Produkt
des Subjektes betrachtet (also jede Transzendentalphilosophie als sol-
che), sondern auch jene Position, die sich damit begniigt, das Objekt als
rein intentionales Korrelat des Subjektes zu betrachten, wie auch jene
Philosophie, die das Objekt, um es zu gebrauchen oder iiber es zu disku-
tieren, als gegeben betrachtet, ohne sich Rechenschaft zu geben iiber die
Art und Weise, wie es gegeben wurde, bzw. sich selbst gegenwirtig gesetzt
hat, um sich in verhiillender Enthiillung zu offenbaren. Diese charakte-
ristische Enthiillung gehort nun ausschlieBlich den Seienden, die gegen-
wartig sind, weil sie auf eine bestimmte Art «gekommen» und weder von
uns gemacht noch zuerst durch Worte und deren Bedeutung empfangen
worden sind. Uber eine Metaphysik des actus essendi hinaus — ohne sie

20 A, a. O, S, x11 u. xv.



Heideggers Denken 249

jedoch auszuschlieBen —, die das Seiende als schon gegenwirtig betrach-
tet 2, ginge es im Grunde darum, jenen Augenblick zuriickzugewinnen,
in dem sich das Ereignis ereignet, welches die Erkenntnis und jede Frage
erst ermoglicht. Um ein Beispiel zu gebrauchen: es geht nicht darum,
sich nur mit einem Besucher zu unterhalten, noch weniger darum, sich
in Betrachtungen iiber seine Person zu verwickeln, sondern es geht dar-
um, das Kommen selbst zu bedenken — das physische Kommen zweifels-
ohne, vor allem aber das Kommen verstanden als ein Hereintreten in
meine Gegenwart und meinen Empfang —, so dal aus dem Besuch z. B.
eine freundliche Begegnung wird, und kein Eindringen, das man zu-
riickweisen muBl. Ein Kommen und ein Empfangen, die sich — so will mir
scheinen — entsprechen wie Sein, als Anwesen des Seienden, und Dasein.

Von diesen sehr allgemein gehaltenen Betrachtungen aus gilte es
nun, woméglich die groBen Themen des Heideggerschen Denkens zu
erhellen und inhaltlich zu wiirdigen. Unsere Hinweise machen wenigstens
deutlich, daBl man in Heideggers Werk — ganz besonders in dem, was er
iiber das Sein sagt — nicht einen Ausgangspunkt fiir eine systematische
Konstruktion suchen darf. Man darf in Heideggers Denken auch nicht
neue Thesen iiber das Seiende suchen, im Unterschied z. B. zu den Thesen
iiber die reale Zusammensetzung des Seienden, iiber den Seinsakt usw.

21 Es gibt m. E. keinen theoretischen Gegensatz zwischen einer Metaphysik
des actus essendi (de 1'acte de I’étre) und Heideggers Fundamentalontologie, wohl
aber einen verschiedenen Standpunkt. Das Sein des Seienden als actus essendi zu
verstehen, bedeutet unzweifelhaft ein Letztes und Tiefstes, das iiber das wirklich
Seiende ausgesagt werden kann. Seiendes, dessen Sein nicht darauf griindet, daB es
gedacht wird oder widerspruchslos ist, sondern weil es sich selbst sozusagen wie
durch einen Seinsakt im Sein verwirklicht und, weil es wirklich is¢, die Eigenschaften
des real Seienden besitzt (Substantialitit, Akzidentalitit, Kausalitit usw.). Thomas
befragt das reale Sein, das gegenwdrtig ist, iber das, was es letztlich und formaliter
als real Seiendes konstituiert.

Heidegger unterscheidet, so mochte ich sagen, weil er von der Phinomenologie
ausgegangen ist, zuerst das Seiende und sein Sein von den BewuBtseinsinhalten,
die letztlich als Vorstellungen oder intentionale Korrelate des BewuBtseins betrach-
tet werden. Der Seinsakt (actus essendi) erscheint dann nicht nur, metaphysisch
gesehen, als das Sein des Seienden, wodurch es selbst ein Seiendes ist, sondern auch
in seinem Sich-Offnen, Sich-Kundgeben in seinem Sinn, also Akt und Sosein, beides
in eins, weil es ja auch fiir Thomas kein Seiendes gibt, das nicht durch sein Sosein
geprigt wire; im Gegensatz zu dem «en soi» von Sartre, einem massiven, sinnlosen
Existenzblock, umkreist vom Nichts, das wir selbst sind und seinen letztlich sinn-
losen «projets». Heidegger geht zuriick bis auf das Ereignis, das Sich-entbergen
einerseits, das Offene des Daseins andererseits und die Begegnung, wodurch das
Denken des Seinsaktes, von dem Thomas, aber nicht Heidegger spricht, zustande
gekommen ist.

17



250 Heideggers Denken

Heideggers Denken kehrt zum Ereignis und zum Ankommen zuriick,
das jede Erkenntnis und jede Wissenschaft begriindet, ohne selber von
der Wissenschaft erwihnt zu werden, ja — so wiirde ich sagen — ohne es
selber nétig zu haben, von der Wissenschaft erwihnt zu werden - wie
ich es auch nicht nétig habe, mir in jedem Augenblick zu sagen, daBl ich
sehe bzw. daB das Objekt auf mein Gesichtsfeld einwirkt, wenn ich mit
Arbeiten oder Lesen beschiftigt bin oder einfach eine Landschaft
betrachte. Ich muB — im Gegenteil — explizit sowohl meinen Akt in seiner
eigenen Beschaffenheit als auch die Rolle des Objektes als Objekt er-
wahnen, sobald ich sozusagen das Sehen selbst ins Auge fasse und nicht
nur die Dinge, die ich sehe.

Ist unsere Auffassung richtig, so miissen wir folgern, daBl Heideggers
Denken vom Sein weder der Wissenschaft entspricht noch genau dem,
was wir Philosophie nennen, weil er versucht, das Denken selbst zu den-
ken als das Ereignis, das Philosophie, einschlieBlich der Metaphysik und
der Lehre vom Seienden als solchem, in Gang setzt. Ontologische Bedin-
gungen des Denkens, als Begegnung von Seiendem in seinem Sein und
dem Dasein. Stehen wir aber hier nicht an der Grenze des ErfaBbaren
und Sagbaren? Geht es doch im Grunde darum, jenes urspriingliche
Geschehen zu vergegenwirtigen, in dem sich Ankommen, Entbergen und
Offenbaren von Seiendem ereignet, in seinem Anwesen und seinem Sinn,
rein als solches erfahren und ausgedriickt, wie im Sagen des Dichters,
unberiihrt noch von Besitznahme, Planung, Berechnen und Ausbeuten,
von all dem, das auch auf verschiedene Weise in der Wissenschaft und
in der technischen Beherrschung der Natur letztlich in jenem urspriing-
lichen Ereignis verwurzelt ist.

Wittgenstein ist der Ansicht, daBl man iiber das, wovon man nicht
mehr sprechen kann, schweigen soll. Es ist aber etwas anderes, iiber et-
was zu schweigen, ohne seine Gegenwart zu vergessen oder zu leugnen,
etwas anderes, es zu verschweigen, d. h. zu handeln, zu denken und sich
zu stellen, ohne es je zu bemerken oder bemerken zu wollen. Schweigen
bedeutet Gegenwart, gegenwirtig haben, Wissen um die Grenze des Sag-
baren. Verschweigen ist Verzerrung. Uber das, was wir nicht mehr sagen
kénnen, miissen wir wohl schweigen. Aber wir diirfen nicht verschweigen,
daB wir schweigen miissen, daB all unser Tun und Sagen von jeher und
immer, in uns und auBer uns, eingebettet ist in ein Geben und Empfan-
gen, das unser Sein, Erkennen, Sagen und Handeln auf unergriindliche
Weise begriindet.



Heideggers Denken 251

P. S. Ich habe Heidegger eine Zusammenfassung dieser Vorlesung
geschickt und ihn gebeten, mich wenn mdglich wissen zu lassen, ob
meine « Wegweisung» ihren Zweck erreiche oder verfehle, und im beson-
deren, ob die von mir vorgeschlagene Auswertung der Stelle iiber das
Goethe-Zitat seiner Auffassung entspriche. In einem Brief vom 9.1.1971
antwortete mir Heidegger:

«Sie haben einen giinstigen Ansatzpunkt mit dem Goethe-Zitat
gewihlt. Sie bringen auf diese Weise die Horer sogleich auf den Weg der
Seinsfrage und vermeiden dadurch die MiBverstindnisse, die mit der
kaum auszurottenden anthropologischen Auslegung von Sein und Zeit
verbunden sind.

Vielleicht lieBe sich die Methode Ihrer durchsichtigen Darstellung
des Themas noch verdeutlichen, indem Sie den Vortrag ‘Kants These
iiber das Sein’ (Wegmarken 273 ff.) in ihre Einfiihrung einbeziehen. Da-
bei wire die Unterscheidung von ‘BewuBtsein’ und ‘Da-sein’ (im Sinne
von S.u.Z.) zu kliren und die Seinsfrage aus der Fragestellung des
Idealismus herauszunehmen ...»

Um dieser Weisung nachzukommen, sei hier folgende Stelle aus
«Kants These iiber das Sein» von Heidegger wiedergegeben: «Die Kenn-
zeichnung des Denkens als Reflexion der Reflexion gibt uns einen, wenn-
gleich nur ungefihren, um nicht zu sagen verfiihrerischen Wink. Das
Denken ist auf eine zweifache Weise im Spiel: einmal als Reflexion und
dann als Reflexion der Reflexion. Doch was heiBt dies alles?

Angenommen, die Charakteristik des Denkens als Reflexion reiche
aus, um den Bezug zum Sein zu kennzeichnen, dann sagt dies: das Den-
ken gibt als einfaches Setzen den Horizont vor, darin dergleichen wie
Gesetztheit, Gegenstindigkeit erblickt werden kann. Denken fungiert als
Horizontvorgabe fiir die Erliuterung des Seins und seiner Modalitédten
als Position.

Das Denken als Reflexion der Reflexion meint dagegen das Ver-
fahren, wodurch, sowie das Instrument und Organon, womit das im
Horizont der Gesetztheit erblickte Sein ausgelegt wird. Denken als
Reflexion meint den Horizont, Denken als Reflexion der Reflexion meint
das Organon der Auslegung des Seins des Seienden. Im Leittitel ‘Sein
und Denken’ bleibt das Denken in dem gezeigten wesenhaften Sinne
zweideutig, und dies durch die ganze Geschichte des abendlindischen
Denkens hindurch.

Wie aber nun, wenn wir Sein im Sinne des anfinglichen griechi-
schen Denkens vernehmen als sich lichtend-wihrende Anwesenheit des



252 Heideggers Denken

Je-Weiligen, nicht nur und nicht erst als Gesetztheit in der Setzung durch
den Verstand? Kann fiir dieses anfinglich geprigte Sein das vorstellende
Denken den Horizont bilden? Offenbar nicht, wenn anders die sich lich-
tend-wihrende Anwesenheit verschieden ist von der Gesetztheit, mag
auch diese Gesetztheit mit jener Anwesenheit verwandt bleiben, weil die
Gesetztheit ihre Wesensherkunft der Anwesenheit verdankt.

MuB, wenn es so steht, nicht auch die A7 der Auslegung des Seins,
die Weise des Denkens, einen entsprechend anderen Charakter haben?
..., nicht gegen die Logik, sondern ... fiir eine zureichende Bestimmung
des Aéyog, d. h. desjenigen Sagens, darin das Sein sich zur Sprache bringt
als das Denkwiirdige des Denkens.

Im unscheinbaren ‘ist’ verbirgt sich alles Denkwiirdige des Seins.
Das Denkwiirdigste darin bleibt jedoch, da wir bedenken, ob ‘Sein’, ob
das ‘ist’ selbst sein kann, oder ob Sein niemals ‘ist’ und daB gleichwohl
wabhr bleibt: Es gibt Sein.

Doch woher kommt, an wen geht die Gabe im ‘Es gibt’, und in
welcher Weise des Gebens?» #

22 Martin Heidegger, Kants These tiber das Sein. Sonderdruck. Frankfuhrt a.
M. 1963, S. 34 {1.



	Heideggers Denken : eine Wegweisung

