Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Fischer, Heribert: Meister Eckhart. Einfiihrung in sein philosophisches
Denken. — Freiburg: Karl Alber Verlag 1974. 168 S. (Kolleg Philosophie.)

Im Gegensatz zum franzdésischen Sprachraum, wo seit einigen Jahren
eine ausgezeichnete Einfiihrung in das Denken Eckharts von Fernand
Brunner (Paris 1969) vorliegt, gab es bis anhin keine deutsche Einfithrung
in die Philosophie des Thiiringer Meisters. H. Fischers Buch fiillt diese
Liicke aus. Es handelt sich dabei um eine historisch orientierte Einiibung
in das Vokabular, die Quellen und die Arbeitsweise des Meisters. Ein Arbeits-
buch, ein Arbeitsinstrument also, das jedem, der sich ernsthaft mit dem
Denken Eckharts beschiftigen will, zu empfehlen ist, und nicht eine syste-
matische, einheitliche Deutung legt der Autor vor. Auf jeder Seite begegnet
man einer Kompetenz, die mit der Akribie textkritischer Edition vertraut
ist. Auf Grund dieser Anlage des Buches ist es unerldBlich, da man mit
ihm arbeitet, daB man es durch persdnliches Studium fortfiihrt. Nur wer
Mut hat dazu, sich wahrhaft mit dem Denken Eckharts auseinanderzusetzen,
wird die Qualitdten dieses Buches zu schidtzen wissen. Der Autor faBt S. 158
sein eigenes Unternehmen treffend zusammen: «Nicht die Philosophie Eck-
harts, kein System sollte hier vorgestellt werden, aber auch nicht bloBe
,Aspekte’, Ausschnitte, Teilansichten, sondern ,Beobachtungen’, Bemer-
kungen (notanda), wie es immer wieder im Text heil3t.»

Das Buch umfaB3t sechs Teile. Zuerst zeigt der Autor, wie Eckhart im
zeitgenossischen Denken prisent ist (p. 7-10). Dieser Darstellung, welche
zeigen soll, daB Eckhart zugleich iiberall gegenwirtig und dennoch ein
groBer Unbekannter geblieben ist, folgt eine Ubersicht der Biographie
(p. 11-23), die die fundamentalen Studien J. Kochs einem breiteren Publi-
kum vermittelt. Das dritte Kapitel ist der Theologie Eckharts gewidmet
(p. 24-27). «Eckhart ist Theologe, von Beruf und aus Neigung» (p. 24). Das
Verhiltnis von Theologie und Philosophie wird im vierten Kapitel erortert
(p. 28-35). Der Autor versucht die Voraussetzungen dieser Problematik im
Mittelalter kurz zu charakterisieren. Eckharts Denken ist in der anselmia-
nischen Tradition des «credo, ut intelligam» anzusiedeln: «Es ist seine Ab-
sicht, das, was der Glaube sagt und was in der Schrift enthalten ist, aus-zu-
legen mit Hilfe philosophischer Begriffe» (p. 32). Der Hauptteil des Bandes,
das fiinfte Kapitel, ist dem Denken Eckharts gewidmet (p. 36—-142). Ein ab-
schlieBendes Kapitel soll einen Uberblick der Forschungsgeschichte geben.
Eine kommentierte Kurzbibliographie sowie ein Sach- und Namenregister,

15



226 Besprechungen

ganz den Grundlinien der Reihe Kolleg-Philosophie entsprechend, erginzen
den Band.

Das Kapitel, in dem das Denken Eckharts erdrtert wird, stellt den
Mittelpunkt des Buches dar. In Erliuterung der verschiedenen Prologe zum
Opus tripartitum entwickelt der Autor zuerst die Intention des Eckhartschen
Denkens: Es ist Systemfragment (p. 40 f.), Abbreviatur: «Das Gesamtwerk
Eckharts ist als eine einzige grole Abbreviatur anzusehen und als solche
Abbreviatur zu lesen» (p. 43). Eckharts methodischer Ansatz verlangt daher
jederzeit ein Mit-Denken (cf. p. 47). Das Thesenwerk, das Opus propositio-
num, welches zusammen mit dem Opus quaestionum und dem Opus expo-
sitionum das dreiteilige Werk bilden sollte, ist Entwurf geblieben. Im Pro-
logus generalis zum Op. trip. hat Eckhart die 14 Traktate, die das Op. prop.
umfassen sollte, vorgelegt: Die 14 Grundworte (termini generales) bestimmen
den Inhalt der vorgesehenen Traktate. Der Autor versucht die Philosophie
Eckharts in der Explikation dieser Grundworte zu fassen, d. h. er rekon-
struiert mit Hilfe des Planes des Op. prop., welcher im Prol. gen. dargelegt
wird, die verschiedenen Traktate des Thesenwerkes, indem er aus den tat-
sdchlich geschriebenen Werken Stellen versammelt, die den Inhalt der ent-
sprechenden Traktate erahnen lassen. Auf diese Weise werden folgende
Traktate rekonstruiert: Vom Sein und vom Seienden (tractatus 1 im Plan
Eckharts; p. 54-64); Von der Natur des Oberen (tr. 9; p. 64—67); Der Gegen-
satz von quo est und quod est (tr. 12; p. 67-70); Vom Ganzen (tr. 7) und
vom Allgemeinen (tr. 8; p. 70-76); De idea et ratione (tr. 11; p. 76-81); De
honesto, virtute et recto (tr. 6; p. 81-83); Vom Guten und der Gutheit
(tr. 4; p. 84-87); Vom Wahren und der Wahrheit (tr. 3; p. 87-93); Vom
Einen und der Einheit (tr. 2; p. 93-97). Verschiedene Themen sollen helfen,
das Gesamt der Traktate besser zu verstehen: Denken, Reflexivitit und
Identitdt werden p. 97-113 behandelt. Von den etwa Tausend Thesen, die
das Op. prop. umfassen sollte, hat Eckhart nur eine einzige ausgefiihrt,
niamlich die propositio: Esse est deus. Diesen Ansatz behandelt der Autor
p. 113-116. Einige andere wichtige Begriffe, fiir die Eckhart keinen eigenen
Traktat vorgesehen hat, die sein Denken aber wesentlich bestimmen, be-
schlieBen das lexikalisch aufgebaute Kapitel: Analogie (p. 116-121), negatio
negationis (p. 121-124), negative Theologie (p.129 ff.), Seelenfiinklein
(p. 137 ff.).

Es fillt dem Leser schwer die Einheit dieser Eckhartdeutung zu ent-
decken. Bei eingehenderem Studium entdeckt er schlieBlich, dal es dem
Autor wohl auch nicht darum ging, eine systematische, geradlinige Inter-
pretation zu entwerfen; vielmehr wollte er zu verschiedenen Themen Eck-
hartschen Denkens zentrale Texte zusammenstellen, historische Filiationen
aufweisen, Verstindnishilfen anbieten. Die Einheit des Ganzen und der Sinn
der Teile tritt dabei aber zu wenig hervor. Ein Beispiel: Wenn der Autor
p- 116 ff. von der Analogie spricht, so erfihrt man auf diesen Seiten manch
Lehrreiches. Die wichtigsten Texte zu diesem Thema werden erwidhnt, Ver-
bindungen zu Aristoteles, Albert und Thomas werden aufgewiesen, es wird
auch die wichtigste Sekundérliteratur genannt (der Hinweis auf W. Kluxens
Artikel im Hist. Worterbuch d. Philos. und derjenige auf Przywara ist aller-



Besprechungen 227

dings nur dem Eingeweihten verstdndlich, hingegen fehlt in der Diskussion
der wichtige Artikel von F. Brunner, der 1969 in dieser Zeitschrift erschienen
ist), die Frage nach dem Sinn der Analogie im Denken Eckharts aber bleibt
aus. Es mag zwar richtig sein, was ser Autor p. 121 sagt, ndmlich, da@3 die
Deutung Eckharts an der Deutung der Analogielehre gemessen werden
kénne und daB diese einer grundlegenden Revision bediirfe, aber diese
Revision wird hier nicht geleistet. Ahnliches kénnte man sagen von der
Analyse des Denkens, der Reflexion und der Geistigkeit des Menschen
(p. 97-112). Die notwendigen Verbindungen dieser Problematik mit dem
philosophischen Gottesgedanken und der Gottesgeburt bleiben stumm. So
stehen die verschiedenen Grundworte Eckharts in H. Fischers Buch neben-
einander, fast wie voneinander unabhidngige Artikel eines Begriffslexikons.

Wenn man die stringente Verbindung der einzelnen Aspekte vermiBt,
so bedeutet das keineswegs, dal3 der Autor nicht Schwerpunkte setzt. Er
versteht Eckhart als Ontologen : ¢« Sogleich der erste Terminus gibt an, worum
es sich bei dieser Philosophie handelt: Vom Sein, das hei3t: Ontologie,
Metaphysik» (p. 41). Wie das Zitat andeutet, kann sich diese Interpretation
darauf stiitzen, daBl Eckhart selbst die Frage nach dem Sein als erste stellt.
Trotz dieser Tatsache darf man aber nicht iibersehen, daB Eckhart, und
zwar gleich zu Beginn seiner Erérterungen, die Konvertibilitit des Seins
mit den andern Transzendentalien betont. Es steht auller allem Zweifel, da
Eckhart diese Lehre der Konvertibilitat aus Thomas’ Schriften iibernommen
hat, und dennoch muf} der Interpret sich die Frage stellen, ob sie bei beiden
Dominikanern auch den gleichen Sinn habe. Von besonderer Wichtigkeit
scheint mir in diesem Zusammenhang das Problem der henologischen Per-
spektive: Ist Eckharts Denken nicht in einem viel unmittelbareren und
gewichtigeren Sinne Henologie als dasjenige des Aquinaten? Im Prol. zum
Op. prop., wo Eckhart den Sinn der These «Esse est deus» darlegt (LW I,
p- 168 sq.), zeigt er, wie das vom Sein Gesagte in gleicher Weise von unum,
verum, bonum gilt. Es muB allerdings auch hier beachtet werden, dal Thomas
dem in einem gewissen MafBle zustimmen wiirde. Der Unterschied besteht
nun m. E. darin, daf3 fiir den Thomasischen Ansatz die Frage « Utrum deus
sit?» im vollen Sinne des Wortes grund-legend ist, allen andern Problemen
vorgeordnet und vorausgehend, wihrend Eckhart diese Frage erst an zweiter
Stelle aufwirft. Erst wenn dieses Problem eine Antwort gefunden hat, kann
Thomas mittels der Begriffe der simplicitas und der perfectio die Identifika-
tion des primum ens mit dem summum bonum, dem maxime unum und der
summa veritas aufweisen. Anders bei Eckhart: Die These «Esse est deus»
ist nicht nur zu unterscheiden von der Frage nach der Existenz Gottes,
sondern sie ist auch anders zu deuten als das durch die fiinf Wege gewonnene
«est» Gottes bei Thomas. Die quinque viae weisen das Daf Gottes auf, und
dieses Daf wird dann schrittweise durch die via causalitatis, eminentiae et
negationis auf das Was Gottes hin erweitert, wobei ja Thomas mit einer
immer wiederkehrenden Insistenz darauf hinweist, da3 wir nicht wissen
konnen, was Gott sei. Das Vorgehen des Thiiringer Meisters ist ganz anders:
Die These «Esse est deus» kommt einer Begriffsbestimmung Gottes gleich.
Sie antwortet auf die Frage nach dem Wesen Gottes: quaerenti de deo quid



228 Besprechungen

aut quis est? respondetur: esse (LW I, p. 169.1; vgl. dazu die entgegen-
gesetzte Antwort des Thomas I. 3. 4. ad 2). Erst in der von der These ab-
hingigen ersten quaestio fragt Eckhart: Utrum deus sit? Ob sich in diesem
scheinbar unbedeutenden Unterschied nicht ein Wesentliches verbirgt? Ich
glaube, daB die Losung dieser Frage in einer andern Verhdltnisbestimmung
der Transzendentalien untereinander und in einer andern Deutung des Ver-
hiltnisses des Intellekts zu den Transzendentalien zu suchen wire. Sind bei
Eckhart die Transzendentalien nicht als Grundbestimmungen des Denkens
als Denkens gefaBt, wihrend sie im Thomasischen Ansatz der Aufgabe
gehorchen, das Verhéltnis des Geistes zur seiend-guten-wahren Wirklichkeit
zu erkldaren? Diese unsere Hypothese, welche hier nur als solche ausge-
sprochen sei, verweist darauf, daB bei Eckhart die Ontologie nicht in gleicher
Weise Fundament des Ganzen ist wie bei Thomas. Auch Avicennas Wort,
das Seiende sei das Erste, das der Intellekt erfasse, hat einen andern Sinn,
wenn die Eckhartsche Aussage «intelligere est fundamentum ipsius esse»
kein zufilliger und bedeutungsloser Satz sein soll.

Der Autor macht zwar an mehreren Stellen darauf aufmerksam, daf3
Eckharts Denken von Anfang an «Transzendentalphilosophie» (p. 83, 96)
sei, der Sinn und die Tragweite dieser Aussage werden aber nicht ausge-
wertet. Eine ausfiihrliche Studie zur Transzendentalienlehre Eckharts steht
noch aus. In diesem Punkte wire der Vergleich mit Thomas iiberaus frucht-
bar. In einer detaillierten Untersuchung des Stellenwertes des unum, dem
bei Eckhart zweifelsohne ein besonderer Platz zukommt, kénnte dann auch
darauf geantwortet werden, ob die Frage nach dem Sein wirklich die Mitte
des Eckhartschen Denkens sei.

Der Reichtum an historischen Hinweisen macht das Buch H. Fischers
zu einem wichtigen Arbeitsinstrument, wie wir bereits gesagt haben. Trotz-
dem dridngen sich auch aus dieser Perspektive einige Bemerkungen auf.

1. Der Autor dieser Einfithrung hat das Verdienst, in einem 1960 er-
schienenen Artikel (in: Eckhart der Prediger, Freiburg i. Br.) erstmals Ver-
bindungen der Analogielehre Eckharts mit dem Denken Alberts des Grofien
aufgedeckt zu haben. Da die Beziehungen zwischen Albert und Eckhart
noch sehr wenig erforscht sind, ist die Forschung fiir diesen Hinweis sehr
dankbar. Auch in diesem Buch finden sich einige interessante Bemerkungen
zu diesem Thema. Man koénnte in diesem Zusammenhang noch auf eine
andere, moglicherweise wichtige Beziehung zu Albert aufmerksam machen,
der ich bis jetzt noch nie begegnet bin. Bekanntlich spielt im Denken Eck-
harts die Unterscheidung esse hoc et hoc | esse simpliciter eine bedeutsame
Rolle. K. Albert sieht darin sogar den philosophischen Grundgedanken
Eckharts. Da man diesem Begriffspaar bereits in der ersten lat. Schrift
Eckharts begegnet, ist es interessant festzustellen, daf3 Albertus an mehreren
Stellen den Begriff hoc et hoc als Gegensatz zum Ersten verwendet (z. B.
Borgnet 25, p.137; Borgnet 25, p. 256; Borgnet 33, p. 35; Borgnet 34,
p- 462a; ed. Col. vol. VIII, pars I, p.192). «Omne citra primum est hoc
et hoc», so lautet zusammengefallt, was Albert dariiber zu sagen hat.
Besonders lehrreich ist Alberts Verweis auf das zweite Kapitel von Boethius’
De trinitate. Die Quellen der Unterscheidung Eckharts mii8ten also eher bei



Besprechungen 229

Albert gesucht werden als in der Schule von Chartres, wie K. Albert meint
(Tijdschrift voor Filosofie, 1965, 77, p. 320-339).

2. Der Autor geht in seinen Untersuchungen davon aus, da Eckhart
da anfingt, wo Thomas aufhort. Dieser wird auch an entscheidender Stelle
erwiahnt (vgl. dazu die Studie H. Fischers in: Theologie und Philosophie,
1974, 49, p. 213-235). Wenn der Autor damit meint, daB wer Eckhart ver-
stehen will, Thomas griindlich studieren miisse, s¢ kann man dieser Auf-
fassung nur zustimmen. Hie und da gewinnt man aber den Eindruck, daB
der Autor grundlegende Unterschiede zu nivellieren versucht (z. B. in der
Analogielehre).

3. Das Problem der Herkunft des Begriffs der negatio negationis ist
komplex, das sei nicht geleugnet. Erstaunlich ist es aber dennoch, daBl im
entsprechenden Abschnitt weder auf den von Wilhelm von Moerbeke iiber-
tragenen Kommentar zum Parmenides aus der Hand des Proklos noch auf
Thomas verwiesen wird (etwa Quodl. X. 1. 1. ad 3).

4. Eine der bedeutendsten Aufgaben zukiinftiger Eckhartforschung ist
es, Eckharts Denken in vermehrtem Malle aus seiner geistigen Umgebung
zu verstehen (cf. p. 30). In seiner Studie «Eckhart und Thomas von Aquin»
(Theologie und Philosophie, 1974, 49, p. 233) erwdhnt der Autor vor allem
Jean Quidort OP und Heinrich von Gent. Der Name Dietrichs von Frei-
berg OP begegnet aber im Buch H. Fischers nur zweimal (in biographischem
Zusammenhang p. 13; in der Besprechung eines Werkes p. 147). Es ist das
Verdienst von K. Flasch, in zwei Aufsitzen auf die grundlegende Bedeutung
Dietrichs fiir das Verstehen Eckharts hingewiesen zu haben (Kant-Studien,
1972, 63, p. 182-206; Festschrift B. Liebrucks, Meisenhein 1972, p. 292-318;
bereits J. Kopper hat in «Die Metaphysik Meister Eckharts», Saarbriicken
1955, p. 96-100, diese Beziehung zu verwerten versucht). Genauere Unter-
suchungen wie jene von K. Flasch zeigen, daB sich im Lichte von Dietrichs
Schriften das Eckhartverstindnis in manchem Punkte kldren 1i6t. Eckhart
gehort zusammen mit Dietrich zur deutschen Albertschule. Obwohl M. Grab-
mann und C. Baeumker schon friih auf eine gewisse Kontinuitit dieser Tradi-
tion hingewiesen haben, wurde dieser Hinweis von der Forschung kaum auf-
gegriffen. Die Beziehungen zu Ulrich von Strafburg z. B. sind bis heute
kaum untersucht worden, wie iiberhaupt dieser Denker zu wenig beachtet
wird. Er war, wie Thomas, 1248 Horer Alberts in Kéln. Zweifelsohne gehort
er zu jenen, die das geistige Klima von Eckharts Umgebung bestimmt haben.

Wird man sich dieser Perspektiven bewuBt und betrachtet man, was
von der Vielschichtigkeit und Reichhaltigkeit Eckhartschen Denkens in
H. Fischers Buch zu erfahren ist, so wird man mit ihm iibereinstimmen,
dafl Eckhart, trotz der vielen Studien iiber ihn, uns ein Unbekannter ge-
blieben ist. Von ihm gilt, was fiir so viele mittelalterliche Denker wahr ist:
Das Wesentliche bleibt noch zu tun. RueDI IMBACH



	Besprechungen

