
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Fischer, Heribert: Meister Eckhart. Einführung in sein philosophisches
Denken. - Freiburg: Karl Alber Verlag 1974. 168 S. (Kolleg Philosophie.)

Im Gegensatz zum französischen Sprachraum, wo seit einigen Jahren
eine ausgezeichnete Einführung in das Denken Eckharts von Fernand
Brunner (Paris 1969) vorliegt, gab es bis anhin keine deutsche Einführung
in die Philosophie des Thüringer Meisters. H. Fischers Buch füllt diese
Lücke aus. Es handelt sich dabei um eine historisch orientierte Einübung
in das Vokabular, die Quellen und die Arbeitsweise des Meisters. Ein Arbeitsbuch,

ein Arbeitsinstrument also, das jedem, der sich ernsthaft mit dem
Denken Eckharts beschäftigen will, zu empfehlen ist, und nicht eine
systematische, einheitliche Deutung legt der Autor vor. Auf jeder Seite begegnet
man einer Kompetenz, die mit der Akribie textkritischer Edition vertraut
ist. Auf Grund dieser Anlage des Buches ist es unerläßlich, daß man mit
ihm arbeitet, daß man es durch persönliches Studium fortführt. Nur wer
Mut hat dazu, sich wahrhaft mit dem Denken Eckharts auseinanderzusetzen,
wird die Qualitäten dieses Buches zu schätzen wissen. Der Autor faßt S. 158

sein eigenes Unternehmen treffend zusammen: «Nicht die Philosophie
Eckharts, kein System sollte hier vorgestellt werden, aber auch nicht bloße
.Aspekte', Ausschnitte, Teilansichten, sondern .Beobachtungen',
Bemerkungen (notanda), wie es immer wieder im Text heißt.»

Das Buch umfaßt sechs Teile. Zuerst zeigt der Autor, wie Eckhart im
zeitgenössischen Denken präsent ist (p. 7-10). Dieser Darstellung, welche
zeigen soll, daß Eckhart zugleich überall gegenwärtig und dennoch ein
großer Unbekannter geblieben ist, folgt eine Übersicht der Biographie
(p. 11-23), die die fundamentalen Studien J. Kochs einem breiteren Publikum

vermittelt. Das dritte Kapitel ist der Theologie Eckharts gewidmet
(p. 24-27). «Eckhart ist Theologe, von Beruf und aus Neigung» (p. 24). Das
Verhältnis von Theologie und Philosophie wird im vierten Kapitel erörtert
(p. 28-35). Der Autor versucht die Voraussetzungen dieser Problematik im
Mittelalter kurz zu charakterisieren. Eckharts Denken ist in der anselmia-
nischen Tradition des «credo, ut intelligam» anzusiedeln: «Es ist seine
Absicht, das, was der Glaube sagt und was in der Schrift enthalten ist, aus-zu-
legen mit Hilfe philosophischer Begriffe» (p. 32). Der Hauptteil des Bandes,
das fünfte Kapitel, ist dem Denken Eckharts gewidmet (p. 36-142). Ein
abschließendes Kapitel soll einen Überblick der Forschungsgeschichte geben.
Eine kommentierte Kurzbibliographie sowie ein Sach- und Namenregister,

15



226 Besprechungen

ganz den Grundlinien der Reihe Kolleg-Philosophie entsprechend, ergänzen
den Band.

Das Kapitel, in dem das Denken Eckharts erörtert wird, stellt den

Mittelpunkt des Buches dar. In Erläuterung der verschiedenen Prologe zum
Opus tripartitum entwickelt der Autor zuerst die Intention des Eckhartschen
Denkens: Es ist Systemfragment (p. 40 f.), Abbreviatur: «Das Gesamtwerk
Eckharts ist als eine einzige große Abbreviatur anzusehen und als solche
Abbreviatur zu lesen» (p. 43). Eckharts methodischer Ansatz verlangt daher
jederzeit ein Mit-Denken (cf. p. 47). Das Thesenwerk, das Opus propositio-
num, welches zusammen mit dem Opus quaestionum und dem Opus expo-
sitionum das dreiteilige Werk bilden sollte, ist Entwurf geblieben. Im Pro-
logus generalis zum Op. trip, hat Eckhart die 14 Traktate, die das Op. prop,
umfassen sollte, vorgelegt : Die 14 Grundworte (termini générales) bestimmen
den Inhalt der vorgesehenen Traktate. Der Autor versucht die Philosophie
Eckharts in der Explikation dieser Grundworte zu fassen, d. h. er
rekonstruiert mit Hilfe des Planes des Op. prop., welcher im Prol. gen. dargelegt
wird, die verschiedenen Traktate des Thesenwerkes, indem er aus den
tatsächlich geschriebenen Werken Stellen versammelt, die den Inhalt der
entsprechenden Traktate erahnen lassen. Auf diese Weise werden folgende
Traktate rekonstruiert: Vom Sein und vom Seienden (tractatus 1 im Plan
Eckharts; p. 54-64) ; Von der Natur des Oberen (tr. 9; p. 64-67) ; Der Gegensatz

von quo est und quod est (tr. 12; p. 67-70); Vom Ganzen (tr. 7) und
vom Allgemeinen (tr. 8; p. 70-76); De idea et ratione (tr. 11; p. 76-81); De
honesto, virtute et recto (tr. 6; p. 81-83); Vom Guten und der Gutheit
(tr. 4; p. 84—87); Vom Wahren und der Wahrheit (tr. 3; p. 87-93); Vom
Einen und der Einheit (tr. 2 ; p. 93-97). Verschiedene Themen sollen helfen,
das Gesamt der Traktate besser zu verstehen: Denken, Reflexivität und
Identität werden p. 97-113 behandelt. Von den etwa Tausend Thesen, die
das Op. prop, umfassen sollte, hat Eckhart nur eine einzige ausgeführt,
nämlich die propositio: Esse est deus. Diesen Ansatz behandelt der Autor
p. 113-116. Einige andere wichtige Begriffe, für die Eckhart keinen eigenen
Traktat vorgesehen hat, die sein Denken aber wesentlich bestimmen,
beschließen das lexikalisch aufgebaute Kapitel: Analogie (p. 116-121), negatio
negationis (p. 121-124), negative Theologie (p. 129 ff.), Seelenfünklein
(p. 137 ff.).

Es fällt dem Leser schwer die Einheit dieser Eckhartdeutung zu
entdecken. Bei eingehenderem Studium entdeckt er schließlich, daß es dem
Autor wohl auch nicht darum ging, eine systematische, geradlinige
Interpretation zu entwerfen; vielmehr wollte er zu verschiedenen Themen
Eckhartschen Denkens zentrale Texte zusammenstellen, historische Filiationen
aufweisen, Verständnishilfen anbieten. Die Einheit des Ganzen und der Sinn
der Teile tritt dabei aber zu wenig hervor. Ein Beispiel: Wenn der Autor
p. 116 ff. von der Analogie spricht, so erfährt man auf diesen Seiten manch
Lehrreiches. Die wichtigsten Texte zu diesem Thema werden erwähnt,
Verbindungen zu Aristoteles, Albert und Thomas werden aufgewiesen, es wird
auch die wichtigste Sekundärliteratur genannt (der Hinweis auf W. Kluxens
Artikel im Hist. Wörterbuch d. Philos, und derjenige auf Przywara ist aller-



Besprechungen 227

dings nur dem Eingeweihten verständlich, hingegen fehlt in der Diskussion
der wichtige Artikel von F. Brunner, der 1969 in dieser Zeitschrift erschienen
ist), die Frage nach dem Sinn der Analogie im Denken Eckharts aber bleibt
aus. Es mag zwar richtig sein, was ser Autor p. 121 sagt, nämlich, daß die
Deutung Eckharts an der Deutung der Analogielehre gemessen werden
könne und daß diese einer grundlegenden Revision bedürfe, aber diese
Revision wird hier nicht geleistet. Ähnliches könnte man sagen von der
Analyse des Denkens, der Reflexion und der Geistigkeit des Menschen
(p. 97-112). Die notwendigen Verbindungen dieser Problematik mit dem
philosophischen Gottesgedanken und der Gottesgeburt bleiben stumm. So
stehen die verschiedenen Grundworte Eckharts in H. Fischers Buch
nebeneinander, fast wie voneinander unabhängige Artikel eines Begriffslexikons.

Wenn man die stringente Verbindung der einzelnen Aspekte vermißt,
so bedeutet das keineswegs, daß der Autor nicht Schwerpunkte setzt. Er
versteht Eckhart als Ontologen : «Sogleich der erste Terminus gibt an, worum
es sich bei dieser Philosophie handelt: Vom Sein, das heißt: Ontologie,
Metaphysik» (p. 41). Wie das Zitat andeutet, kann sich diese Interpretation
darauf stützen, daß Eckhart selbst die Frage nach dem Sein als erste stellt.
Trotz dieser Tatsache darf man aber nicht übersehen, daß Eckhart, und
zwar gleich zu Beginn seiner Erörterungen, die Konvertibilität des Seins
mit den andern Transzendentalien betont. Es steht außer allem Zweifel, daß
Eckhart diese Lehre der Konvertibilität aus Thomas' Schriften übernommen
hat, und dennoch muß der Interpret sich die Frage stellen, ob sie bei beiden
Dominikanern auch den gleichen Sinn habe. Von besonderer Wichtigkeit
scheint mir in diesem Zusammenhang das Problem der henologischen
Perspektive: Ist Eckharts Denken nicht in einem viel unmittelbareren und
gewichtigeren Sinne Henologie als dasjenige des Aquinaten Im Prol. zum
Op. prop., wo Eckhart den Sinn der These «Esse est deus» darlegt (LW I,
p. 168 sq.), zeigt er, wie das vom Sein Gesagte in gleicher Weise von unum,
verum, bonum gilt. Es muß allerdings auch hier beachtet werden, daß Thomas
dem in einem gewissen Maße zustimmen würde. Der Unterschied besteht
nun m. E. darin, daß für den Thomasischen Ansatz die Frage «Utrum deus
sit » im vollen Sinne des Wortes grund-legend ist, allen andern Problemen
vorgeordnet und vorausgehend, während Eckhart diese Frage erst an zweiter
Stelle aufwirft. Erst wenn dieses Problem eine Antwort gefunden hat, kann
Thomas mittels der Begriffe der simplicitas und der perfectio die Identifikation

des primum ens mit dem summum bonum, dem maxime unum und der
summa veritas aufweisen. Anders bei Eckhart: Die These «Esse est deus»
ist nicht nur zu unterscheiden von der Frage nach der Existenz Gottes,
sondern sie ist auch anders zu deuten als das durch die fünf Wege gewonnene
«est» Gottes bei Thomas. Die quinque viae weisen das Daß Gottes auf, und
dieses Daß wird dann schrittweise durch die via causalitatis, eminentiae et
negationis auf das Was Gottes hin erweitert, wobei ja Thomas mit einer
immer wiederkehrenden Insistenz darauf hinweist, daß wir nicht wissen
können, was Gott sei. Das Vorgehen des Thüringer Meisters ist ganz anders:
Die These «Esse est deus» kommt einer Begriffsbestimmung Gottes gleich.
Sie antwortet auf die Frage nach dem Wesen Gottes: quaerenti de deo quid



228 Besprechungen

aut quis est? respondetur: esse (LW I, p. 169.1; vgl. dazu die entgegengesetzte

Antwort des Thomas I. 3. 4. ad 2). Erst in der von der These
abhängigen ersten quaestio fragt Eckhart: Utrum deus sit? Ob sich in diesem
scheinbar unbedeutenden Unterschied nicht ein Wesentliches verbirgt? Ich
glaube, daß die Lösung dieser Frage in einer andern Verhältnisbestimmung
der Transzendentalien untereinander und in einer andern Deutung des
Verhältnisses des Intellekts zu den Transzendentalien zu suchen wäre. Sind bei
Eckhart die Transzendentalien nicht als Grundbestimmungen des Denkens
als Denkens gefaßt, während sie im Thomasischen Ansatz der Aufgabe
gehorchen, das Verhältnis des Geistes zur seiend-guten-wahren Wirklichkeit
zu erklären Diese unsere Hypothese, welche hier nur als solche
ausgesprochen sei, verweist darauf, daß bei Eckhart die Ontologie nicht in gleicher
Weise Fundament des Ganzen ist wie bei Thomas. Auch Avicennas Wort,
das Seiende sei das Erste, das der Intellekt erfasse, hat einen andern Sinn,
wenn die Eckhartsche Aussage «intelligere est fundamentum ipsius esse»

kein zufälliger und bedeutungsloser Satz sein soll.
Der Autor macht zwar an mehreren Stellen darauf aufmerksam, daß

Eckharts Denken von Anfang an «Transzendentalphilosophie» (p. 83, 96)
sei, der Sinn und die Tragweite dieser Aussage werden aber nicht
ausgewertet. Eine ausführliche Studie zur Transzendentalienlehre Eckharts steht
noch aus. In diesem Punkte wäre der Vergleich mit Thomas überaus fruchtbar.

In einer detaillierten Untersuchung des Stellenwertes des unum, dem
bei Eckhart zweifelsohne ein besonderer Platz zukommt, könnte dann auch
darauf geantwortet werden, ob die Frage nach dem Sein wirklich die Mitte
des Eckhartschen Denkens sei.

Der Reichtum an historischen Hinweisen macht das Buch H. Fischers
zu einem wichtigen Arbeitsinstrument, wie wir bereits gesagt haben. Trotzdem

drängen sich auch aus dieser Perspektive einige Bemerkungen auf.
1. Der Autor dieser Einführung hat das Verdienst, in einem 1960

erschienenen Artikel (in: Eckhart der Prediger, Freiburg i. Br.) erstmals
Verbindungen der Analogielehre Eckharts mit dem Denken Alberts des Großen
aufgedeckt zu haben. Da die Beziehungen zwischen Albert und Eckhart
noch sehr wenig erforscht sind, ist die Forschung für diesen Hinweis sehr
dankbar. Auch in diesem Buch finden sich einige interessante Bemerkungen
zu diesem Thema. Man könnte in diesem Zusammenhang noch auf eine
andere, möglicherweise wichtige Beziehung zu Albert aufmerksam machen,
der ich bis jetzt noch nie begegnet bin. Bekanntlich spielt im Denken
Eckharts die Unterscheidung esse hoc et hoc / esse simpliciter eine bedeutsame
Rolle. K. Albert sieht darin sogar den philosophischen Grundgedanken
Eckharts. Da man diesem Begriffspaar bereits in der ersten lat. Schrift
Eckharts begegnet, ist es interessant festzustellen, daß Albertus an mehreren
Stellen den Begriff hoc et hoc als Gegensatz zum Ersten verwendet (z. B.
Borgnet 25, p. 137 ; Borgnet 25, p. 256; Borgnet 33, p. 35; Borgnet 34,

p. 462a; ed. Col. vol. VIII, pars I, p. 192). «Omne citra primum est hoc
et hoc», so lautet zusammengefaßt, was Albert darüber zu sagen hat.
Besonders lehrreich ist Alberts Verweis auf das zweite Kapitel von Boethius'
De trinitate. Die Quellen der Unterscheidung Eckharts müßten also eher bei



Besprechungen 229

Albert gesucht werden als in der Schule von Chartres, wie K. Albert meint
(Tijdschrift voor Filosofie, 1965, 77, p. 320-339).

2. Der Autor geht in seinen Untersuchungen davon aus, daß Eckhart
da anfängt, wo Thomas aufhört. Dieser wird auch an entscheidender Stelle
erwähnt (vgl. dazu die Studie H. Fischers in: Theologie und Philosophie,
1974, 49, p. 213-235). Wenn der Autor damit meint, daß wer Eckhart
verstehen will, Thomas gründlich studieren müsse, sc Kann man dieser
Auffassung nur zustimmen. Hie und da gewinnt man aber den Eindruck, daß
der Autor grundlegende Unterschiede zu nivellieren versucht (z. B. in der
Analogielehre).

3. Das Problem der Herkunft des Begriffs der negatio negationis ist
komplex, das sei nicht geleugnet. Erstaunlich ist es aber dennoch, daß im
entsprechenden Abschnitt weder auf den von Wilhelm von Moerbeke
übertragenen Kommentar zum Parmenides aus der Hand des Proklos noch auf
Thomas verwiesen wird (etwa Quodl. X. 1. 1. ad 3).

4. Eine der bedeutendsten Aufgaben zukünftiger Eckhartforschung ist
es, Eckharts Denken in vermehrtem Maße aus seiner geistigen Umgebung
zu verstehen (cf. p. 30). In seiner Studie «Eckhart und Thomas von Aquin»
(Theologie und Philosophie, 1974, 49, p. 233) erwähnt der Autor vor allem
Jean Quidort OP und Heinrich von Gent. Der Name Dietrichs von Freiberg

OP begegnet aber im Buch H. Fischers nur zweimal (in biographischem
Zusammenhang p. 13; in der Besprechung eines Werkes p. 147). Es ist das
Verdienst von K. Flasch, in zwei Aufsätzen auf die grundlegende Bedeutung
Dietrichs für das Verstehen Eckharts hingewiesen zu haben (Kant-Studien,
1972, 63, p. 182-206; Festschrift B. Liebrucks, Meisenhein 1972, p. 292-318;
bereits J. Kopper hat in «Die Metaphysik Meister Eckharts», Saarbrücken
1955, p. 96-100, diese Beziehung zu verwerten versucht). Genauere
Untersuchungen wie jene von K. Flasch zeigen, daß sich im Lichte von Dietrichs
Schriften das Eckhartverständnis in manchem Punkte klären läßt. Eckhart
gehört zusammen mit Dietrich zur deutschen Albertschule. Obwohl M. Grabmann

und C. Baeumker schon früh auf eine gewisse Kontinuität dieser Tradition

hingewiesen haben, wurde dieser Hinweis von der Forschung kaum
aufgegriffen. Die Beziehungen zu Ulrich von Straßburg z. B. sind bis heute
kaum untersucht worden, wie überhaupt dieser Denker zu wenig beachtet
wird. Er war, wie Thomas, 1248 Hörer Alberts in Köln. Zweifelsohne gehört
er zu jenen, die das geistige Klima von Eckharts Umgebung bestimmt haben.

Wird man sich dieser Perspektiven bewußt und betrachtet man, was
von der Vielschichtigkeit und Reichhaltigkeit Eckhartschen Denkens in
H. Fischers Buch zu erfahren ist, so wird man mit ihm übereinstimmen,
daß Eckhart, trotz der vielen Studien über ihn, uns ein Unbekannter
geblieben ist. Von ihm gilt, was für so viele mittelalterliche Denker wahr ist:
Das Wesentliche bleibt noch zu tun. Ruedi Imbach


	Besprechungen

