
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Intellectus in deum ascensus

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761350

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Intellectus in deum ascensus

Philosophische Bemerkungen
zu einer Veröffentlichung über Grundfragen der Mystik *

Mystik ist ein schillernder Begriff, den verschiedenste Denkrichtungen
und Lebenshaltungen für sich beanspruchen. Er wird aber auch dazu
verwendet, die Eigenart der Denkform verschiedener abendländischer Gestalten
zu umschreiben. Von der Aufgabe lexikalischer Klarheit gedrängt, versucht
F. Wulf im Handbuch theologischer Grundbegriffe (Bd. 2, München, 1963,
S. 181) die verschiedensten Bedeutungen auf ein Gemeinsames hin zusammenzufassen

und spricht von «einer außerordentlichen, überrationalen, inneren
religiösen Erfahrung». Was aber verbirgt sich hinter Begriffen wie
«überrational», «außerordentlich», «Erfahrung»? Gibt es so etwas wie ein alle
mystischen Erfahrungen Vereinendes Oder müßte man in jedem besonderen
Falle neu und anders bestimmen, was Mystik heißt Wenn damit
Sondererfahrungen gemeint sind, wieso haben die sog. Mystiker es als Aufgabe
wahrgenommen, ihre Lehren schriftlich darzulegen Wenn Mystik notwendig
mit Irrationalität zusammengeht, wieso spielt der Begriff des Denkens bei
Eckhart, bei Plotin, die man doch als Mystiker zu qualifizieren gewohnt ist,
eine so gewichtige Rolle?

Diese Fragen zeigen, wie sehr ein deutliches Verständnis von Mystik
nottut und wie schwierig es zugleich ist, ein derartiges zu gewinnen. Angesichts

der Vielfalt möglicher Deutungen von Mystik ist es sinnvoll,
Vertreter der sog. mystischen Tradition auf ihr eigenes Selbstverständnis hin
zu befragen. Diesem Bemühen galten drei Vorträge, welche von der
Philosophischen Gesellschaft Zürich und der Marie Gretler-Stiftung am 1. und
2. Februar 1974 organisiert wurden. Die Ergebnisse dieser Vortragsreihe
sind als Buch erschienen und sollen hier besprochen werden.

Aus drei verschiedenen Perspektiven wird danach gefragt, wie Mystik
verstanden wurde und verstanden werden kann. Der Titel - Grundfragen der
Mystik - erfährt also eine dreifache, gewissermaßen perspektivische Abwandlung.

W. Beierwaltes, der vom Denken Plotins ausgeht, deutet die Grundfrage

der Mystik als Frage nach der Spannung zwischen Einung mit dem
ersten Prinzip und Reflexion, d. h. diskursiv-dialektischem Denken. Es soll
gezeigt werden, wie Denken - ja menschliche Existenz insgesamt - zur

* W. Beierwaltes, H. U. von Balthasar, A. M. Haas : Grundfragen der
Mystik. Einsiedeln: Johannes Verlag 1974. 105 S.



Intellectus in deum ascensus 199

Einung als ihrem Ziel tendiert, sich in der Einung aber selbst übersteigt,
indem das Denken zurückkehrt zum nicht-denkenden, un-denkbaren Grund,
dem Einen (S. 9-36). Für H. U. von Balthasar gestaltet sich die Grundfrage
der Mystik anders. Am Maßstab christlicher Kriterien wird eine Ortsbestimmung

der spezifisch christlichen Mystik versucht. Es soll ein Maßstab
gefunden werden, der es erlaubt, außerchristliche Techniken mystischer
Erfahrung zu bewerten und Verfremdungen christlicher Mystik zu kritisieren
(S. 37-71). A. M. Haas entfaltet das Problem mystischer Rede, indem er von
der Spannung zwischen Erfahrung und Sprechen ausgeht : Wie ist Sprechen
über eine das Denken transzendierende Erfahrung möglich, und wie verhält
sich solche Rede zur Erfahrung selbst Zu diesem Problem sucht der Autor
eine Antwort in der Predigt Meister Eckharts (S. 73-104). Die einzelnen
Beiträge sollen je einzeln besprochen werden.

1. Mystik, Christentum und menschliches Selbstverständnis

1.1. Die Ausführungen H. U. von Balthasars verstehen sich selbst als
theologische. Der Sinn des Wortes Mystik muß deswegen distanziert werden
von einer allgemeinen religionspsychologischen und religionsphilosophischen
Deutung desselben (cf. S. 39, 40). Der Autor orientiert sich an folgender
Auffassung von Mystik : « cognitio Dei (bzw. Divini) experimentalis, ein nicht
nur notionelles, sondern existentielles Erfahren des Göttlichen» (S. 44). Soll
nun die Beziehung von Mystik überhaupt zur christlichen Mystik erforscht
werden, erachtet der Autor einen Mittelweg zwischen absoluter Unvereinbarkeit

und totaler Identität der beiden als angezeigt (S. 46 f.), obschon die
Unähnlichkeit schließlich überwiegt (S. 48—49). Der eigentliche Schwerpunkt
der Betrachtung liegt deshalb nicht in der Beschreibung des Gemeinsamen
christlicher und nichtchristlicher Mystik (S. 52-57), sondern im Versuch, die
Eigenart der christlichen Mystik herauszuarbeiten (S. 57-71).

Die aufsteigende, anagogische Bewegung nicht-christlicher Mystik steht
im Gegensatz zu der biblisch bezeugten Zuwendung Gottes ; nicht der Mensch
sucht Gott, Gott sucht den Menschen (vgl. S. 57 ff.) ; der Vergöttlichung des
Menschen steht die Menschwerdung Gottes entgegen. Das eigentlich authentische

Verhalten des Menschen ist, christlich gesehen, der Gehorsam (S. 59).
Alles menschliche Verhalten ist Antwort auf das Tun Gottes. Mystik im
Sinne außerordentlicher Erfahrung wird dadurch relativiert: «Wo christliche

Bereitschaft zum obersten Wert aufrückt, muß Erfahrung an eine
tiefer liegende Stelle ausweichen» (S. 65). Obwohl eine genaue Ausgrenzung
'gottsuchender', nicht-christlicher Mystik und 'gottgeschenkter', christlicher
Mystik nie ganz gelingen kann (S. 66), ergeben sich dennoch aus der Reflexion
über die einzigartige Begegnung Gottes mit dem Menschen in Jesus Christus
Maßstäbe, die es erlauben, a) außerchristliche Techniken zu beurteilen und
b) eine Trennung des genuin Christlichen von dem ihm unangemessenen
Gewand zu vollziehen (S. 71). Liebe ist bestimmender Maßstab, sie ist das
Ziel des christlichen Weges (S. 66).

H. U. von Balthasars Beitrag hat einen bewußt kritischen Zug; es sollen
Grenzen gezogen werden, es soll unterschieden werden. Das Ergebnis dieser
Analyse läßt sich wie folgt zusammenfassen :



200 Intellectus in deum ascensus

1. Der Christ wird nicht an der Intensität der religiösen Erfahrung,
sondern an seiner Gottes- und Nächstenliebe «gemessen» (S. 66).

2. Der Christ hat den Weg Christi zu gehen (S. 67).
3. Das objektive Mysterium behält den Vorrang vor dem subjektiven

Widerfahrnis (S. 70). Die Zuwendung Gottes zum Menschen ist grundlos,
uneinsichtig (cf. S. 67). Bestimmte Sondererfahrungen einzelner können von
diesen christlichen Kriterien her beurteilt werden (S. 71).

1.2. Der Autor stellt sich das Problem, wie Sondererfahrungen und
christliche Botschaft sich zueinander verhalten. Diese Problemstellung ist
wohl durch die Überzeugung motiviert, daß christliche Existenz stets ein
Tun der Wahrheit impliziert. Uns scheint, daß diese Fragestellung nicht tief
genug ansetzt, weil der dabei verwendete Begriff der 'Mystik' nicht auf seine

Implikationen hin bedacht wird und deshalb das Verhältnis menschlichen
Suchens Gottes und christlicher Botschaft nur als Frage der Authentizität
besonderer existentieller Erlebnisse auftaucht. Sowohl der Begriff 'Mystik'
wie auch die Frage nach dem Bezug von menschlichem Suchen und Finden
und christlicher Botschaft erforderten eine genauere Betrachtung.

Der Autor geht von einem bestimmten Verständnis von Mystik aus:
cognitio dei experimentalis (S. 44). Was bedeutet das? Geht dieses
Verständnis von Mystik nicht von der unausgesprochenen Voraussetzung aus,
daß es eine genau abgrenzbare Stufung der Gotteserkenntnis gibt, die bei
der natürlichen Erkenntnis anfängt, dann zur glaubenden Erkenntnis
voranschreitet und sich in gewissen speziellen Fällen bis zu einer erlebnishaften,
existentiellen Erfahrung erhebt? Ist so verstandene Mystik nicht das
Produkt einer Abstraktion Verfehlt es nicht gerade die Intention derjenigen
Lehren, die es verstehen möchte Dieses Verständnis von Mystik betont nur
den erlebnishaften Aspekt des Bedeutungsgehaltes von Mystik. Dieses
Moment darf aber in keinem Falle isoliert werden vom dazugehörigen menschlichen

Selbstverständnis und von dem darin enthaltenen Begriff vom Bezug
Gott - Mensch. Eine Lehre, die den Menschen zur Einung mit Gott führen
will - so könnte man vorläufig und versuchsweise Mystik allgemeiner und
offener verstehen -, eine derartige Lehre impliziert, ob reflektiert oder nicht,
eine Auffassung dessen, was wirklich ist, was das Wesen des Menschen
ausmacht. Eine Auseinandersetzung mit Lehren, die als mystisch gelten, müßte
hier ansetzen und sich fragen, ob ein menschliches Selbstverständnis, das in
der Einung mit Gott das Ziel menschlichen Daseins erblickt, eine vertretbare
Auffassung sei. Man müßte sich die Frage stellen, was in einer solchen Lehre
unter der Vokabel 'Gott' verstanden wird, wie der Mensch begriffen wird.

Wirft man einen Blick auf die Geschichte des Denkens, so stellt man
fest, daß, wenn von 'Einung' mit Gott die Rede ist - etwa bei Plotin, bei
Scotus Eriugena, bei Bonaventura -, diese nicht als ein Sondererlebnis
gedeutet wird, sondern als das Ziel menschlicher Existenz selbst. Das bedeutet
aber : der Mensch selbst ist daraufhin angelegt, sie ist das Ziel des dynamisch
verstandenen Wesens des Menschen.

Wie die Nähe oder Ferne zu Gott eng mit der Wesensfindung oder dem
Verfehlen des Wesens des Menschen zusammenhängt, tritt klar in der Lehre
des Augustinus zu Tage. Er drückt Nähe und Ferne zu Gott durch ein magis



Intellectus in deum ascensus 201

esse oder ein minus esse aus. Wer die seinskonstitutive conversio nicht
vollzieht, sich von der Wahrheit selbst, dem Sein selbst, abkehrt, verfehlt sein
Wesen: tanto utique deterior quanto ab eo quod summe est ad id quod
minus est vergit, ut etiam ipsa (sc. anima) minus sit. Quanto autem minus
est, tanto utique propinquor nihilo (Contra Secundinum, c. 15, Bibl. aug. 17,
S. 586). Die durch Christus ermöglichte Rückkehr zu Gott hingegen ist seins-
konstitutiv : Si vis itaque miseriam fugere, ama in te hoc ipsum, quia esse vis.
Si enim magis magisque esse volueris, ei quod summe est appropinquabis
(De lib. arb. III. 7. 21, Bibl. aug. 6, S. 362).

Eine menschliche Selbstdeutung, die auf diese Weise von der conversio
her denkt, nimmt nicht ein «Wesen» des Menschen an, das sich zudem noch
in besonderen Fällen mit dem Ersten einen kann, als wäre diese Zukehr zu
Gott ein zu einer in sich bestimmten Substanz hinzukommendes Akzidens.
Ebenso nimmt eine Lehre vom Menschen, die in der Einung mit Gott das
Ziel des Menschen erblickt, für sich in Anspruch, von der eigentlichen
Wirklichkeit des Menschen zu reden ; sie ist also Lehre von der wahren Verwirklichung

des Menschen, Ontologie des spezifisch Menschlichen könnte man
sagen. Hatten jene Denker, die wir als Mystiker bezeichnen, nicht die feste
Überzeugung, von der authentischen Verwirklichung menschlichen
Seinkönnens überhaupt zu sprechen, eine Lehre zu vertreten, die jedem Menschen
als Existenzweise vorgeschlagen werden kann?

Diese Zurückführung der Mystik auf das in ihr wirksame Verständnis
menschlicher Wirklichkeit beseitigt keineswegs die kritischen Fragen,
vielmehr können diese Fragen überhaupt erst in diesem Zusammenhang gestellt
werden. Ist ein derartiges Selbstverständnis vertretbar? Und dann vor
allem: Was heißt Einung? Eine Frage, die nur in präziser Analyse der
einzelnen Texte beantwortet werden darf.

Es bleibt auch das Problem, das sich ein Theologe stellen kann: Wie
steht ein derartiges Menschenbild zur christlichen Botschaft Der Autor
formuliert dieses Problem S. 65 so : « Gott, der sich in Christus die Welt versöhnt,
ist der gleiche Gott, der als Schöpfer seinen Geschöpfen die Freiheit gegeben
hat, ihn zu suchen.» Es ist dies ein weites Feld, traditionell als Verhältnis
von Natur und Gnade formuliert. Nicht immer - und das gälte es doch auch
hier zu bedenken - wurde das menschliche Suchen nach Wahrheit und Glück
und die im Euangelion geforderte Lebensweise als Gegensatz verstanden.
Vielmehr wurden der Universalitätsanspruch des Christentums und
derjenige menschlichen Suchens der Wahrheit und des Glücks oft gerade als
Einheit wahrgenommen : Obsecro te non sit honestior philosophia gentium,
quam nostra Christiana, quae una est vera philosophia, quando quidem
Studium vel amor sapientiae significatur hoc nomine (Augustinus: Contra
Julian, pelag. IV, 14, 72, PL 44, c. 774). Daß es andere Möglichkeiten der
Zuordnung von christlicher Wahrheit und menschlich erreichbarer Wahrheit
als diejenige des reinen Gegensatzes gibt, spricht Scotus Eriugena aus, wenn
er in Erweiterung eines von Augustinus mehrfach ausgedrückten Gedankens
sagt, die wahre Philosophie sei zugleich die wahre Religion (De praed. I. 1.,
PL 122, c. 358).

H. U. von Balthasar versucht eine Ortsbestimmung christlicher Mystik.



202 Intellectus in deum ascensus

Er geht dabei von einem Begriff der Mystik aus, der bewußt vom menschlichen

Selbstverständnis, das eine derartige Lehre trägt, abstrahiert. Diesem
Ansatz entspricht auch die Unterscheidung von Mystik und Mystologie (S. 49).
Müßte ein Gespräch mit der Mystik nicht gerade nach diesen philosophischen
Hintergründen fragen Statt Mystik von Mystologie zu trennen, müßte man
vielmehr die Mystologie in ihrem Anspruch, Weisheit, vera sapientia, Lehre
von der eigentlichen Bestimmung des Menschen zu sein, vernehmen, befragen
und kritisieren, sofern dies intendiert wird.

2. Mystik und Denken

2.1. Daß es Plotin und Meister Eckhart um eine Deutung der eigentlichen

Wirklichkeit des Menschen geht, zeigen die Beiträge von W. Beier-
waltes und A. M. Haas auf hervorragende Weise. «Der ontologische Vollzug
der Seinsvermittlung von Gott zum Geschöpf ist für Eckhart wesentlicher
als jeder intellektuelle, voluntative oder affektive Erlebniskontakt mit Gott»
(A. M. Haas S. 98, vgl. ebenfalls S. 88, 91). Es geht in Eckharts Predigt darum,

dem Menschen sein wahres Seinkönnen aufzudecken, das paradoxerweise

darin besteht, sich selbst - und damit das Endliche, Kreatürliche
überhaupt - zu lassen, damit Gott Gott sein und sich ganz verschenken kann.
Die Rede von der Geburt Gottes in der Seele soll dieses Wirkenlassen Gottes
zur Sprache bringen. Die Eckhartsche Rede von Gott und der Seele hat
daher eine andere Aufgabe als diejenige des Erfahrungsberichtes, wie sie
etwa Symeon der Neue Theologe als die einzig authentische Weise mystischen

Sprechens postuliert (S. 76-77). Eckharts Predigt steht vielmehr in
der Tradition der dominikanischen Predigt, welche sowohl in der subjektiven
Glaubenserfahrung wie in der wissenschaftlichen Reflexion gründet (S. 81).
Letztlich geht es dem Thüringer Meister darum, den Durchbruch zur Gottheit

als die Möglichkeit menschlicher Existenz zu ent-decken ; dieser Durchbruch

ist aber kein persönliches Sondererlebnis, sondern der höchste Vollzug
einer ontologischen Dynamik. Alle menschliche Erfahrung soll überstiegen
werden zur göttlichen Erfahrung hin (S. 84).

Das Verhältnis von Sprache und Erfahrung wird dadurch deutlicher.
«Die subversive Leistung der Eckhartschen Predigt ist die Vermittlung von
einem in Worten auferbauten 'Gott' zu einer als Grenze des kategorialen
Sprechens erfahrbaren 'Gottheit'» (S. 86). Die Predigt soll den «ontologischen
Sachverhalt der absoluten Seinsbedingtheit des Geschöpfs durch die Gottheit»

(S. 88) bewußt machen und damit den Raum eröffnen für das Wirken
Gottes. Dieses Wirken Gottes ist nicht als «affektiver Erlebniskontakt» zu
verstehen (S. 98), sondern als «ein Wirkungszusammenhang, der ein
dynamisch-verbales Verständnis von 'Sein' voraussetzt» (S. 95). Uberhaupt ist der
dynamische Charakter der Seinsbeziehung zwischen Gott und Mensch bei
Eckhart vorherrschend (S. 88 ff., S. 95), deshalb verwendet Eckhart auch
dynamische Modelle, um diese Interaktion zu verdeutlichen (cf. S. 88 ff.).
Die Predigt soll also einen ontologischen Sachverhalt bewußt machen (S. 91)
und nicht von einzelnen Erfahrungen berichten (S. 96). «Ziel seines Predigens
ist nicht der Bericht individueller mystischer Erfahrungen, sondern deren
Ermöglichung und Erweckung als deren Preisgabe zugunsten der Absolut-



Intellectus in deum ascensus 203

heit gottheitlicher Erfahrung als solcher» (S. 101). Die eigentliche Vorbereitung

besteht im Preisgeben aller 'eigenschaft' (S. 94), dadurch gewinnt der
Mensch jene Leere, die das Wirken Gottes ermöglicht: «Der Gott eigene
horror vacui läßt das Sein blitzhaft in den Menschen einschlagen, der
entsprechend leer und bereit ist» (S. 99). Die Sprache, der Eckhartsche sermo
mysticus hat «proleptisch-vorausnehmenden Charakter» (S. 101), d. h. er soll
zur Sprache bringen, was ist und geschieht, wenn der Mensch die
Wirkmächtigkeit Gottes erfährt.

Der Autor behandelt auf den letzten Seiten (S. 102-104) seiner überaus
lehrreichen und fruchtbaren Interpretation zu Eckharts Lehre die geistige
Nachfolge des Meisters und stellt fest, daß die ontologische Intentionalität
(cf. S. 91) mehr und mehr vergessen wurde, indem die «mystische Rede als
figurata locutio des Erfahrenen im Sinne Symeons des Neuen Theologen»
(S. 103) Zentrum der Predigt wurde. Die Sprache wird zum Mittel des

Erfahrungsberichtes und verliert ihre wirklichkeitsvermittelnde Funktion.
2.2. Mit Recht macht der Autor darauf aufmerksam, daß das 'Preisgeben

aller Eigenschaft' die Einung mit Gott ermöglicht (S. 94). In der Predigt
«Iusti vivent in aeternum», welche der Autor an der gleichen Stelle zitiert,
erinnert Eckhart daran, was er darunter versteht: «Die niht glich sint, die
sint aleine got glich» (DW I, p. 107. 5). Im Beitrag von A. M. Haas wird aber
der wirkliche Sinn dieser Aussage nicht mit Klarheit ausgesprochen: Die
Einung mit Gott wird im Denken vollzogen, es ist nicht eine Erfahrung, die
vom Denken zu scheiden ist. Anders ist der absolute Vorrang, den Eckhart
dem Denken in der Einung mit Gott zuspricht, unverständlich: «Bekanntnisse

hat den slüzzel und sliuzet uf und dringet und brichet durch und vindet
got blôz» (DW I, p. 52. 9-10).

Gerade am Beispiel des Zitats aus der Predigt «Iusti vivent in aeternum»
kann gezeigt werden, daß das die Einung mit Gott ermöglichende Preisgeben
aller 'eigenschaft' die Eigentümlichkeit des Denkens ausmacht. Wir stoßen
in der Predigt 69 (DW III, p. 171. 1) auf eine Formulierung, welche der oben
zitierten ähnlich ist. Eckhart spricht hier vom Vorrang der Vernunft und
sagt: «In dem, daz disiu kraft nihte glich ist, sô ist si got glich.» Es handelt
sich hier um eine Redeweise, welcher wir in den lateinischen Werken
Eckharts sehr oft begegnen, wenn vom intellectus gehandelt wird : oportet quod
sit immixtus, nulli nihil habens commune, ut omnia intelligat, ut dicitur in
III de anima (LW V, p. 50. 2-3, die Parallelstellen sind sehr zahlreich). Wie
Eckhart selbst andeutet, zitiert er Aristoteles (De anima 429 b 23), der selbst
auf die Lehre des Nus von Anaxagoras verweist. Nach Eckhart macht es die
Eigentümlichkeit des Intellekts, der Vernunft, des Geistes aus, mit nichts
etwas gemein zu haben. Diese Unvermengtheit der Vernunft — im Vokabular
der frühen Pariser Quaestionen - macht ihre Seinslosigkeit aus: um Farbe
sehen zu können, muß das Auge farblos sein (nach De anima 418 b 26), um
Seiendes erkennen zu können, muß der Geist seinslos sein.

Mit Preisgeben aller Eigenschaft meint Eckhart also das Denken. Es ist
richtig, daß Leere Bedingung der Möglichkeit der Einheit mit Gott ist. Non
impletur, nisi vacuum, wiederholt Eckhart oft, z. B. LW IV, p. 447. 7. An
der gleichen Stelle aber sagt er auch, was unter Leere zu verstehen sei : (nota)



204 Intellectus in deum ascensus

quomodo intellectus debet esse separatus et immixtus, nulli habens commune.
Wenn Preisgeben aller Eigenschaft die unio mit Gott ermöglicht und unter
Leere das Denken verstanden wird, so heißt das, daß Eckhart behauptet:
im Denken vollzieht sich die Einung des Menschen mit Gott. Diese These

spricht er auch deutlich aus. Einige Texte sollen unsere Interpretation
bestätigen.

Nur die geistige Wirklichkeit kann Gott finden: Deus enim ut deus non
est nec sapit nec invenitur nisi in intellectuali natura, ubi imago dei capax
dei, cuius totum est esse ad aliud (LW IV, p. 144. 6-7). Als Intellekt ist der
Mensch imago dei (cf. Sermo XLIX, 1-3), als Vernunft ist er Bild Gottes, wie
der Meister in der schon erwähnten Predigt 69 sagt. Man versteht diese Aussage

aber nur, wenn man berücksichtigt, daß nach Eckhart Bild und
Abgebildetes in keiner Weise getrennt werden können: nota quod imago in
quantum huiusmodi nec intellectu potest separari ab eo cuius imago est
(LW IV, p. 421. 12). Im Bild ist das Abgebildete ganz gegenwärtig, ohne
daß allerdings das Begründungsverhältnis dadurch aufgehoben wird.

Eckhart versteht Gott als das alles Denken ermöglichende und begründende

Prinzip, zu dem sich das Denken zu erheben vermag, indem es sein

eigenes Gegründetsein versteht. Auch die Gottesgeburt ist aus dieser
Perspektive zu deuten. Im Denken, wo der Denkende und das Gedachte eins
sind, ist der Vater im Sohn, der Sohn im Vater, das Abgebildete im Bild,
der Gedanke im Denkenden, der Denkende das Gedachte. Aber des Meisters
Worte sind hier klar genug und verdienen gehört zu werden : Adhuc autem
illud cogito, cognosco et amo, cuius imago sive proles in me formatur, et
proles una est cogniti et cognoscentis. Ex quo patet manifeste quod ubicumque
deus cogitatur, cognoscitur, ibi deus invenitur et nusquam alibi. Ibi est deus
proles, deus in prole, pater in filio pater pariens, proles genita, una natura,
unum esse (LW IV, p. 430. 12-431. 3).

Es ist kaum zu bestreiten, daß Eckharts Verständnis des 'wesentlichen
Denkens', das von der diskursiven Tätigkeit unseres Verstandes abzugrenzen
ist, einer eingehenden Untersuchung bedürfte, die hier nicht geleistet werden
kann. Aber Eckharts Texte sind andererseits auch eindeutig genug, um die
geläufige Auffassung, Eckhart sei ein Mystiker, ins Wanken zu bringen. Der
Beitrag von A. M. Haas regt zu einer Revision dessen, was unter Eckhart-
scher 'Mystik' zu verstehen sei, auch an. Er macht insbesondere darauf
aufmerksam, daß Eckhart nie besondere Erlebnisse suchte oder vermitteln
wollte (cf. S. 83) : «Seine Erfahrung ist eine des Denkens, der Denkerfahrung
des innersten Menschen, wie er sagt» (S. 92). Wir meinen, daß man unter der
Führung des Eckhartschen Wortes noch einen Schritt mehr tun muß: intel-
ligere est deiformatio (LW V, p. 60. 8). Zwar könnte auch dieser Primat des

Denkens seinerseits noch einmal 'mystisch' umgedeutet werden, ob aber
Eckharts eigene Aussage im Johanneskommentar, es sei seine Absicht, die
Inhalte des christlichen Glaubens durch die Vernunftgründe der Philosophen
(rationes naturales philosophorum) auszulegen (LW III, p. 4. 4-6), dieser

Interpretation nicht entgegensteht



Intellectus in deum ascensus 205

3. Das Denken und das Eine

3.1. W. Beierwaltes' Beitrag handelt von Plotin. Das Denken Plotins
kreist um die Einung des Menschen mit seinem Prinzip, Einung, die als Telos
menschlicher Existenz überhaupt aufgefaßt wird. Es macht die Eigenart der
neuplatonisch orientierten Reflexion aus, daß dem Denken in der Einübung
dieser Henosis ein zentraler Platz eingeräumt wird. Aus diesem Grunde auch
der Titel des Beitrags: Einung und Reflexion. Die plotinische Auffassung
zusammenfassend sagt der Autor : « Das gesamte Philosophieren tendiert zur
Einung als seinem Telos, die Einung wiederum wirkt zurück aufs Denken,
ist dessen Erfüllung-verheißendes Stimulans» (S. 11). Die plotinische Reflexion
versucht, das Gründen der Wirklichkeit im Prinzip, dem Einen, zu entfalten,
indem Geist und Seele auf ihr Wesen hin befragt werden. «Das Durchdenken
dieser Stufen ist zugleich von höchster anthropologischer Relevanz, denn die
Reflexion auf die Entfaltung der Einheit ist zugleich die Rückführung des
Denkenden in die Einheit» (S. 11-12).

Rückführung heißt Katharsis, die nichts anderes ist als «die Bewußt-
machung des noch unbewußten Grundes in ihm» (d. h. dem Denkenden;
S. 13). Dieses Finden ist das Erwachen zum eigentlichen Selbst des Menschen
(ebd.). Ermöglicht wird dieser Weg durch die Teilhabe der Seele am Nus.
Dieser ist die plotinische Antwort auf die transzendentale Frage, d. h. die
Frage nach der apriorischen Bedingung der Erkenntnis (cf. S. 17-18). Der
Geist ist zugleich unser und nicht unser, indem aber die Seele sich selbst
erkennt, erkennt sie ihr Woher : sie wird zum Nus (voco0îjvai, Enn. VI. 7. 35.4f.).

Der Geist ist im Denken seiner selbst die Einheit von Sein und Denken
(dazu S. 19), und dies Denken ist sein Leben (S. 20). Diese Einheit von Sein,
Denken und Leben impliziert aber noch Andersheit, ist schon abkünftige
Einheit. Als Vollzug dieser Einheit ist der Geist die Spur des Einen und
setzt dieses voraus. Der Höhepunkt der plotinischen Philosophie vollzieht
sich im Ablegen aller Andersheit, im Rückgang zum Einen selbst, eine Bewegung,

die nur möglich ist, weil Seele und Nus ohne die Einheit nicht sein
können (S. 21).

Das Eine selbst, Grund und Telos des Denkens, ist nach Plotin jenseits
von Sein und Denken; von ihm kann nur in negativer Dialektik gesprochen
werden (S. 22) ; die Kategorien des Seienden verfehlen es (S. 22/23). Das
Eine ist Nichts (S. 23), weil es über allem ist, formlos (aneideon). «Dieses
Über-sein über allem Andern meint nicht nur einen gradmäßigen Unterschied

innerhalb derselben Dimension, sondern vielmehr die absolute
Transzendenz des Einen» (S. 24). Es ist alles, weil nichts ohne es ist (ebd.).

Der Aufstieg zum Hen ist als Ablegen von Differenz und Form zu
begreifen (S. 26) ; die Sprache muß verstummen. Die Berührung mit dem
Hen geschieht in einem von allem geistigen Sehen verschiedenen Sehen, in
der Ek-stasis (S. 27). Diese Einung, welche letztlich nur metaphorisch
umschrieben werden kann (S. 28 ff.), ist nicht nur das «Zentrum und das
bewegende Element» des plotinischen Denkens, sondern «das, woran jedes
Menschen Erfüllung hängt» (S. 32).



206 Intellectus in deum ascensus

Dieser Skizze des plotinischen Entwurfes fügt der Autor einige
Bemerkungen zur Wirkungsgeschichte bei. Augustinus nimmt das Motiv der Wendung

nach innen sowie dasjenige der Selbsttranszendenz auf (S. 33-34) ;

Proklos hingegen intensiviert die Reflexion der «ontologischen
Voraussetzungen der Einung» (S. 34), wobei das Thema des «Einen in uns» eine
zentrale Rolle spielt ; Dionysius Areopagita schließlich überliefert dem Mittelalter

«zentrale proklische Philosopheme» (S. 35). Die Bedeutung des
plotinischen Denkens besteht aber nicht nur in den direkt nachweisbaren
Einflüssen auf die Philosophie des Abendlandes, sondern in einer die Epochen
überdauernden Gegenwärtigkeit seiner Problematik, welche nur zu
verstehen ist, wenn man «eine bestimmte Invarianz von Gedanken, Elementen
von Gedanken, Problem-Aspekten und Fragen» (S. 36) anerkennt.

3.2. Gerade dieser letzte Aspekt von W. Beierwaltes' ausgezeichnetem
Beitrag könnte in mancher Hinsicht entfaltet werden (der Autor hat dies
auch mehrfach getan, zule tzt in : Piatonismus und Idealismus, Frankfurt 1972).
Ein Aspekt der Verbindung zwischen Plotin und Eckhart verdient aber in
diesem Zusammenhang besondere Beachtung. Eckhart kommt in seiner
Fassung des Einen derjenigen Plotins, selbst in der Formulierung, sehr nahe
(ohne ja den plotinischen Buchstaben gekannt zu haben).

Der Autor faßt S. 25 einen zentralen Gesichtspunkt der plotinischen
Henologie zusammen: «Als absolute Transzendenz ist das Eine somit auch
absolute Differenz, zwar so, daß in ihm selbst keine Differenz ist und es

gerade als solche Nicht-Differenz als die schlechthinnige zu oder gegenüber
Allem ausgezeichnet ist». Das Hen ist nämlich das andere zu allem (IxEpcov
aredcvTcov V. 3. 11. 18; mxvxfüv ëxepov V. 4. 1. 6.), in sich selbst differenzlos
(âpopqjov VI. 9. 3. 39; àvelScov VI. 7. 32. 9).

Dies Begreifen des Einen steht in enger gedanklicher Nähe zu einem
berühmten Text aus Eckharts Kommentar zum Buch der Weisheit. Wie
Plotin, versteht auch Eckhart Gott als das Eine, dieses aber als Unter-
schiedslosigkeit : Ii unum idem est quod indistinctum, heißt es in der
allgemeinen Definition von 'eins' (LW II, p. 482. 2). Als differenzlose Diffeienz
(der Terminus wird von W. Beierwaltes bezüglich Plotin verwendet) ist das
Eine aber von allem geschieden : distinguitur enim ipsa indistinctione (ib.
p. 490. 5). In allem aber begründend gegenwärtig: nihil tarn unum et
indistinctum quam deus et omne creatum (ib. p. 490. 11-12).

In der Nähe des Gedankens verbirgt sich aber eine grundlegende
Verschiedenheit der beiden Ansätze. Im Gegensatz zu Plotin und dem orthodoxen
Neuplatonismus deutet Eckhart das unum nicht als jenseits des Denkens:
unitas sive unum videtur proprium et proprietas intellectus solius (LW .IV,
p. 266. 11-12). Eckhart erweitert also die neuplatonisch gedachte Identität
Gott-Einheit zur Triade unum-deus-intellectus. Dieses neue Gottesverständnis
verwandelt zugleich das Verhältnis Gott-Mensch. Der durch die christliche
Lehre der Trinität vermittelte Gedanke der Gottesgeburt und des Gott-
Menschlichen überhaupt spielt auch hier eine entscheidende Rolle. Die Lehre
der Inkarnation - der sich an den Menschen verschenkende Gott - und jene
der Gottebenbildlichkeit - der zum Sohn Gottes werdende Mensch — bergen
in sich die Uberwindung der negativen Theologie als Letztinstanz. Als Geist



Intellectus in deum ascensus 207

ist der Mensch imago dei und capax dei, wie Eckhart mit Berufung auf
Augustinus sagt (De trin. XIV. 8, n. 11, PL 42, 1044). Eckhart führt diesen
Gedanken bis zu seiner letzten Konsequenz : ipsius (seil, dei) capax est solum
intellectivum, in quo relucet proprie imago trinitatis (LW IV, p. 236. 3—4).

Der Intellekt ist capax infiniti. Auch hier spielt das Motiv der Reinheit, der
Unvermengtheit, eine entscheidende Rolle. In einem Predigtentwurf steht:
Cuius regionis (seil, intellectualis) die eminentiam, quomodo efficax eius
lumen, quomodo immateriabilis, impermixta, nulli habens quid commune,
et sie dei capax, qui nihil est terminatum, sed aeternum, extra terminos
(LW IV, p. 443. 13-444. 2).

4. Eine Besinnung auf einen möglichen Sinn des Begriffes Mystik, wie
sie in diesem Band versucht wird, muß mit einer gewissen Notwendigkeit
zur Frage hinführen, ob Plotin und Eckhart Mystiker seien in jenem
Wortverständnis, wie wir es eingangs vorgeführt haben. Weder Plotin noch Eckhart

sind u. E. in diesem Sinne Mystiker 1. Beide verstehen den denkenden
Vorstoß zum Grund des Denkens als die höchste Vollkommenheit des
Menschen. Bei Plotin bleibt die Spannung zwischen Reflexion und Einung
bestehen, das Eine selbst kann nicht mehr gedacht werden. Eckhart
hingegen deutet die Einung selbst vom Denken her: Ascendere igitur ad intel-
lectum, subdi ipsi, est uniri deo. Uniri, unum esse, est unum cum deo esse

(LW IV, p. 270. 4-6).
Sofern man allerdings Mystik «als Name für die volle Hingabe des

Menschen an den Gedanken der Vollkommenheit» begreift, wie dies J.-P.
Schobinger im Vorwort ausdrückt, so mögen die beiden als Mystiker gelten.
Allerdings muß dieses Verständnis dann genau geschieden werden von
anderen, geläufigeren Auffassungen von Mystik. Ob dadurch nicht
Mißverständnisse entstehen, ist eine berechtigte Frage. Es ist dies umso bedeutungsvoller,

als es in der Geschichte ein anderes Verstehen von Mystik gegeben
hat. Der Autor des Traktats ' Viae Sion lugent' (wahrscheinlich der Kartäuser
Hugo de Balma), der wie Eckhart an der Wende vom 13. zum 14.
Jahrhundert gelebt hat, hat das Programm einer affektiven Mystik so formuliert :

Oportet quod purus consurgat affectus sine admixtione intellectus in
Illum (Ausgabe der Werke des hl. Bonaventura, Venedig, 1751-55, Bd. 11,
393 b C) 2. Es klingt fast wie eine Antwort, wenn Eckhart sagt : Quantum
habet unumquodque de intellectu, tantum habet dei et tantum de uno et
tantum de esse unum cum deo Unde deus nunquam et nusquam est ut
deus nisi in intellectu (LW IV, p. 296. 16-270. 3). Ob die principalis affectio
Hugos und Eckharts Lehre tatsächlich den gleichen Namen verdienen?
Nicht zufällig nimmt Eckhart eine Redewendung des Johannes Damascenus
auf, welche sein ganzes Unternehmen charakterisieren könnte: intellectus in
deum ascensus (LW IV, p. 226. 1) 3.

1 Zu Meister Eckhart vgl. K. Flasch: Die Intention Meister Eckharts, in:
Sprache und Begriff, Festschrift B. Liebrucks, Meisenheim, 1972, S. 301 f.

2 Zu Hugo de Balma cf. E. von Ivanka: Plato christianus, Einsiedeln 1964,
S. 343 ff., S. 379-383.

3 Die Thematik der Mystik wurde dem lat. Mittelalter durch die Schrift des



208 Intellectus in deum ascensus

Ein Letztes : Man könnte versucht sein, Eckharts Lehre als 'puren
Intellektualismus' zu bezeichnen. Tatsächlich scheut er sich nicht, in direkter
Nachfolge Alberts des Großen und des Stagiriten den Menschen ganz vom
Geist her zu begreifen: homo est homo per intellectus (LW I, S. 358. 6).
Sein umfassendes Geistverständnis schließt aber die Besinnung auf das Gute
immer schon ein. Sagt er nicht, daß nur, wer seine Lehre von der Gerechtigkeit
begriffen habe, ihn verstanden habe?

Gerechtsein aber impliziert die Besinnung auf das Prinzip der Gerechtig-

Dionysius Areopagita: «Péri mystikes theologias pros Timotheon» (PG 3, c. 997-
1063) gestellt. Diese kleine Schrift hat durch die darin enthaltenen Aussagen über
negative und affirmative Theologie, über das Erleiden Gottes und durch ihr berühmtes
àyvdxJTcùç àvaTa0Y]Ti das Denken des Mittelalters in einem kaum zu überschätzenden

Maße beeinflußt und angeregt. Dieser Traktat ist allerdings so abgefaßt, daß
er verschiedenen Deutungen dessen, was Einung mit Gott bedeuten kann, Platz
gelassen hat. In allzu grober Schematisierung könnte man vor allem zwei
Richtungen erwähnen, eine eher affektive Tradition und eine geistphilosophische. Zu den
bedeutsamsten Vertretern einer eher affektiven Richtung gehört Thomas Gallus,
der sog. Commentator Vercellensis (gest. 1246), auf dessen Bedeutung vor allem
G. Théry in verschiedenen Studien und einer Textausgabe aufmerksam gemacht
hat (Thomas Gallus: Le grand commentaire sur la théologie mystique, Paris 1934).
Meister Eckhart und Nikolaus von Kues haben das Verständnis der Schrift in eine
andere Richtung gewiesen und sahen sich veranlaßt, das von Dionysius Gesagte
zu überschreiten.

Obwohl die beiden Traditionen von Dionysius ausgehen und sich auf ihn
berufen und deshalb mit ihm in Verbindung gebracht werden können, ist das
Ergebnis dieser Begegnung so unterschiedlich, daß nur in sehr beschränktem Maße
in beiden Fällen von Mystik gesprochen werden kann, wenn man nicht genau
präzisiert, was man darunter versteht. Nur eine umfassende Studie zur Wirkungsgeschichte

der Schrift des Areopagiten könnte zeigen, wie verschiedenartig die
Deutungen sind. Der monumentale Artikel «Denys l'Aréopagite» im «Dictionnaire de

Spiritualité» (Bd. III, Paris 1957, c. 244-429), der sich selbst als Anregung zu
weiteren Studien dieser Art versteht, zeigt, daß sich die bedeutendsten Gestalten
des Mittelalters mit den Schriften des Areopagiten auseinandergesetzt haben. Zu
den Kommentatoren der 'Mystischen Theologie' gehören z. B. Robert Grosseteste,
Albertus Magnus, Dionysius der Kartäuser und Marsilio Ficino. Die Auseinandersetzung

um das Problem des Verhältnisses von kataphatischer und apophatischer
Theologie spielt bei Scotus Eriugena, Thomas von Aquin, Ulrich von Straßburg,
Meister Eckhart u. a. m. eine ebenso gewichtige Rolle wie bei den Kommentatoren
selbst. "W. Völker hat in seinem Buch «Kontemplation und Ekstase bei
PseudoDionysius Areopagita» (Wiesbaden 1958) die Wirkungsgeschichte des 1. Kapitels
der Schrift «De mystica theologia» skizziert (op. cit. S. 218-263). Auch E. von
Ivanka weist in seinem Buch « Plato christianus» (op. cit. Anm. 2) auf gewisse
Aspekte der Deutung des Dionysius hin. Zur Uberlieferung der Schriften des
Areopagiten und ihrer Bedeutung im 13. Jahrhundert vgl. H. F. Dondaine: Le corpus
dionysien de l'université de Paris au XIII0 siècle, Rome 1953. Die Auseinandersetzung

des Kusaners mit den zeitgenössischen Deutungen des dionysischen 'ignote
consurge' stellt eines der interessantesten Kapitel der Geschichte des Einflusses der
Schrift des Areopagiten dar. Cf. das von E. Vansteenberghe herausgegebene und
kommentierte Material in: Autour de la docte ignorance, Münster 1915.



Intellectus in deum ascensus 209

keit: Adhuc autem iustus, in quantum iustus, nihil cognoscit, nec se ipsum
quidem, nisi in ipsa iustitia. Quomodo enim ipsum iustum cognosceret extra
ipsam iustitiam Ipsa vero principium iusti est. Et hoc est proprium hominis
et rationis cognoscere res in suis principiis (LW III, p. 36. 1—4). Das
Verhältnis der Sohnschaft gilt auch hier. Der sich auf die Gerechtigkeit
besinnende Mensch ist «Wort», Sohn der Gerechtigkeit. Durch ihn - den Sohn -
kommt die Gerechtigkeit selbst zur Darstellung. Auch diese Lehre Eckharts
ist keine Geheimlehre, keine Technik besonderer Erfahrungen, sondern der
Versuch, menschliches Handeln aus seinen letzten Voraussetzungen und
Zielen zu verstehen.

Es gibt viele Möglichkeiten menschlicher Besinnung auf ihr eigenes
Woher und Wohin. Man wird dem Ernst, der Einmaligkeit und dem
Anspruch der einzelnen Versuche nur dann gerecht, wenn man die ihnen eigene
Intention nicht übersieht, sondern ihr nachzudenken versucht.

RuediImbach

14


	Intellectus in deum ascensus

