Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Intellectus in deum ascensus

Autor: Imbach, Ruedi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761350

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Intellectus in deum ascensus

Philosophische Bemerkungen
zu einer Verdffentlichung tiber Grundfragen der Mystik *

Mystik ist ein schillernder Begriff, den verschiedenste Denkrichtungen
und Lebenshaltungen fiir sich beanspruchen. Er wird aber auch dazu ver-
wendet, die Eigenart der Denkform verschiedener abendldndischer Gestalten
zu umschreiben. Von der Aufgabe lexikalischer Klarheit gedriangt, versucht
F. Wulf im Handbuch theologischer Grundbegriffe (Bd. 2, Miinchen, 1963,
S. 181) die verschiedensten Bedeutungen auf ein Gemeinsames hin zusammen-
zufassen und spricht von «einer auBerordentlichen, iiberrationalen, inneren
religiosen Erfahrung». Was aber verbirgt sich hinter Begriffen wie «iiber-
rational», «auBerordentlich», «Erfahrung»? Gibt es so etwas wie ein alle
mystischen Erfahrungen Vereinendes? Oder miiBte man in jedem besonderen
Falle neu und anders bestimmen, was Mystik heifit? Wenn damit Sonder-
erfahrungen gemeint sind, wieso haben die sog. Mystiker es als Aufgabe
wahrgenommen, ihre Lehren schriftlich darzulegen ? Wenn Mystik notwendig
mit Irrationalitit zusammengeht, wieso spielt der Begriff des Denkens bei
Eckhart, bei Plotin, die man doch als Mystiker zu qualifizieren gewohnt ist,
eine so gewichtige Rolle?

Diese Fragen zeigen, wie sehr ein deutliches Verstindnis von Mystik
nottut und wie schwierig es zugleich ist, ein derartiges zu gewinnen. Ange-
sichts der Vielfalt moéglicher Deutungen von Mystik ist es sinnvoll, Ver-
treter der sog. mystischen Tradition auf ihr eigenes Selbstverstindnis hin
zu befragen. Diesem Bemiihen galten drei Vortrige, welche von der Philo-
sophischen Gesellschaft Ziirich und der Marie Gretler-Stiftung am 1. und
2. Februar 1974 organisiert wurden. Die Ergebnisse dieser Vortragsreihe
sind als Buch erschienen und sollen hier besprochen werden.

Aus drei verschiedenen Perspektiven wird danach gefragt, wie Mystik
verstanden wurde und verstanden werden kann. Der Titel — Grundfragen der
Mystik — erfiahrt also eine dreifache, gewissermafen perspektivische Abwand-
lung. W. Beierwaltes, der vom Denken Plotins ausgeht, deutet die Grund-
frage der Mystik als Frage nach der Spannung zwischen Einung mit dem
ersten Prinzip und Reflexion, d. h. diskursiv-dialektischem Denken. Es soll
gezeigt werden, wie Denken — ja menschliche Existenz insgesamt — zur

* W. BEiErwALTEs, H. U. voN BALTHASAR, A. M. Haas: Grundfragen der
Mystik. Einsiedeln: Johannes Verlag 1974. 105 S.



Intellectus in deum ascensus 199

Einung als ihrem Ziel tendiert, sich in der Einung aber selbst iibersteigt,
indem das Denken zuriickkehrt zum nicht-denkenden, un-denkbaren Grund,
dem Einen (S. 9-36). Fiir H. U. von Balthasar gestaltet sich die Grundfrage
der Mystik anders. Am MaBstab christlicher Kriterien wird eine Ortsbestim-
mung der spezifisch christlichen Mystik versucht. Es soll ein Mafistab ge-
funden werden, der es erlaubt, auBerchristliche Techniken mystischer Er-
fahrung zu bewerten und Verfremdungen christlicher Mystik zu kritisieren
(S. 37-71). A. M. Haas entfaltet das Problem mystischer Rede, indem er von
der Spannung zwischen Erfahrung und Sprechen ausgeht: Wie ist Sprechen
iiber eine das Denken transzendierende Erfahrung mdglich, und wie verhilt
sich solche Rede zur Erfahrung selbst? Zu diesem Problem sucht der Autor
eine Antwort in der Predigt Meister Eckharts (S. 73-104). Die einzelnen Bei-
trdge sollen je einzeln besprochen werden.

1. Mystik, Christentum und menschliches Selbstverstindnis

1.1. Die Ausfithrungen H. U. von Balthasars verstehen sich selbst als
theologische. Der Sinn des Wortes Mystik mull deswegen distanziert werden
von einer allgemeinen religionspsychologischen und religionsphilosophischen
Deutung desselben (cf. S. 39, 40). Der Autor orientiert sich an folgender
Auffassung von Mystik: «cognitio Dei (bzw. Divini) experimentalis, ein nicht
nur notionelles, sondern existentielles Erfahren des Goéttlichen» (S. 44). Soll
nun die Beziehung von Mystik iiberhaupt zur christlichen Mystik erforscht
werden, erachtet der Autor einen Mittelweg zwischen absoluter Unverein-
barkeit und totaler Identitit der beiden als angezeigt (S. 46 f.), obschon die
Unéhnlichkeit schlieBlich iiberwiegt (S. 48—49). Der eigentliche Schwerpunkt
der Betrachtung liegt deshalb nicht in der Beschreibung des Gemeinsamen
christlicher und nichtchristlicher Mystik (S. 52-57), sondern im Versuch, die
Eigenart der christlichen Mystik herauszuarbeiten (S. 57-71).

Die aufsteigende, anagogische Bewegung nicht-christlicher Mystik steht
im Gegensatz zu der biblisch bezeugten Zuwendung Gottes; nicht der Mensch
sucht Gott, Gott sucht den Menschen (vgl. S. 57 ff.); der Vergéttlichung des
Menschen steht die Menschwerdung Gottes entgegen. Das eigentlich authen-
tische Verhalten des Menschen ist, christlich gesehen, der Gehorsam (S. 59).
Alles menschliche Verhalten ist Antwort auf das Tun Gottes. Mystik im
Sinne auBerordentlicher Erfahrung wird dadurch relativiert: « Wo christ-
liche Bereitschaft zum obersten Wert aufriickt, muB8 Erfahrung an eine
tiefer liegende Stelle ausweichen» (S. 65). Obwohl eine genaue Ausgrenzung
‘gottsuchender’, nicht-christlicher Mystik und ‘gottgeschenkter’, christlicher
Mystik nie ganz gelingen kann (S. 66), ergeben sich dennoch aus der Reflexion
iiber die einzigartige Begegnung Gottes mit dem Menschen in Jesus Christus
Mafistdabe, die es erlauben, @) auBerchristliche Techniken zu beurteilen und
b) eine Trennung des genuin Christlichen von dem ihm unangemessenen
Gewand zu vollziehen (S. 71). Liebe ist bestimmender Mafllstab, sie ist das
Ziel des christlichen Weges (S. 66).

H. U. von Balthasars Beitrag hat einen bewuBt kritischen Zug; es sollen
Grenzen gezogen werden, es soll unterschieden werden. Das Ergebnis dieser
Analyse 1d8t sich wie folgt zusammenfassen:



200 Intellectus in deum ascensus

1. Der Christ wird nicht an der Intensitit der religiosen Erfahrung,
sondern an seiner Gottes- und Nichstenliebe «gemessen» (S. 66).

2. Der Christ hat den Weg Christi zu gehen (S. 67).

3. Das objektive Mysterium behidlt den Vorrang vor dem subjektiven
Widerfahrnis (S. 70). Die Zuwendung Gottes zum Menschen ist grundlos,
uneinsichtig (cf. S. 67). Bestimmte Sondererfahrungen einzelner kénnen von
diesen christlichen Kriterien her beurteilt werden (S. 71).

1.2. Der Autor stellt sich das Problem, wie Sondererfahrungen und
christliche Botschaft sich zueinander verhalten. Diese Problemstellung ist
wohl durch die Uberzeugung motiviert, daB christliche Existenz stets ein
Tun der Wahrheit impliziert. Uns scheint, dal diese Fragestellung nicht tief
genug ansetzt, weil der dabei verwendete Begriff der ‘Mystik’ nicht auf seine
Implikationen hin bedacht wird und deshalb das Verhidltnis menschlichen
Suchens Gottes und christlicher Botschaft nur als Frage der Authentizitit
besonderer existentieller Erlebnisse auftaucht. Sowohl der Begriff ‘Mystik’
wie auch die Frage nach dem Bezug von menschlichem Suchen und Finden
und christlicher Botschaft erforderten eine genauere Betrachtung.

Der Autor geht von einem bestimmten Verstindnis von Mystik aus:
cognitio dei experimentalis (S.44). Was bedeutet das? Geht dieses Ver-
stindnis von Mystik nicht von der unausgesprochenen Voraussetzung aus,
daB es eine genau abgrenzbare Stufung der Gotteserkenntnis gibt, die bei
der natiirlichen Erkenntnis anfingt, dann zur glaubenden Erkenntnis vor-
anschreitet und sich in gewissen speziellen Fillen bis zu einer erlebnishaften,
existentiellen Erfahrung erhebt? Ist so verstandene Mystik nicht das Pro-
dukt einer Abstraktion? Verfehlt es nicht gerade die Intention derjenigen
Lehren, die es verstehen moéchte ? Dieses Verstindnis von Mystik betont nur
den erlebnishaften Aspekt des Bedeutungsgehaltes von Mystik. Dieses Mo-
ment darf aber in keinem Falle isoliert werden vom dazugehérigen mensch-
lichen Selbstverstindnis und von dem darin enthaltenen Begriff vom Bezug
Gott — Mensch. Eine Lehre, die den Menschen zur Einung mit Gott fiihren
will — so kénnte man vorldufig und versuchsweise Mystik allgemeiner und
offener verstehen —, eine derartige Lehre impliziert, ob reflektiert oder nicht,
eine Auffassung dessen, was wirklich ist, was das Wesen des Menschen aus-
macht. Eine Auseinandersetzung mit Lehren, die als mystisch gelten, miiBte
hier ansetzen und sich fragen, ob ein menschliches Selbstverstindnis, das in
der Einung mit Gott das Ziel menschlichen Daseins erblickt, eine vertretbare
Auffassung sei. Man miiBte sich die Frage stellen, was in einer solchen Lehre
unter der Vokabel ‘Gott’ verstanden wird, wie der Mensch begriffen wird.

Wirft man einen Blick auf die Geschichte des Denkens, so stellt man
fest, daB, wenn von ‘Einung’ mit Gott die Rede ist — etwa bei Plotin, bei
Scotus Eriugena, bei Bonaventura —, diese nicht als ein Sondererlebnis ge-
deutet wird, sondern als das Ziel menschlicher Existenz selbst. Das bedeutet
aber: der Mensch selbst ist daraufhin angelegt, sie ist das Ziel des dynamisch
verstandenen Wesens des Menschen.

Wie die Nihe oder Ferne zu Gott eng mit der Wesensfindung oder dem
Verfehlen des Wesens des Menschen zusammenhingt, tritt klar in der Lehre
des Augustinus zu Tage. Er driickt Ndhe und Ferne zu Gott durch ein magis



Intellectus in deum ascensus 201

esse oder ein minus esse aus. Wer die seinskonstitutive conversio nicht voll-
zieht, sich von der Wahrheit selbst, dem Sein selbst, abkehrt, verfehlt sein
Wesen: tanto utique deterior quanto ab eo quod summe est ad id quod
minus est vergit, ut etiam ipsa (sc. anima) minus sit. Quanto autem minus
est, tanto utique propinquor nihilo (Contra Secundinum, c. 15, Bibl. aug. 17,
S. 586). Die durch Christus ermdéglichte Riickkehr zu Gott hingegen ist seins-
komstitutiv : Si vis itaque miseriam fugere, ama in te hoc ipsum, quia esse vis.
Si enim magis magisque esse volueris, ei quod summe est appropinquabis
(De lib. arb. III. 7. 21, Bibl. aug. 6, S. 362).

Eine menschliche Selbstdeutung, die auf diese Weise von der conversio
her denkt, nimmt nicht ein « Wesen» des Menschen an, das sich zudem noch
in besonderen Fillen mit dem Ersten einen kann, als wire diese Zukehr zu
Gott ein zu einer in sich bestimmten Substanz hinzukommendes Akzidens.
Ebenso nimmt eine Lehre vom Menschen, die in der Einung mit Gott das
Ziel des Menschen erblickt, fiir sich in Anspruch, von der eigentlichen Wirk-
lichkeit des Menschen zu reden; sie ist also Lehre von der wahren Verwirk-
lichung des Menschen, Ontologie des spezifisch Menschlichen kdénnte man
sagen. Hatten jene Denker, die wir als Mystiker bezeichnen, nicht die feste
Uberzeugung, von der authentischen Verwirklichung menschlichen Sein-
konnens iiberhaupt zu sprechen, eine Lehre zu vertreten, die jedem Menschen
als Existenzweise vorgeschlagen werden kann?

Diese Zuriickfithrung der Mystik auf das in ihr wirksame Verstdndnis
menschlicher Wirklichkeit beseitigt keineswegs die kritischen Fragen, viel-
mehr konnen diese Fragen iiberhaupt erst in diesem Zusammenhang gestellt
werden. Ist ein derartiges Selbstverstindnis vertretbar? Und dann vor
allem: Was heilt Einung? Eine Frage, die nur in praziser Analyse der ein-
zelnen Texte beantwortet werden darf.

Es bleibt auch das Problem, das sich ein Theologe stellen kann: Wie
steht ein derartiges Menschenbild zur christlichen Botschaft ? Der Autor for-
muliert dieses Problem S. 65 so: « Gott, der sich in Christus die Welt verséhnt,
ist der gleiche Gott, der als Schopfer seinen Geschopfen die Freiheit gegeben
hat, ihn zu suchen.» Es ist dies ein weites Feld, traditionell als Verhiltnis
von Natur und Gnade formuliert. Nicht immer — und das gédlte es doch auch
hier zu bedenken — wurde das menschliche Suchen nach Wahrheit und Gliick
und die im Euangelion geforderte Lebensweise als Gegensatz verstanden.
Vielmehr wurden der Universalititsanspruch des Christentums und der-
jenige menschlichen Suchens der Wahrheit und des Gliicks oft gerade als
Einheit wahrgenommen: Obsecro te non sit honestior philosophia gentium,
quam nostra christiana, quae una est vera philosophia, quando quidem
studium vel amor sapientiae significatur hoc nomine (Augustinus: Contra
Julian. pelag. 1V, 14, 72, PL 44, c. 774). DaB3 es andere Moglichkeiten der
Zuordnung von christlicher Wahrheit und menschlich erreichbarer Wahrheit
als diejenige des reinen Gegensatzes gibt, spricht Scotus Eriugena aus, wenn
er in Erweiterung eines von Augustinus mehrfach ausgedriickten Gedankens
sagt, die wahre Philosophie sei zugleich die wahre Religion (De praed. I. 1.,
PL 122, c. 358).

H. U. von Balthasar versucht eine Ortsbestimmung christlicher Mystik.



202 Intellectus in deum ascensus

Er geht dabei von einem Begriff der Mystik aus, der bewuBt vom mensch-
lichen Selbstverstindnis, das eine derartige Lehre trigt, abstrahiert. Diesem
Ansatz entspricht auch die Unterscheidung von Mystik und Mystologie (S. 49).
MiiBte ein Gespriach mit der Mystik nicht gerade nach diesen philosophischen
Hintergriinden fragen ? Statt Mystik von Mystologie zu trennen, miiBte man
vielmehr die Mystologie in ihrem Anspruch, Weisheit, vera sapientia, Lehre
von der eigentlichen Bestimmung des Menschen zu sein, vernehmen, befragen
und kritisieren, sofern dies intendiert wird.

2. Mystik und Denken

2.1. DaB es Plotin und Meister Eckhart um eine Deutung der eigent-
lichen Wirklichkeit des Menschen geht, zeigen die Beitrige von W. Beier-
waltes und A. M. Haas auf hervorragende Weise. « Der ontologische Vollzug
der Seinsvermittlung von Gott zum Geschépf ist fiir Eckhart wesentlicher
als jeder intellektuelle, voluntative oder affektive Erlebniskontakt mit Gott»
(A. M. Haas S. 98, vgl. ebenfalls S. 88, 91). Es geht in Eckharts Predigt dar-
um, dem Menschen sein wahres Seinkénnen aufzudecken, das paradoxer-
weise darin besteht, sich selbst — und damit das Endliche, Kreatiirliche iiber-
haupt — zu lassen, damit Gott Gott sein und sich ganz verschenken kann.
Die Rede von der Geburt Gottes in der Seele soll dieses Wirkenlassen Gottes
zur Sprache bringen. Die Eckhartsche Rede von Gott und der Seele hat
daher eine andere Aufgabe als diejenige des Erfahrungsberichtes, wie sie
etwa Symeon der Neue Theologe als die einzig authentische Weise mysti-
schen Sprechens postuliert (S. 76-77). Eckharts Predigt steht vielmehr in
der Tradition der dominikanischen Predigt, welche sowohl in der subjektiven
Glaubenserfahrung wie in der wissenschaftlichen Reflexion griindet (S. 81).
Letztlich geht es dem Thiiringer Meister darum, den Durchbruch zur Gott-
heit als die Moglichkeit menschlicher Existenz zu ent-decken; dieser Durch-
bruch ist aber kein personliches Sondererlebnis, sondern der héchste Vollzug
einer ontologischen Dynamik. Alle menschliche Erfahrung soll iiberstiegen
werden zur gottlichen Erfahrung hin (S. 84).

Das Verhiltnis von Sprache und Erfahrung wird dadurch deutlicher.
«Die subversive Leistung der Eckhartschen Predigt ist die Vermittlung von
einem in Worten auferbauten ‘Gott’ zu einer als Grenze des kategorialen
Sprechens erfahrbaren ‘Gottheit’» (S. 86). Die Predigt soll den «ontologischen
Sachverhalt der absoluten Seinsbedingtheit des Geschopfs durch die Gott-
heit» (S. 88) bewuBt machen und damit den Raum eréffnen fiir das Wirken
Gottes. Dieses Wirken Gottes ist nicht als «affektiver Erlebniskontakt» zu
verstehen (S. 98), sondern als «ein Wirkungszusammenhang, der ein dyna-
misch-verbales Verstindnis von ‘Sein’ voraussetzt» (S. 95). Uberhaupt ist der
dynamische Charakter der Seinsbeziehung zwischen Gott und Mensch bei
Eckhart vorherrschend (S. 88 ff., S.95), deshalb verwendet Eckhart auch
dynamische Modelle, um diese Interaktion zu verdeutlichen (cf. S. 88 ff.).
Die Predigt soll also einen ontologischen Sachverhalt bewuBt machen (S. 91)
und nicht von einzelnen Erfahrungen berichten (S. 96). «Ziel seines Predigens
ist nicht der Bericht individueller mystischer Erfahrungen, sondern deren
Erméglichung und Erweckung als deren Preisgabe zugunsten der Absolut-



Intellectus in deum ascensus 203

heit gottheitlicher Erfahrung als solcher» (S. 101). Die eigentliche Vorberei-
tung besteht im Preisgeben aller ‘eigenschaft’ (S. 94), dadurch gewinnt der
Mensch jene Leere, die das Wirken Gottes ermdéglicht: «Der Gott eigene
horror vacui 1d8t das Sein blitzhaft in den Menschen einschlagen, der ent-
sprechend leer und bereit ist» (S. 99). Die Sprache, der Eckhartsche sermo
mysticus hat «proleptisch-vorausnehmenden Charakter» (S.101), d. h. er soll
zur Sprache bringen, was ist und geschieht, wenn der Mensch die Wirk-
maichtigkeit Gottes erfiahrt.

Der Autor behandelt auf den letzten Seiten (S. 102-104) seiner iiberaus
lehrreichen und fruchtbaren Interpretation zu Eckharts Lehre die geistige
Nachfolge des Meisters und stellt fest, daB3 die ontologische Intentionalitit
(cf. S. 91) mehr und mehr vergessen wurde, indem die «mystische Rede als
figurata locutio des Erfahrenen im Sinne Symeons des Neuen Theologen»
(S.103) Zentrum der Predigt wurde. Die Sprache wird zum Mittel des Er-
fahrungsberichtes und verliert ihre wirklichkeitsvermittelnde Funktion.

2.2. Mit Recht macht der Autor darauf aufmerksam, daB das ‘Preis-
geben aller Eigenschaft’ die Einung mit Gott ermdglicht (S. 94). In der Predigt
«Iusti vivent in aeternum», welche der Autor an der gleichen Stelle zitiert,
erinnert Eckhart daran, was er darunter versteht: «Die niht glich sint, die
sint aleine got glich» (DW I, p. 107. 5). Im Beitrag von A. M. Haas wird aber
der wirkliche Sinn dieser Aussage nicht mit Klarheit ausgesprochen: Die
Einung mit Gott wird im Denken vollzogen, es ist nicht eine Erfahrung, die
vom Denken zu scheiden ist. Anders ist der absolute Vorrang, den Eckhart
dem Denken in der Einung mit Gott zuspricht, unverstidndlich: «Bekannt-
nisse hit den sliizzel und sliuzet uf und dringet und brichet durch und vindet
got bléz» (DW I, p. 52. 9-10).

Gerade am Beispiel des Zitats aus der Predigt «Iusti vivent in aeternum»
kann gezeigt werden, daB3 das die Einung mit Gott ermdéglichende Preisgeben
aller ‘eigenschaft’ die Eigentiimlichkeit des Denkens ausmacht. Wir stoBen
in der Predigt 69 (DW III, p.171. 1) auf eine Formulierung, welche der oben
zitierten dhnlich ist. Eckhart spricht hier vom Vorrang der Vernunft und
sagt: «In dem, daz disiu kraft nihte glich ist, sb ist si got glich.» Es handelt
sich hier um eine Redeweise, welcher wir in den lateinischen Werken Eck-
harts sehr oft begegnen, wenn vom intellectus gehandelt wird: oportet quod
sit immixtus, nulli nihil habens commune, ut omnia intelligat, ut dicitur in
III de anima (LW V, p. 50. 2-3, die Parallelstellen sind sehr zahlreich). Wie
Eckhart selbst andeutet, zitiert er Aristoteles (De anima 429 b 23), der selbst
auf die Lehre des Nus von Anaxagoras verweist. Nach Eckhart macht es die
Eigentiimlichkeit des Intellekts, der Vernunft, des Geistes aus, mit nichts
etwas gemein zu haben. Diese Unvermengtheit der Vernunft — im Vokabular
der frithen Pariser Quaestionen — macht ihre Seinslosigkeit aus: um Farbe
sehen zu konnen, muB3 das Auge farblos sein (nach De anima 418 b 26), um
Seiendes erkennen zu koénnen, mul3 der Geisl seinslos sein.

Mit Preisgeben aller Eigenschaft meint Eckhart also das Denken. Es ist
richtig, daB Leere Bedingung der Méglichkeit der Einheit mit Gott ist. Non
impletur, nisi vacuum, wiederholt Eckhart ott, z. B. LW IV, p. 447.7. An
der gleichen Stelle aber sagt er auch, was unter Leere zu verstehen sei: (nota)



204 Intellectus in deum ascensus

quomodo intellectus debet esse separatus et immixtus, nulli habens commune.
Wenn Preisgeben aller Eigenschaft die unio mit Gott erméglicht und unter
Leere das Denken verstanden wird, so heil3t das, daB Eckhart behauptet:
im Denken vollzieht sich die Einung des Menschen mit Gott. Diese These
spricht er auch deutlich aus. Einige Texte sollen unsere Interpretation be-
stitigen.

Nur die geistige Wirklichkeit kann Gott finden: Deus enim ut deus non
est nec sapit nec invenitur nisi in intellectuali natura, ubi imago dei capax
dei, cuius totum est esse ad aliud (LW IV, p. 144. 6-7). Als Intellekt ist der
Mensch imago dei (cf. Sermo XLIX, 1-3), als Vernunft ist er Bild Gottes, wie
der Meister in der schon erwdhnten Predigt 69 sagt. Man versteht diese Aus-
sage aber nur, wenn man beriicksichtigt, dafi nach Eckhart Bild und Ab-
gebildetes in keiner Weise getrennt werden konnen: nota quod imago in
quantum huiusmodi nec intellectu potest separari ab eo cuius imago est
(LW IV, p.421.12). Im Bild ist das Abgebildete ganz gegenwirtig, ohne
daB allerdings das Begriindungsverhiltnis dadurch aufgehoben wird.

Eckhart versteht Gott als das alles Denken ermdéglichende und begriin-
dende Prinzip, zu dem sich das Denken zu erheben vermag, indem es sein
eigenes Gegriindetsein versteht. Auch die Gottesgeburt ist aus dieser Per-
spektive zu deuten. Im Denken, wo der Denkende und das Gedachte eins
sind, ist der Vater im Sohn, der Sohn im Vater, das Abgebildete im Bild,
der Gedanke im Denkenden, der Denkende das Gedachte. Aber des Meisters
Worte sind hier klar genug und verdienen gehort zu werden: Adhuc autem
illud cogito, cognosco et amo, cuius imago sive proles in me formatur, et
proles una est cogniti et cognoscentis. Ex quo patet manifeste quod ubicumque
deus cogitatur, cognoscituy, ibi deus invenitur et nusquam alibi. Ibi est deus
proles, deus in prole, pater in filio ... pater pariens, proles genita, una natura,
unum esse (LW IV, p. 430. 12-431. 3).

Es ist kaum zu bestreiten, daf8 Eckharts Verstindnis des ‘wesentlichen
Denkens’, das von der diskursiven Titigkeit unseres Verstandes abzugrenzen
ist, einer eingehenden Untersuchung bediirfie, die hier nicht geleistet werden
kann. Aber Eckharts Texte sind andererseits auch eindeutig genug, um die
gelaufige Auffassung, Eckhart sei ein Mystiker, ins Wanken zu bringen. Der
Beitrag von A. M. Haas regt zu einer Revision dessen, was unter Eckhart-
scher ‘Mystik’ zu verstehen sei, auch an. Er macht insbesondere darauf auf-
merksam, daB Eckhart nie besondere Erlebnisse suchte oder vermitteln
wollte (cf. S. 83): «Seine Erfahrung ist eine des Denkens, der Denkerfahrung
des innersten Menschen, wie er sagt» (S. 92). Wir meinen, daB3 man unter der
Fiithrung des Eckhartschen Wortes noch einen Schritt mehr tun muB: intel-
ligere est deiformatio (LW V, p. 60. 8). Zwar kénnte auch dieser Primat des
Denkens seinerseits noch einmal ‘mystisch’ umgedeutet werden, ob aber
Eckharts eigene Aussage im Johanneskommentar, es sei seine Absicht, die
Inhalte des christlichen Glaubens durch die Vernunftgriinde der Philosophen
(rationes naturales philosophorum) auszulegen (LW IIT, p. 4. 4-6), dieser
Interpretation nicht entgegensteht?



Intellectus in deum ascensus 205

3. Das Denken und das Eine

3.1. W. Beierwaltes’ Beitrag handelt von Plotin. Das Denken Plotins
kreist um die Einung des Menschen mit seinem Prinzip, Einung, die als Telos
menschlicher Existenz iiberhaupt aufgefaBt wird. Es macht die Eigenart der
neuplatonisch orientierten Reflexion aus, daB dem Denken in der Einiibung
dieser Henosis ein zentraler Platz eingeriumt wird. Aus diesem Grunde auch
der Titel des Beitrags: Einung und Reflexion. Die plotinische Auffassung
zusammenfassend sagt der Autor: «Das gesamte Philosophieren tendiert zur
Einung als seinem Telos, die Einung wiederum wirkt zuriick aufs Denken,
ist dessen Erfiillung-verheiBendes Stimulans» (S.11). Die plotinische Reflexion
versucht, das Griinden der Wirklichkeit im Prinzip, dem Einen, zu entfalten,
indem Geist und Seele auf ihr Wesen hin befragt werden. « Das Durchdenken
dieser Stufen ist zugleich von héchster anthropologischer Relevanz, denn die
Reflexion auf die Entfaltung der Einheit ist zugleich die Riickfithrung des
Denkenden in die Einheit» (S.11-12).

Riickfithrung heiBt Katharsis, die nichts anderes ist als «die BewuBt-
machung des noch unbewuBten Grundes in ihm» (d.h. dem Denkenden;
S. 13). Dieses Finden ist das Erwachen zum eigentlichen Selbst des Menschen
(ebd.). Ermoglicht wird dieser Weg durch die Teilhabe der Seele am Nus.
Dieser ist die plotinische Antwort auf die transzendentale Frage, d. h. die
Frage nach der apriorischen Bedingung der Erkenntnis (cf. S. 17-18). Der
Geist ist zugleich unser und nicht unser, indem aber die Seele sich selbst
erkennt, erkennt sie ihr Woher : sie wird zum Nus (vow0%ver, Enn. VI.7.35.41.).

Der Geist ist im Denken seiner selbst die Einheit von Sein und Denken
(dazu S. 19), und dies Denken ist sein Leben (S. 20). Diese Einheit von Sein,
Denken und Leben impliziert aber noch Andersheit, ist schon abkiinftige
Einheit. Als Vollzug dieser Einheit ist der Geist die Spur des Einen und
setzt dieses voraus. Der Hohepunkt der plotinischen Philosophie vollzieht
sich im Ablegen aller Andersheit, im Riickgang zum Einen selbst, eine Bewe-
gung, die nur moglich ist, weil Seele und Nus ohne die Einheit nicht sein
kénnen (S. 21).

Das Eine selbst, Grund und Telos des Denkens, ist nach Plotin jenseits
von Sein und Denken; von ihm kann nur in negativer Dialektik gesprochen
werden (S. 22); die Kategorien des Seienden verfehlen es (S. 22/23). Das
Eine ist Nichts (S. 23), weil es iiber allem ist, formlos (aneideon). «Dieses
Uber-sein iiber allem Andern meint nicht nur einen gradmiBigen Unter-
schied innerhalb derselben Dimension, sondern vielmehr die absolute Trans-
zendenz des Einen» (S. 24). Es ist alles, weil nichts ohne es ist (ebd.).

Der Aufstieg zum Hen ist als Ablegen von Differenz und Form zu
begreifen (S. 26); die Sprache mul3 verstummen. Die Berithrung mit dem
Hen geschieht in einem von allem geistigen Sehen verschiedenen Sehen, in
der Ek-stasis (S. 27). Diese Einung, welche letztlich nur metaphorisch um-
schrieben werden kann (S. 28 ff.), ist nicht nur das «Zentrum und das bewe-
gende Element» des plotinischen Denkens, sondern «das, woran jedes Men-
schen Erfiillung hangt» (S. 32).



206 Intellectus in deum ascensus

Dieser Skizze des plotinischen Entwurfes fiigt der Autor einige Bemer-
kungen zur Wirkungsgeschichte bei. Augustinus nimmt das Motiv der Wen-
dung nach innen sowie dasjenige der Selbsttranszendenz auf (S. 33-34);
Proklos hingegen intensiviert die Reflexion der «ontologischen Voraus-
setzungen der Einung» (S. 34), wobei das Thema des «Einen in uns» eine
zentrale Rolle spielt; Dionysius Areopagita schlieBlich iiberliefert dem Mittel-
alter «zentrale proklische Philosopheme» (S. 35). Die Bedeutung des ploti-
nischen Denkens besteht aber nicht nur in den direkt nachweisbaren Ein-
fliissen auf die Philosophie des Abendlandes, sondern in einer die Epochen
iiberdauernden Gegenwirtigkeit seiner Problematik, welche nur zu ver-
stehen ist, wenn man «eine bestimmte Invarianz von Gedanken, Elementen
von Gedanken, Problem-Aspekten und Fragen» (S. 36) anerkennt.

3.2. Gerade dieser letzte Aspekt von W, Beierwaltes’ ausgezeichnetem
Beitrag konnte in mancher Hinsicht entfaltet werden (der Autor hat dies
auch mehrfach getan, zuletztin: Platonismus und Idealismus, Frankfurt 1972).
Ein Aspekt der Verbindung zwischen Plotin und Eckhart verdient aber in
diesem Zusammenhang besondere Beachtung. Eckhart kommt in seiner
Fassung des Einen derjenigen Plotins, selbst in der Formulierung, sehr nahe
(ohne ja den plotinischen Buchstaben gekannt zu haben).

Der Autor faB3it S. 25 einen zentralen Gesichtspunkt der plotinischen
Henologie zusammen: «Als absolute Transzendenz ist das Eine somit auch
absolute Differenz, zwar so, da3 in ihm selbst keine Differenz ist und es
gerade als solche Nicht-Differenz als die schlechthinnige zu oder gegeniiber
Allem ausgezeichnet ist». Das Hen ist ndmlich das andere zu allem (érepwv
amdvtov V. 3.11.18; wdvtev €repov V. 4.1.6.), in sich selbst differenzlos
(@poppov VI. 9. 3. 39; dveldeov VI. 7. 32. 9).

Dies Begreifen des Einen steht in enger gedanklicher Nihe zu einem
beriithmten Text aus Eckharts Kommentar zum Buch dev Weisheit. Wie
Plotin, versteht auch Eckhart Gott als das Eine, dieses aber als Unter-
schiedslosigkeit: li unum idem est quod indistinctum, heiBt es in der allge-
meinen Definition von ‘eins’ (LW II, p. 482. 2). Als differenzlose Differenz
(der Terminus wird von W. Beierwaltes beziiglich Plotin verwendet) ist das
Eine aber von allem geschieden: distinguitur enim ipsa indistinctione (ib.
p- 490. 5). In allem aber begriindend gegenwirtig: nihil tam unum et in-
distinctum quam deus et omne creatum (ib. p. 490. 11-12).

In der Ndhe des Gedankens verbirgt sich aber eine grundlegende Ver-
schiedenheit der beiden Ansitze. Im Gegensatz zu Plotin und dem orthodoxen
Neuplatonismus deutet Eckhart das unum nicht als jenseits des Denkens:
unitas sive unum videtur proprium et proprietas intellectus solius (LW,IV,
p- 266. 11-12). Eckhart erweitert also die neuplatonisch gedachte Identitét
Gott-Einheit zur Triade unum-deus-intellectus. Dieses neue Gottesverstindnis
verwandelt zugleich das Verhéltnis Gott-Mensch. Der durch die christliche
Lehre der Trinitit vermittelte Gedanke der Gottesgeburt und des Gott-
Menschlichen iiberhaupt spielt auch hier eine entscheidende Rolle. Die Lehre
der Inkarnation — der sich an den Menschen verschenkende Gott — und jene
der Gottebenbildlichkeit — der zum Sohn Gottes werdende Mensch — bergen
in sich die Uberwindung der negativen Theologie als Letztinstanz. Als Geist



Intellectus in deum ascensus 207

ist der Mensch imago dei und capax dei, wie Eckhart mit Berufung auf
Augustinus sagt (De trin. XIV. 8, n. 11, PL 42, 1044). Eckhart fiihrt diesen
Gedanken bis zu seiner letzten Konsequenz: ipsius (scil. dei) capax est solum
intellectivum, in quo relucet proprie imago trinitatis (LW IV, p. 236. 3—4).
Der Intellekt ist capax infiniti. Auch hier spielt das Motiv der Reinheit, der
Unvermengtheit, eine entscheidende Rolle. In einem Predigtentwurf steht:
Cuius regionis (scil. intellectualis) dic eminentiam, quomodo efficax eius
lumen, quomodo immateriabilis, impermixta, nulli habens quid commune,
et sic dei capax, qui nihil est terminatum, sed aeternum, extra terminos
(LW IV, p. 443. 13-444. 2).

4. Eine Besinnung auf einen mdéglichen Sinn des Begriffes Mystik, wie
sie in diesem Band versucht wird, mull mit einer gewissen Notwendigkeit
zur Frage hinfiithren, ob Plotin und Eckhart Mystiker seien in jenem Wort-
verstindnis, wie wir es eingangs vorgefiithrt haben. Weder Plotin noch Eck-
hart sind u. E. in diesem Sinne Mystiker !. Beide verstehen den denkenden
VorstoB zum Grund des Denkens als die hochste Vollkommenheit des Men-
schen. Bei Plotin bleibt die Spannung zwischen Reflexion und Einung
bestehen, das Eine selbst kann nicht mehr gedacht werden. Eckhari hin-
gegen deutet die Einung selbst vom Denken her: Ascendere igitur ad intel-
lectum, subdi ipsi, est uniri deo. Uniri, unum esse, est unum cum deo esse
(LW IV, p. 270. 4-6).

Sofern man allerdings Mystik «als Name fiir die volle Hingabe des Men-
schen an den Gedanken der Vollkommenheit» begreift, wie dies J.-P. Scho-
binger im Vorwort ausdriickt, so modgen die beiden als Mystiker gelten.
Allerdings mul3 dieses Verstindnis dann genau geschieden werden von
anderen, geliufigeren Auffassungen von Mystik. Ob dadurch nicht MiBBver-
stindnisse entstehen, ist eine berechtigte Frage. Es ist dies umso bedeutungs-
voller, als es in der Geschichte ein anderes Verstehen von Mystik gegeben
hat. Der Autor des Traktats ‘Viae Sion lugent’ (wahrscheinlich der Kartduser
Hugo de Balma), der wie Eckhart an der Wende vom 13. zum 14. Jahr-
hundert gelebt hat, hat das Programm einer affektiven Mystik so formuliert:
Oportet ... quod purus consurgat affectus sine admixtione intellectus in
INlum (Ausgabe der Werke des hl. Bonaventura, Venedig, 1751-55, Bd. 11,
393 b C) 2. Es klingt fast wie eine Antwort, wenn Eckhart sagt: Quantum
habet unumquodque de intellectu, tantum habet dei et tantum de uno et
tantum de esse unum cum deo ... Unde deus nunquam et nusquam est ut
deus nisi in intellectu (LW IV, p. 296. 16-270. 3). Ob die principalis affectio
Hugos und Eckharts Lehre tatsidchlich den gleichen Namen verdienen?
Nicht zufillig nimmt Eckhart eine Redewendung des Johannes Damascenus
auf, welche sein ganzes Unternehmen charakterisieren kénnte: intellectus in
deum ascensus (LW IV, p. 226. 1) 3.

1 Zu Meister Eckhart vgl. K. FLascu: Die Intention Meister Eckharts, in:
Sprache und Begriff, Festschrift B. Liebrucks, Meisenheim, 1972, S. 301 f.

2 Zu Hugo de Balma cf. E. voN IVvANKA: Plato christianus, Einsiedeln 1964,
S. 343 fi., S. 379-383.

3 Die Thematik der Mystik wurde dem lat. Mittelalter durch die Schrift des



208 Intellectus in deum ascensus

Ein Letztes: Man koénnte versucht sein, Eckharts Lehre als ‘puren Intel-
lektualismus’ zu bezeichnen. Tatsidchlich scheut er sich nicht, in direkter
Nachfolge Alberts des GroBen und des Stagiriten den Menschen ganz vom
Geist her zu begreifen: homo est homo per intellectus (LW I, S. 358. 6).
Sein umfassendes Geistverstindnis schlieBt aber die Besinnung auf das Gute
immer schon ein. Sagt er nicht, daB3 nur, wer seine Lehre von der Gerechtigkeit
begriffen habe, ihn verstanden habe ?

Gerechtsein aber impliziert die Besinnung auf das Prinzip der Gerechtig-

Dionysius AREOPAGITA: « Peri mystikes theologias pros Timotheon» (PG 3, c. 997-
1063) gestellt. Diese kleine Schrift hat durch die darin enthaltenen Aussagen iiber
negative und afirmative Theologie, iiber das Erleiden Gottes und durch ihr berithmtes
a&yvoroteg dvatadntt das Denken des Mittelalters in einem kaum zu tiberschitzen-
den MaBe beeinfluBt und angeregt. Dieser Traktat ist allerdings so abgefalt, daB
er verschiedenen Deutungen dessen, was Einung mit Gott bedeuten kann, Platz
gelassen hat. In allzu grober Schematisierung kénnte man vor allem zwei Rich-
tungen erwéhnen, eine eher affektive Tradition und eine geistphilosophische. Zu den
bedeutsamsten Vertretern einer eher affektiven Richtung gehért Thomas Gallus,
der sog. Commentator Vercellensis (gest. 1246), auf dessen Bedeutung vor allem
G. TuEtRY in verschiedenen Studien und einer Textausgabe aufmerksam gemacht
hat (Thomas Gallus: Le grand commentaire sur la théologie mystique, Paris 1934).
Meister Eckhart und Nikolaus von Kues haben das Verstindnis der Schrift in eine
andere Richtung gewiesen und sahen sich veranlaBt, das von Dionysius Gesagte
zu iiberschreiten.

Obwohl die beiden Traditionen von Dionysius ausgehen und sich auf ihn
berufen und deshalb mit ihm in Verbindung gebracht werden kénnen, ist das
Ergebnis dieser Begegnung so unterschiedlich, daB nur in sehr beschrinktem MaGe
in beiden Fillen von Mystik gesprochen werden kann, wenn man nicht genau
prizisiert, was man darunter versteht. Nur eine umfassende Studie zur Wirkungs-
geschichte der Schrift des Areopagiten konnte zeigen, wie verschiedenartig die Deu-
tungen sind. Der monumentale Artikel « Denys 1’ Aréopagite» im «Dictionnaire de
Spiritualité» (Bd. III, Paris 1957, c. 244-429), der sich selbst als Anregung zu
weiteren Studien dieser Art versteht, zeigt, daB sich die bedeutendsten Gestalten
des Mittelalters mit den Schriften des Areopagiten auseinandergesetzt haben. Zu
den Kommentatoren der ‘Mystischen Theologie’ gehoren z. B. Robert Grosseteste,
Albertus Magnus, Dionysius der Kartduser und Marsilio Ficino. Die Auseinander-
setzung um das Problem des Verhiltnisses von kataphatischer und apophatischer
Theologie spielt bei Scotus Eriugena, Thomas von Aquin, Ulrich von StraBburg,
Meister Eckhart u. a. m. eine ebenso gewichtige Rolle wie bei den Kommentatoren
selbst. W. V6LKER hat in seinem Buch « Kontemplation und Ekstase bei Pseudo-
Dionysius Areopagita» (Wiesbaden 1958) die Wirkungsgeschichte des 1. Kapitels
der Schrift «De mystica theologia» skizziert (op. cit. S. 218-263). Auch E. von
IvaANkA weist in seinem Buch «Plato christianus» (op. cit. Anm. 2) auf gewisse
Aspekte der Deutung des Dionysius hin. Zur Uberlieferung der Schriften des Areo-
pagiten und ihrer Bedeutung im 13. Jahrhundert vgl. H. F. DoNDAINE: Le corpus
dionysien de l'université de Paris au XIII¢ siécle, Rome 1953. Die Auseinander-
setzung des Kusaners mit den zeitgendssischen Deutungen des dionysischen ‘ignote
consurge’ stellt eines der interessantesten Kapitel der Geschichte des Einflusses der
Schrift des Areopagiten dar. Cf. das von E. VANSTEENBERGHE herausgegebene und
kommentierte Material in: Autour de la docte ignorance, Miinster 1915.



Intellectus in deum ascensus 209

keit: Adhuc autem iustus, in quantum iustus, nihil cognoscit, nec se ipsum
quidem, nisi in ipsa iustitia. Quomodo enim ipsum iustum cognosceret extra
ipsam iustitiam ? Ipsa vero principium iusti est. Et hoc est proprium hominis
et rationis cognoscere res in suis principiis (LW III, p. 36. 1-4). Das Ver-
hiltnis der Sohnschaft gilt auch hier. Der sich auf die Gerechtigkeit besin-
nende Mensch ist « Wort», Sohn der Gerechtigkeit. Durch ihn — den Sohn —
kommt die Gerechtigkeit selbst zur Darstellung. Auch diese Lehre Eckharts
ist keine Geheimlehre, keine Technik besonderer Erfahrungen, sondern der
Versuch, menschliches Handeln aus seinen letzten Voraussetzungen und
Zielen zu verstehen.

Es gibt viele Moglichkeiten menschlicher Besinnung auf ihr eigenes
Woher und Wohin. Man wird dem Ernst, der Einmaligkeit und dem An-
spruch der einzelnen Versuche nur dann gerecht, wenn man die ihnen eigene
Intention nicht iibersieht, sondern ihr nachzudenken versucht.

RugEbp1 IMBACH

14



	Intellectus in deum ascensus

