Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Liebe als Ekstasis

Autor: Fetz, Reto Luzius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761348

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ReTO0 Luzius FE1z

Liebe als Ekstasis

Uber den Realismus der Liebe nach Thomas von Aquin

In Erinnerung an meinen Bruder Alfred Fetz

Das Wort «Realismus» steht im Umkreis der Neuscholastik gew6hn-
lich fiir eine sich an Thomas von Aquin haltende Auffassung der Er-
kenntnis. Es soll zum Ausdruck bringen, daB nach Thomas eben die
«Realitit» die letztlich erkenntnisbestimmende Instanz sei, womit das
Erkennen einen echten Wirklichkeitsbezug aufweisen kénne. Dafl damit
ein Wesensmoment thomanischer Erkenntnislehre getroffen sei, soll hier
gewil nicht bestritten werden, wie denn iiberhaupt diese Kennzeichnung
des thomanischen Erkenntnisverstindnisses als « Realismus» ihre histo-
rischen und sachlichen Griinde haben mag, die hier nicht zur Diskussion
stehen. Aber sie hat etwas sehr Wesentliches verdeckt oder zumindest
nicht geniigend hervortreten lassen: daB nimlich nach Thomas der
eigentliche Wirklichkeitsbezug, der Bezug zum Wirklichen als solchem,
nicht im Erkennen, sondern im liebenden Erstreben liegt; daB demnach
der Mensch nicht im Erkennen, sondern im Lieben und Erstreben im
eigentlichen Sinn auf die Wirklichkeit zugeht; schlieBlich: daB der
Mensch nur dort wahrhaft aus seiner Vereinzelung hervortritt und «beim
andern» ist, wo die Liebe ihre vollendete Form gefunden hat, die Thomas
mit dem iiberkommenen Ausdruck der ‘Freundschaftsliebe’ bezeichnet.
Diesen «Realismus» des Aquinaten wollen wir im folgenden herauszu-
stellen versuchen.

Damit soll nun nicht etwa der Realismus der Liebe gegen den Realis-
mus der Erkenntnis ausgespielt werden: der erstere ist ohne den letzteren



Liebe als Ekstasis 167

gar nicht denkbar. Der groBere Realismus der Liebe wird sich also
gerade darin zu zeigen haben, daf3 er den Realismus der Erkenntnis nicht
nur einholt, sondern iiber ihn hinausfiihrt 1.

Versuchen wir als erstes den Unterschied von Erkennen und Wollen
— dem willentlichen Streben % — herauszuarbeiten, wie er sich in unserem
Zusammenhang darstellt. Gemeinsam ist beiden, da3 sich in ihnen eine
‘Zusammenkunft’ 3 — convenientia — von Mensch und Wirklichkeit ereig-
net, in der sich das urspriinglich waltende Bezogensein des Wirklichen
auf den Menschen — als eines “Wahren’ und ‘Guten’ — auswirkt und
erfiillt . Die Auszeichnung des Menschen als Geistwesen diirfen wir
dann nach Thomas darin sehen, daB sowohl sein Erkennen wie sein
Wollen letztlich immer auf das Ganze der so verstandenen Wirklichkeit
geht. Aber diese ‘Zusammenkunft’ ist beim Erkennen nicht gleich ge-
lagert wie beim Wollen. Der Richtungssinn ist bei der Erkenntnisbewe-
gung ein anderer als beim willentlichen Streben. Denn E7kennen bedeutet
die wortmichtige Hereinnahme des Wirklichen 7z uns, wohingegen wir
uns im willentlichen Streben recht eigentlich «zu den Sachen selbst» — ad
ipsas res > — hinbewegen. Das gilt es zundchst zu verdeutlichen.

1 Die Hervorhebung des erkenntnistheoretischen Realismus des Aquinaten ist
jedenfalls von der besonderen Situation der nun wohl zu Ende gegangenen Neu-
scholastik aus zu verstehen: von ihrer Abwehrstellung gegeniiber den verschiedenen
Stromungen des Idealismus. Es wire nicht verwunderlich, wenn eine genuinere
Einschidtzung Thomas immer mehr als den groBen Denker der christlichen Liebe
entdecken wiirde. Sah nicht schon Dante in Thomas vor allem den Lehrer der
iiberquellenden Liebe Gottes (Par. XIII 52-60)? Die jiingste Monographie vermag
jedenfalls diese Sicht konsequent durchzuhalten: ALBERT ILIEN, Wesen und Funk-
tion der Liebe im Denken des Thomas von Aquin, Freiburg (Herder) 1975. Dort
auch Literatur, speziell zu unserem Aspekt 57!5. — Zur hier vorgelegten Interpreta-
tion vgl. insbesondere L.-B. GEIGER, Le probléme de ’amour chez saint Thomas
d’Aquin, Montréal-Paris 1952. Eine urspriinglich thomanische Deutung des Phéano-
menkomplexes scheint mir bei J. PIEPER vorzuliegen: Uber die Liebe, Miinchen
(Kosel) 1972.

2 Vgl. unten 169.

3 Wir setzen ‘...", wenn ein deutsches Wort fiir einen thomanischen Terminus
steht, um sie von den in «...» gesetzten Ausdriicken anderer Herkunft zu unter-
scheiden.

% 'Ver: 1 A,

5 I-1I, 86,1 ad 2. Vgl. III Sent. d. 27, 1, 4; Ver. 22, 10; 23, 11; I, 16, 1;
II-1I, 27, 3 (u. a.).



168 Liebe als Ekstasis

Wie haben wir es zu verstehen, daB3 die Dinge als erkannte in uns
sind: cognitum est in cognoscente, dal also die Erkenntnis gewissermafen
im «Bei-uns-Sein» ¢ der Dingwirklichkeit besteht? Dieses Innewohnen
ist sicher nicht als ein 7eales Innesein des Erkannten in uns aufzufassen.
Der Erkennende triagt zwar das Erkannte in sich, aber nur als ‘Abbild’:
species, similitudo. Wie immer man die diesbeziigliche Theorie des
Thomas verstehen mag, feststeht, daf fiir Thomas damit der Besitz der
Dingwirklichkeit in ihrem Realsein ausgeschlossen werden soll: nec
tamen ens est in eo secundum esse naturale’. Bei Thomas ist also im
Begriff der Erkenntnis auf jeden Fall dies mitgedacht, daB Erkenntnis
als solche nicht die Ubereinkunft mit der Dingwirklichkeit in ihrem
Realsein ist: secundum esse quod habel in rerum natura, sondern «nur»
die Ubereinkunft mit der Wesensbestimmtheit der Wirklichkeit : secundum
rationem speciei tantum 8.

Damit ist bereits jener Punkt anvisiert, wo sich mit dem Reichtum
zugleich auch die Armut der Erkenntnis zeigt. Die Erkenntnis besagt
eine Ausweitung unseres Selbstseins, insofern der Erkennende «auch die
Wesensbestimmtheit eines anderen Dinges besitzt», ja «gewissermalen
alles» ist °. Die Erkenntnis vermag somit der seinsmidlBigen Wesens-
begrenztheit des Menschen abzuhelfen, die darin besteht, ein spezifisch
determiniertes Wesen unter anderen Wesen zu sein, die er nicht ist 19,
In der Erkenntnis kann der Mensch sogar zu dieser letzthinnigen Voll-
endung kommen, secundum philosophos, «daBl sich in ihm die ganze
Ordnung des Alls und seiner Ursachen abzeichnet» !'. Aber das dndert
nichts an der fundamentalen Wesenseigentiimlichkeit der Erkenntnis,
daB sie nur die Wesensbestimmtheit der Wirklichkeit dem Menschen nahe-
bringt, nicht aber diese selbst als bewahrende und vollendende Macht, als
‘Gutes’ 12, Die Erkenntnis vermag nicht den Menschen zu vollenden,

6 Cognitum aliquo modo est apud cognoscentem (Ver. 2, 2); res quodammodo
sunt apud ipsam spiritualem substantiam (Ver. 23, 1).

7 Ver. 21, 1.

8 Ibid. — In Ver. 22, 3 ad 4 wird die gleiche Unterscheidung mit dem Begriffs-
paar esse intentionale und esse essentiale wiedergegeben.

°1, 14, 1.

10 Ver. 2, 2.

11 Tbid.

12 Vgl. Ver. 21, 1: aliquod ens potest esse perfectivum dupliciter. Uno modo
secundum rationem speciei tantum ... hunc modum perficiendi addit verum super
ens ... Alio modo ens est perfectivum alterius non solum secundum rationem speciei,
sed etiam secundum esse quod habet in rerum natura. Et per hunc modum est



Liebe als Ekstasis 169

insofern dieser realiter des andern bedarf. Sie gehort zu jener Form der
Vollendung, durch die etwas in sich selbst vollendet ist (denn das Er-
kannte ist im Erkennenden); nicht aber vermag sie jene Vollendung zu
bringen, die einem Wesen aufgrund seines realen Hingeordnetseins auf
anderes nur durch eben dieses reale Andere erwachsen kann 13.

Dem Hingeordnetsein auf anderes entspricht nach Thomas das als
universale Grundkraft verstandene Streben, das heiBt die dynamische
Hinwendung zu dem, was einem Seienden wesensverwandt und férder-
lich ist. Dieses Streben differenziert sich je nach der Ranghdhe eines
Seienden als bloB naturhafte, als sinnlich-instinktive und als geistig-
willentliche Strebekraft 4. Das Streben ist also nach Thomas nicht als
eine Eigentiimlichkeit des vernunftbegabten Menschen anzusehen, son-
dern findet sich in allen Kreaturen wieder, wenn auch auf verschiedene
Weise. Diese Verschiedenheit rithrt von der unterschiedlichen Erkenntnis-
fihigkeit her. Das Wollen oder willentliche Streben ist darum nur inso-
fern fiir den Menschen typisch, als es von einem geisthaften Erkennen
getragen ist, nicht aber als Streben iiberhaupt 3. Damit zeigt schon der
Ansatz, daB sich fiir Thomas das Wollen qua Streben als die auf den
eigentlichen Wirklichkeitskontakt gehende Dynamik auslegt: ist das
Erkennen eine Aneignung, die «nur» auf die Wesensbestimmtheit des
Wirklichen abzielt, so geht es im willentlichen Streben um die Sache
selbst, um die reale Wirklichkeit in ihrer Komplementaritdt fiir mich.
Das willentliche Streben bekundet sich aber auch selbst als Hinwendung
zu der in diesem Sinne als «gut» identifizierten Wirklichkeit. Nur auf-
grund dieser Selbstbekundung konnte Aristoteles sagen, daB das «Gute»
als der Gegenstand des Strebens offenbar der Wirklichkeit selbst inne-
wohnen miisse, wohingegen sich das «Wahre» — als die Wahrheit der uns
inneseienden Erkenntnis — nur «in der Seele» finde 16.

Damit klirt sich nun nicht bloB der unterschiedliche Richtungssinn
von Erkennen und Streben, sondern auch die Abgestimmtheit beider
«Bewegungen» im einen ProzeB menschlicher Selbstentfaltung. Die Er-

perfectivum bonum ... est secundum esse suum perfectivum alterius et conserva-
tivum ...

13 Patet ergo quod cognitio pertinet ad perfectionem cognoscentis, qua in
seipso perfectum est: voluntas autem pertinet ad perfectionem rei secundum
ordinem ad alias res. III Sent. d. 27, 1, 4.

14 I-II1, 26, 1 u. Parall.

15 Vgl. CG III, 26 (n. 2078).

1% Vel Ver,: 1,2:21,1; 1,16, 1; ¥, B2, 3 (n. a),



170 Liebe als Ekstasis

kenntnis erfiillt sich in der Seele; ihr Ziel ist das « Bei-uns-Sein» der Ding-
wirklichkeit in ihrer Wesensbestimmtheit. Sie steht somit in der Herkunft
von der Dingwirklichkeit, «die der Seele duBerlich ist» 7. Die Bewegung
des Strebens hingegen erfolgt in umgekehrter Richtung; sie hat in der
als «gut» erkannten Dingwirklichkeit ihr Ziel und vollzieht sich darum
in der Form der Hinwendung zu eben dieser Dingwirklichkeit. Die Ab-
gestimmtheit beider Bewegungen zeigt sich dann darin, daB man sie mit
Aristoteles modellhaft in der fiir die Alten vollendeten Figur des Kreises
darstellen kann: die Bewegung des Strebens holt am Ende den Aus-
gangspunkt der Erkenntnisbewegung ein, nimlich die Dingwirklichkeit,
um sie nun nicht nur innerlich als ‘“Wahres’, sondern auch realiter als
‘Gutes’ zu besitzen '8, Der Kreis von Erkennen und willentlichem Streben
schlieBt sich also beim Menschen in einem realen AuBen, wir diirfen
sagen: im begegnenden Gegeniiber von Welt, Mitmensch, Gott. Diese von
Thomas ausdriicklich formulierte Aussage !? (der er die andere entgegen-
hélt, daB wir uns in Gott einen solchen Kreis: die Trinitdt so denken
miissen, daB er sich in seinem Innern schlieft) ist von kaum abzu-
schitzender Bedeutung. Hierin ist einmal mitgedacht, daB sich der
Mensch nicht selbst Erfiillung ist, daB er diese nur im andern seiner
selbst findet ?°. Die Hinwendung zu diesem andern aber kann nur als
Strebebewegung erfolgen (wir werden gleich sehen: kraft der Liebe), weil
nur dem Streben und nicht der Erkenntnis die Macht der realen Selbst-
iiberschreitung innewohnt. Mag auch die Erkenntnis mir den andern als
mogliche Erfiillung erdffnen, auf ihn zu geht erst das (von der Liebe
getragene) Streben.

17 Ver. 1, 2.

18 Motus autem cognitivae virtutis terminatur ad animam ... sed motus appe-
titivae virtutis terminatur ad res; et inde est quod Philosophus in III de Anima
ponit circulum quemdam in actibus animae, secundum scilicet quod res quae est
extra animam movet intellectum, et res intellecta movet appetitum, et appetitus
tunc ducit ad hoc quod perveniat ad rem a qua motus incepit. Ver. 1, 2. Vgl. I-1I,
26, 2: Appetitivus motus circulo agitur, ut dicitur in III de Anima: appetibile enim
movet appetitum, faciens se quodammodo in eius intentione, et appetitus tendit
in appetibile realiter consequendum, ut sit ibi finis motus, ubi fuit principium.

19 Est ergo tam in nobis quam in Deo circulatio quaedam in operibus intel-
lectus et voluntatis; nam voluntas redit in id a quo fuit principium intelligendi:
sed in nobis concluditur circulus ad id quod est extra, dum bonum exterius movet
intellectum nostrum, et intellectus movet voluntatem, et voluntas tendit per
appetitum et amorem in exterius bonum; sed in Deo iste circulus clauditur in se
ipso. Pot. 9, 9.

20 Vgl I-1I, 2,7.



Liebe als Ekstasis 171

Die modellhafte Vorstellung des «Kreises» von Erkennen und Stre-
ben wird man allerdings nicht unbesehen iibernehmen diirfen: weder
das geisthafte Erkennen noch das willentliche Streben ist an sich «Bewe-
gung» im Sinne eines sich verduBerlichenden Prozesses, der sich realiter
«zwischen» dem erkennend-strebenden Selbst und der Dingwirklichkeit
abspielen wiirde ?!. Bewegung im realen «Zwischen» der Materie gibt es
hier nur insofern, als die geistige Erkenntnis an die Sinnlichkeit mit ihrer
materiell-organischen Rezeptivitit anschlieBt und das willentliche Stre-
ben sich in einen «duBeren» Akt umsetzt. Wir werden uns bewuf3t bleiben
miissen, daBl die Modellvorstellung des «Kreises» (und schlieBlich auch
der Liebe als «Ekstasis») beim Geistigen nur im iibertragenen Sinn, als
bloBe Metapher zu nehmen ist und nicht fiir die Sache selbst.

Eine prizisierende Korrektur an der Modellvorstellung des « Kreises»
von Erkennen und Streben ist zundchst notig, um den Zusammenhang
beider richtigzustellen. Dal3 die Erkenntnis in der Herkunft von der uns
duBerlichen Dingwirklichkeit steht, darf nicht so verstanden werden,
als ob die Erkenntnis die Dingwirklichkeit hinter sich lassen wiirde, um
nur deren Wesensbestimmtheit zu besitzen — worauf dann das Streben
sich wieder der Dingwirklichkeit zuwenden wiirde. Es macht gerade den
Realismus der (thomanisch verstandenen) Erkenntnis aus, daB sie die
Wesensbestimmtheit immer als Wesensbestimmtheit der Dingwirklichkent
besitzt 22, — der gleichen Dingwirklichlkeit, der sich der Wille strebend
zuwendet. Damit stellt sich die Dingwirklichkeit als der eigentliche Treff-
punkt von Erkennen und Streben heraus. Anders gesagt: Der Realismus
des Strebens hingt mit dem (ganz anders gearteten) Realismus der Er-
kenntnis zusammen, insofern eben beide sich in der gleichen Dingwirk-
lichkeit zusammenfinden. Das ist von entscheidender Bedeutung, wenn
man verstehen will, was «Realismus» aufs Ganze und in seinen verschie-
denen Spielarten bei Thomas etwa heiBen will.

Versuchen wir vorerst den Realismus der Erkenntnis niher zu be-
stimmen 3. Wurde bisher vor allem herausgestrichen, daB die Erkenntnis
auf die Wesensbestimmtheit der Wirklichkeit abzielt und nicht auf diese

21 Vgl. Ver. 2, 2 ad 2, wo Thomas diese Richtigstellung am Modell der Selbst-
erkenntnis als ‘Riickkehr’ anbringt. Vgl. dazu meine Ontologie der Innerlichkeit.
Reditio completa und Processio interior bei Thomas von Aquin, Freiburg 1975,
bes. 113-1109.

22 Vgl. etwa den fiir die thomanische Erkenntnislehre so bedeutsamen arti-
culus T, 84,7.

23 Vgl. zum folgenden die in Philosophie et Spiritualité 1, Paris 1963, gesam-
melten Aufsidtze von L.-B. GEIGER, insbesondere 53-69.



172 Liebe als Ekstasis

selbst in ihrem Realsein (wie das willentliche Streben), so ist nun zu
betonen, dafl damit keineswegs der Wirklichkeitsbezug der Erkenntnis
negiert wird. Besagt auch Erkenntnis den innerlich vermittelten Besitz
inhaltlicher Bestimmungen, die als solche nur begriffiich und damit ab-
strakt-allgemein besessen werden, so vollzieht sich doch wahre Erkennt-
nis nur im Durchblick auf die Dingwirklichkeit, das heiBt letztlich auf
ein konkretes «Diesesda», das begrifflich-abstrakt erfaBt und ausgesagt
werden soll. Jede in einem Begriff ausgedriickte Wesensbestimmung ver-
weist auf die Dingwirklichkeit zuriick, als deren Wesensbestimmung sie
sich ausgibt, und damit kann auch jede urteilende Aussage nur dadurch
wahr sein, daB sie den Bezug zur Dingwirklichkeit ausdriicklich herstellt
und sich seiner vergewissert, das heit ihn bejaht oder verneint 2*. Die
Erkenntnis vollzieht sich in der Immanenz des Erkennenden und mit
den Mitteln der ihm eigenen abstrakten Begrifflichkeit, zugleich aber
auch in der Prisenz dessen, was st und als solches erfahren wird, und
das ist genaugenommen immer das konkrete «Diesesday.

Was den «Realismus» der thomanisch verstandenen Erkenntnis aus-
macht, ist darum recht eigentlich dieser Verweischarakter, kraft dessen
jede begriffliche Aussage iiber sich hinaus auf die Dingwirklichkeit hin-
zielt, um von ihr her ihr RichtmaB zu empfangen. Das Besondere am
Realismus der Erkenntnis werden wir dann darin erblicken miissen, da
diese immer begrifflich vermittelt ist und als solche in einer eigentiim-
lichen Differenz zur Wirklichkeit steht. Denn was wir von der Wirklich-
keit begrifflich einfangen und ausdriicken kénnen, deckt nie restlos das
ab, was uns als Wirklichkeit prisent ist. Unser Intellekt besitzt als ratio
die Wesensbestimmtheit der Wirklichkeit nur im Modus der Partialitit
und ist damit auf den Diskurs angewiesen, ohne jemals die Wirklichkeit
in ihrer Totalitit einholen zu kénnen 2. Und doch ist jede noch so par-
tielle begriffliche Aussage immer eine Aussage iiber etwas, das sich uns
als diese konkrete Dingwirklichkeit gezeigt hat und pridsent hilt, auch
wenn sie nicht als solche in unsere Begriffe eingeht.

Fiir das willentliche Streben bedeutet dieser Realititsbezug der Er-
kenntnis, daB3 es das konkrete «Diesesda» erkennend wollen kann, weil
auch die Erkenntnis bis an das Konkrete heranreicht. Wie aber hebt
sich nun der Realismus des willentlichen Strebens vom Realismus der
Erkenntnis ab? Die Andersheit liegt offenbar im Faktum, daB das

24 Vgl. 1, 16, 2 u. Parall.
25 Vgl. I, 79, 8.



Liebe als Ekstasis 173

Streben im Unterschied zum Erkennen wunmittelbar (wenn auch in der
Vermittlung durch die Erkenntnis) auf die reale Dingwirklichkeit ab-
zielt, die es als solche will (und nicht primér in ihrer Wesensbestimmt-
heit) ?6. Das aber heit nun genau, daB es beim Streben in einem viel
eigentlicheren Sinn um die «Sache selbst» geht, wie eingangs betont
wurde. Das Streben kommt auf eine Weise an die Wirklichkeit heran,
die dem Erkennen nicht méglich ist. Besitzt das Erkennen die ihm pri-
sente Realitdt nur im Fragment des Begriffs, so steht das Streben nicht
mehr in dieser Differenz, weil es das Erstrebte nicht in die eigene Inner-
lichkeit Aineinnimmi, sondern sich ihm realiter zuwendet. Als Erkanntes
existiert das Konkrete auf unsere Weise, das hei3t begrifflich-fragmenta-
risch vermittelt; es wird unserem analytisch scheidenden und urteilend
synthetisierenden Verstand unterstellt. Die Grenzen unseres partiell auf-
nehmenden Geistes bilden damit immer auch die Grenzen des Erkannten
— nicht seiner Erkennbarkeit an sich, wohl aber seiner Erkanntheit fiir
uns, insofern es als Erkanntes umserem Geist anheimgestellt ist. Das
Streben hingegen tendiert direkt auf die Dingwirklichkeit selbst hin, wie
sie sich iiber jede begriffliche Aussage hinaus dem Erkennenden prisent
hilt 26a, Es erreicht die Wirklichkeit in ihrem konkreten Insichsein, das
mit unseren Erkenntnismitteln zwar anvisiert, aber nur fragmentarisch
eingeholt werden kann. Und deshalb eignet dem Streben ein Bezug zum
Ganzheitlich-Konkreten, der dem Erkennen ob seiner begrifflichen Ver-
mittlung abgeht. Das aber bedeutet, daB das Streben (und die dem
Streben zugehorige Liebe) absolut «beim andern» sein kann, auch wenn
das Erkennen notgedrungen der Relativierung durch die ihm eigene
Begrifflichkeit verfillt 27,

26 Vgl. GEIGER, Le probléme ... 7740,

26a Vgl II-II, 23,6 ad 1: Operatio intellectus completur secundum quod
intellectum est in intelligente, et ideo nobilitas operationis intellectualis attenditur
secundum mensuram intellectus. Operatio autem voluntatis, et cuiuslibet virtutis
appetitivae, perficitur in inclinatione appetentis ad rem sicut ad terminum.

27 Vgl. neben den explizit die Rangordnung von Intellekt und Wille abhan-
delnden Texten (Ver. 22,11; I, 82, 3) vor allem I-II, 27, 2 ad 2: Cognitio enim ad
rationem pertinet, cuius est distinguere inter ea quae secundum rem sunt con-
iuncta, et componere quodammodo ea quae sunt diversa, unum alteri comparando.
Et ideo ad perfectionem cognitionis requiritur quod homo cognoscat singillatim
quidquid est in re, sicut partes et virtutes et proprietates. Sed amor est in vi
appetitiva, quae respicit rem secundum quod est in se. Unde ad perfectionem
amoris sufficit quod res prout in se apprehenditur, ametur. Ob hoc ergo contingit
quod aliquid plus amatur quam cognoscatur: quia potest perfecte amari, etiam si
non perfecte cognoscatur. '



174 Liebe als Ekstasis

Damit hat sich erneut die nur dem Streben eigene «Sachlichkeit»
herausgestellt. Fiir Thomas griindet die reale Verschiedenheit der beiden
Vermogen Intellekt und Wille gerade in der Unterschiedlichkeit des je-
weiligen Realitdtsbezuges 28. Eine aufs Ganze gehende Interpretation
wird allerdings die konkret gelebte Einkeit von Erkennen und Wollen
nicht minder als deren Verschiedenheit betonen diirfen. Wir haben ge-
sehen, wie Erkennen und Wollen in der Dingwirklichkeit als ihrem ge-
meinsamen Zielpunkt zusammentreffen. Nun wire zu zeigen, wie Er-
kennen und Wollen sich gegenseitig einschlieBen und durchdringen, inso-
fern beide im gleichen Subjekt verwurzelt sind #°. Fiir Thomas konsti-
tuiert sich das willentliche Streben als solches durch sein Zusammengehen
mit der geistigen Erkenntnis 3°, Zielt das bloB naturhafte Streben auf
ein Einzelding ab, weil es mit ihm in einem vorgegebenen Zusammenhang
realer Komplementaritit steht; prasentiert sich fiir den sinnlich-instink-
tiven Trieb das angestrebte Gute als Lustgewinn, so kann der Wille
etwas Gutes bewuBt als Gutes anstreben, weil er objektiv um sein Gut-
sein weil} 3'. Das aber ist nur moglich, weil der Intellekt das einzelne
Gute schon immer in den gréBeren Horizont dessen eingeordnet hat, was
fiir ihn Gutsein schlechthin bedeutet 32

Wir haben bisher immer nur vom Erkennen und Wollen gesprochen,
ohne genauer zu bestimmen, was in diesem Kontext «Liebe» heibBt.
Liebe ist nun nach Thomas nichts anderes als das, was einem Strebe-
vermogen seine innere Ausrichtung auf das von ihm angestrebte Gut
gibt. Die Liebe ist also dem Streben zugehoérig; sie ist, genauer gesagt,
der Wurzelgrund, das Prinzip der Strebebewegung 33. Durch die Liebe
bindet sich der Strebende innerlich an das Erstrebte. «Liebe» heiB3t hier
also die naturhaft waltende oder sich erkenntnishaft ereignende «Zu-

28 Alterius autem virtutis est, quod aliquid habeat in se quod est extra se,
et quod ipsum tendat in rem exteriorem. Et ideo oportet quod in qualibet creatura
sit aliud intellectus et voluntas. I, 59, 2. Vgl. Ver. 23,1.

29 Vgl. Ver. 22,12; I, 16,4 ad 1.

3 Vgl. I, 80,2 ad 1.

31 Ver. 25, 1.

32 Vgl. I, 80, 2 ad 2.

33 In unoquoque autem horum appetituum, amor dicitur illud quod est prin-
cipium motus tendentis in finem amatum (I-II, 26). — Est autem amor prima et
communis radix omnium appetitivarum operationum (In Div. Nom. c. 4. 1.9,
n. 401).



Liebe als Ekstasis 175

sammenfiigung» — coaptatio 3* - des Strebevermiégens mit seinem Gut,
aufgrund deren dieses tatsichlich erstrebt wird. Damit differenziert sich
fiir Thomas die Liebe, wie sich das Streben differenziert. Von «Liebe»
kann im weitesten Sinn iiberall dort gesprochen werden, wo eine natur-
hafte Wesensverwandtschaft oder Komplementaritit etwas als ein Gut
erstreben 1dBt. Diese jedem Streben zugrunde liegende ‘naturhafte Liebe’
wird zu einer ‘sinnenhaften’ und schlieBlich zu einer ‘geisthaften Liebe’,
wo sie mit einem — sinnenhaften oder geisthaften — Erkennen des er-
strebten Guten zusammengeht 35. Mag also auch die Liebe ihre Voll-
gestalt erst dort gewinnen, wo sie von der Erkenninis des Guten, nament-
lich der geistigen, getragen wird, so kann sie zumindest im {ibertragenen
Sinn auch den erkenntnislosen Wesen zugesprochen werden. Dall man
von «Liebe» auch noch dort reden kann, wo nicht mehr von « Erkenntnis»
gesprochen wird, ist in unserer Perspektive aufschluBreich: Hier zeigt
sich erneut, daB die Liebe als das Prinzip der Strebebewegung eben eine
reale Zuordnung und «Zusammenfiigung» meint, die iiberall dort gesehen
werden kann, wo Wirkliches sich an Wirkliches bindet, und nicht ein
Ineinssein «bloB der Wesensbestimmtheit nach», wie es nur dem Er-
kennen zukommt 36.

«Liebe» heiBe also das innerliche Prinzip der Hinkehr zu dem, was
fiir uns komplementir und damit «gut» ist. Warum aber vermag die
Liebe diese Bewegung auszulosen? Weil sie allererst vom zu erstrebenden
Gut «betroffen» und von ihm «angetan» ist: Liebe ist eine passio und
ein affectus 37. Sie ist sogar die Grund-Passio und die «erste und gemein-
same Wurzel» aller Affekte: der Sehnsucht, der Freude und der Trauer,
der Hoffnung und der Befiirchtung. Alle diese « Stimmungen» erwachsen
aus der Liebe, weil es in ihnen allen um den — realen oder moglichen —
Besitz oder Verlust des Geliebten und damit um die Liebe geht 38. Die
Liebe ist also genaugenommen das Prinzip der Hinkehr zu im Modus
des Betroffen- und Angetanseins von. Das erstrebenswerte Gut bewegt die
Strebekraft, indem es sich ihr gewissermaBen einprigt und auf es hin

3+ Ibid. — Das Wort ist die Ubersetzung von Harmonia. Vgl. GEORGESs, Ausf.
Hwb. Lat.-Deutsch s. v.

35 Ibid.

36 Vgl. III Sent. d. 27,1, 4 ad 13: Amor, proprie loquendo, non est nisi in
illis in quibus est cognitio; sed amoris nomen transumitur ad ea ad quae cogni-
tionis nomen extendi non potest: quia amor dicitur secundum quod amans ad rem
aliam ordinatur.

37 Vgl. I-II, 26, 2 u. Parall.

38 Vgl. In Div. Nom. c. 4, 1. 9, n. 401; I-II, 27, 4.



176 Liebe als Ekstasis

ausrichtet. Es ruft ein Gefallen-Haben am Guten hervor: complacentia
boni 3°. Die Fachsprache kennt aber nach Thomas kein Wort, welches
eigens und treffend das ausdriicken wiirde, was den Liebenden in Bezie-
hung zum Geliebten setzt (im Unterschied zur Erkenntnis, wo man aus-
driicklich das verbum, das ‘Wort’ der Erkenntnis hervorhebt) . Und
doch spricht Thomas auch hier der Liebe ein Mehr an Realismus zu:
der Liebende ist in einem stidrkeren MaBe von der Wirklichkeit betroffen
als der bloB Erkennende, und aus eben diesem stirkeren Betroffensein
erwichst ihm dann die groBere, aktivere Hinkehr zur Wirklichkeit 41,
Es kann darum nach dem Vorangehenden nicht mehr erstaunen,
wenn der Aquinate im AnschluB an Dionysius Areopagita in der Liebe
die eigentliche «vereinigende Kraft» — virtus unitiva *? — sieht und diese
Sicht konsequent durchhilt und entfaltet, wobei er gerade den Realismus
dieser «Vereinigung» betont. Die Liebe «ist mehr vereinigend als die
Erkenntnis», weil sie die Realwirklichkeit dem Erkennenden nahebringt
und nicht bloB deren Wesensbestimmtheit wie die Erkenntnis*}. Wenn
es vom Erkennenden heiBt, er «assimiliere» den Wesensgehalt der Wirk-
lichkeit, so geht es dabei immer nur um eine «geistige» Aneignung, die
als solche noch Distanz zur Wirklichkeit hilt. Von der Liebe hingegen
kann mit Recht gesagt werden, sie «transformiere» gewissermalBen den
Liebenden in das Geliebte, insofern er sich zum Geliebten hinkehrt und
ihm anhingt . DaB damit auch erst durch die Liebe neben der Mog-
lichkeit wahrer Selbsterfiillung die Gefahr der Selbstentfremdung, der
«Verstrickung» und «Befleckung» gegeben ist, wenn der Mensch «sich
wider die Ordnung an die Wirklichkeit hingt» 45, gehort seit den Tagen
Platons und Augustins zu den immer wieder ausgesprochenen Erfah-

3 I-II, 26, aa. 1 et 2.

4 Vgl. I, 37, 1. - Thomas beklagt hier die inopia vocabulorum — er, der sich
sonst ohne viel Aufhebens an den iiberkommenen Sprachgebrauch halten will. Liegt
hier nicht ein Indiz, daB sich Thomas mit seinem Denken {iber die Liebe in einem
Neuland wei3, dem — auch sprachlich — noch niemand so recht beigekommen ist?

41 Vgl. I-11, 22, 2c und ad 2: Vis appetitiva dicitur esse magis activa, quia
est magis principium exterioris actus. Et hoc habet ex hoc ipso ex quo habet quod
sit magis passiva, scilicet ex hoc quod habet ordinem ad rem ut est in seipsa: per
actionem enim exteriorem pervenimus ad consequendas res.

42 Tn Div. Nom. c. 4, 1. 12. Vgl. 1II Sent. d. 27, 1, 1c und ad 2; I-II, 28, 1 sed
contra (u. a.). Die Liebe wird in diesem Zusammenhang auch als nexus bezeichnet
(loc. cit. u. I, 37, 1).

43 1.1, 28,1 ad 3.

4 Mal. 6,1 ad 13; III Sent. d. 27,1, 1 ad 2.

4 I-11, 86,1 ad 2.



Liebe als Ekstasis 177

rungen, denen auch Thomas in seiner Perspektive Raum zu geben ver-
mag.

Als Zusammengehorigkeit in der Form der Komplementaritit, als
affektiv gelebte und als tatsdchlich vollzogene Vereinigung mit dem
Geliebten ist dann die real verstandene u#nio fiir Thomas der Grund, das
Wesen und die Auswirkung der Liebe *6. Diese hat ihren Grund im
Angelegtsein des einen auf ein anderes als seine mogliche Erfiillung, das
heiBt in der realen Zuordnung beider, die als solche ein mégliches Eins-
sein besagt — ein mogliches reales Zusammengehen beider. Sie ist in ihrem
gelebten Vollzug nichts anderes als die affektiv intendierte Einheit des
Liebenden mit dem Geliebten, die unio affectiva*’, wie sie aus der Er-
kenntnis der realen Komplementaritit entspringt. Und sie ist schlieB-
lich in ihrem Effekt die 1eal erwirkte Verbindung des Liebenden mit
dem Geliebten selbst, die coniunctio ad rem ipsam, die unio realis 3,
in der sich das «Werk der Liebe» 8 erfiillt und vollendet, gemidl3 dem
ihr eigenen Realismus.

Damit hat sich fiirs erste der dem Streben und genauer der Liebe
eigene Realititsbezug herausgestellt, der immer die «Sache selbst» meint
und nicht blo8 deren Wesensbestimmtheit wie die Erkenntnis. Die weitere
Frage ist nun, ob die Liebe tatsdchlich den Menschen aus seiner seins-
miBigen Vereinzelung herauszuholen vermag und ihn «auBer sich» und
«beim andern» sein 1iBt, oder ob auch die Liebe mit ihrem Realismus
letztlich immer nur der Schwerkraft des eigenen «Ich» folgt. Thomas
spricht der ‘Freundschaftsliebe’ die Kraft zu, eine solche ‘Ekstasis’ 45

46 Vgl I-1I, 28, 1 (besonders ad 2) u. Parall.

47 I-11, 25, 2 ad 2.

47a Tbid.

48 I-II, 26, 2 ad 2.

48a Vgl. die Hauptstellen zur thomanischen Ekstasis-Lehre: I-1I, 28, 3 und
In Div. Nom. c. 4, 1. 10. — Thomas steht hier also in der Tradition des DioNvysIUS
AREOPAGITA. Fiir den Areopagiten ist die Ekstatik ein Kennzeichen der Gotles-
liebe — der Liebe zu Gott und von Gott. E. v. IvaANKA hat gezeigt, wie Dionysius
durch seine Lehre vom Durchbruch zu Gott kraft der (von Gott verliechenen) Liebe
«eine Abwendung vom neuplatonischen Denken in seinem wesentlichsten Punkte»
gelingt: vom Prinzip der durchgehenden hierarchischen Vermittlung der Seins-
stufen und damit von der Lehre von der wesenhaften Géttlichkeit der Seele, die
durch den stufenweisen Aufstieg zu Gott wiederhergestellt werden soll (Plato
Christianus, Einsiedeln 1964, 280-289). — Tuomas stellt heraus, wie die Ekstasis
in abgestufter Form die Wirkung aller Liebe ist: im corpus articuli von I-II, 28, 3
ist allgemein von der Liebe, aber nicht von Gott die Rede. Bezeichnend ist darum
der Ubergang im sed contra: Dionysius dicit 4. cap. De div. nom. quod divinus
amor extasim facit, et quod ipse Deus propter a wasomest extasim passus. Cum ergo

12



178 Liebe als Ekstasis

zu bewirken, nicht aber der ‘Begehrlichkeitsliebe’. Damit werden wir
nun genauer nach den Grundformen der Liebe und deren ‘Intention’
fragen miissen.

2

Die Liebe, sahen wir, zielt auf die seinshafte Erfiillung der Komple-
mentaritit ab, die zwischen einem Seienden und seinem «Gut» waltet.
Amare est velle alicui bonum — «Lieben heillt, jemandem Gutes wollen»,
wie Aristoteles es formuliert. Schon dieser lapidaren Wesensbestimmung
kénnen wir es ablesen, daB3 die Liebe auf zweierlei tendiert: sie will ein
Gut, und sie will es fiir jemanden. Dabei springt sofort ins Auge, daB
diese zwei «Gegenstinde» der Liebe nicht gleichrangig nebeneinander
stehen. Das «Gute» wird im Grunde nur um des «jemanden» willen
erstrebt, dem die eigentliche Liebe gilt. Die Liebe zum erstrebten «Gut»
kann iiberhaupt nur aufgrund der Liebe zu diesem «jemand» aufkommen,
der allein wahrhaftig, das heiBt um seiner selbst willen geliebt wird. Die
Liebe zu diesem «jemand» meint also tatsdchlich diesen selbst, wie er
in sich besteht, wohingegen die Liebe zum angestrebten «Gut» dieses
nicht in sich selbst liebt, sondern nur als Mittel, dank dessen der eigent-
lich geliebte «jemand» seine Erfiillung finden soll ¥°. In der Termino-
logie des Thomas hei3t dies, daB im ersten Fall ein schlechthinniges,
gleichsam ‘substantielles Gut’ geliebt wird, dem die Liebe um seiner
selbst willen zukommt, daB hingegen im zweiten Fall die Liebe nur auf
ein ‘inhdrierendes’ oder ‘akzidentelles Gut’ geht — auf ein Gut, das seine
Werthaftigkeit nur ¢» und durch ein anderes Gut erweist 3°. Als wahre,
vollendete Liebe kann allein die erste Form angesprochen werden. Ihr
gibt Thomas den traditionellen Namen der ‘Freundschaftsliebe’ (wobei
in Entsprechung zu dieser rein formalen Analyse der «Freund» nicht
unbedingt ein anderer zu sein braucht), in Abhebung von der ‘Begehr-
lichkeitsliebe’, wie dann der Name fiir die zweite Form der Liebe lautet 51,

Wer ist nun dieser «jemand», dem die eigentliche Liebe, die « Freund-
schaftsliebe» gilt. Es braucht kaum eigens herausgestellt zu werden, daB3

quilibet amor sit quaedam similitudo participata divini amoris, ut ibidem dicitur,
videtur quod quilibet amor causet extasim. Wir versuchen zu zeigen, daB diese
Wendung ins Ontologische sehr genau der thomanischen Lehre von der Liebe (in
ihrer Abhebung von der Erkenntnis) entspricht.

4 Vgl. zum Ganzen I-1I, 26, 4.

50 1, 60, 3; In Div. Nom. c. 4, 1. 10 (n. 428).

51 Vgl. insbesondere De spe 3.



Liebe als Ekstasis 179

dieser «jemand» zunédchst und zumeist w7 selbst sind. Das ist nur natiir-
lich, wenn die Liebe eine ‘vereinigende Kraft’ ist, denn jeder «Vereini-
gung» liegt das urspriingliche Einssein des Menschen mit sich selbst als
starkste von ihm erfahrene Einheitsform voraus 32, Dall wir uns selbst
bewuBt oder unbewuBt eine ‘Freundschaftsliebe’ entgegenbringen, zeigt
sich indirekt darin, daB wir die Dingwirklichkeit weitgehend als Mittel
zu unserer Selbstentfaltung gebrauchen — daB wir sie also mit einer
‘Begehrlichkeitsliebe’ lieben. Diese ‘Begehrlichkeitsliebe’ mul3 allerdings
ihre Grenze an den Mitmenschen finden, wenn wir nicht der Perversion
des «Egoismus» verfallen wollen, fiir den es nur noch «Sachen» gibt, die
dem eigenen «Ich» zu dienen haben. Die genaue Abklirung der Legiti-
mitdt oder Illegitimitét solcher ‘Begehrlichkeitsliebe’ ist eine Frage der
Ethik 53, In unserer Perspektive geht es nur darum, inwieweit eine solche
Liebe den Liebenden auch tatsdchlich «beim andern» sein ld8t und somit
‘ekstatisch’ sein kann.

GemdlB der obigen Analyse kénnen wir sagen: Wer solchermalen,
d. h. ‘begehrend’ das (oder den) andere(n) liebt, will zwar dieses andere,
aber er will es fiir sich, als sein Gut. Insofern er das andere will, ist er
von ihm eingenommen und kehrt sich zu ihm hin, in jener realistischen
Form der Hinwendung, wie sie eben dem strebenden Willen eigen ist.
Insofern er aber dieses andere fiir sich will, 1iBt ihn diese Liebe nicht
affektiv beim andern sein, sondern fiihrt ihn wieder zu sich selbst zuriick.
Das begehrend geliebte Andere ist in die eigene Selbstliebe hinein-
genommen, so daB sich die Liebe im eigenen «Ich» schlieBt, ohne sich
wahrhaft auf etwas anderes hin ausweiten zu kénnen. Mag also auch
diese Liebe noch ekstatisch sein aufgrund der in ihr beschlossenen
willentlichen Hinwendung zum andern, so ist sie doch nicht ekstatisch
ihrer eigentlichen Intention und Schwerkraft nach, die immer nur um
das eigene «Ich» graviert 5. Der solcherart Liebende «geht darum nicht
schlechthin aus sich heraus» 3%; «die Begehrlichkeitsliebe bewirkt nicht
eine Ekstasis schlechthin» 36.

Die ‘Begehrlichkeitsliebe’, sagten wir oben, muBl ihre Grenze an
den Mitmenschen finden; sie muBl dort der ‘Freundschaftsliebe’ Raum

52 Vg. II-11, 25, 4.

53 Dazu GEIGER, Le probléme ... 89.

54 Vgl. neben I-II, 28, 3 Sup. Io. XV, 19 (n. 2036) und besonders In Div. Nom.
c. 4, 1. 10 (n. 430).

55 I-1I, 28, 3.

56 Ibid. ad 2.



180 Liebe als Ekstasis

geben. Echte Freundschaft ist in der Tat nur zu den Mitmenschen még-
lich und gefordert, nicht aber zur unverniinftigen Kreatur und schon gar
nicht zu den bloBen Sachgiitern. « Jemandem Freund sein» heift ja nach
dem obigen, daB wir «ihm gut wollen», daB wir ihn um seiner selbst
willen lieben, ungeachtet des Nutzens oder der Annehmlichkeiten, die
uns daraus erwachsen konnen 7. Gutes wollen konnen wir aber im eigent-
lichen Sinn auch nur dem, der Gutes wahrhaft haben kann, der um sein
Gut wissen, es besitzen und in Freiheit dariiber verfiigen kann. Gutes
wollen konnen wir darum im vollen Sinn nur fiir die Mitmenschen, weil
es unter allen uns begegnenden Wesen nur ihnen wahrhaft gut oder
schlecht ergehen kann, weil nur sie wirklich gliicklich oder ungliicklich
zu sein vermdgen. So findet die Freundschaft unter den Menschen ihren
Grund in der Gemeinsamkeit menschlicher Existenz, die durch sie zu
einem echten «Zusammenleben» werden soll (wie schlieBlich die christ-
liche mitmenschliche Liebe in der Gemeinschaft der «einen Hoffnung»
griindet, zu der «alle berufen» sind) 58

Weil die zwischenmenschliche Freundschaft ihren Grund in der
menschlichen Natur hat, die mir und den andern gemeinsam ist und uns
alle auf die gleichen existentiellen Méglichkeiten hin «entwirft» 5°, kann
sich die Freundesliebe nur darin erfiillen, daBB ich dem Freund in der
gleichen Weise wie mir selbst «gut will» und seine Vollendung wie die
meine anstrebe ¢, Die Selbstliebe kann darum geradezu als die « Form
und Wurzel» der Liebe zum Freund gelten, denn diese findet ihre Voll-
gestalt genau darin, daB ich den Freund mir selbst gleichstelle und ihm
die gleiche unbedingte Liebe entgegenbringe wie mir selbst ¢!. Echte
«Freundschaft» ist allerdings mehr als bloBes « Wohlwollen», auch wenn
das schlichte interesselose «jemandem gut wollen» als der eigentliche
«Anfang der Freundschaft» (Aristoteles) anzusehen ist. Denn zur Freund-
schaft gehort es, daB ich mich affektiv mit dem Freund eins wei und
zu ihm hingezogen fiihle, daB ich ihm eben «Liebe» und nicht bloB « Wohl-
wollen» entgegenbringe. «Freundschaft» schlieBt {iber das Wohlwollen
hinaus eine unio affectus ein, die sich in einer unio realis, im vertrauten

57 Vgl. I-II, 26,4 ad 1; ad 3. Damit wird nicht ausgeschlossen, daB echte
Freundschaft auch ihren Nutzen haben kann. Vgl. CG III, 153 (n. 3250).

58 Vgl. II-11I, 25, 3; I, 20, 2 ad 3.

59 Vgl. I-11, 27, 3.

60 Ibid. Vgl. auch II-II, 44, 7; 184, 3.

61 TI-II, 25, 4.



Liebe als Ekstasis 181

Umgang mit dem Freund, im «Zusammenleben», erfiillen und verwirk-
lichen will 62,

Kann nun die Liebe in der Form der Freundschaftsliebe als schlecht-
hin ekstatisch gelten? Ja, denn wer solcherart den andern liebt, ist nun
tatsdchlich auch mit seinem ‘Affekt’ beim andern und nicht blo8 mit
seinem Begehren, mit dem er letztlich nur auf sich selbst abzielt 3. Hier
hingegen «wird der Affekt so auf das Geliebte iibertragen, daB er nicht
wieder auf das eigene Selbst zuriickspringt». Denn die Liebe meint nun
den Freund selbst und sein Wohlergehen, nicht den eigenen Vorteil,
der uns von ihm her erwachsen kann %. Der solcherart Liebende ist
somit affektiv «beim andern», wie er immer schon affektiv «bei sich»
war. Das Verhiltnis unbedingter Liebe, in dem wir immer schon zu uns
selbst stehen, weitet sich nun auf den andern aus. Deshalb heilit es ja
auch von der Liebe, sie «mache weit», wie denn auch umgekehrt die
dieser Liebe entgegenstehende Verfassung « Herzenshirte» genannt wird .

Und darin werden wir nun genau den schlechthin ekstatischen
Charakter der Freundschaftsliebe erblicken diirfen. Denn diese Aus-
weitung der unbedingten Liebe auf den andern schlieBt ein, daB ich
sozusagen als Selbst «beim andern» bin: ich will ihm ja gut «wie mir

62 TI-II, 27, 2, dazu I-II, 28,1.

63 Vgl. nun I-II, 28, 3: in amore concupiscentiae, quodammodo fertur amans
extra seipsum: inquantum scilicet, non contentus gaudere de bono quod habet,
quaerit frui aliquo extra se. Sed quia illud extrinsecum bonum quaerit sibi habere,
non exit simpliciter extra se, sed talis affectio in fine infra ipsum concluditur. Sed
in amore amicitiae, affectus alicuius simpliciler exit extra se: quia vult amico
bonum, et operatur quasi gerens curam et providentiam ipsius, propter ipsum
amicum.

64 Vgl. die Gegeniiberstellung in In Div. Nom. c. 4, 1. 10 (n. 430): in secundo
modo amoris (sc. concupiscentiae), affectus amantis trahitur ad rem amatam per
actum voluntatis, sed per intentionem, affectus recurrit in seipsum ... quia sic
fertur in praedicta ut per ea bonum sit ei; unde talis amor non ponit amantem
extra se, quantum ad finem intentionis. Sed cum aliquid amatur primo modo
amoris (sc. amicitiae), sic affectus fertur in rem amatam, quod non recurrit in
seipsum, quia ipsi rei amatae vult bonum, non ex ea ratione quia ei exinde aliquid
accidat. Sic igitur talis amor facit extasim, quia ponit amantem extra se ipsum.

65 Dilatatio pertinet ad amorem ratione cuiusdam extensionis, inquantum
affectus amantis ad alios extenditur ... (I-II, 33, 1 ad 1). — ... Amans a seipso sepa-
ratur in amatum tendens; et secundum hoc dicitur amor extasim facere, et fervere,
quia quod fervet, extra se bullit, et exhalat. Quia vero nihil a se recedit nisi soluto
€0 quo intra seipsum continebatur, ... ideo oportet quod ab amante terminatio illa,
qua infra terminos suos tantum continebatur, amoveatur; et propter hoc amor
dicitur liquefacere cor, quia liquidum suis terminis non continetur; et contraria
dispositio dicitur cordis duritia (III Sent. d. 27,1, 1 ad 4).



182 Liebe als Ekstasis

selbst». Die Ekstatik der Liebe liegt also recht eigentlich in der Aus-
weitung und Ubertragung des zunichst nur «ichhaft» besessenen Selbst-
seins auf den anderen: «Der Liebende wird insofern aufler sich und in
den Geliebten versetzt, als er dem Geliebten gut will und um sein Wohl-
ergehen sorgt wie fiir sich selbst» . Liebe besagt als Ekstasis gleichsam
die Selbst-Mitteilung an die andern — communicantes eis quodammodo
nosmetipsos ¢’ —, denen wir nun im gleichen MaBe affektiv Raum geben
wie uns selbst. Nur aufgrund dieser Ekstatik der Liebe konnte vom
Freund gesagt werden, er sei gewissermaBen ein «anderes Ich», alter ipse
oder auch «die Hélfte der eigenen Seele» .

Diese Selbst-Mitteilung an den andern weist sich dadurch als Liebe
aus, dal sie sich ihrem Charakter nach als Geschenk zu erkennen gibt.
Was das «Geschenk» als solches ausmacht, ist ja gerade die Gratuitdt,
mit der es gegeben wird. Wer wahrhaft schenkt, tut dies nicht im Hin-
blick auf einen Entgelt, sondern schlicht deswegen, weil er dem Be-
schenkten um seiner selbst willen «gut will». Das «jemandem gut wolleny,
das heiBt die Liebe ist also der Grund des Schenkens. Damit manifestiert
aber die Liebe im Geschenk ihren eigenen Geschenkcharakter. Die Liebe
kann nur schenken, weil sie in ihrem Grunde selbst Geschenk ist, das
erste Geschenk, «kraft dessen alle Geschenke gegeben werden» .

Die Freundschaftsliebe ist darum als Selbst-Mitteilung gleichsam
die geschenkhafte «Ubergabe» unser selbst an die andern: nosmetipsos
trahimus ad ea quae sunt extra nos °. Das uniiberbietbare «Zeichen» fiir
die Authentizitit solcher Selbsthingabe ist damit die Selbstaufopferung:
«Eine groBere Liebe hat niemand, als wer sein Leben hingibt fiir seine
Freunde» 7. Aber auch wo die Selbst-Mitteilung nicht diese letzthinnige
Form annimmt, bleibt sie ein Wagnis, weil sie immer das eigene Selbst
«exponiert», indem sie es dem andern aussetzt und ihm iiberantwortet.

6 1, 20,2 ad 1.

67 Sup. Io. XV, 19 (n. 2036).

68 I-I1, 28, 1.

69 T, 38, 2. Dazu GEIGER, Le probléme ... 743,

70 Sup. Io. XV, 19 (n. 2036). Von der Begehrlichkeitsliebe hingegen heiBt es
umgekehrt: quae sunt nobis extrinseca, ad nos ipsos trahimus, cum ipso amore dili-
gamus alia, inquantum sunt nobis utilia vel delectabilia. — Der Unterschied von
Begehrlichkeitsliebe und Freundschaftsliebe wird hier also mit der gleichen Modell-
vorstellung eingefangen, die zunichst den unterschiedlichen Richtungssinn von
Erkenntnis- und Strebebewegung charakterisierte.

1 Sup. Io. XV, 13 (n. 2009).



Liebe als Ekstasis 183

Der Freundschaftsliebe eignet mit ihrer « Unverborgenheit» 72 eine Ver-
wundbarkeit, die der nur begehrend Liebende nicht kennt, weil er nicht
wahrhaft «aus sich herausgeht». Damit dringt sich die Frage auf, wie
man sich so radikal «auf den andern einlassen kann», anders gesagt, was
uns das Wagnis der Freundschaftsliebe eingehen und bestehen ld8t. Nach
Thomas kann man sich nur solcherart dem andern iibergeben, weil man
sich bei ihm gut «aufgehoben» weill. Das aber bedeutet, da uns der
andere selbst als Freund begegnen mulB. «Deshalb ist es fiir eine wahre
und feste Freundschaft notwendig, daB die Freunde sich gegenseitig
lieben; dann ndmlich ist die Freundschaft gerechtfertigt und sicher-
gestellt, gleichsam als ob sie verdoppelt wire» 73, Die Freundschaftsliebe
verlangt also gerade ob ihrer Ekstatik nach der Gegenliebe 7. Und damit
entziindet sich auch die Freundschaftsliebe an nichts so sehr wie an der
Erfahrung der Liebe, die uns entgegengebracht wird. Habet enim hoc verus
amor, ut amatos ad amantis dilectionem trahat 7.

Fiir Thomas gilt allerdings, daB die Hingabe an den andern, auch
wo sie bis zur Aufopferung des eigenen Lebens geht, nie einen Selbst-
verlust, sondern vielmehr den eigentlichen Selbstgewinn bedeutet (was
natiirlich voraussetzt, daB3 das eigentliche Selbst im geisthaften Person-
kern gesehen wird). Denn in ebendiesem Akt der Selbstaufopferung
gewinnt der Mensch ein Mehr an echter Selbstliebe, weil es fiir den
Menschen aufgrund seiner Ausrichtung auf das Gute schlechthin ein
selbstisch isoliertes Gut-Sein in Wahrheit gar nicht geben kann und
darf 76, Jedes partikulire Gut-Sein wird nur dann wahrhaft als Gutes
angestrebt, wenn es seinen Platz in einer es iibersteigenden Wertordnung
gefunden hat, in einem ordo diligibilium, an dem sich die «Liebens-
Wiirdigkeit» des einzelnen Guten milt 7. Die Perversion des Egoismus
liegt dann im VerstoB gegen diesen Ordo diligibilium zugunsten eines
vermeintlich absoluten Ich — im amor sui inordinatus 8. Freilich gilt

72 De ratione enim amicitiae est quod non sit latens, alias enim non esset
amicitia, sed benevolentia quaedam. Sup. Io. XIII, 34 (n. 1837).

73 Ibid.

7 Vgl. I-11, 65, 5.

75 Sup. To. XIV, 21 (n. 1934).

76 Vgl. II-1I, 4 ad 2: Detrimenta corporalia debet homo sustinere propter
amicum: et in hoc ipso seipsum magis diligit secundum spiritualem mentem, quia
hoc pertinet ad perfectionem virtutis, quae est bonum mentis. — Zum Problem
wahrer und falscher Selbstliebe vgl. besonders 1I-II, 25, 7.

77 Vgl. die Ansitze in II-II, q. 26 und Sup. Io. XV, 13 (n. 2009). Zum Ganzen
GEIGER, a. a. O., 83 ff.

78 Vgl. II-II, 28, 4 ad 1.



184 Liebe als Ekstasis

damit umgekehrt auch, daBl der Mensch niemals an seinem eigentlichen
Selbst Schaden leiden darf, um seinen Mitmenschen zu ihrem Gut-Sein
zu verhelfen 7. Denn auch in diesem «Altruismus» wiirde er dem Guten
als solchen nicht gerecht, weil das Gute auch im eigenen Ich Anspruch
auf Verwirklichung hat. Wie soll ich dem andern wahrhaft mit Liebe
begegnen koénnen, wenn ich mich selbst nicht lieben kann, da es doch
bei beiden letztlich um ein gleichrangiges und damit gleichwertiges
Gut-Sein geht?

Damit ist ein letztes prizisierendes Wort zur Ekstatik der mui-
menschlichen Liebe zu sagen. « Ekstatik» kann hier nicht rechtens besagen,
daB der Liebende sich fofal auf den andern hinzuordnen hitte — dem
steht entgegen, daB der «andere» und ich der Seins- und Wertordnung
nach eben aequalia sind 8°. Wahrhafte Liebe impliziert hier «nur» die
Preisgabe einer ausschlieBlich ichbezogenen Affektivitit zugunsten des
anderen, der als Mit-Mensch «wie ich» anerkannt und geliebt sein will.
Die Ekstatik vollzieht sich hier demnach auch «nur» durch die Uber-
tragung meiner Selbstliebe auf den andern — jener Liebe, die ich immer
schon und immer noch mir selbst zuspreche. Die Ekstatik meint hier
also nicht ein « AuBersichgehen», bei dem die Eigenliebe ihre « Aufhebung»
in einer groBeren Liebe finden wiirde; sie muB3 hier vielmehr exempla-
risch prasent bleiben 8. Eine solche «Aufhebung» der Selbstliebe kénnte
nur dort gefordert sein, wo der begegnende «Andere» nicht gleichrangig
«neben», sondern in einem absoluten Sinn «iiber» mir steht: so, daB sein
eigenes absolutes Gut-Sein auch mein Gut-Sein schlechthinnig einbegreift.
Damit wird noch von der Ekstatik der Gottesliebe ein Weniges zu sagen
sein, der Thomas genau diese letzthinnige Radikalitidt zuspricht.

3

Von Gott reden heiBt nach Thomas vom letzthinnigen Grund und
Ziel unseres eigenen Seins und Gut-Seins sprechen - wie denn iiberhaupt
Thomas die Kreatur insgesamt unter dem Doppelaspekt ihres Hervor-
gegangenseins aus Gott und ihres Hingewandtseins zu Gott sieht 82, Da-

79 TI-11, 4 ad 2.

8 Cum autem aequalia vel inferiora amat, sufficit quod sit extra se exiens in
illa ita dumtaxat quod non sibi soli intendat, sed aliis; nec oportet quod totaliter
se in illa ordinat. In Div. Nom. c. 4, 1. 10 (n. 432).

81 Vgl. II-I1, 26, 4 sed contra: dilectio hominis ad seipsum est sicut exemplar
dilectionis quae habetur ad alterum.

82 Belege und Lit. bei ILIEN, a. a. O., 156-158. — Eine wirkliche Aufarbeitung
dieses Zentralthemas, die Thomas geschichtlich zu orten verméchte — und uns in



Liebe als Ekstasis 185

mit ist auch schon angedeutet, warum das Verhiltnis Mensch — Gott
von Grund auf anders zu denken ist als das Verhiltnis Mensch - Mit-
mensch. Die Mitmenschlichkeit ist ihrem Status nach ein Verhiltnis des
«Mit-Seins»: der Mitmensch existiert «mit» mir, er ist nicht selbst der
Grund meiner Existenz, wie ich auch seine Existenz nicht letztlich zu
begriinden und zu bewahren vermag. Und wie immer wir einander «gut»
sein mogen: wir verwirklichen damit Moglichkeiten, die wir nicht selbst
gestiftet haben. Fiir das Verhdltnis Mensch — Mitmensch gilt also: Unum
non est alteri ratio existends et bomitatis . Gott hingegen ist Jener, der
sich im Nach-Denken des Glaubens als der schlechthin umfassende Grund
menschlichen (und mitmenschlichen) Seins und Gut-Seins zu erkennen
gibt: Unum est tota ratio existendi et bonitatis alii . Das ausfiihren hieBe
die ganze thomanische Metaphysik nachvollziehen, angefangen von den
«fiinf Wegen», insbesondere dem vierten (¢«Es gibt also etwas, das allen
Seienden der Grund ihres Seins und Gut-Seins und jeglicher Vollkommen-
heit ist, und dieses nennen wir Gott») 8, bis hin zum Verstindnis der
Kreatur als eines seinshaft an Gott ‘partizipierenden” Wesens, das letzt-
lich {iberhaupt nur «seiend» und «gut» genannt werden kann, «insofern
es an Gott teilhat in der Weise des Ahnlichseins, wenn auch nur entfernt
und unvollkommen» 86,

In diesem Raum kommen dann die fiir unsere Problematik ent-
scheidenden Aussagen zu stehen: dafl jede Kreatur in ihrem ganzen
Sein und Gut-Sein Gott zugehorig ist, dergestalt, daB Gott uns gegen-
iiber gar nicht mehr als ein «anderer» gedacht werden kann, weil er auch
unser Sein und Gut-Sein begriindend einbegreift 8. Der Mensch verhilt
sich damit etwa so zu Gott, wie der Teil zum Ganzen, ohne daB wir hier
in irgendeiner Weise die «Teile» gegen das «Ganze» aufrechnen kénnten:
wir wissen nur, daB Gott als das Sein schlechthin im Modus der Totalitit
das sein muB}, was wir als ‘Seiende’ im Modus der Partialitit sind 2. In
eine Wertlehre umgesetzt heit dies, da Gott der Inbegriff dessen ist,
was unser Gut-Sein — als Wirklichkeit und als Erfiillung — ausmacht:

Beziehung zu ihm — scheint mir allerdings noch kaum geleistet zu sein. Vgl. Onto-
logie der Innerlichkeit, 1822

8 1, 60,5 ad 1.

84 Tbid.

& 1223

8 T, 6, 4.

7 -V¢l. 1,60, 5.

8 Vgl. In Div. Nom. c. 4, 1. 10 (n. 431).



186 Liebe als Ekstasis

totum hominis bonum,; es heiBt ineins damit, daB Er der Inbegriff dessen
ist, was es fiir uns zu lieben gilt: fota ratio diligends ®°.

Wer darum nach dem «MaB» der menschlichen Gottesliebe fragen
will, hat davon auszugehen, daB hier der Liebende etwas liebt, dem er
selbst innerlichst zueigen ist: amans est aliguid amati °°©. Und deshalb
kann sich hier die Liebe rechtens auch nur so vollziehen, da3 sich der
Liebende mit seinem Selbstsein auf den Geliebten hinordnet: ipsum
suum bonum amans ordinat in amatum °'. Der Radikalitit des Zugehorig-
seins muB dann die Radikalitit der Hingabe entsprechen: «So soll man
Gott lieben, daB man nichts Eigenes mehr fiir sich zuriicklaBt, das nicht
auf Gott hinbezogen wire» %2,

Damit ist in der Radikalitit der Gottesliebe zugleich ihre Ekstatik
einbeschlossen: sie fordert das ganze menschliche Selbst ein, um es «auller
sich» und in Gott zu «versetzen» ?3. «Ekstatisch» kann die Gottesliebe
heiBen, weil sie in ihrer gereinigten Form das «Ganze», also Gott, nicht
primér um des eigenen erfiillten «Teil»-Seins willen liebt (d. h. in der nur
bedingt ekstatischen Form der ‘Begehrlichkeitsliebe’), sondern schlicht
um seiner selbst, um seines letzthinnigen Gut-Seins willen (d. h. in der
Form der schlechthin ekstatischen ‘Freundschaftsliebe’) **. Es ist also
nicht der «Teil», der das Gute des «Ganzen» relativierend auf sich be-
ziehen wiirde; vielmehr bezieht und bringt er sich selbst in das Gute des
«Ganzen» ein %5, Total ist diese Ekstatik sodann, weil sie das ganze Selbst
einverlangt, ohne Selbstverlust einverlangen darf, da das schlechthinnige
und alles begriindende Sein und Gut-Sein Gottes nichts auBerhalb seiner
1aBt. Die Totalitit der Ekstatik ist hier rechtens gefordert, weil das

8 TI-II, 26, 13 ad 3. Vgl. GEIGER (gegen RoOUSSELOT), a. a. O. 120-122,

9% In Div. Nom. c. 4, 1. 10 (n. 431).

91 Ibid. (n. 432).

92 Sjc ergo aliquis debet Deum amare, quod nihil sui sibi relinquat, quin in
Deum ordinetur (ibid.).

93 Ibid. (nn. 432, 433). — Ein Vergleich mit den Deutungen der Ekstasis in
der Mystik wire aufschluBreich. Thomas will jedenfalls die Ekstatik der Liebe nicht
als das Aufgehen im Andern, auch nicht im Absoluten, verstanden wissen. Bezeich-
nend ist in dieser Hinsicht die Auslegung, die er bei der Interpretation der diony-
sischen Fassung der Liebe als virtus unitiva et concretiva dem Moment der concretio
gibt: Concretio autem ad amorem pertinet, secundum quod ea quae sic uniuntur
quantum ad aliquid distincta remanent, scilicet quantum ad divisionem amantis
et amati. In Div. Nom. c. 4, 1. 12 (n. 455).

9 Vgl. II-I1, 26, 3 ad 3. Dazu GEIGER, a. a. O. 103 ff.

95 Bonum totius diligit quidem pars secundum quod est sibi conveniens: non
autem ita quod bonum totius ad se referat, sed potius ita quod seipsum refert in
bonum totius. II-II, 26, 3 ad 2.



Liebe als Ekstasis 187

geliebte Gute nicht mehr ein bonum secundum particularem modum, son-
dern das bonum secundum rationem totius ist °6. Und damit kann sich in
ihm das Selbst nicht verlieren, sondern nur begriindet und vollendet
wiederfinden. Thomas kann darum sagen, daB diese Ausrichtung auf
Gott zur wahren Selbstliebe gehort 97, wie denn iiberhaupt der Mensch
als Geist sein Selbstsein nur in dieser expliziten Beziehung zum «ent-
springenlassenden Grund» ?® allen Seins und Gut-Seins zu gewinnen ver-
mag.

Im expliziten, in der Helle der Erkenntnis stehenden Streben nach
Gott erfiillt sich die einzigartige Auszeichnung des Menschen, capax Dei
zu sein?. Sola creatura rationalis est capax Dei, quia 1psa sola potest
1psum cognoscere et amare explicite 1. Das capax Dei bezieht sich also
sowohl auf die Gotteserkenntnis als auch auf die Gottesliebe. Damit wollen
wir noch herauszustellen versuchen, wie sich in dieser letzthinnigen Per-
spektive der Realismus der Liebe dem Realismus der Erkenntnis gegen-
iiber ausnimmt.

Thomas schreibt bekanntlich dem Intellekt und nicht dem Willen
formell das gliickselige Bei-Gott-Sein zu, weil dieses principaliter im
Schauen Gottes besteht. Aber der Wille (und mit ihm die Liebe) ist da-
von nicht ausgeschlossen 19!; er ist vielmehr die zur visio treibende Kraft,
die darum in der (wiederum der Liebe zugehorigen) Freude ihre Voll-
endung und ihren decor hat 192, Die Gottesschau ist somit innerlichst als
die von der Liebe getragene und von der Liebe ihren Glanz erhaltende
Erkenntnis zu fassen. Und man wird sich dann fragen diirfen, ob sie
nicht gerade dem Realismus der Liebe und ihrer ekstatischen Kraft das
verdankt, was sie zur ‘gliickseligmachenden Schau’ werden 1it, nim-
lich ihr Hineinversetztsein in Gott, in eine unio secundum affectum.

Obwohl Thomas die beatitudo formaliter im Schauen und damit im
Intellekt sieht, beharrt er in der Tat darauf, daB der Affekt uns auf die

9 Ibid. ad 1.

97 ...ut primo quidem mentem suam in Deum ordinet, quod pertinet ad
dilectionem sui ipsius. II-1I, 26, 13.

9% II-II, 26, 4.

99 Vgl. Ver. 22, 2.

100 Thid. ad 5.

101 Vgl. Ver. 22, 11 ad 11.

102 Vgl. neben I-II, 3, 4 u. Parall. die schéne und ausgewogene Formulierung
in Sup. Io. XVII, 3 (n. 2186): in visione consistit vita aeterna, scilicet principaliter
secundum totam suam substantiam. Amor autem est movens ad hanc, et quoddam
eius complementum: nam ex delectatione quae est in fruitione divina, quam facit
caritas, est complementum et decor beatitudinis.



188 Liebe als Ekstasis

vollkommenere Weise zu Gott fiihre als der Intellekt 1%. Und zwar soll
dics eben darin begriindet sein, da dem Willen eine Beziehung ad rem
in suo esse existentem '°* eigne, im Unterschied zum bloB intentionalen
Bezug des Intellekts.

Erinnern wir uns: Weil der Intellekt das Erkannte in die eigene
Innerlichkeit hineinnimmt, besitzt er das Erkannte notwendigerweise
per modum sui 19, d. h. in der ihm eigenen, begrifflich-abstrakten Ver-
mittlung. Was «iiber» ihm steht, muB er somit notgedrungen der eigenen,
am Sinnlichen orientierten, fragmentarischen Begrifflichkeit unterstellen:
er «empfangt die Dinge weniger einfach, als sie in sich selbst sind» %,
Darum kann auch das spekulativ-metaphysische Denken nur héchst un-
vollkommen die wahre Gotteserkenntnis vorwegnehmen, weil ihm iz
divinis die Fahigkeit des einfachen Schauens abgeht 197,

Wie steht es nun mit dem Willen? Wir sahen frither, daB3 der Wille
aufgrund der ihm eigenen Bewegung der Hinwendung uneingeschrinkt
«bei der Sache» sein kann, ohne diese dem eigenen Fassungsvermogen
anpassen zu miissen, wie der Intellekt. Und deshalb kann Thomas nun
sagen, daB3 der Wille vollkommener Gott zu erstreben vermag — nimlich
so, wie er in sich selbst ist —, als der Intellekt ihn begrifflich einfangen
kann 198, «Der Intellekt kann weniger von Gott fassen, als ihn der Affekt
zu erstreben und zu lieben vermag» 1%°. Darum gilt auch, daB sich der
Wille mit seinem Streben weiter vom Sinnlichen entfernen kann als der
auf die Sinnesvorstellungen riickbezogene Intellekt 1% und daB die willent-

103 Vgl. Ver. 22,11 ¢ und ad 10.

104 ‘Ver. 22, 10.

103 Ver. 22, 11.

106 Tbid. ad 7.

107 Vgl. I-II, 3, 6. — Das Sehen Gottes kann darum letztlich nur Geschenk
sein, die ‘Gnade’, von Gott zu Gott «erhoben» zu werden, um so seines eigenen
Lichtes teilhaftig zu sein. Vgl. besonders CG III, 51-53. Auch das capax Dei legt
sich dann weniger als ein «Ergreifen» denn als ein «Ergriffenwerden» aus: Quia
tamen nulla creatura est capax gaudii de Deo ei condigni, inde est quod illud
gaudium omnino plenum non capitur in homine, sed potius homo intrat in ipsum,
secundum illud Matth. 25: Intra in gaudium Domini tui. 11-1I, 28, 3.

108 Tn respectu ad res divinas ... velle est eminentius quam intelligere, sicut
velle Deum et amare quam cognoscere: quia scilicet divina bonitas perfectius est
in ipso Deo prout a voluntate desideratur, quam sit participata in nobis prout ab
intellectu concipitur. Ver. 22, 11. Vgl. auch I, 82, 3: melior est amor Dei quam
cognitio; II-II, 23, 6 ad 1: dilectio Dei cognitioni praefertur.

109 Ver. 22, 11 ad 4. Vgl. auch I-II, 27, 2 ad 2 (zit. oben).

110 Tbid. Vgl. Car. 3 ad 13: Quando res sunt altiores intelligente, tunc voluntas
altius ascendit quam possit pertingere intellectus.



Liebe als Ekstasis 189

liche Hinwendung zu Gott «einfacher und vornehmer» 11! ist als das sich
in seine Begriffsfragmente aufsplitternde Denken Gottes.

Freilich will Thomas damit nicht einem blinden Vorantreiben der
Liebe das Wort reden. Hier wire nun wieder genau zuzusehen, wie bei
ihm der Realismus der Liebe den Realismus der Erkenntnis ergénzt und
fortfithrt. Liebe, die nicht in der Helle einer noch so fragmentarischen
Erkenntnis steht, die nicht um die Liebens-Wiirdigkeit des Geliebten
weil, ist keine wahre Liebe. Das gilt auch im Absoluten. Aber das heiBit
nun wiederum nicht, daB die Liebe in allem der Erkenntnisordnung
folgen muB. Denn die Liebe geht auf den Zielpunkt der Erkenntnis, auf
die durch alle begrifflichen Brechungen hindurch anvisierte Sacke. Und
damit kann sie dort ansetzen, wo die Erkenntnis aufhért, ndmlich im
Brennpunkt der Wirklichkeit selbst 112. So kann sie auch Gott unmittel-
bar einholen, nach dem die Erkenntnis durch mannigfache Vermitt-
lungen hindurch ihrer innersten Tendenz nach auslangt. Gerade in ihrem
GroBersein weill sich darum die Gottesliebe von der Gotteserkenntnis
getragen. Aber die Erkenntnis bleibt Vorarbeit, die die Liebe schlieBlich
der Bahn ihrer eigenen Schwerkraft tiberlassen muB3. Wenn die Erkenntnis
ihrer Wegrichtung nach vom Geschépflichen zu Gott aufsteigen muB, so
kann die zu ihrer Vollendung gereifte Liebe geradewegs als Gottesliebe
einsetzen, um sich als solche die Kreaturen in einem neuen Sinn geben
zu lassen 113,

11 Ver. 22,11 ad 7.

112 Quamvis incognita amari non possint, tamen non oportet quod sit idem
ordo cognitionis et dilectionis. Nam dilectio est cognitionis terminus. Et ideo ubi
desinit cognitio, scilicet in ipsa re quae per aliam cognoscitur, ibi statim dilectio
incipere potest. II-1I, 27, 4 ad 1.

13 Quia dilectio Dei est maius aliquid quam eius cognitio, maxime secundum
statum viae, ideo praesupponit ipsam. Et quia cognitio non quiescit in rebus
creatis, sed per eas in aliud tendit, in illo dilectio incipit, et per hoc ad alia derivatur,
per modum cuiusdam circulationis: dum cognitio, a creaturis incipiens, tendit in
Deum; et dilectio, a Deo incipiens sicut ab ultimo fine, ad creaturas derivatur.
Ibid. ad 2. — Man beachte auch hier wiederum die — verindert applizierte — Modell-
vorstellung des Kreises von Erkennen und Wollen. - In der Perspektive des Thomas
kommen dann die hier aufgewiesenen Unterschiede vor allem in seiner Lehre von
den ‘theologischen Tugenden’ zum Tragen. Der grioBere Realismus begriindet die
Vorrangstellung der Liebe vor Glaube und Hoffnung. Vgl. Sup. To. XIX, 23
(n. 2429); I-II, 66, 6; II-1I, 23, 6. Sie ist darum die excellentior via (vgl. I1-11, 24,4),
und nach ihr bemiBt sich specialiter die Vollkommenheit der vita christiana (II-11,
184, 1).



	Liebe als Ekstasis

