
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Liebe als Ekstasis

Autor: Fetz, Reto Luzius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reto Luzius Fetz

Liebe als Ekstasis

Über den Realismus der Liebe nach Thomas von Aquin

In Erinnerung an meinen Bruder Alfred Fetz

Das Wort «Realismus» steht im Umkreis der Neuscholastik gewöhnlich

für eine sich an Thomas von Aquin haltende Auffassung der
Erkenntnis. Es soll zum Ausdruck bringen, daß nach Thomas eben die

«Realität» die letztlich erkenntnisbestimmende Instanz sei, womit das

Erkennen einen echten Wirklichkeitsbezug aufweisen könne. Daß damit
ein Wesensmoment thomanischer Erkenntnislehre getroffen sei, soll hier
gewiß nicht bestritten werden, wie denn überhaupt diese Kennzeichnung
des thomanischen Erkenntnisverständnisses als «Realismus» ihre
historischen und sachlichen Gründe haben mag, die hier nicht zur Diskussion
stehen. Aber sie hat etwas sehr Wesentliches verdeckt oder zumindest
nicht genügend hervortreten lassen: daß nämlich nach Thomas der

eigentliche Wirklichkeitsbezug, der Bezug zum Wirklichen als solchem,

nicht im Erkennen, sondern im liebenden Erstreben liegt; daß demnach
der Mensch nicht im Erkennen, sondern im Lieben und Erstreben im
eigentlichen Sinn auf die Wirklichkeit zugeht; schließlich: daß der
Mensch nur dort wahrhaft aus seiner Vereinzelung hervortritt und «beim

andern» ist, wo die Liebe ihre vollendete Form gefunden hat, die Thomas
mit dem überkommenen Ausdruck der 'Freundschaftsliebe' bezeichnet.
Diesen «Realismus» des Aquinaten wollen wir im folgenden herauszustellen

versuchen.

Damit soll nun nicht etwa der Realismus der Liebe gegen den Realismus

der Erkenntnis ausgespielt werden : der erstere ist ohne den letzteren



Liebe als Ekstasis 167

gar nicht denkbar. Der größere Realismus der Liebe wird sich also

gerade darin zu zeigen haben, daß er den Realismus der Erkenntnis nicht
nur einholt, sondern über ihn hinausführt1.

1

Versuchen wir als erstes den Unterschied von Erkennen und Wollen

- dem willentlichen Streben 2 - herauszuarbeiten, wie er sich in unserem
Zusammenhang darstellt. Gemeinsam ist beiden, daß sich in ihnen eine

'Zusammenkunft'3 - convenientia - von Mensch und Wirklichkeit ereignet,

in der sich das ursprünglich waltende Bezogensein des Wirklichen
auf den Menschen - als eines 'Wahren' und 'Guten' - auswirkt und
erfüllt4. Die Auszeichnung des Menschen als Geistwesen dürfen wir
dann nach Thomas darin sehen, daß sowohl sein Erkennen wie sein

Wollen letztlich immer auf das Ganze der so verstandenen Wirklichkeit
geht. Aber diese 'Zusammenkunft' ist beim Erkennen nicht gleich
gelagert wie beim Wollen. Der Richtungssinn ist bei der Erkenntnisbewegung

ein anderer als beim willentlichen Streben. Denn Erkennen bedeutet
die wortmächtige Hereinnahme des Wirklichen in uns, wohingegen wir
uns im willentlichen Streben recht eigentlich «zu den Sachen selbst» - ad

ipsas res 5 - hinbewegen. Das gilt es zunächst zu verdeutlichen.

1 Die Hervorhebung des erkenntnistheoretischen Realismus des Aquinaten ist
jedenfalls von der besonderen Situation der nun wohl zu Ende gegangenen
Neuscholastik aus zu verstehen : von ihrer Abwehrstellung gegenüber den verschiedenen
Strömungen des Idealismus. Es wäre nicht verwunderlich, wenn eine genuinere
Einschätzung Thomas immer mehr als den großen Denker der christlichen Liebe
entdecken würde. Sah nicht schon Dante in Thomas vor allem den Lehrer der
überquellenden Liebe Gottes (Par. XIII 52-60) Die jüngste Monographie vermag
jedenfalls diese Sicht konsequent durchzuhalten: Albert Ilien, Wesen und Funktion

der Liebe im Denken des Thomas von Aquin, Freiburg (Herder) 1975. Dort
auch Literatur, speziell zu unserem Aspekt 5715. - Zur hier vorgelegten Interpretation

vgl. insbesondere L.-B. Geiger, Le problème de l'amour chez saint Thomas
d'Aquin, Montréal-Paris 1952. Eine ursprünglich thomanische Deutung des
Phänomenkomplexes scheint mir bei J. Pieper vorzuliegen: Uber die Liebe, München
(Kösel) 1972.

2 Vgl. unten 169.
3 Wir setzen wenn ein deutsches Wort für einen thomanischen Terminus

steht, um sie von den in «...» gesetzten Ausdrücken anderer Herkunft zu
unterscheiden.

Ver. 1 1.
5 I-II, 86,1 ad 2. Vgl. III Sent. d. 27, 1, 4; Ver. 22, 10; 23, 11; I, 16, 1;

II-II, 27, 3 (u. a.).



168 Liebe als Ekstasis

Wie haben wir es zu verstehen, daß die Dinge als erkannte in uns
sind : cognitum est in cognoscente, daß also die Erkenntnis gewissermaßen
im «Bei-uns-Sein»6 der Dingwirklichkeit besteht? Dieses Innewohnen
ist sicher nicht als ein reales Innesein des Erkannten in uns aufzufassen.

Der Erkennende trägt zwar das Erkannte in sich, aber nur als 'Abbild' :

species, similitudo. Wie immer man die diesbezügliche Theorie des

Thomas verstehen mag, feststeht, daß für Thomas damit der Besitz der

Dingwirklichkeit in ihrem Realsein ausgeschlossen werden soll: nec

tarnen ens est in eo secundum esse naturale 7. Bei Thomas ist also im
Begriff der Erkenntnis auf jeden Fall dies mitgedacht, daß Erkenntnis
als solche nicht die Übereinkunft mit der Dingwirklichkeit in ihrem
Realsein ist: secundum esse quod habet in rerum natura, sondern «nur»
die Übereinkunft mit der Wesensbestimmtheit der Wirklichkeit: secundum

rationem speciei tantum 8.

Damit ist bereits jener Punkt anvisiert, wo sich mit dem Reichtum
zugleich auch die Armut der Erkenntnis zeigt. Die Erkenntnis besagt
eine Ausweitung unseres Selbstseins, insofern der Erkennende «auch die
Wesensbestimmtheit eines anderen Dinges besitzt», ja «gewissermaßen
alles» ist9. Die Erkenntnis vermag somit der seinsmäßigen
Wesensbegrenztheit des Menschen abzuhelfen, die darin besteht, ein spezifisch
determiniertes Wesen unter anderen Wesen zu sein, die er nicht ist10.

In der Erkenntnis kann der Mensch sogar zu dieser letzthinnigen
Vollendung kommen, secundum philosophos, «daß sich in ihm die ganze
Ordnung des Alls und seiner Ursachen abzeichnet» u. Aber das ändert
nichts an der fundamentalen Wesenseigentümlichkeit der Erkenntnis,
daß sie nur die Wesensbestimmtheit der Wirklichkeit dem Menschen
nahebringt, nicht aber diese selbst als bewahrende und vollendende Macht, als

'Gutes' n. Die Erkenntnis vermag nicht den Menschen zu vollenden,

6 Cognitum aliquo modo est apud cognoscentem (Ver. 2, 2) ; res quodammodo
sunt apud ipsam spiritualem substantiam (Ver. 23, 1).

' Ver. 21, 1.
8 Ibid. - In Ver. 22, 3 ad 4 wird die gleiche Unterscheidung mit dem Begriffspaar

esse intentionale und esse essentiale wiedergegeben.
9 I, 14, 1.
10 Ver. 2, 2.
11 Ibid.
12 Vgl. Ver. 21, 1: aliquod ens potest esse perfectivum dupliciter. Uno modo

secundum rationem speciei tantum hunc modum perficiendi addit verum super
ens Alio modo ens est perfectivum alterius non solum secundum rationem speciei,
sed etiam secundum esse quod habet in rerum natura. Et per hunc modum est



Liebe als Ekstasis 169

insofern dieser realiter des andern bedarf. Sie gehört zu jener Form der

Vollendung, durch die etwas in sich seihst vollendet ist (denn das

Erkannte ist im Erkennenden) ; nicht aber vermag sie jene Vollendung zu
bringen, die einem Wesen aufgrund seines realen Hingeordnetseins auf
anderes nur durch eben dieses reale Andere erwachsen kann 13.

Dem Hingeordnetsein auf anderes entspricht nach Thomas das als

universale Grundkraft verstandene Streben, das heißt die dynamische
Hinwendung zu dem, was einem Seienden wesensverwandt und förderlich

ist. Dieses Streben differenziert sich je nach der Ranghöhe eines

Seienden als bloß naturhafte, als sinnlich-instinktive und als
geistigwillentliche Strebekraft14. Das Streben ist also nach Thomas nicht als

eine Eigentümlichkeit des vernunftbegabten Menschen anzusehen,
sondern findet sich in allen Kreaturen wieder, wenn auch auf verschiedene
Weise. Diese Verschiedenheit rührt von der unterschiedlichen Erkenntnisfähigkeit

her. Das Wollen oder willentliche Streben ist darum nur insofern

für den Menschen typisch, als es von einem geisthaften Erkennen

getragen ist, nicht aber als Streben überhaupt15. Damit zeigt schon der

Ansatz, daß sich für Thomas das Wollen qua Streben als die auf den

eigentlichen Wirklichkeitskontakt gehende Dynamik auslegt: ist das

Erkennen eine Aneignung, die «nur» auf die Wesensbestimmtheit des

Wirklichen abzielt, so geht es im willentlichen Streben um die Sache

selbst, um die reale Wirklichkeit in ihrer Komplementarität für mich.
Das willentliche Streben bekundet sich aber auch selbst als Hinwendung
zu der in diesem Sinne als «gut» identifizierten Wirklichkeit. Nur
aufgrund dieser Selbstbekundung konnte Aristoteles sagen, daß das «Gute»
als der Gegenstand des Strebens offenbar der Wirklichkeit selbst
innewohnen müsse, wohingegen sich das «Wahre» — als die Wahrheit der uns
inneseienden Erkenntnis - nur «in der Seele» finde 16.

Damit klärt sich nun nicht bloß der unterschiedliche Richtungssinn
von Erkennen und Streben, sondern auch die Abgestimmtheit beider

«Bewegungen» im einen Prozeß menschlicher Selbstentfaltung. Die Er-

perfectivum bonum est secundum esse suum perfectivum alterius et conserva-
tivum

13 Patet ergo quod cognitio pertinet ad perfectionem cognoscentis, qua in
seipso perfectum est: voluntas autem pertinet ad perfectionem rei secundum
ordinem ad alias res. III Sent. d. 27, 1, 4.

14 I-II, 26, 1 u. Parall.
15 Vgl. CG III, 26 (n. 2078).
16 Vgl. Ver. 1, 2; 21, 1; I, 16, 1; I, 82, 3 (u. a.).



170 Liebe als Ekstasis

kenntnis erfüllt sich in der Seele; ihr Ziel ist das «Bei-uns-Sein» der
Dingwirklichkeit in ihrer Wesensbestimmtheit. Sie steht somit in der Herkunft
von der Dingwirklichkeit, «die der Seele äußerlich ist» 17. Die Bewegung
des Strebens hingegen erfolgt in umgekehrter Richtung; sie hat in der
als «gut» erkannten Dingwirklichkeit ihr Ziel und vollzieht sich darum
in der Form der Hinwendung zu eben dieser Dingwirklichkeit. Die Ab-
gestimmtheit beider Bewegungen zeigt sich dann darin, daß man sie mit
Aristoteles modellhaft in der für die Alten vollendeten Figur des Kreises
darstellen kann: die Bewegung des Strebens holt am Ende den

Ausgangspunkt der Erkenntnisbewegung ein, nämlich die Dingwirklichkeit,
um sie nun nicht nur innerlich als 'Wahres', sondern auch realiter als

'Gutes' zu besitzen 18. Der Kreis von Erkennen und willentlichem Streben
schließt sich also beim Menschen in einem realen Außen, wir dürfen

sagen: im begegnenden Gegenüber von Welt, Mitmensch, Gott. Diese von
Thomas ausdrücklich formulierte Aussage 19 (der er die andere entgegenhält,

daß wir uns in Gott einen solchen Kreis: die Trinität so denken

müssen, daß er sich in seinem Innern schließt) ist von kaum
abzuschätzender Bedeutung. Hierin ist einmal mitgedacht, daß sich der
Mensch nicht selbst Erfüllung ist, daß er diese nur im andern seiner
selbst findet 20. Die Hinwendung zu diesem andern aber kann nur als

Strebebewegung erfolgen (wir werden gleich sehen: kraft der Liebe), weil
nur dem Streben und nicht der Erkenntnis die Macht der realen
Selbstüberschreitung innewohnt. Mag auch die Erkenntnis mir den andern als

mögliche Erfüllung eröffnen, auf ihn zu geht erst das (von der Liebe

getragene) Streben.

" Ver. 1, 2.
18 Motus autem cognitivae virtutis terminatur ad animam sed motus appe-

titivae virtutis terminatur ad res; et inde est quod Philosophus in III de Anima
ponit circulum quemdam in actibus animae, secundum scüicet quod res quae est
extra animam movet intellectum, et res intellecta movet appetitum, et appetitus
tunc ducit ad hoc quod perveniat ad rem a qua motus incepit. Ver. 1, 2. Vgl. I-II,
26, 2: Appetitivus motus circulo agitur, ut dicitur in III de Anima: appetibile enim
movet appetitum, faciens se quodammodo in eius intentione, et appetitus tendit
in appetibile realiter consequendum, ut sit ibi finis motus, ubi fuit principium.

19 Est ergo tarn in nobis quam in Deo circulatio quaedam in operibus intel-
lectus et voluntatis; nam voluntas redit in id a quo fuit principium intelligendi:
sed in nobis concluditur circulus ad id quod est extra, dum bonum exterius movet
intellectum nostrum, et intellectus movet voluntatem, et voluntas tendit per
appetitum et amorem in exterius bonum; sed in Deo iste circulus clauditur in se

ipso. Pot. 9, 9.
20 Vgl. I-II, 2,7.



Liebe als Ekstasis 171

Die modellhafte Vorstellung des «Kreises» von Erkennen und Streben

wird man allerdings nicht unbesehen übernehmen dürfen: weder
das geisthafte Erkennen noch das willentliche Streben ist an sich «Bewegung»

im Sinne eines sich veräußerlichenden Prozesses, der sich realiter
«zwischen» dem erkennend-strebenden Selbst und der Dingwirklichkeit
abspielen würde 21. Bewegung im realen «Zwischen» der Materie gibt es

hier nur insofern, als die geistige Erkenntnis an die Sinnlichkeit mit ihrer
materiell-organischen Rezeptivität anschließt und das willentliche Streben

sich in einen «äußeren» Akt umsetzt. Wir werden uns bewußt bleiben

müssen, daß die Modellvorstellung des «Kreises» (und schließlich auch
der Liebe als «Ekstasis») beim Geistigen nur im übertragenen Sinn, als

bloße Metapher zu nehmen ist und nicht für die Sache selbst.
Eine präzisierende Korrektur an der ModellVorstellung des «Kreises»

von Erkennen und Streben ist zunächst nötig, um den Zusammenhang
beider richtigzustellen. Daß die Erkenntnis in der Herkunft von der uns
äußerlichen Dingwirklichkeit steht, darf nicht so verstanden werden,
als ob die Erkenntnis die Dingwirklichkeit hinter sich lassen würde, um
nur deren Wesensbestimmtheit zu besitzen - worauf dann das Streben
sich wieder der Dingwirklichkeit zuwenden würde. Es macht gerade den

Realismus der (thomanisch verstandenen) Erkenntnis aus, daß sie die
Wesensbestimmtheit immer als Wesensbestimmtheit der Dingwirklichkeit
besitzt22, - der gleichen Dingwirklichlkeit, der sich der Wille strebend
zuwendet. Damit stellt sich die Dingwirklichkeit als der eigentliche
Treffpunkt von Erkennen und Streben heraus. Anders gesagt : Der Realismus
des Strebens hängt mit dem (ganz anders gearteten) Realismus der
Erkenntnis zusammen, insofern eben beide sich in der gleichen Dingwirklichkeit

zusammenfinden. Das ist von entscheidender Bedeutung, wenn
man verstehen will, was «Realismus» aufs Ganze und in seinen verschiedenen

Spielarten bei Thomas etwa heißen will.
Versuchen wir vorerst den Realismus der Erkenntnis näher zu

bestimmen 23. Wurde bisher vor allem herausgestrichen, daß die Erkenntnis
auf die Wesensbestimmtheit der Wirklichkeit abzielt und nicht auf diese

21 Vgl. Ver. 2, 2 ad 2, wo Thomas diese Richtigstellung am Modell der
Selbsterkenntnis als 'Rückkehr' anbringt. Vgl. dazu meine Ontologie der Innerlichkeit.
Reditio compléta und Processio interior bei Thomas von Aquin, Freiburg 1975,
bes. 113-119.

22 Vgl. etwa den für die thomanische Erkenntnislehre so bedeutsamen arti-
culus I, 84,7.

23 Vgl. zum folgenden die in Philosophie et Spiritualité I, Paris 1963,
gesammelten Aufsätze von L.-B. Geiger, insbesondere 53-69.



172 Liebe als Ekstasis

selbst in ihrem Realsein (wie das willentliche Streben), so ist nun zu
betonen, daß damit keineswegs der Wirklichkeitsbezug der Erkenntnis
negiert wird. Besagt auch Erkenntnis den innerlich vermittelten Besitz
inhaltlicher Bestimmungen, die als solche nur begrifflich und damit
abstrakt-allgemein besessen werden, so vollzieht sich doch wahre Erkenntnis

nur im Durchblick auf die Dingwirklichkeit, das heißt letztlich auf
ein konkretes «Diesesda», das begrifflich-abstrakt erfaßt und ausgesagt
werden soll. Jede in einem Begriff ausgedrückte Wesensbestimmung
verweist auf die Dingwirklichkeit zurück, als deren Wesensbestimmung sie

sich ausgibt, und damit kann auch jede urteilende Aussage nur dadurch
wahr sein, daß sie den Bezug zur Dingwirklichkeit ausdrücklich herstellt
und sich seiner vergewissert, das heißt ihn bejaht oder verneint 24. Die
Erkenntnis vollzieht sich in der Immanenz des Erkennenden und mit
den Mitteln der ihm eigenen abstrakten Begrifflichkeit, zugleich aber
auch in der Präsenz dessen, was ist und als solches erfahren wird, und
das ist genaugenommen immer das konkrete «Diesesda».

Was den «Realismus» der thomanisch verstandenen Erkenntnis
ausmacht, ist darum recht eigentlich dieser Verweischarakter, kraft dessen

jede begriffliche Aussage über sich hinaus auf die Dingwirklichkeit
hinzielt, um von ihr her ihr Richtmaß zu empfangen. Das Besondere am
Realismus der Erkenntnis werden wir dann darin erblicken müssen, daß
diese immer begrifflich vermittelt ist und als solche in einer eigentümlichen

Differenz zur Wirklichkeit steht. Denn was wir von der Wirklichkeit

begrifflich einfangen und ausdrücken können, deckt nie restlos das

ab, was uns als Wirklichkeit präsent ist. Unser Intellekt besitzt als ratio
die Wesensbestimmtheit der Wirklichkeit nur im Modus der Partialität
und ist damit auf den Diskurs angewiesen, ohne jemals die Wirklichkeit
in ihrer Totalität einholen zu können 25. Und doch ist jede noch so
partielle begriffliche Aussage immer eine Aussage über etwas, das sich uns
als diese konkrete Dingwirklichkeit gezeigt hat und präsent hält, auch

wenn sie nicht als solche in unsere Begriffe eingeht.
Für das willentliche Streben bedeutet dieser Realitätsbezug der

Erkenntnis, daß es das konkrete «Diesesda» erkennend wollen kann, weil
auch die Erkenntnis bis an das Konkrete heranreicht. Wie aber hebt
sich nun der Realismus des willentlichen Strebens vom Realismus der
Erkenntnis ab? Die Andersheit liegt offenbar im Faktum, daß das

24 Vgl. I, 16, 2 u. Parall.
25 Vgl. I, 79, 8.



Liebe als Ekstasis 173

Streben im Unterschied zum Erkennen unmittelbar (wenn auch in der

Vermittlung durch die Erkenntnis) auf die reale Dingwirklichkeit
abzielt, die es als solche will (und nicht primär in ihrer Wesensbestimmtheit)

26. Das aber heißt nun genau, daß es beim Streben in einem viel
eigentlicheren Sinn um die «Sache selbst» geht, wie eingangs betont
wurde. Das Streben kommt auf eine Weise an die Wirklichkeit heran,
die dem Erkennen nicht möglich ist. Besitzt das Erkennen die ihm
präsente Realität nur im Fragment des Begriffs, so steht das Streben nicht
mehr in dieser Differenz, weil es das Erstrebte nicht in die eigene
Innerlichkeit hineinnimmt, sondern sich ihm realiter zuwendet. Als Erkanntes
existiert das Konkrete auf unsere Weise, das heißt begrifflich-fragmentarisch

vermittelt; es wird unserem analytisch scheidenden und urteilend
synthetisierenden Verstand unterstellt. Die Grenzen unseres partiell
aufnehmenden Geistes bilden damit immer auch die Grenzen des Erkannten

- nicht seiner Erkennbarkeit an sich, wohl aber seiner Erkanntheit für
uns, insofern es als Erkanntes unserem Geist anheimgestellt ist. Das
Streben hingegen tendiert direkt auf die Dingwirklichkeit selbst hin, wie
sie sich über jede begriffliche Aussage hinaus dem Erkennenden präsent
hält26a. Es erreicht die Wirklichkeit in ihrem konkreten Insichsein, das

mit unseren Erkenntnismitteln zwar anvisiert, aber nur fragmentarisch
eingeholt werden kann. Und deshalb eignet dem Streben ein Bezug zum
Ganzheitlich-Konkreten, der dem Erkennen ob seiner begrifflichen
Vermittlung abgeht. Das aber bedeutet, daß das Streben (und die dem
Streben zugehörige Liebe) absolut «beim andern» sein kann, auch wenn
das Erkennen notgedrungen der Relativierung durch die ihm eigene

Begrifflichkeit verfällt27.

26 Vgl. Geiger, Le problème 77 40.

26a Vgl II-II, 23,6 ad 1: Operatio intellectus completur secundum quod
intellectum est in intelligente, et ideo nobilitas operationis intellectualis attenditur
secundum mensuram intellectus. Operatio autem voluntatis, et cuiuslibet virtutis
appetitivae, perficitur in inclinatione appetentis ad rem sicut ad terminum.

27 Vgl. neben den explizit die Rangordnung von Intellekt und Wille
abhandelnden Texten (Ver. 22,11; I, 82, 3) vor allem I-II, 27, 2 ad 2: Cognitio enim ad
rationem pertinet, cuius est distinguere inter ea quae secundum rem sunt con-
iuncta, et componere quodammodo ea quae sunt diversa, unum alteri comparando.
Et ideo ad perfectionem cognitionis requiritur quod homo cognoscat singülatim
quidquid est in re, sicut partes et virtutes et proprietates. Sed amor est in vi
appetitiva, quae respicit rem secundum quod est in se. Unde ad perfectionem
amoris sufficit quod res prout in se apprehenditur, ametur. Ob hoc ergo contingit
quod aliquid plus amatur quam cognoscatur: quia potest perfecte amari, etiam si
non perfecte cognoscatur.



174 Liebe als Ekstasis

Damit hat sich erneut die nur dem Streben eigene «Sachlichkeit»

herausgestellt. Für Thomas gründet die reale Verschiedenheit der beiden

Vermögen Intellekt und Wille gerade in der Unterschiedlichkeit des

jeweiligen Realitätsbezuges 28. Eine aufs Ganze gehende Interpretation
wird allerdings die konkret gelebte Einheit von Erkennen und Wollen
nicht minder als deren Verschiedenheit betonen dürfen. Wir haben
gesehen, wie Erkennen und Wollen in der Dingwirklichkeit als ihrem
gemeinsamen Zielpunkt zusammentreffen. Nun wäre zu zeigen, wie
Erkennen und Wollen sich gegenseitig einschließen und durchdringen, insofern

beide im gleichen Subjekt verwurzelt sind 29. Für Thomas konstituiert

sich das willentliche Streben als solches durch sein Zusammengehen
mit der geistigen Erkenntnis 30. Zielt das bloß naturhafte Streben auf
ein Einzelding ab, weil es mit ihm in einem vorgegebenen Zusammenhang
realer Komplementarität steht ; präsentiert sich für den sinnlich-instinktiven

Trieb das angestrebte Gute als Lustgewinn, so kann der Wille
etwas Gutes bewußt als Gutes anstreben, weil er objektiv um sein Gutsein

weiß 31. Das aber ist nur möglich, weil der Intellekt das einzelne

Gute schon immer in den größeren Horizont dessen eingeordnet hat, was
für ihn Gutsein schlechthin bedeutet32.

Wir haben bisher immer nur vom Erkennen und Wollen gesprochen,
ohne genauer zu bestimmen, was in diesem Kontext «Liebe» heißt.
Liehe ist nun nach Thomas nichts anderes als das, was einem
Strebevermögen seine innere Ausrichtung auf das von ihm angestrebte Gut
gibt. Die Liebe ist also dem Streben zugehörig; sie ist, genauer gesagt,
der Wurzelgrund, das Prinzip der Strebebewegung33. Durch die Liebe
bindet sich der Strebende innerlich an das Erstrebte. «Liebe» heißt hier
also die naturhaft waltende oder sich erkenntnishaft ereignende «Zu-

28 Alterius autem virtutis est, quod aliquid habeat in se quod est extra se,
et quod ipsum tendat in rem exteriorem. Et ideo oportet quod in qualibet creatura
sit aliud intellectus et voluntas. I, 59, 2. Vgl. Ver. 23,1.

28 Vgl. Ver. 22,12; I, 16, 4 ad 1.
30 Vgl. I, 80, 2 ad 1.
31 Ver. 25, 1.
32 Vgl. I, 80, 2 ad 2.
33 In unoquoque autem horum appetituum, amor dicitur illud quod est prin-

cipium motus tendentis in finem amatum (I-II, 26). - Est autem amor prima et
communis radix omnium appetitivarum operationum (In Div. Nom. c. 4. 1. 9,

n. 401).



Liebe als Ekstasis 175

sammenfügung» - coaptatio 34 - des Strebevermögens mit seinem Gut,
aufgrund deren dieses tatsächlich erstrebt wird. Damit differenziert sich

für Thomas die Liebe, wie sich das Streben differenziert. Von «Liebe»

kann im weitesten Sinn überall dort gesprochen werden, wo eine naturhafte

Wesensverwandtschaft oder Komplementarität etwas als ein Gut
erstreben läßt. Diese jedem Streben zugrunde liegende 'naturhafte Liebe'
wird zu einer 'sinnenhaften' und schließlich zu einer 'geisthaften Liebe',
wo sie mit einem - sinnenhaften oder geisthaften - Erkennen des

erstrebten Guten zusammengeht35. Mag also auch die Liebe ihre
Vollgestalt erst dort gewinnen, wo sie von der Erkenntnis des Guten, namentlich

der geistigen, getragen wird, so kann sie zumindest im übertragenen
Sinn auch den erkenntnislosen Wesen zugesprochen werden. Daß man
von «Liebe» auch noch dort reden kann, wo nicht mehr von «Erkenntnis»
gesprochen wird, ist in unserer Perspektive aufschlußreich: Hier zeigt
sich erneut, daß die Liebe als das Prinzip der Strebebewegung eben eine

reale Zuordnung und «Zusammenfügung» meint, die überall dort gesehen
werden kann, wo Wirkliches sich an Wirkliches bindet, und nicht ein
Ineinssein «bloß der Wesensbestimmtheit nach», wie es nur dem
Erkennen zukommt36.

«Liebe» heiße also das innerliche Prinzip der Hinkehr zu dem, was
für uns komplementär und damit «gut» ist. Warum aber vermag die
Liebe diese Bewegung auszulösen Weil sie allererst vom zu erstrebenden
Gut «betroffen» und von ihm «angetan» ist: Liebe ist eine passio und
ein affectus 37. Sie ist sogar die Grund-Passio und die «erste und gemeinsame

Wurzel» aller Affekte: der Sehnsucht, der Freude und der Trauer,
der Hoffnung und der Befürchtung. Alle diese «Stimmungen» erwachsen

aus der Liebe, weil es in ihnen allen um den - realen oder möglichen -
Besitz oder Verlust des Geliebten und damit um die Liebe geht38. Die
Liebe ist also genaugenommen das Prinzip der Hinkehr zu im Modus
des Betroffen- und Angetanseins von. Das erstrebenswerte Gut bewegt die

Strebekraft, indem es sich ihr gewissermaßen einprägt und auf es hin

34 Ibid. - Das Wort ist die Ubersetzung von Harmonia. Vgl. Georges, Ausf.
Hwb. Lat.-Deutsch s. v.

35 Ibid.
36 Vgl. III Sent. d. 27, 1,4 ad 13: Amor, proprie loquendo, non est nisi in

illis in quibus est cognitio; sed amoris nomen transumitur ad ea ad quae cogni-
tionis nomen extendi non potest: quia amor dicitur secundum quod amans ad rem
aliam ordinatur.

37 Vgl. I-II, 26, 2 u. Parall.
38 Vgl. In Div. Norn. c. 4, 1. 9, n. 401; I-II, 27, 4.



176 Liebe als Ekstasis

auslichtet. Es ruft ein Gefallen-Haben am Guten hervor: complacentia
boni 39. Die Fachsprache kennt aber nach Thomas kein Wort, welches

eigens und treffend das ausdrücken würde, was den Liebenden in Beziehung

zum Geliebten setzt (im Unterschied zur Erkenntnis, wo man
ausdrücklich das verbum, das 'Wort' der Erkenntnis hervorhebt) 40. Und
doch spricht Thomas auch hier der Liebe ein Mehr an Realismus zu:
der Liebende ist in einem stärkeren Maße von der Wirklichkeit betroffen
als der bloß Erkennende, und aus eben diesem stärkeren Betroffensein
erwächst ihm dann die größere, aktivere Hinkehr zur Wirklichkeit41.

Es kann darum nach dem Vorangehenden nicht mehr erstaunen,

wenn der Aquinate im Anschluß an Dionysius Areopagita in der Liebe
die eigentliche «vereinigende Kraft» - virtus unitiva42 - sieht und diese

Sicht konsequent durchhält und entfaltet, wobei er gerade den Realismus
dieser «Vereinigung» betont. Die Liebe «ist mehr vereinigend als die

Erkenntnis», weil sie die Realwirklichkeit dem Erkennenden nahebringt
und nicht bloß deren Wesensbestimmtheit wie die Erkenntnis43. Wenn
es vom Erkennenden heißt, er «assimiliere» den Wesensgehalt der
Wirklichkeit, so geht es dabei immer nur um eine «geistige» Aneignung, die
als solche noch Distanz zur Wirklichkeit hält. Von der Liebe hingegen
kann mit Recht gesagt werden, sie «transformiere» gewissermaßen den

Liebenden in das Geliebte, insofern er sich zum Geliebten hinkehrt und
ihm anhängt44. Daß damit auch erst durch die Liebe neben der
Möglichkeit wahrer Selbsterfüllung die Gefahr der Selbstentfremdung, der

«Verstrickung» und «Befleckung» gegeben ist, wenn der Mensch «sich

wider die Ordnung an die Wirklichkeit hängt» 45, gehört seit den Tagen
Piatons und Augustins zu den immer wieder ausgesprochenen Erfah-

3» I-II, 26, aa. 1 et 2.
40 Vgl. I, 37, 1. - Thomas beklagt hier die inopia vocabulorum - er, der sich

sonst ohne viel Aufhebens an den überkommenen Sprachgebrauch halten will. Liegt
hier nicht ein Indiz, daß sich Thomas mit seinem Denken über die Liebe in einem
Neuland weiß, dem - auch sprachlich - noch niemand so recht beigekommen ist

41 Vgl. I-II, 22, 2 c und ad 2: Vis appetitiva dicitur esse magis activa, quia
est magis principium exterioris actus. Et hoc habet ex hoc ipso ex quo habet quod
sit magis passiva, scilicet ex hoc quod habet ordinem ad rem ut est in seipsa: per
actionem enim exteriorem pervenimus ad consequendas res.

42 In Div. Nom. c. 4, 1. 12. Vgl. III Sent. d. 27, 1,1c und ad 2; I-II, 28, 1 sed

contra (u. a.). Die Liebe wird in diesem Zusammenhang auch als nexus bezeichnet
(loc. cit. u. I, 37, 1).

43 I-II, 28, 1 ad 3.
44 Mal. 6, 1 ad 13; III Sent. d. 27, 1, 1 ad 2.
43 I-II, 86, 1 ad 2.



Liebe als Ekstasis 177

rangen, denen auch Thomas in seiner Perspektive Raum zu geben

vermag.

Als Zusammengehörigkeit in der Form der Komplementarität, als

affektiv gelebte und als tatsächlich vollzogene Vereinigung mit dem
Geliebten ist dann die real verstandene unio für Thomas der Grund, das

Wesen und die Auswirkung der Liebe 46. Diese hat ihren Grund im
Angelegtsein des einen auf ein anderes als seine mögliche Erfüllung, das

heißt in der realen Zuordnung beider, die als solche ein mögliches Einssein

besagt - ein mögliches reales Zusammengehen beider. Sie ist in ihrem
gelebten Vollzug nichts anderes als die affektiv intendierte Einheit des

Liebenden mit dem Geliebten, die unio affectiva47, wie sie aus der
Erkenntnis der realen Komplementarität entspringt. Und sie ist schließlich

in ihrem Effekt die îeal erwirkte Verbindung des Liebenden mit
dem Geliebten selbst, die coniunctio ad rem ipsam, die unio realis 47a,

in der sich das «Werk der Liebe» 48 erfüllt und vollendet, gemäß dem

ihr eigenen Realismus.

Damit hat sich fürs erste der dem Streben und genauer der Liebe
eigene Realitätsbezug herausgestellt, der immer die «Sache selbst» meint
und nicht bloß deren Wesensbestimmtheit wie die Erkenntnis. Die weitere

Frage ist nun, ob die Liebe tatsächlich den Menschen aus seiner
seinsmäßigen Vereinzelung herauszuholen vermag und ihn «außer sich» und
«beim andern» sein läßt, oder ob auch die Liebe mit ihrem Realismus
letztlich immer nur der Schwerkraft des eigenen «Ich» folgt. Thomas

spricht der 'Freundschaftsliebe' die Kraft zu, eine solche 'Ekstasis'48a

46 Vgl. I-II, 28, 1 (besonders ad 2) u. Parall.
4' I-II, 25, 2 ad 2.
47a Ibid.
48 I-II, 26, 2 ad 2.
48a Vgl. die Hauptstellen zur thomanischen Ekstasis-Lehre : I-II, 28, 3 und

In Div. Nom. c. 4, 1. 10. - Thomas steht hier also in der Tradition des Dionysius
Areopagita. Für den Areopagiten ist die Ekstatik ein Kennzeichen der Gottesliebe

- der Liebe zu Gott und von Gott. E. v. Ivanka hat gezeigt, wie Dionysius
durch seine Lehre vom Durchbruch zu Gott kraft der (von Gott verliehenen) Liebe
«eine Abwendung vom neuplatonischen Denken in seinem wesentlichsten Punkte»
gelingt: vom Prinzip der durchgehenden hierarchischen Vermittlung der
Seinsstufen und damit von der Lehre von der wesenhaften Göttlichkeit der Seele, die
durch den stufenweisen Aufstieg zu Gott wiederhergestellt werden soll (Plato
Christianus, Einsiedeln 1964, 280-289). - Thomas stellt heraus, wie die Ekstasis
in abgestufter Form die Wirkung aller Liebe ist: im corpus articuli von I-II, 28, 3

ist allgemein von der Liebe, aber nicht von Gott die Rede. Bezeichnend ist darum
der Ubergang im sed contra: Dionysius dicit 4. cap. De div. nom. quod divinus
amor extasim facit, et quod ipse Deus propter a mozomest extasim passus. Cum ergo

12



178 Liebe als Ekstasis

zu bewirken, nicht aber der 'Begehrlichkeitsliebe'. Damit werden wir
nun genauer nach den Grundformen der Liebe und deren 'Intention'
fragen müssen.

2

Die Liebe, sahen wir, zielt auf die seinshafte Erfüllung der
Komplementarität ab, die zwischen einem Seienden und seinem «Gut» waltet.
Amare est velle alicui bonum - «Lieben heißt, jemandem Gutes wollen»,
wie Aristoteles es formuliert. Schon dieser lapidaren Wesensbestimmung
können wir es ablesen, daß die Liebe auf zweierlei tendiert: sie will ein
Gut, und sie will es für jemanden. Dabei springt sofort ins Auge, daß

diese zwei «Gegenstände» der Liebe nicht gleichrangig nebeneinander
stehen. Das «Gute» wird im Grunde nur um des «jemanden» willen
erstrebt, dem die eigentliche Liebe gilt. Die Liebe zum erstrebten «Gut»
kann überhaupt nur aufgrund der Liebe zu diesem «jemand» aufkommen,
der allein wahrhaftig, das heißt um seiner selbst willen geliebt wird. Die
Liebe zu diesem «jemand» meint also tatsächlich diesen selbst, wie er
in sich besteht, wohingegen die Liebe zum angestrebten «Gut» dieses

nicht in sich selbst liebt, sondern nur als Mittel, dank dessen der eigentlich

geliebte «jemand» seine Erfüllung finden soll49. In der Terminologie

des Thomas heißt dies, daß im ersten Fall ein schlechthinniges,
gleichsam 'substantielles Gut' geliebt wird, dem die Liebe um seiner

selbst willen zukommt, daß hingegen im zweiten Fall die Liebe nur auf
ein 'inhärierendes' oder 'akzidentelles Gut' geht - auf ein Gut, das seine

Werthaftigkeit nur in und durch ein anderes Gut erweist50. Als wahre,
vollendete Liebe kann allein die erste Form angesprochen werden. Ihr
gibt Thomas den traditionellen Namen der 'Freundschaftsliebe' (wobei
in Entsprechung zu dieser rein formalen Analyse der «Freund» nicht
unbedingt ein anderer zu sein braucht), in Abhebung von der 'Begehr-
lichkeitsliebe', wie dann der Name für die zweite Form der Liebe lautet51.

Wer ist nun dieser «jemand», dem die eigentliche Liebe, die «

Freundschaftsliebe» gilt. Es braucht kaum eigens herausgestellt zu werden, daß

quilibet amor sit quaedam similitudo participata divini amoris, ut ibidem dicitur,
videtur quod quilibet amor causet extasim. Wir versuchen zu zeigen, daß diese

Wendung ins Ontologische sehr genau der tliomanischen Lehre von der Liebe (in
ihrer Abhebung von der Erkenntnis) entspricht.

49 Vgl. zum Ganzen I-II, 26, 4.
50 I, 60, 3; In Div. Nom. c. 4, 1. 10 (n. 428).
51 Vgl. insbesondere De spe 3.



Liebe als Ekstasis 179

dieser «jemand» zunächst und zumeist wir selbst sind. Das ist nur natürlich,

wenn die Liebe eine 'vereinigende Kraft' ist, denn jeder «Vereinigung»

liegt das ursprüngliche Einssein des Menschen mit sich selbst als

stärkste von ihm erfahrene Einheitsform voraus 52. Daß wir uns selbst
bewußt oder unbewußt eine 'Freundschaftsliebe' entgegenbringen, zeigt
sich indirekt darin, daß wir die Dingwirklichkeit weitgehend als Mittel
zu unserer Selbstentfaltung gebrauchen - daß wir sie also mit einer

'Begehrlichkeitsliebe' heben. Diese 'Begehrlichkeitsliebe' muß allerdings
ihre Grenze an den Mitmenschen finden, wenn wir nicht der Perversion
des «Egoismus» verfallen wollen, für den es nur noch «Sachen» gibt, die
dem eigenen «Ich» zu dienen haben. Die genaue Abklärung der Legitimität

oder Illegitimität solcher 'Begehrlichkeitsliebe' ist eine Frage der
Ethik 53. In unserer Perspektive geht es nur darum, inwieweit eine solche

Liebe den Liebenden auch tatsächlich «beim andern» sein läßt und somit
'ekstatisch' sein kann.

Gemäß der obigen Analyse können wir sagen: Wer solchermaßen,
d. h. 'begehrend' das (oder den) andere(n) liebt, will zwar dieses andere,
aber er will es für sich, als sein Gut. Insofern er das andere will, ist er
von ihm eingenommen und kehrt sich zu ihm hin, in jener realistischen
Form der Hinwendung, wie sie eben dem strebenden Willen eigen ist.
Insofern er aber dieses andere für sich will, läßt ihn diese Liebe nicht
affektiv beim andern sein, sondern führt ihn wieder zu sich selbst zurück.
Das begehrend geliebte Andere ist in die eigene Selbstliebe

hineingenommen, so daß sich die Liebe im eigenen «Ich» schließt, ohne sich

wahrhaft auf etwas anderes hin ausweiten zu können. Mag also auch
diese Liebe noch ekstatisch sein aufgrund der in ihr beschlossenen

willentlichen Hinwendung zum andern, so ist sie doch nicht ekstatisch
ihrer eigentlichen Intention und Schwerkraft nach, die immer nur um
das eigene «Ich» graviert54. Der solcherart Liebende «geht darum nicht
schlechthin aus sich heraus»55; «die Begehrlichkeitsliebe bewirkt nicht
eine Ekstasis schlechthin»56.

Die 'Begehrlichkeitsliebe', sagten wir oben, muß ihre Grenze an
den Mitmenschen finden; sie muß dort der 'Freundschaftsliebe' Raum

« Vg. II-II, 25, 4.
53 Dazu Geiger, Le problème 89.
54 Vgl. neben I-II, 28, 3 Sup. Io. XV, 19 (n. 2036) und besonders In Div. Nom.

c. 4, 1. 10 (n. 430).
55 I-II, 28, 3.
56 Ibid. ad 2.



180 Liebe als Ekstasis

geben. Echte Freundschaft ist in der Tat nur zu den Mitmenschen möglich

und gefordert, nicht aber zur unvernünftigen Kreatur und schon gar
nicht zu den bloßen Sachgütern. «Jemandem Freund sein» heißt ja nach
dem obigen, daß wir «ihm gut wollen», daß wir ihn um seiner selbst
willen lieben, ungeachtet des Nutzens oder der Annehmlichkeiten, die

uns daraus erwachsen können 57. Gutes wollen können wir aber im eigentlichen

Sinn auch nur dem, der Gutes wahrhaft haben kann, der um sein

Gut wissen, es besitzen und in Freiheit darüber verfügen kann. Gutes
wollen können wir darum im vollen Sinn nur für die Mitmenschen, weil
es unter allen uns begegnenden Wesen nur ihnen wahrhaft gut oder
schlecht ergehen kann, weil nur sie wirklich glücklich oder unglücklich
zu sein vermögen. So findet die Freundschaft unter den Menschen ihren
Grund in der Gemeinsamkeit menschlicher Existenz, die durch sie zu
einem echten «Zusammenleben» werden soll (wie schließlich die christliche

mitmenschliche Liebe in der Gemeinschaft der «einen Hoffnung»
gründet, zu der «alle berufen» sind) 58.

Weil die zwischenmenschliche Freundschaft ihren Grund in der
menschlichen Natur hat, die mir und den andern gemeinsam ist und uns
alle auf die gleichen existentiellen Möglichkeiten hin «entwirft»59, kann
sich die Freundesliebe nur darin erfüllen, daß ich dem Freund in der
gleichen Weise wie mir selbst «gut will» und seine Vollendung wie die
meine anstrebe 60. Die Selbstliebe kann darum geradezu als die «Form
und Wurzel» der Liebe zum Freund gelten, denn diese findet ihre
Vollgestalt genau darin, daß ich den Freund mir selbst gleichstelle und ihm
die gleiche unbedingte Liebe entgegenbringe wie mir selbst61. Echte
«Freundschaft» ist allerdings mehr als bloßes «Wohlwollen», auch wenn
das schlichte interesselose «jemandem gut wollen» als der eigentliche
«Anfang der Freundschaft» (Aristoteles) anzusehen ist. Denn zur Freundschaft

gehört es, daß ich mich affektiv mit dem Freund eins weiß und
zu ihm hingezogen fühle, daß ich ihm eben «Liebe» und nicht bloß
«Wohlwollen» entgegenbringe. «Freundschaft» schließt über das Wohlwollen
hinaus eine unio affectus ein, die sich in einer unio realis, im vertrauten

57 Vgl. I-II, 26,4 ad 1; ad 3. Damit wird nicht ausgeschlossen, daß echte
Freundschaft auch ihren Nutzen haben kann. Vgl. CG III, 153 (n. 3250).

58 Vgl. II-II, 25, 3; I, 20, 2 ad 3.
59 Vgl. I-II, 27, 3.
60 Ibid. Vgl. auch II-II, 44, 7; 184, 3.
61 II-II, 25, 4.



Liebe als Ekstasis 181

Umgang mit dem Freund, im «Zusammenleben», erfüllen und verwirklichen

will6Z.
Kann nun die Liebe in der Form der Freundschaftsliebe als schlechthin

ekstatisch gelten? Ja, denn wer solcherart den andern liebt, ist nun
tatsächlich auch mit seinem 'Affekt' beim andern und nicht bloß mit
seinem Begehren, mit dem er letztlich nur auf sich selbst abzielt63. Hier
hingegen «wird der Affekt so auf das Geliebte übertragen, daß er nicht
wieder auf das eigene Selbst zurückspringt». Denn die Liebe meint nun
den Freund selbst und sein Wohlergehen, nicht den eigenen Vorteil,
der uns von ihm her erwachsen kann 64. Der solcherart Liebende ist
somit affektiv «beim andern», wie er immer schon affektiv «bei sich»

war. Das Verhältnis unbedingter Liebe, in dem wir immer schon zu uns
selbst stehen, weitet sich nun auf den andern aus. Deshalb heißt es ja
auch von der Liebe, sie «mache weit», wie denn auch umgekehrt die
dieser Liebe entgegenstehende Verfassung « Herzenshärte » genannt wird65.

Und darin werden wir nun genau den schlechthin ekstatischen
Charakter der Freundschaftsliebe erblicken dürfen. Denn diese

Ausweitung der unbedingten Liebe auf den andern schließt ein, daß ich

sozusagen als Selbst «beim andern» bin: ich will ihm ja gut «wie mir

« II-II, 27, 2, dazu I-II, 28,1.
63 Vgl. nun I-II, 28, 3: in amore concupiscentiae, quodammodo fertur amans

extra seipsum: inquantum scüicet, non contentus gaudere de bono quod habet,
quaerit frui aliquo extra se. Sed quia ülud extrinsecum bonum quaerit sibi habere,
non exit simpliciter extra se, sed talis affectio in fine infra ipsum concluditur. Sed
in amore amicitiae, aflectus alicuius simpliciter exit extra se: quia vult amico
bonum, et operatur quasi gerens curam et providentiam ipsius, propter ipsum
amicum.

63 Vgl. die Gegenüberstellung in In Div. Nom. c. 4, 1. 10 (n. 430) : in secundo
modo amoris (sc. concupiscentiae), aflectus amantis trahitur ad rem amatam per
actum voluntatis, sed per intentionem, aflectus recurrit in seipsum quia sic
fertur in praedicta ut per ea bonum sit ei; unde talis amor non ponit amantem
extra se, quantum ad finem intentionis. Sed cum aliquid amatur primo modo
amoris (sc. amicitiae), sie aflectus fertur in rem amatam, quod non recurrit in
seipsum, quia ipsi rei amatae vult bonum, non ex ea ratione quia ei exinde aliquid
accidat. Sic igitur talis amor facit extasim, quia ponit amantem extra se ipsum.

65 Dilatatio pertinet ad amorem ratione cuiusdam extensionis, inquantum
aflectus amantis ad alios extenditur (I-II, 33, 1 ad 1). - Amans a seipso sepa-
ratur in amatum tendens ; et secundum hoc dicitur amor extasim facere, et fervere,
quia quod fervet, extra se bullit, et exhalat. Quia vero nihil a se recedit nisi soluto
eo quo intra seipsum continebatur, ideo oportet quod ab amante terminatio ilia,
qua infra terminos suos tantum continebatur, amoveatur; et propter hoc amor
dicitur liquefacere cor, quia liquidum suis terminis non continetur; et contraria
dispositio dicitur cordis duritia (III Sent. d. 27, 1, 1 ad 4).



182 Liebe als Ekstasis

selbst». Die Ekstatik der Liebe liegt also recht eigentlich in der
Ausweitung und Übertragung des zunächst nur «ichhaft» besessenen Selbstseins

auf den anderen: «Der Liebende wird insofern außer sich und in
den Geliebten versetzt, als er dem Geliebten gut will und um sein
Wohlergehen sorgt wie für sich selbst »66. Liebe besagt als Ekstasis gleichsam
die Selbst-Mitteilung an die andern - communicantes eis quodammodo

nosmetipsos 67 -, denen wir nun im gleichen Maße affektiv Raum geben
wie uns selbst. Nur aufgrund dieser Ekstatik der Liebe konnte vom
Freund gesagt werden, er sei gewissermaßen ein «anderes Ich», alter ipse
oder auch «die Hälfte der eigenen Seele»68.

Diese Selbst-Mitteilung an den andern weist sich dadurch als Liebe

aus, daß sie sich ihrem Charakter nach als Geschenk zu erkennen gibt.
Was das «Geschenk» als solches ausmacht, ist ja gerade die Gratuität,
mit der es gegeben wird. Wer wahrhaft schenkt, tut dies nicht im
Hinblick auf einen Entgelt, sondern schlicht deswegen, weil er dem
Beschenkten um seiner selbst willen «gut will». Das «jemandem gut wollen»,
das heißt die Liebe ist also der Grund des Schenkens. Damit manifestiert
aber die Liebe im Geschenk ihren eigenen Geschenkcharakter. Die Liebe
kann nur schenken, weil sie in ihrem Grunde selbst Geschenk ist, das

erste Geschenk, «kraft dessen alle Geschenke gegeben werden»69.

Die Freundschaftsliebe ist darum als Selbst-Mitteilung gleichsam
die geschenkhafte «Übergabe» unser selbst an die andern: nosmetipsos
trahimus ad ea quae sunt extra nos 70. Das unüberbietbare «Zeichen» für
die Authentizität solcher Selbsthingabe ist damit die Selbstaufopferung :

«Eine größere Liebe hat niemand, als wer sein Leben hingibt für seine

Freunde» 71. Aber auch wo die Selbst-Mitteilung nicht diese letzthinnige
Form annimmt, bleibt sie ein Wagnis, weil sie immer das eigene Selbst

«exponiert», indem sie es dem andern aussetzt und ihm überantwortet.

« I, 20, 2 ad 1.
67 Sup. Io. XV, 19 (n. 2036).
68 I-II, 28, 1.
69 I, 38, 2. Dazu Geiger, Le problème 7439.
70 Sup. Io. XV, 19 (n. 2036). Von der Begehrlichkeitsliebe hingegen heißt es

umgekehrt: quae sunt nobis extrinseca, ad nos ipsos trahimus, cum ipso amore dili-
gamus alia, inquantum sunt nobis utilia vel delectabilia. - Der Unterschied von
Begehrlichkeitsliebe und Freundschaftsliebe wird hier also mit der gleichen
Modellvorstellung eingefangen, die zunächst den unterschiedlichen Richtungssinn von
Erkenntnis- und Strebebewegung charakterisierte.

71 Sup. Io. XV, 13 (n. 2009).



Liebe als Ekstasis 183

Der Freundschaftsliebe eignet mit ihrer «Unverborgenheit»72 eine

Verwundbarkeit, die der nur begehrend Liebende nicht kennt, weil er nicht
wahrhaft «aus sich herausgeht». Damit drängt sich die Frage auf, wie

man sich so radikal «auf den andern einlassen kann», anders gesagt, was

uns das Wagnis der Freundschaftsliebe eingehen und bestehen läßt. Nach
Thomas kann man sich nur solcherart dem andern übergeben, weil man
sich bei ihm gut «aufgehoben» weiß. Das aber bedeutet, daß uns der
andere selbst als Freund begegnen muß. «Deshalb ist es für eine wahre
und feste Freundschaft notwendig, daß die Freunde sich gegenseitig
lieben; dann nämlich ist die Freundschaft gerechtfertigt und
sichergestellt, gleichsam als ob sie verdoppelt wäre» 73. Die Freundschaftsliebe

verlangt also gerade ob ihrer Ekstatik nach der Gegenliebe 74. Und damit
entzündet sich auch die Freundschaftsliebe an nichts so sehr wie an der

Erfahrung der Liebe, die uns entgegengebracht wird. Habet enim hoc verus

amor, ut amatos ad amantis dilectionem trahat75.

Für Thomas gilt allerdings, daß die Hingabe an den andern, auch

wo sie bis zur Aufopferung des eigenen Lebens geht, nie einen
Selbstverlust, sondern vielmehr den eigentlichen Selbstgewinn bedeutet (was
natürlich voraussetzt, daß das eigentliche Selbst im geisthaften Personkern

gesehen wird). Denn in ebendiesem Akt der Selbstaufopferung
gewinnt der Mensch ein Mehr an echter Selbstliebe, weil es für den
Menschen aufgrund seiner Ausrichtung auf das Gute schlechthin ein
selbstisch isoliertes Gut-Sein in Wahrheit gar nicht geben kann und
darf 76. Jedes partikuläre Gut-Sein wird nur dann wahrhaft als Gutes

angestrebt, wenn es seinen Platz in einer es übersteigenden Wertordnung
gefunden hat, in einem ordo diligibilium, an dem sich die
«Liebenswürdigkeit» des einzelnen Guten mißt77. Die Perversion des Egoismus
liegt dann im Verstoß gegen diesen Ordo diligibilium zugunsten eines

vermeintlich absoluten Ich - im amor sui inordinatus 78. Freilich gilt

72 De ratione enim amicitiae est quod non sit latens, alias enim non esset

amicitia, sed benevolentia quaedam. Sup. Io. XIII, 34 (n. 1837).
73 Ibid.
" Vgl. I-II, 65, 5.
75 Sup. Io. XIV, 21 (n. 1934).
76 Vgl. II-II, 4 ad 2: Detrimenta corporalia debet homo sustinere propter

amicum: et in hoc ipso seipsum magis diligit secundum spiritualem mentem, quia
hoc pertinet ad perfectionem virtutis, quae est bonum mentis. - Zum Problem
wahrer und falscher Selbstliebe vgl. besonders II-II, 25, 7.

77 Vgl. die Ansätze in II-II, q. 26 und Sup. Io. XV, 13 (n. 2009). Zum Ganzen
Geiger, a. a. O., 83 ff.

78 Vgl. II-II, 28, 4 ad 1.



184 Liebe als Ekstasis

damit umgekehrt auch, daß der Mensch niemals an seinem eigentlichen
Selbst Schaden leiden darf, um seinen Mitmenschen zu ihrem Gut-Sein

zu verhelfen79. Denn auch in diesem «Altruismus» würde er dem Guten
als solchen nicht gerecht, weil das Gute auch im eigenen Ich Anspruch
auf Verwirklichung hat. Wie soll ich dem andern wahrhaft mit Liebe

begegnen können, wenn ich mich selbst nicht lieben kann, da es doch
bei beiden letztlich um ein gleichrangiges und damit gleichwertiges
Gut-Sein geht?

Damit ist ein letztes präzisierendes Wort zur Ekstatik der
mitmenschlichen Liebe zu sagen. «Ekstatik» kann hier nicht rechtens besagen,
daß der Liebende sich total auf den andern hinzuordnen hätte - dem

steht entgegen, daß der «andere» und ich der Seins- und Wertordnung
nach eben aequalia sind80. Wahrhafte Liebe impliziert hier «nur» die

Preisgabe einer ausschließlich ichbezogenen Affektivität zugunsten des

anderen, der als Mit-Mensch «wie ich» anerkannt und geliebt sein will.
Die Ekstatik vollzieht sich hier demnach auch «nur» durch die

Übertragung meiner Selbstliebe auf den andern - jener Liebe, die ich immer
schon und immer noch mir selbst zuspreche. Die Ekstatik meint hier
also nicht ein « Außersichgehen», bei dem die Eigenliebe ihre «Aufhebung»
in einer größeren Liebe finden würde; sie muß hier vielmehr exemplarisch

präsent bleiben 81. Eine solche «Aufhebung» der Selbstliebe könnte

nur dort gefordert sein, wo der begegnende «Andere» nicht gleichrangig
«neben», sondern in einem absoluten Sinn «über» mir steht: so, daß sein

eigenes absolutes Gut-Sein auch mein Gut-Sein schlechthinnig einbegreift.
Damit wird noch von der Ekstatik der Gottesliebe ein Weniges zu sagen
sein, der Thomas genau diese letzthinnige Radikalität zuspricht.

3

Von Gott reden heißt nach Thomas vom letzthinnigen Grund und
Ziel unseres eigenen Seins und Gut-Seins sprechen - wie denn überhaupt
Thomas die Kreatur insgesamt unter dem Doppelaspekt ihres
Hervorgegangenseins aus Gott und ihres Hingewandtseins zu Gott sieht82. Da-

« II-II, 4 ad 2.
80 Cum autem aequalia vel inferiora amat, sufficit quod sit extra se exiens in

üla ita dumtaxat quod non sibi soli intendat, sed aliis; nec oportet quod totaliter
se in üla ordinat. In Div. Nom. c. 4, 1. 10 (n. 432).

81 Vgl. II-II, 26, 4 sed contra: dilectio hominis ad seipsum est sicut exemplar
düectionis quae habetur ad alterum.

82 Belege und Lit. bei Ilien, a. a. O., 156-158. - Eine wirkliche Aufarbeitung
dieses Zentralthemas, die Thomas geschichtlich zu orten vermöchte - und uns in



Liebe als Ekstasis 185

mit ist auch schon angedeutet, warum das Verhältnis Mensch - Gott
von Grund auf anders zu denken ist als das Verhältnis Mensch -
Mitmensch. Die Mitmenschlichkeit ist ihrem Status nach ein Verhältnis des

«Mit-Seins»: der Mitmensch existiert «mit» mir, er ist nicht selbst der
Grund meiner Existenz, wie ich auch seine Existenz nicht letztlich zu
begründen und zu bewahren vermag. Und wie immer wir einander «gut»
sein mögen : wir verwirklichen damit Möglichkeiten, die wir nicht selbst

gestiftet haben. Für das Verhältnis Mensch - Mitmensch gilt also: Unum
non est alteri ratio existendi et bonitatis 83. Gott hingegen ist Jener, der
sich im Nach-Denken des Glaubens als der schlechthin umfassende Grund
menschlichen (und mitmenschlichen) Seins und Gut-Seins zu erkennen

gibt: Unum est tota ratio existendi et bonitatis alii 84. Das ausführen hieße
die ganze thomanische Metaphysik nachvollziehen, angefangen von den

«fünf Wegen», insbesondere dem vierten («Es gibt also etwas, das allen
Seienden der Grund ihres Seins und Gut-Seins und jeglicher Vollkommenheit

ist, und dieses nennen wir Gott») 85, bis hin zum Verständnis der

Kreatur als eines seinshaft an Gott 'partizipierenden' Wesens, das letztlich

überhaupt nur «seiend» und «gut» genannt werden kann, «insofern

es an Gott teilhat in der Weise des Ähnlichseins, wenn auch nur entfernt
und unvollkommen» 86.

In diesem Raum kommen dann die für unsere Problematik
entscheidenden Aussagen zu stehen: daß jede Kreatur in ihrem ganzen
Sein und Gut-Sein Gott zugehörig ist, dergestalt, daß Gott uns gegenüber

gar nicht mehr als ein «anderer» gedacht werden kann, weil er auch

unser Sein und Gut-Sein begründend einbegreift87. Der Mensch verhält
sich damit etwa so zu Gott, wie der Teil zum Ganzen, ohne daß wir hier
in irgendeiner Weise die «Teile» gegen das «Ganze» aufrechnen könnten:
wir wissen nur, daß Gott als das Sein schlechthin im Modus der Totalität
das sein muß, was wir als 'Seiende' im Modus der Partialität sind88. In
eine Wertlehre umgesetzt heißt dies, daß Gott der Inbegriff dessen ist,
was unser Gut-Sein - als Wirklichkeit und als Erfüllung - ausmacht:

Beziehung zu ihm - scheint mir allerdings noch kaum geleistet zu sein. Vgl. Ontologie

der Innerlichkeit, 1822.
83 I, 60, 5 ad 1.
84 Ibid.
85 I. 2, 3.
86 I, 6, 4.
87 Vgl. I, 60, 5.
88 Vgl. In Div. Nom. c. 4, 1. 10 (n. 431).



186 Liebe als Ekstasis

lotum hominis bonum; es heißt ineins damit, daß Er der Inbegriff dessen

ist, was es für uns zu lieben gilt : tota ratio diligendi 89.

Wer darum nach dem «Maß» der menschlichen Gottesliebe fragen
will, hat davon auszugehen, daß hier der Liebende etwas liebt, dem er
selbst innerlichst zueigen ist : amans est aliquid amati 90. Und deshalb

kann sich hier die Liebe rechtens auch nur so vollziehen, daß sich der
Liebende mit seinem Selbstsein auf den Geliebten hinordnet: ipsum
suum bonum amans ordinal in amatum 91. Der Radikalität des Zugehörigseins

muß dann die Radikalität der Hingabe entsprechen: «So soll man
Gott lieben, daß man nichts Eigenes mehr für sich zurückläßt, das nicht
auf Gott hinbezogen wäre» 92.

Damit ist in der Radikalität der Gottesliebe zugleich ihre Ekstatik
einbeschlossen: sie fordert das ganze menschliche Selbst ein, um es «außer
sich» und in Gott zu «versetzen»93. «Ekstatisch» kann die Gottesliebe

heißen, weil sie in ihrer gereinigten Form das «Ganze», also Gott, nicht
primär um des eigenen erfüllten «Teil»-Seins willen liebt (d. h. in der nur
bedingt ekstatischen Form der 'Begehrlichkeitsliebe'), sondern schlicht

um seiner selbst, um seines letzthinnigen Gut-Seins willen (d. h. in der
Form der schlechthin ekstatischen 'Freundschaftsliebe') 94. Es ist also

nicht der «Teil», der das Gute des «Ganzen» relativierend auf sich
beziehen würde ; vielmehr bezieht und bringt er sich selbst in das Gute des

«Ganzen» ein 95. Total ist diese Ekstatik sodann, weil sie das ganze Selbst

einverlangt, ohne Selbstverlust einverlangen darf, da das schlechthinnige
und alles begründende Sein und Gut-Sein Gottes nichts außerhalb seiner

läßt. Die Totalität der Ekstatik ist hier rechtens gefordert, weil das

89 II-II, 26, 13 ad 3. Vgl. Geiger (gegen Rousselot), a. a. O. 120-122.
90 In Div. Nom. c. 4, 1. 10 (n. 431).
91 Ibid. (n. 432).
92 Sic ergo aliquis debet Deum amare, quod nihil sui sibi relinquat, quin in

Deum ordinetur (ibid.).
93 Ibid. (nn. 432, 433). - Ein Vergleich mit den Deutungen der Ekstasis in

der Mystik wäre aufschlußreich. Thomas will jedenfalls die Ekstatik der Liebe nicht
als das Aufgehen im Andern, auch nicht im Absoluten, verstanden wissen. Bezeichnend

ist in dieser Hinsicht die Auslegung, die er bei der Interpretation der
dionysischen Fassung der Liebe als virtus unitiva et concretiva dem Moment der concretio

gibt: Concretio autem ad amorem pertinet, secundum quod ea quae sic uniuntur
quantum ad aliquid distincta remanent, scilicet quantum ad divisionem amantis
et amati. In Div. Nom. c. 4, 1. 12 (n. 455).

94 Vgl. II-II, 26, 3 ad 3. Dazu Geiger, a. a. O. 103 ff.
95 Bonum totius diligit quidem pars secundum quod est sibi conveniens : non

autem ita quod bonum totius ad se référât, sed potius ita quod seipsum refert in
bonum totius. II-II, 26, 3 ad 2.



Liebe als Ekstasis 187

geliebte Gute nicht mehr ein bonum secundum particularem modum,
sondern das bonum secundum rationem totius ist 96. Und damit kann sich in
ihm das Selbst nicht verlieren, sondern nur begründet und vollendet
wiederfinden. Thomas kann darum sagen, daß diese Ausrichtung auf
Gott zur wahren Selbstliebe gehört97, wie denn überhaupt der Mensch
als Geist sein Selbstsein nur in dieser expliziten Beziehung zum
«entspringenlassenden Grund»98 allen Seins und Gut-Seins zu gewinnen
vermag.

Im expliziten, in der Helle der Erkenntnis stehenden Streben nach
Gott erfüllt sich die einzigartige Auszeichnung des Menschen, capax Dei
zu sein99. Sola creatura rationales est capax Dei, quia ipsa sola potest

ipsum cognoscere et amare explicite 10°. Das capax Dei bezieht sich also

sowohl auf die Gotteserkenntnis als auch auf dieGottesWefo. Damit wollen
wir noch herauszustellen versuchen, wie sich in dieser letzthinnigen
Perspektive der Realismus der Liebe dem Realismus der Erkenntnis gegenüber

ausnimmt.
Thomas schreibt bekanntlich dem Intellekt und nicht dem Willen

formell das glückselige Bei-Gott-Sein zu, weil dieses principaliter im
Schauen Gottes besteht. Aber der Wille (und mit ihm die Liebe) ist
davon nicht ausgeschlossen 101

; er ist vielmehr die zur visio treibende Kraft,
die darum in der (wiederum der Liebe zugehörigen) Freude ihre
Vollendung und ihren decor hat102. Die Gottesschau ist somit innerlichst als

die von der Liebe getragene und von der Liebe ihren Glanz erhaltende
Erkenntnis zu fassen. Und man wird sich dann fragen dürfen, ob sie

nicht gerade dem Realismus der Liebe und ihrer ekstatischen Kraft das

verdankt, was sie zur 'glückseligmachenden Schau* werden läßt, nämlich

ihr Hineinversetztsein in Gott, in eine unio secundum affectum.
Obwohl Thomas die beatitudo formaliter im Schauen und damit im

Intellekt sieht, beharrt er in der Tat darauf, daß der Affekt uns auf die

96 Ibid. ad 1.
97 ut primo quidem mentem suam in Deum ordinet, quod pertinet ad

dilectionem sui ipsius. II-II, 26, 13.
98 II-II, 26, 4.
99 Vgl. Ver. 22, 2.
100 Ibid. ad 5.
101 Vgl. Ver. 22, 11 ad 11.
i°2 Vgl. neben I-II, 3, 4 u. Parall. die schöne und ausgewogene Formulierung

in Sup. Io. XVII, 3 (n. 2186) : in visione consistit vita aeterna, scilicet principaliter
secundum totam suam substantiam. Amor autem est movens ad hanc, et quoddam
eius complementum : nam ex delectatione quae est in fruitione divina, quam facit
Caritas, est complementum et decor beatitudinis.



188 Liebe als Ekstasis

vollkommenere Weise zu Gott führe als der Intellekt103. Und zwar soll
dies eben darin begründet sein, daß dem Willen eine Beziehung ad rem
in suo esse existentem 104 eigne, im Unterschied zum bloß intentionalen
Bezug des Intellekts.

Erinnern wir uns: Weil der Intellekt das Erkannte in die eigene
Innerlichkeit hineinnimmt, besitzt er das Erkannte notwendigerweise
per modum sui 105, d. h. in der ihm eigenen, begrifflich-abstrakten
Vermittlung. Was «über» ihm steht, muß er somit notgedrungen der eigenen,

am Sinnlichen orientierten, fragmentarischen Begrifflichkeit unterstellen :

er «empfängt die Dinge weniger einfach, als sie in sich selbst sind»106.

Darum kann auch das spekulativ-metaphysische Denken nur höchst
unvollkommen die wahre Gotteserkenntnis vorwegnehmen, weil ihm in
divinis die Fähigkeit des einfachen Schauens abgeht107.

Wie steht es nun mit dem Willen? Wir sahen früher, daß der Wille
aufgrund der ihm eigenen Bewegung der Hinwendung uneingeschränkt
«bei der Sache» sein kann, ohne diese dem eigenen Fassungsvermögen

anpassen zu müssen, wie der Intellekt. Und deshalb kann Thomas nun
sagen, daß der Wille vollkommener Gott zu erstreben vermag - nämlich

so, wie er in sich selbst ist -, als der Intellekt ihn begrifflich einfangen
kann 108. «Der Intellekt kann weniger von Gott fassen, als ihn der Affekt
zu erstreben und zu lieben vermag»109. Darum gilt auch, daß sich der
Wille mit seinem Streben weiter vom Sinnlichen entfernen kann als der
auf die Sinnesvorstellungen rückbezogene Intellekt110 und daß die willent-

10J Vgl Ver. 22, 11 c und ad 10.
i°* Ver. 22, 10.
i°5 Ver. 22, 11.
106 Ibid. ad 7.
107 Vgl. I-II, 3, 6. — Das Sehen Gottes kann darum letztlich nur Geschenk

sein, die 'Gnade', von Gott zu Gott «erhoben» zu werden, um so seines eigenen
Lichtes teilhaftig zu sein. Vgl. besonders CG III, 51-53. Auch das capax Dei legt
sich dann weniger als ein «Ergreifen» denn als ein «Ergriffenwerden» aus: Quia
tarnen nulla creatura est capax gaudii de Deo ei condigni, inde est quod illud
gaudium omnino plenum non capitur in homine, sed potius homo intrat in ipsum,
secundum illud Matth. 25: Intra in gaudium Domini tui. II-II, 28, 3.

108 In respectu ad res divinas velle est eminentius quam intelligere, sicut
velle Deum et amare quam cognoscere: quia scilicet divina bonitas perfectius est
in ipso Deo prout a voluntate desideratur, quam sit partieipata in nobis prout ab
intellectu concipitur. Ver. 22, 11. Vgl. auch I, 82,3: melior est amor Dei quam
cognitio; II-II, 23, 6 ad 1: dilectio Dei cognitioni praefertur.

109 Ver. 22, 11 ad 4. Vgl. auch I-II, 27, 2 ad 2 (zit. oben).
110 Ibid. Vgl. Car. 3 ad 13: Quando res sunt altiores intelligente, tunc voluntas

altius ascendit quam possit pertingere intellectus.



Liebe als Ekstasis 189

liehe Hinwendung zu Gott «einfacher und vornehmer»111 ist als das sich
in seine Begriffsfragmente aufsplitternde Denken Gottes.

Freilich will Thomas damit nicht einem blinden Vorantreiben der
Liebe das Wort reden. Hier wäre nun wieder genau zuzusehen, wie bei
ihm der Realismus der Liebe den Realismus der Erkenntnis ergänzt und
fortführt. Liebe, die nicht in der Helle einer noch so fragmentarischen
Erkenntnis steht, die nicht um die Liebens-Würdigkeit des Geliebten
weiß, ist keine wahre Liebe. Das gilt auch im Absoluten. Aber das heißt
nun wiederum nicht, daß die Liebe in allem der Erkenntnisordnung
folgen muß. Denn die Liebe geht auf den Zielpunkt der Erkenntnis, auf
die durch alle begrifflichen Brechungen hindurch anvisierte Sache. Und
damit kann sie dort ansetzen, wo die Erkenntnis aufhört, nämlich im
Brennpunkt der Wirklichkeit selbst112. So kann sie auch Gott unmittelbar

einholen, nach dem die Erkenntnis durch mannigfache Vermittlungen

hindurch ihrer innersten Tendenz nach auslangt. Gerade in ihrem
Größersein weiß sich darum die Gottesliebe von der Gotteserkenntnis

getragen. Aber die Erkenntnis bleibt Vorarbeit, die die Liebe schließlich
der Bahn ihrer eigenen Schwerkraft überlassen muß. Wenn die Erkenntnis
ihrer Wegrichtung nach vom Geschöpflichen zu Gott aufsteigen muß, so

kann die zu ihrer Vollendung gereifte Liebe geradewegs als Gottesliebe

einsetzen, um sich als solche die Kreaturen in einem neuen Sinn geben

zu lassen U3.

111 Ver. 22, 11 ad 7.
112 Quamvis incognita amari non possint, tarnen non oportet quod sit idem

ordo cognitionis et dilectionis. Nam dilectio est cognitionis terminus. Et ideo ubi
desinit cognitio, scilicet in ipsa re quae per aliam cognoscitur, ibi statim dilectio
ineipere potest. II-II, 27, 4 ad 1.

113 Quia dilectio Dei est maius aliquid quam eius cognitio, maxime secundum
statum viae, ideo praesupponit ipsam. Et quia cognitio non quiescit in rebus
creatis, sed per eas in aliud tendit, in illo dilectio ineipit, et per hoc ad alia derivatur,
per modum cuiusdam circulationis : dum cognitio, a creaturis ineipiens, tendit in
Deum; et dilectio, a Deo ineipiens sicut ab ultimo fine, ad creaturas derivatur.
Ibid. ad 2. — Man beachte auch hier wiederum die - verändert applizierte -
Modellvorstellung des Kreises von Erkennen und Wollen. - In der Perspektive des Thomas
kommen dann die hier aufgewiesenen Unterschiede vor allem in seiner Lehre von
den 'theologischen Tugenden' zum Tragen. Der größere Realismus begründet die
Vorrangstellung der Liebe vor Glaube und Hoffnung. Vgl. Sup. Io. XIX, 23

(n. 2429) ; I-II, 66, 6; II-II, 23, 6. Sie ist darum die excellentior via (vgl. II-II, 24,4),
und nach ihr bemißt sich specialiter die Vollkommenheit der vita Christiana (II-II,
184, 1).


	Liebe als Ekstasis

