Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: La mission des religions et les réalités sociales
Autor: Friedli, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761347

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RicHARD FRIEDLI

La mission des religions
et les réalités sociales

Pour une contribution des croyants a la pédagogie de la paix *

Les représentants officiels des religions du monde cristallisent volon-
tiers leur maniére de concevoir le rapport avec les réalités sociales autour
du théme de la paix. Et souvent on a I'impression qu'ils sont persuadés
que, de par la répétition rhétorique et de par le consensus verbal sur la
valeur numineuse de la paix, les méthodes pratiques pour assumer leur
responsabilité pour le monde sont déja données. Nous retrouvons la des
démarches du pacifisme incantatoire !. Elles font 1'accord sentimental
de tous (car nous sommes tous pour le bien et contre le mal), mais de
telles interpellations ne résolvent rien et ne nous apprennent rien a
propos des techniques pour construire la paix et pour désamorcer les
conflits.

Les spécialistes qui travaillent sur les problemes de la paix ont,
pour cette raison, un avis différent en ce qui concerne la contribution
des religions a une telle recherche en science appliquée 2. Ainsi, les résul-

* Cet article est le texte de base (élargi par les justifications et les orientations
bibliographiques de cette recherche) de la legon inaugurale que l'auteur a donnée
a la Faculté de Théologie de I'Université de Fribourg (le 19 janvier 1976).

1 C’est ainsi que Gaston BouTHoUuL, le fondateur de 1'Institut frangais de Polé-
mologie, qualifie «les impatiences du pacifisme émotionnel» qui «provoquent des réac-
tions toujours au détriment de la recherche fondamentale». A propos de ce «paci-
fisme du désir» cfr. G. BoutHouL: La paix (Que sais-je? 1600). Paris 1974, 98
et 101.

2 Les problémes méthodologiques de la recherche sur la paix en tant que
science appliquée sont étudiés par J. GALTUNG: Friedensforschung. In: E. KRIPPEN-
DORFF: Friedensforschung (Neue Wissenschaftliche Bibliothek 29). Koéln-Berlin



La mission des religions et les réalités sociales 147

tats d’'une enquéte récente de 'UNESCO auprés de 70 institutions qui
s'occupent de la recherche sur la paix 3 fournit des résultats assez précis:
dans le cadre de cette nouvelle science nécessairement inter- et trans-
disciplinaire *, la science des religions ne semble pas avoir de place. En
effet, parmi les disciplines qui coopérent dans la réalisation de la valeur
«paix» (science politique, relations internationales, sociologie, économie,
psychologie sociale, histoire, droit international, polémologie), ni la
science des religions ni la théologie ne sont mentionnées — sauf si nous
donnons a ces disciplines une place dans la sociologie 5.

D’autre part, parmi les projets censés étre importants pour la
recherche sur la paix, la contribution éventuelle des religions n’apparait
pas comme une force positive. Seulement d'une fagon négative, elles sont
signalées p. ex. dans les projets d’études sur 1’antisémitisme ou dans les
analyses a propos de 1’ethnocentrisme ©,

Cette attitude est justifiée par ce que l'on peut considérer comme
un fait: l'effet de ralentissement que les religions produisent quand il
s’'agit de construire la paix comme réalité socio-politique et non pas
seulement comme réalité privée d'un état d’ame. Et il est facile d’illustrer
cet avis en se référant a I'idéologie de la «guerre sainte» ou aux méthodes
de l'«inquisition» souvent invoquées dans les religions dites «du livre».
En plus, pour justifier cette suspicion a 1'égard des religions, on indique
encore volontiers que, si dans le contexte des réalités sociales quelque

1970, 521-524 (Das Verhidltnis von reinen und angewandien Wissenschaften).
Cir. a ce propos aussi l’analyse du discours de I’action (discours programmatique,
discours de la praxis, discours de l'utopie; type constatif, type évaluatif, type
performatif) proposée par J. d’OLIVEIRA e Souza (associé a I’International Peace
Research Institute de Oslo): Le discours de 1’Eglise. In: P. LEvy (directeur du
Centre de Recherches sur la Paix de I'Université de Louvain): Une paix pour
notre temps. Bruxelles 1974, 87-93.

3 M. H. RuGE: Present Trends in Peace Research. In: Proceedings, First
General Conference, International Peace Research Association, Groningen 1965.
Les résultats de cette enquéte sont analysés par GALTUNG: Friedensforschung,
520-521.

+ A propos des différentes phases de la recherche sur la paix (multidisciplinaire,
interdisciplinaire et transdisciplinaire) cfr. J. GALTUNG: Strukturelle Gewalt. Bei-
trige zur Friedens- und Konfliktforschung. Reinbek bei Hamburg 1975, 38-39;
BoutHouL: La paix, 71-126 (les recherches scientifiques sur la paix).

5 Cette situation est pertinemment analysée par H. R. SCHLETTE : Einfithrung
in das Studium der Religionen. Freiburg i. Br. 1971, 174-190 (Religionen, Religions-
wissenschaft und Friedensforschung), cfr. spécialement 176-177 ou 1’étude faite
a l'initiative de 'UNESCO est recensée.

6 GALTUNG: Friedensforschung, 521.



148 La mission des religions et les réalités sociales

chose a changé, cela est dii moins A l'intervention des religions qu’a
d’autres facteurs de pression.

Comme exemple-type pour étayer une telle vue, on rappelle le pro-
gramme antiraciste du Conseil (Ecuménique des Eglises. En effet, ce
programme ne serait responsable de 1’assouplissement de la politique
discriminatoire de l’apartheid que dans une bien petite mesure. Les
raisons économiques et politiques seraient beaucoup plus décisives.

Le constat est ainsi plutdét décevant: les religions — pour utiliser
une typologie assez courante: les religions universelles comme les reli-
gions tribales, les religions prophétiques comme les religions mystiques —
n’ont pas eu une influence irénogéne sociologiquement décelable, quand
il s’agissait de dépasser les situations d’aliénations sociales ou d’agressi-
vités interraciales. Il semble, au contraire, que dans les synagogues,
églises, mosquées et temples, les croyants se concentrent seulement sur
des appels a la charité (donc sur les conséquences manifestes des cir-
constances de violences économiques, sociales, politiques et raciales),
mais qu’ils ne réagissent guére quand il s’agit d’analyser ou de diminuer
les causes latentes de cette violence institutionalisée 7.

Comme les analyses sociologiques 'indiquent, cette situation pour-
rait provenir du fait que, souvent, les hiérarchies des religions sont liées
justement a ces mécanismes, inscrits dans le systéme social, qui réduisent
le champ d’action physique ou psychique pour une large partie d'une
population. C’est justement ce que Johan Galtung définit comme «vio-
lence structurelle» 8.

7 Parmi les concepts directionnels les plus importants introduits dans la
recherche sur la paix par J. GALTUNG figurent certainement les concepts de «vio-
lence structurelle» et de «violence personnelle». Cette violence structurelle ou institu-
tionalisée (lorsque 'optimum social des économistes n’est pas atteint) est complétée
par une typologie de la violence et de la paix qui distingue en plus entre la «vio-
lence manifeste» et la «violence latente». Cfr. J. GALTUNG: Gewalt, Frieden und
Friedensforschung. In: Strukturelle Gewalt, 7-36; BouTtHouL, La paix, 101-103;
R. Bosc: Evangile, violence et paix. Paris 1975, 11-20 (typologie).

8 GALTUNG définit la violence structurelle comme «la cause de la différence
entre ce qui pourrait étre et ce qui est», c’est-a-dire «est violence tout ce qui accroit
la distance entre l'actuellement possible et 1’actuellement réalisé (ou qui empéche
la distance de diminuer)». Et GALTUNG en donne quelques exemples simples:
«Quand un mari bat sa femme, c’est un cas clair de violence personnelle; quand un
million de maris maintiennent un million de femmes dans l'ignorance, il y a violence
structurelle, méme si personne ne hurle de douleur. De méme, dans une société ot
I’espérance de vie est deux fois plus élevée dans la classe supérieure que dans les
couches inférieures, il y a violence, méme s’il n'y a pas d’hommes concrets a qui
I'on puisse reprocher d’'attaquer directement les autres, comme quand un homme
tue son frére.» Cfr. Strukturelle Gewalt, O.



La mission des religions et les réalités sociales 149

Comment, face a une telle critique, encore vouloir parler de la
contribution des religions a la pédagogie de la paix? D’une paix positive ?,
qui n’est pas la simple absence de guerre (absence qui peut étre accom-
pagnée, a 'intérieur, de conflits, de cruautés et d’injustices assez graves)?

I. LE BINOME «RELIGION-REALITE SOCIALE» DANS LE CONTEXTE
DE LA PEDAGOGIE DE LA PAIX

L’enseignement catéchétique et homilétique des religions sur leur
responsabilité a I’égard du monde est extrémement clair et cohérent.
Elles exhortent au service pour et dans le monde. Elles interpellent
pour construire la paix. Une méthodologie pratique pour ce service de
paix leur manque cependant dans une trés large mesure 1%, Cela se
vérifie a plusieurs niveaux: au niveau de 1'analyse des facteurs qui font
obstacle a la paix, au niveau de I'analyse du style de vie des religions
(leur propre risque polémogéne dans le type d’enseignement et dans le
type de I'exercice de 1'autorité) et au niveau de I'entrainement pratique
de la paix (qui serait une partie de ’ascése) 1.

Mais — et c’est une premiére contribution positive des religions a
la pédagogie de la paix — c’est justement A l'intérieur des systémes
religieux (doctrine, morale, communauté) que, régulierement, un dyna-
misme surgit (et que les recherches sur la paix me semblent négliger):
la mise en garde du prophéte.

? BoutHouL: La paix, 101-102. Cfr. la critique formulée par Bert ROELLING
(directeur de 1’'Institut de Polémologie de Groningue) a I'encontre de cette théorie
de la paix positive (= justice sociale): La paix. Un probléme de structure mondiale.
In: Le nationalisme facteur belligéne. Bruxelles (?), 91-107.

10 C’est ainsi que les religions se contentent d’une tolérvance purement négative,
sans €élaborer les méthodes d'une folérance positive. A ce propos Paul LEvy (Une
paix pour notre temps, 12) rappelle: «Cette conception positive de la tolérance est
la seule source possible d’une paix durable. Celui qui dédaigneusement se déclare
tolérant parce que, convaincu de sa vérité, il est prét a laisser croupir les autres
dans Jeur erreur, celui-la est un belliciste qui s’ignore. Le jour viendra ou, fatigué
des hérésies d’autrui, il estimera que l’erreur a fait assez de ravage et qu’il convient
que ceux qui détiennent la vérité aillent y mettre bon ordre. L’agressivité des
possesseurs de vrai est une cruelle réalité.»

11 Cfr. a ce propos: H. ROTHENSPIELER: Training gewaltfreier Aktion — Mog-
lichkeiten emanzipatorischer Friedenspiddagogik ? In: Probleme des Friedens 10/1-4
(1975), 1-87; Chr. WuLF (éd.) : Friedenserziechung in der Diskussion. Miinchen 1973;
WuLr Chr. (éd.), Kritische Friedenserziehung. Frankfurt a. Main 1973; J. EsSER:
Zur Theorie und Praxis der Friedenspddagogik, Wuppertal 1973; Pax Christi:
Modelle der Friedenserzichung. Frankfurt a. Main 1973.



150 La mission des religions et les réalités sociales

1. La protestation prophétique 12

En sociologie des religions, la typologie de 1'autorité religieuse a été
systématiquement élaborée par Max Weber et par Joachim Wach 13,
Dans cette typologie, le «guide charismatique» '* joue, parmi les 12 formes
précisées, un role capital. C’est grace a lui que, dans une société marquée
par ce que Emil Durkheim '* a nommé I'«canomie» sociale (les symp-
tdmes d’'une crise sociale, économique ou politique), un nouvel ensemble
de significations (un nouveau «nomos») est dressé 1°.

Pensons 4 propos de ces «anti-modéles», dans le contexte de 1'his-
toire récente des religions, au choc culturel et religieux dans la situa-
tion coloniale et postcoloniale, dans laquelle le mouvement « Jamaa» de
Placide Tempels au Katanga/Shaba a offert de nouveaux modéles de
vie 7. Pensons aussi a la conversion du Dr. Ambedkar de 1’hindouisme
au bouddhisme, a la suite de sa prise de conscience de l'effet désinté-
grant du systéme des castes 18.

12 Cfr. P. L. BERGER: Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Elemente
einer soziologischen Theorie. Frankfurt a. Main 1973, 96-98.

13 J. WacH: Religionssoziologie. Titbingen 19514, 375-422; M. WEBER: Wirt-
schaft und Gesellschaft. Grundri der verstehenden Soziologie. Tiibingen 19725,
654—681 (Die charismatische Herrschaft und ihre Umbildung).

14 Cfr. WEBER, 655 (Wesen und Wirkung des Charisma): «Im Gegensatz gegen
jede Art biuirokratischer Amtsorganisation kennt die charismatische Struktur weder
eine Form oder ein geordnetes Verfahren der Anstellung oder Absetzung, noch der
‘Karriere’ oder des ‘Avancements’, noch ein ‘Gehalt’, noch eine geregelte Fach-
bildung des Trigers des Charisma oder seiner Gehilfen, noch eine Kontroll- oder
Berufungsinstanz, noch sind ihr ortliche Amtssprengel oder exklusive sachliche
Kompetenzen zugewiesen, noch endlich bestehen von den Personen und dem
Bestande ihres rein persénlichen Charisma unabhingige stindige Institutionen nach
Art biirokratischer ‘Behérden’. Sondern das Charisma kennt nur innere Bestimmt-
heiten und Grenzen seiner selbst. Der Triger des Charisma ergreift die ihm ange-
messene Aufgabe und verlangt Gehorsam und Gefolgschaft kraft seiner Sendung.»

15 Les différents aspects de 'canomie» (crime, divorce, suicide, enfance illégi-
time, antisémitisme etc.) ont été mis en évidence par E. Durkheim a plusieurs
reprises. Une collection de ses textes vient d’étre publiée par V. KaArapy. Cfr.
E. DurkHEIM: Textes. 2. Religion, Morale, Anomie. Paris 1975, cfr. spécialement
257-386.

16 BERGER (Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft, 20-22) a forgé ce
terme «nomos» (comme systéme de significations de base dans un contexte culturel
donné) par déduction «inversive» du concept «anomie» de DURKHEIM.

17 Cfr. J. FABIAN: Jamaa — A Charismatic Movement in Katanga. Evanston
1971, 84 et spécialement 88-92.

18 A propos de la conversion du Dr. B. R. AMBEDKAR (1956) et du mouvement
bouddhique qui se réclame de lui spécialement dans le milieu des hors-castes, cfr.



La mission des religions et les réalités sociales 151

a) Le «guide charismatique»

Si, a ce propos, nous retournons aux traditions monothéistes, nous
pouvons évoquer plusieurs de ces «guides charismatiques» dressant un
nouveau nomos dans une situation anomique.

Le départ de Mouhammad de la Mecque a Médina, la hadschra de
622, peut étre interprété, entre autres, comme une telle volonté de se
libérer, dans une démarche critique a 1’égard du systéme religieux (et
économique et politique) traditionnel: une protestation contre les dis-
criminations tribales et les préjugés religieux °. De méme, dans un
contexte religieux différent, le refus opposé & Jean le Baptiste ou 4 Jésus
de Nazareth par les responsables civils et religieux de Jérusalem avaient
sans doute quelque chose a faire avec la distance agressive prise par 1'un
et I'autre a 1'égard des «évidences» culturelles et théologiques des milieux
du temple.

Ces hommes religieux deviennent, toujours en nous appuyant sur
la sociologie des religions de Max Weber, des «guides charismatiques»
au moment précis ou leur prédication trouve un écho favorable dans
leur milieu, — et cela malgré le fait qu'ils ne sont pas légitimés par une
investiture rituelle ou par une ordination sacerdotale #°. Ils deviennent
par cette adhésion de leurs «disciples», pour reprendre la désignation de
George Herbert Mead, d’«autres signifiants» 2! qui redonnent une plau-
sibilit¢é au monde que la religiosité traditionnelle ne parvient plus a
interpréter exhaustivement.

A. M. FiskEe: Buddhistische Bewegungen in Indien. In: H. DuMouLIN (éd.): Bud-
dhismus der Gegenwart. Freiburg 1970, 84-88 (Der Ambedkar-Buddhismus).

19 Pour cette interprétation, cfr. I'islamologue indien, qui est considéré (par
W. C. Sm1TH) comme «un des penseurs les plus systématiques de 1’Islam moderne»,
Sayyid A.Mavupoop1: Weltanschauung und Leben im Islam. Freiburg i. Br. 1971,
58-83 (Das Prophetentum Muhammads).

20 Cfr. WEBER: Wirtschaft und Gesellschaft, 655.

21 A propos de ce terme «significant others», cfr. G. H. MEAD: Geist, Identitit
und Gesellschaft (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 28). Frankfurt a. Main
1973, 81-90 (Geste und signifikante Symbole), 196-235 (der verallgemeinerte
Andere). Cfr. aussi: K. Raiser: Identitit und Sozialitit. George Herbert Meads
Theorie der Interaktion und ihre Bedeutung fiir die theologische Anthropologie.
Miinchen-Mainz 1971, 115-119 (signifikantes Symbol).



152 La mission des religions et les réalités sociales

b) Conltre les «dieux résidentiels»

Le rapport qui, selon ces traditions bibliques et islamiques, est ainsi
instauré avec le milieux social prend donc un aspect plutét négatif.
Cette critique s’enracine dans leur conviction mystique (ce qui veut dire
seule vraiment réaliste) que ni Yahwe ni Allah ne sont des «dieux résiden-
tiels» 22. Ils ne sont pas, comme p. ex. les divinités cananéennes (ba’al),
liés a des lieux sacralisés et a une caste de prétres spécialisés. Le Dieu
qui se révele ne peut pas étre enfermé dans des organisations religieuse-
ment consolidées 23.

En effet, 'omniprésence et 1'inaccessibilité de Allah ne permettent
pas une telle fixation locale et tabuisée ?*. Le fameux article de foi de
I'Islam «Il n’y a pas d’autre divinité que Dieu» (14 ilaha illa-llah) en est
I'expression:

Et n’invoque pas d’autre divinité avec Allah! Il n'y a pas d’autre
Dieu que Lui! Toute chose est périssable, excepté sa Face! (Coran 28,88)

Une telle vue théologale relativise nécessairement toute organisation,
aussi ’organisation théocratique. De par une telle expérience de foi (et
c’est une réelle contribution a la pédagogie de la paix), tout systéme
doctrinal, toute vision politique, toute hiérarchie bureaucratique, toute
morale de commandements et d’interdits sont libérés de leurs effets
«aliénants». Cette vue théologale «dés-aliene» 5, contribue a la pédagogie

22 L’événement de l'¢exode» est souvent interprété par le missiologue indo-
nésien-hollandais J. Chr. Hoekendijk (1912-1975) comme un éloignement des «ba’al»
résidentiels: J. Chr. HoEkeEnDIJK: Kirche und Volk in der deutschen Missions-
wissenschaft. Miinchen 1967, 348-349; cfr. aussi D. MANECKE: Mission als Zeugen-
dienst — Karl Barths theologische Begriindung der Mission im Gegeniiber zu den
Entwiirfen von Walter Holsten, Walter Freytag und Joh. Christian Hoekendijk.
Wuppertal 1972, 136-138 (Der Gott des Exodus und Ba’al).

23 C’est ce que Maudoodi met fortement en évidence dans son interprétation
de la «kalimay: «1a ildha illa-llah», cfr. MAuDoODI: Weltanschauung und Leben im
Islam, 92-100, spécialement 99: «Das ist die Bedeutung von ‘la iliha’ - es gibt
absolut keine Gottheit; kein menschliches Wesen und kein stoffliches Ding, kein
materielles Objekt besitzt gottliche Krifte und Autoritit, die der Anbetung, der
Unterwerfung und des Gehorsams wert sind und sie rechtfertigen wiirden.»

24 BERGER (Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft, 108-113) parle,
a la suite de M. WEBER, de la «démystification du monde» (Entzauberung der Welt).

25 C’est encore BERGER (ib., 94-98) qui met en évidence que la religion n’est
pas nécessairement seulement une «religion & consolation», mais qu’elle peut aussi
libérer des institutions, des légitimations figées ou des rdles-stabilisateurs du monde.
I1 appelle ce role la fonction «désaliénanter (Ent-Entfremdung) de la religion.



La mission des religions et les réalités sociales 153

de la paix. En effet, le croyant biblique et musulman ne peut se confier
a un dieu résidentiel, & un ba’al. Toute réalité intramondaine et intra-
religieuse qui se voudrait absolue devient une idole.

Une telle démystification (Entzauberung) de toute réalité sociale
(économique, politique, raciale, religieuse), qui postulerait une origine
non-humaine, est en rapport direct avec la transcendance totale de
Dieu %6. Cette démystification relativisante concerne aussi les institutions
des religions (de la koinonia chrétienne, de I'umma islamique ou du
sangha bouddhique, malgré les différences de leur situation sociologique,
psychologique ou théologique). Telles sont les conséquences sociologiques
et psychosociales d'une théologie apophatique conséquente.

2. Faire la vérité

Cette mise en garde des prophetes contient aussi une orientation posi-
tive. Celle-ci peut se résumer dans l'exigence de «faire la vérité» 7.

a) La «connaissance de Dieu» et la «reconnaissance du pauvre»

Les traditions des religions — prophétiques ou mystiques — sont unanimes
(pour des motivations chaque fois différentes), quand il s’agit de sou-
ligner le lien étroit entre la «connaissance de Dieu» et la «reconnaissance
du prochain». Ce rapport est si radical que «connaitre Dieu» et «agir
juste» sont souvent vus dans le méme dynamisme 28. Ainsi, I’éthique
prophétique de Jérémie (627-586) ne laisse pas de doute sur la forme
que doit prendre la connaissance de Yahwe:

Malheur a qui batit sa maison sans la justice
et ses chambres hautes sans le droit,

qui fait travailler son prochain pour rien

et ne lui verse pas de salaire.

26 Ce processus de «transcendentalisation» (Transzendentalisierung) de Dieu
a été souligné par G. voN RaD: Theologie des Alten Testaments, Bd. 1: Die Theo-
logie der geschichtlichen Uberlieferungen Israels. Miinchen 1966, 225-232.

27 Une analyse précise et contextuelle de la thése selon laquelle le critére de
la vérité se trouve dans la «praxis» (Bewahrheitungsthese) est proposée par D. BER-
DESINSKI: Die Praxis — Kriterium fiir die Wahrheit des Glaubens? Untersuchungen
zu einem Aspekt der politischen Theologie. Miinchen 1973, spécialement pp. 91-106.

28 La théologie latino-américaine souligne ce rapport avec beaucoup d’insis-
tance: G. GuTiERREZ: Theologie der Befreiung. Miinchen-Mainz 1973, 179-190 (la
conversion au prochain).



154 La mission des religions et les réalités sociales

Ton pére ne mangeait-il pas et ne buvait-il pas?
Mais il pratiquait le droit et la justice!

I1 jugeait la cause du pauvre et du malheureux.
Alors, tout allait bien.

Me connaitre, n’est-ce pas cela?

Oracle de Yahwe. (Jer 22, 13. 15-16)

Dans cette méme ligne prophétique se situent aussi les enseignements
de Jésus. Jésus souligne deés le sermon sur la montagne et jusqu’aux
discours eschatologiques (Mt 25, 31-46) que la totalité de la vie devient
service de Dieu:
Ce n’est pas en me disant «Seigneur, Seigneur», qu’on entrera dans
le Royaume des Cieux, mais c’est en faisant la volonté de mon Pere
qui est dans les cieux. ...Alors je leur dirai en face: « Jamais, je ne

vous ai connus; écartez-vous de moi, vous qui commettez 'iniquitén.
(Mt 7, 21. 23, cfr. Mt 16, 27: kata tén praxin)

Par le fait méme est aussi signalé que ce ne sont pas les délimitations
sociologiques et les frontiéres religieuses qui permettent, en derniére
analyse, de porter un jugement sur la proximité ou l'éloignement du
salut, mais seulement l’'action qui découle d’une attitude intérieure
qualifiée de «juste» 2. Ce n’est pas l'initiation extérieure et physique qui
en indique le caractére décisif, mais la «circoncision intérieure», la «cir-
concision du cceur»:

Voici venir des jours — oracle de Yahwé — ol je visiterai tout circoncis

qui ne I’est que dans sa chair: I’Egypte, Juda, Edom, les fils d’Ammon,

Moab et tous les hommes aux tempes rasées qui habitent dans le

désert. Car toutes ces nations-la et aussi toute maison d’'Israél ont
le ceeur incirconcis! (Jer 9, 25-26)

b) L’«amour» comme principe éthique

De la sorte, les conditions de salut sont identiques pour le peuple
élu et pour les «paiens». Toute prétention monopolisante d'une religion
est rejetée. Le critére biblique est la «circoncision du cceur» ou, dans la

29 Comment cette «justesse» pourrait étre qualifiée est indiquée d’une fagon
plus détaillée dans: R. FriepLI: Fremdheit als Heimat — Auf der Suche nach einem
Kriterium fiir den Dialog zwischen den Religionen. Freiburg 1974, 147-148 et
199-200. Cfr. aussi: R. Friepri: L’étranger interpelle les chrétiens. In: Axes
(Paris) IV/5 (1974), 29-33.



La mission des religions et les réalités sociales 155

tradition islamique, «le don actif a Dieu» (islam) dans l'attitude du
«serviteur» (abd) 3°. L’exigence d’amour est libérée des limitations ethno-
centriques ou tribalistes — typiques des religions archaiques. Elle n’est
pas 1'éros individuel ni la sympathie interpersonnelle (philia), mais une
exigence ¢thique fondamentale (agape dans le vocabulaire néotestamen-
taire) 31, Ce passage est nettement proclamé par Jésus:

Eh bien, moi je vous dis: Aimez vos ennemis et priez pour vos persé-

cuteurs. ... Et si vous réservez vos salutations a vos fréres, que
faites-vous d’extraordinaire? Les paiens n’en font-ils pas autant?
(Mt 5, 43. 47)

Un tel refus de classifications préétablies entre les hommes se trouve
aussi chez Gautama le Bouddha (566-486). Une des réformes les plus
caractéristiques du Sakyamouni concerne justement le refus du systéme
des castes comme conditionnement du salut 32. Les bouddhismes du
hinayina, du mahayana et du tantrayana sont d’accord pour souligner
que ce n’est pas la prestation liturgique du sacrifice, comme le prétend
la morale sacerdotale des brahmanes orthodoxes, qui est décisive pour
obtenir le nirvdna, mais la purification intérieure de toute attache
(trshna). Le Bouddha propose, a ce qu’il semble comme un des premiers
dans I'histoire humaine 33, une morale de l'intention (et non pas une
morale des interdits):

Quiconque de la caste des prétres ou de la caste des artisans a quitté
la maison pour la non-maison et accepte I'’enseignement (dharma) et
la communauté (sangha) du Parfait (tathdgata) et qui a ainsi produit

30 Cette référence au modeéle de I'vabd» a été élaborée par Abdoldjawad FALA-
TURI durant le symposium «1’expérience religieuse dans les religions monothéistes»
(6 au 9 novembre 1975 a Freiburg). Les rapports de ce colloque vont étre publiés
fin 1976.

31 Ces nuances de «eros», de «philia» et d’«agapé» dans le terme «amour»
ont été précisées par: G. GLOEGE: Aller Tage Tag — Unsere Zeit im Neuen Testa-
ment. Stuttgart 1960, 173-179 (Die Herausforderung des Menschen).

32 J. MassoN: Le bouddhisme. Chemin de libération. Bruxelles 1975, 85-107
(devant le ritualisme de la caste et du sacrifice); cfr. aussi E. BuRNoUF: Introduc-
tion a I'histoire du bouddhisme indien. Paris 18762, 182-192.

33 Le bouddhologue C. REGAMEY (Der Buddhismus Indiens. In: F. K6NiG:
Christus und die Religionen der Erde, Band 3. Wien 1951, 252) fait cette remarque,
que nous sommes en face de la premiére «morale de l'intention». En effet: «im
Buddhismus kann jeder selbst die Befreiung vom Leid erlangen, und dies hingt
nur von seinem persénlichen Verdienst ab, einer Art Reinigung, die durch ein
langes geistiges und sittliches Bemiithen verwirklicht wird».



156 La mission des religions et les réalités sociales

la bienveillance (maitri), la compassion (karund), la joie (muditd) et
I'égalité d’ame (upeksa), celui-la atteint son propre «nibbanax.
(Majjhima-Nikaya 40)

La vie hors du monde que le bhikkhu (le moine bouddhiste) cherche,
rappelle encore, a sa fagon, que «faire la vérité» est ouvert a la souffrance
des hommes. Le moine s’éduque a réaliser, dans la compassion, cette
souffrance. Il se veut vulnérable. C’est cette vulnérabilité qui lui permet
de vivre aussi avec ceux qui souffrent, méme s'ils n’appartiennent pas
a sa caste 3.

La pédagogie de la paix veut justement arriver a une telle attitude
sociale qui peut devenir «vulnérable» au niveau transnational 3. L’amour,
I’empathie, n’est pas un sentiment vague, mais une décision volontaire
qui tend vers la concrétisation politique et juridique. Nécessairement,
dans une telle éthique, le croyant se heurte alors & ce que nous avons
appelé les «violences institutionalisées» qui veulent dicter des limites
au-deld desquelles I'amour n’est plus permis (la nation, la caste, la con-
fession, la race). Voild encore une contribution possible des religions a
la pédagogie de la paix.

3. La dialectique «ami-ennemi»

Ainsi, le comportement du croyant exige de premiére urgence une
diminution des préjugés ethnocentriques ou racistes. Le dynamisme de
I'amour ne peut permettre une identification seulement régionale ou
confessionnelle, elle exige une identification globale 36,

Les justifications pour arriver 4 une telle vie englobante varient
de religion a religion, mais nous pouvons déceler une typologie trans-
culturelle. Pour la tradition bouddhique, les motivations pour un tel
dépassement s’enracinent dans le constat expérimental, formulé dans la

34 Cfr. MassoN: Le bouddhisme, 98-101; H. pe LuBac: Aspects du boud-
dhisme. Paris 1951, 23.

35 Cette contribution capitale des religions comme force transnationale est
soulignée et souhaitée par GALTUNG: Strukturelle Gewalt, 54 et 118 (les religions
comme ¢pressure-group transnationaux» et WurLr: Kritische Friedenserziehung,
126-127.

3 La distinction entre ¢identification régionale» et «identification globale» est
proposée par GALTUNG: Strukturelle Gewalt, 51.



La mission des religions et les réalités sociales 157

Premiére Vérité du Sermon a Bénarés du Bouddha: «tout es dukkhay 37,
C’est un existential de toute réalité: elle est précaire (anicca, non-
durable) et inconsistante (annatta, non-substantielle), loin de I’Incondi-
tionnel (nirvana). Toute séparation en «ami» et «ennemi», toute délimi-
tation selon le systéme de «castes», est, dans une telle perspective onto-
logique, relativisée 3,

La différence entre «paria» et «brahmane» n’est pas une question
de naissance, mais de morale 3. L’homme colérique, rancunier, hypo-
crite doit se reconnaitre comme paria. En effet:

Nul n’est brahmane par la naissance, c’est par les actes qu’on l'est
ou qu’on ne I'est pas. Brahmane, on le devient en vivant en vrai brah-
mane: dans la tempérance, 1’austérité, I’abstinence.

(Suttanipata 650, 655)

Et qui est le vrai brahmane?

Il ne s’enorgueillit pas & I'idée: on me respecte; il n’a pas rancune
de I'offense; il n’est pas fier des offenses qu’il regoit. (Ib., 366)

Pour ce qui concerne la justification biblique d’une telle égalité sociale
ou méme culturelle de I'cautre», de 1'«étranger», elle se trouve, selon le
Deutéronome, dans le souvenir historique de ’expérience collective des
tribus d’'Israél vivant en étranger 0. Le passé collectif dans les camps
de déportation leur ont fait ressentir les conséquences fatales de 1’opposi-
tion «ami-ennemi», «prochain-lointain»:

37 A propos de cette anti-valeur ¢«dukkha» dans le hinayana-bouddhisme cfr.
Th. StcHERBATSKY: The Central Conception of Buddhism and the Meaning of the
Word Dharma. London 19562, 40-61, spécialement 40: «Dukkha — a term which
has always been rendered by suffering, sorrow, etc. Sufficient as this interpretation
may be for popular literature, it is evident that theoretically something else is
meant. ... The idea underlying it is that the elements (‘of vision’ or ‘all elements
influenced’) are perpetually in a state of commotion, and the ultimate goal of the
world process consists in their gradual appeasement and final extinction.»

38 Cfr. H. NaAxaMURA: Die Grundlehren des Buddhismus. Thre Wurzeln in
Geschichte und Tradition. In: Dumourin: Buddhismus der Gegenwart, 15-20.

39 MassoN: Le bouddhisme, 85-107 (Devant le ritualisme de la caste et du
sacrifice).

40 Le rapport entre «Israél» et les «paiens» et les situations différentes de
I'¢étranger» en Israél sont analysés p. ex. par: O. BAECHLI: Israel und die Volker.
Ein Studium zum Deuteronomium. Ziirich-Stuttgart 1962; H. STEGEMANN : « Rasse»
und Volk in biblischer Sicht. In: K.-M. BEcKMANN (Hrsg.): Rasse, Kirche und
Humanum. Ein Beitrag zur Friedensforschung. Giitersloh 1969, 233-256.



158 La mission des religions et les réalités sociales

Tu ne porteras pas atteinte au droit de I’étranger et de l'orphelin,
et tu ne prendras pas en gage le vétement de la veuve. Souviens-toi
que tu as été en servitude au pays d’Egypte et que Yahwé ton Dieu
t’en a racheté; aussi, je t'ordonne de mettre cette parole en pratique.
(Dt 24,17-18)

Mais cette condition passée d’«étrangers» n’est pas la justification ex-
clusive de la solidarité actuelle a établir avec 1'cautre», avec le «mena-
cant» #1. Cet étre-étranger socialement et culturellement est élargi théo-
logiquement a la compréhension de l'existence actuelle. C'est cette atti-
tude de base que David, dans sa priére d’adieux, rappelle:

Car nous ne sommes devant toi que des étrangers et des hotes comme

tous nos péres; nos jours sur terre passent comme l'ombre et il n’est
point d’espoir. (1 Chr 29,15)

La motivation éthique pour un tel comportement social, positivement
ouvert a I'étranger, capable de dépasser la dichotomie «nous - eux», est,
de la sorte, mystique: la détermination identique pour 1'Israélite et pour
le non-Israélite, d’«étre étranger», de ne pas étre chez soi *2. Ce déno-
minateur commun fait que les conditions de vie sont les mémes. Etre
étranger géographiquement, par la différence sociale, par les nuances
raciales ou par la conscience nationale est ainsi relativisé. L’internatio-
nalisme est, dans le cadre des religions non-archaiques, une exigence de
base pour une compréhension religieuse du monde. Voila une autre con-
tribution des religions a la pédagogie de la paix: éduquer a une mentalité
transnationale 3.

II. CONTRIBUTION METHODIQUE DES RELIGIONS A LA
PEDAGOGIE DE LA PAIX

Mais, comment une telle mystique peut-elle devenir une méthode
et une stratégie? Si c’est vrai que, comme le Mahatma Gandhi l'a
rappelé en s’inspirant de la Bhagavad-Gita, le politicien est un spirituel

41 BouTtHouL: La paix, 16-17 (la catégorie du «menagant»).

42 FriepLl: Fremdheit als Heimat, 144-146.

43 GALTUNG: Strukturelle Gewalt, 50-52; E. H. EriksoN: Gandhis Wahrheit.
Uber die Urspriinge der militanten Gewaltlosigkeit. Frankfurt a. Main 1971, 515-
516 (ot EriksonN introduit la catégorie de la «pseudo-espéce» qui polariserait, au
détriment d’une identité globale, les énergies spirituelles et psychiques autour des
identités négatives et nationales comme p. ex. tribus, nations, castes, classes, reli-
gions ou idéologies).



La mission des religions et les réalités sociales 159

pratique **, quelle praxéologie irénogéne pouvons-nous proposer? Quels
moyens didactiques peuvent étre élaborés pour contribuer a la diminu-
tion des conflits, des facteurs polémogénes? En effet, pour que les reli-
gions puissent contribuer a la pédagogie de la paix, il s’agirait de pro-
poser des techniques de conversion (savoir apprécier la «beauté du com-
promis», étudier les possibilités d'une redistribution du pouvoir), des
structures de réconciliation (accepter la propre ambivalence et la propre
agressivité) et des chemins du dialogue (s’éduquer a une flexibilité adapta-
tive, compter avec ses certitudes agressives et le danger du fanatisme).
Dans ce passage de 'homélie a la pratique, du service religieux a la
praxis politique, les religions n’ont pas encore beaucoup d’expérience.
Nous pouvons seulement proposer quelques concepts directionnels.

1. Distinguer la personne des roles qu'elle joue

Dans la ligne de ce que nous avons appelé la démystification de ce
qui se présente comme le numineux intramondain ou comme un tabou
idéologique (les «dieux résidentiels»), nous pouvons considérer les reli-
gions non pas seulement comme des forces dirigées vers la conservation,
mais aussi vers la transformation du monde donné *. La religion n’est
ainsi pas nécessairement un opium pour le peuple 6. Au contraire, le
role du guide charismatique est justement 1a pour mettre en garde contre
un systéme, chaque fois que ce systéme se déclare inamovible, qu'il
veut classer le monde en «bons» et «mauvais», en «amis» et «ennemisy.
Cet ordre-la, le guide charismatique, en vertu de son expérience théo-
logale, le déclare comme «désordre établi».

Qu’il nous suffise, pour préciser ce que nous voulons dire, de rappeler

# M. K. GanpHI (in: Young India du 11 aofit 1920): «Je ne suis pas un
visionnaire. Je déclare étre un idéaliste pratique (I claim to be a practical idealist).»
Cfr. H. CHAIGNE: La non-violence gandhienne. In: Esprit 286 (1960), 1204-1205.
Pour GanbpHI, la non-violence est (avant d’étre une technique politique) un principe
religieux de structuration éthique de la vie personnelle et collective. Cette unifica-
tion n’est possible que de par I’enracinement dans une religion. Cfr.: M. K. GANDHI:
Autobiographie ou mes expériences de vérité. Paris 1964%; H. CHAIGNE: Réalisme
et prophétisme de Gandhi. In: Esprit 316 (1963), 568—-592.

45 Cfr. BoutHouL: La paix, 56-58 (La dissuasion morale et ’auto-agressivité:
le monachisme).

4 Cfr. & ce propos J. MoLTMANN: Kirche in der Kraft des Geistes. Miinchen
1975, 93-103 (Die messianische Sendung Jesu und die « Exodusgemeindey).



160 La mission des religions et les réalités sociales

les attitudes de Bartélémy de Las Casas #7 ou du Mahatma Gandhi *®
face a l’ordre colonial, ou le comportement du Pasteur Martin Luther
King dans le milieu ségrégationniste. Tous les trois sont des exemples
de la fonction désaliénante (Ent-Entfremdung) des religions #°.

Une telle vision du monde permet, comme nous le verrons encore
plus 4 fond a propos de la technique profondément hindoue de la non-
violence (ahimsa, satyagraha) du Mahatma Gandhi, de distinguer la
personne des roéles sous lesquels elle m’apparait ou des préjugés que le
contréle social du milieu voudrait m’imposer (Uber-Ich). Ainsi le renon-
cement A toute peur devant l'«autre», le renoncement aussi a tout sym-
bole de prestige et a tout réle que 1’on joue personnellement devient une
stratégie positive de la paix:

Pour vous, ne vous faites pas appeler « Rabbi», car vous n’avez qu’un
Maitre, et tous vous étes des fréres. N'appelez personne votre « Pére»
sur la terre: car vous n’en avez qu’un, le Pére céleste. Ne vous faites

pas appeler «Docteurs» car vous n’avez qu’un Docteur, le Christ.
(Mt 23, 8-10)

Ce sont surtout les mouvements mystiques qui, dans les religions, utili-
sent cette tactique. En effet, le mystique expérimente, comme nous
I’avions souligné, combien toute réalité temporelle et intramondaine
(aussi les roles, les symboles, le prestige, la crainte de 1’autre, les autorités
qui se veulent définitives etc.) est provisoire. Par le fait méme, son
expérience méditative le libére de soi-méme et du systéme social. Il fait
I'expérience que les réles intériorisés 3° durant le processus de socialisa-
tion (4 l'intérieur de sa culture, de sa race, de sa religion) ne sont pas
invariables et intouchables. La méditation devient ainsi un instrument
que les religions peuvent préparer et préciser pour devenir utile dans la
pédagogie de la paix, — un instrument créateur qui fortifie le Moi pour
oser ne pas simplement répéter les organisations, les institutions, les
prescriptions, les classifications, les normes de comportement et les
symboles de prestige.

47 G. KAHLE: Bartolomé de las Casas. Kéln 1968.

48 En plus de EriksoN (Gandhis Wahrheit) cfr.: C. DREVET: Pour connaitre
la pensée de Gandhi. Paris 19542

4 Cfr. notes 24 et 25.

50 Nous suivons ici les analyses concernant le processus de l'intériovisation
(premiére socialisation, socialisation seconde; identité et société) de P. L. BERGER
et Th. LuckmanN (Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Eine
Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt a. Main 1972, 139-185).



La mission des religions et les réalités sociales 161

Tout cela donne peut-étre 1'impression de manipuler, encore une
fois, les religions pour défendre une position politique trop révolution-
naire. J'aimerais, pour cette raison, illustrer par un court récit, tiré
de la tradition zen du bouddhisme, comment cette distinction dés-
aliénante entre «personne» et «réle» peut se comprendre:

Deux moines rentraient, vers le soir, dans leur monastére. Au bord
d’un fleuve, se trouvait une jeune fille qui voulait le traverser, mais
n’y parvenait pas. Sans s’arréter, un des moines la porta sur 'autre
rive, la déposa-la et continua le chemin. L’autre moine fut furieux
et heurté. «Comment as-tu pu la toucher et la prendre dans tes brasy,
lui reprocha-t-il, et lui rappela la régle des moines. Durant tout le
chemin de retour, il ne cessait de murmurer.

Finalement, I'autre moine se tourna vers lui, et, comme si cela lui
demandait un effort énorme pour ramener sur terre ses pensées, il
lui dit: « Ah oui, la jeune fille! Je l’ai laissée prés du fleuve. Tu la
portes toujours ?» 51

Et pour indiquer, jusqu’ou, dans la tradition bouddhique, peut aller
cette distinction entre «personne» et «rdle», voici encore un enseignement
d'un Maitre Zen, Lin-Tsi, qui refusait méme le réle du Bouddha comme
intermédiaire entre lui et le but ultime:

Mes amis dans la voie du Dharma, si vous voulez acquérir une vue
correcte de la Réalité, ne vous laissez tromper par personne. Lorsque,
en sortant ou en rentrant, vous rencontrez le Bouddha, tuez le
Bouddha. Si vous rencontrez le patriarche, tuez le patriarche. Si
vous rencontrez le saint, tuez le saint. ...C’est la seule voie par la-
quelle vous puissiez étre libéré, libre et indépendant 32,

2. Engagement dans le dés-engagement

Cela ne signifie donc pas que, dans la pédagogie de la paix, le
combat, la différence n’est plus reconnue. Les religions ne proposent pas
seulement la liturgie pour résoudre les conflits. Au contraire, les tradi-
tions des grandes religions ont toujours da chercher un équilibre entre
le prophétisme religieux et 1’action socio-politique. Cette synthése entre

51 Cette anecdote est relatée in: E. BENz: Zen in westlicher Sicht. Weilheim
1962, 104. Cfr. pour la distinction nécessaire entre «personne» et «role» aussi:
R. FriepLi: Beitrag der Religionen zur Friedenserziehung. In: Priester und
Mission, November 1973, 226-234.

32 Entretiens de Lin-Tsi (trad. par P. DEMIEVILLE). Paris 1972, 117. Cfr.
TricH NHAT HANH: Clefs pour le Zen. Paris 1973. 43.

11



162 La mission des religions et les réalités sociales

¢militant» et «contemplatif» est, selon la tradition hindoue, devenue
exemplaire chez le Mahatma Gandhi. Ce n’est pas pour rien qu'un livre
récent porte comme titre «Gandhi interpelle les chrétiens» 3.

a) Chaque homme un «temple de Dieun»

Ce dépassement des roles, cette possibilité de voir derriére le masque
que chaque homme porte, n’est possible, selon Gandhi, que sur la base
d’une intériorisation voire méme d’une somatisation de la conviction que
tout homme rend présent Dieu, que tout homme est «temple de 1'esprit»
(1 Cor 3,16-17; 6,19) 3%, L’aboutissement du chemin méditatif hindou
culmine dans cette phrase «Tat tvam asi» qui indique l'identité entre
I'catman» et le «brahmany», entre le relatif et 1’absolu, entre le moi histo-
rique et le moi éternel 5. En trouvant, selon la terminologie de Erik
Erikson 3¢, son identité personnelle profonde (Ich-Identitit), une telle
sécurité intérieure peut déceler la présence de 1’Absolu aussi dans
I'homme, qui, autrement, devrait étre considéré comme un ennemi
social ou national.

C’est la base éthique et mystique de la non-violence (a-himsa, non-
nuisance, non-offense), la possibilité d’allier engagement militant pour
la justice et désengagement a cause du respect de la personne de 1'autre
en qui Dieu habite. Les religions peuvent ainsi contribuer a la paix en
montrant que I'amour ne se laisse pas dicter ses frontieéres par la réalité
sociale ou par la politique nationale. Pour ce faire, elles peuvent, en se
référant a leur expérience ascétique, coopérer avec les chercheurs de la
paix et élaborer des méthodes en vue d'un

— entrainement analytique pour juger les situations,
— d’un entrainement pour prendre des décisions dans les conflits,

53 C. DreEVET: Gandhi interpelle les chrétiens (coll.: Rencontres 69). Paris
1965.

5+ Ce théme est aussi approfondi dans la théologie latino-américaine de la
libération, cfr. GUTIERREZ: Theologie der Befreiung, 174-178, ou encore: H. MUH-
LEN: Die Erneuerung des christlichen Glaubens. Charisma — Geist — Befreiung.
Miinchen 1974, 120-126.

55 J. W. HaveRr: Der Yoga. Ein indischer Weg zum Selbst (Kritisch-positive
Darstellung nach den indischen Quellen mit einer Ubersetzung der mafBgeblichen
Texte). Stuttgart 1958, 111 (brahmdsmi) et 130 (tad); Shri AuroBiNDO: Trois
Upanishads (Isha, Kena, Mundaka). Paris 1972, passim.

56 E. H. EriksoN: Kindheit und Gesellschaft. Stuttgart 19745, 255-258 (Iden-
titit gegen Rollenkonfusion) et 258-261 (Intimitit gegen Isolierung).



La mission des religions et les réalités sociales 163

— d’un entrainement pour l'organisation des conflits (simulation),
— d’un entrainement a la persévérance et au courage *’.

En s’enracinant dans la tradition hindoue, le Mahatma Gandhi a
tiré toutes les conséquences spirituelles et stratégiques d’une telle expé-
rience mystique:

Le satyagrahi, parce qu’il croit en 'omniprésence de Dieu, respecte
la vie de ses adversaires en qui Dieu habite.

Le satyagrahi, pour la méme raison, se respecte profondément, il a
le sens de I'honneur.

Le satyagrahi n’obéit pas a un ordre donné sous I’emprise de la colere,
méme si ce refus doit lui attirer des sanctions séveres.

Le satyagrahi protege ses adversaires des insultes et des attaques,
et cela méme au risque de sa vie %8,

b) La spiritualité de l’apatride comme choix politique

Dans une telle perspective ou «prochain» et «lointain» ne sont plus
définitivement séparés, I'expérience mystique ne se manifeste pas unique-
ment dans le discours verbal, mais trouve aussi un mode d’expression
dans le milieu social *°. D’une fagon condensée, nous pouvons signaler
cette attitude par le théme bien connu en histoire des religions de I'«apa-
tride spirituel» (geistliche Heimatlosigkeit, comme nous l'avons trouvé
chez le moine bouddhiste), qui se fait volontairement et spirituellement
«étranger» ¢°. Ce n’est plus la contrainte politique qui fait assumer le
statut de réfugié politique, mais le motif de la «peregrinatio religiosa» ®1.
C’est dans ce contexte que le polémologue frangais, Gaston Bouthoul,

57 Ces méthodes d'un entrainement a l'intervention non-violente sont pré-
sentées dans ROTHENSPIELER, Training gewaltfreier Aktionen, 27-30.

58 Gandhi n’a pas systématisé sa méthode de satyagraha (son expression
préférée pour la non-violence: «la force de 1'amour/vérité»), mais il est possible
de dresser un tableau récapitulatif des conseils que le Mahatma a donnés aux
satyagrahi (aux volontaires de l’action directe non-violente). Ces techniques sont
présentées chez CHAIGNE: La non-violence gandhienne, 1212-1214.

5 Cfr. A. M. Haas: Die Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild
von Magdeburg. In: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 22 (1973),
26 (Bruchlos geht hier die soziale Struktur ein in den mystischen Lebensentwurf).

60 Une telle vision entraine aussi des conséquences missiologiques: FRIEDLI:
Fremdheit als Heimat, 201-206 (Auswertung: Kirche in dialogischer Existenz mit
dem Fremden).

61 Cfr. B. KOTTING: Peregrinatio religiosa. Wallfahrten in der Antike und das
Pilgerwesen in der alten Kirche. Regensberg-Miinster (Westf.) 1950.



164 La mission des religions et les réalités sociales

parle a propos des voies du désarmement, de la «dissuasion morale par
la monachisme» %2, Le projet de vie spirituelle se répercute ainsi immé-
diatement dans les structures sociales.

Une telle spiritualité ne peut pas accepter une identification seule-
ment nationale ou régionale. De telles pseudo-espéces ¢, comme la
nation, le groupe, la confession, aimeraient en effet s’'imposer comme
derniére référence pour un comportement. Ces identifications partielles
dissocient inévitablement. En vertu méme du dynamisme des religions,
elles doivent proposer des techniques qui associent, — qui associent aussi
les hors-castes, les «pécheurs» et les «infideles».

III. LA CHANCE DES RELIGIONS COMME FORCES TRANSNATIONALES

Les religions pourraient ainsi proposer une anticipation d'une
identité transnationale, englobante. Cet cecuménisme élargi a été défendu
par l'archevéque de New Delhi, Angelo Fernandes, lors du Synode des
Evéques de 1974 & Rome %. Dans une telle perspective de «macro-
évangélisation» — je reprends son expression —, ce ne seront plus les
loyautés doctrinales & défendre qui seraient 1'occasion pour que les
hommes des religions et des cultures différentes se rencontrent, mais le
but commun de se sentir responsables pour les droits de 1’homme, pour
la justice sociale, pour la diminution des racismes .

La base d'un tel travail pour la paix serait la conviction de 1'uni-
verselle connexion des destinées ¢ telle que I'a décrite le Bouddha:

«Il n’est pas facile de trouver un étre qui n’ait pas été votre pere,
votre mére, votre frére, votre sceur, votre fils, votre fille.»
(Samyutta-Nikaya, KS II, 128)

62 BoutHOoUL: La paix, 56-58.

63 E. H. Erikson: Identitit und Lebenszyklus. Zirich (?), 28-29 (Pseudo-
Identitit); EriksoN: Gandhis Wahrheit, 515-516.

64 R. LAURENTIN: L'évangélisation aprés le quatriéme Synode. Paris 1975, 164.

65 Notes polycopiées de l'intervention de Mgr. FERNANDES (oct. 1974).

66 Nous élargissons de la sorte la «théorie de la causalité» (pratitya-samutpdda)
aux dimensions communautaires. Cfr. Burnour: Introduction a I'histoire du
bouddhisme indien, 437-452; NAKAMURA: Die Grundlagen des Buddhismus, 22-24;
StcHERBATSKY: The Central Conception of Buddhism and the Meaning of the
Word Dharma, 273-274: «The combined origination (samutpada) of some elements
with regard (pratitya) of other elements.»



La mission des religions et les réalités sociales 165

Ce méme passage d’'une parenté de par la naissance a une parenté de
par une option est aussi exigé dans la réponse de Jésus a ceux qui lui
disaient (Lc 8,20-21): «Ta meére et tes fréres se tiennent dehors; ils veu-
lent te voir!» En effet, Jésus de répondre: «Ma mere et mes fréres, ce
sont ceux qui écoutent la parole de Dieu et qui la mettent en pratiquen.



	La mission des religions et les réalités sociales

