
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: La mission des religions et les réalités sociales

Autor: Friedli, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761347

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Richard Friedli

La mission des religions
et les réalités sociales

Pour une contribution des croyants à la pédagogie de la paix *

Les représentants officiels des religions du monde cristallisent volontiers

leur manière de concevoir le rapport avec les réalités sociales autour
du thème de la paix. Et souvent on a l'impression qu'ils sont persuadés

que, de par la répétition rhétorique et de par le consensus verbal sur la
valeur numineuse de la paix, les méthodes pratiques pour assumer leur
responsabilité pour le monde sont déjà données. Nous retrouvons là des

démarches du pacifisme incantatoire 1. Elles font l'accord sentimental
de tous (car nous sommes tous pour le bien et contre le mal), mais de

telles interpellations ne résolvent rien et ne nous apprennent rien à

propos des techniques pour construire la paix et pour désamorcer les

conflits.
Les spécialistes qui travaillent sur les problèmes de la paix ont,

pour cette raison, un avis différent en ce qui concerne la contribution
des religions à une telle recherche en science appliquée 2. Ainsi, les résul-

* Cet article est le texte de base (élargi par les justifications et les orientations
bibliographiques de cette recherche) de la leçon inaugurale que l'auteur a donnée
à la Faculté de Théologie de l'Université de Fribourg (le 19 janvier 1976).

1 C'est ainsi que Gaston Bouthoul, le fondateur de l'Institut français de Polé-
mologie, qualifie «les impatiences du pacifisme émotionnel» qui «provoquent des réactions

toujours au détriment de la recherche fondamentale». A propos de ce «pacifisme

du désir» cfr. G. Bouthoul: La paix (Que sais-je? 1600). Paris 1974, 98
et 101.

2 Les problèmes méthodologiques de la recherche sur la paix en tant que
science appliquée sont étudiés par J. Galtung: Friedensforschung. In: E. Krippendorff:

Friedensforschung (Neue Wissenschaftliche Bibliothek 29). Köln-Berlin



La mission des religions et les réalités sociales 147

tats d'une enquête récente de l'UNESCO auprès de 70 institutions qui
s'occupent de la recherche sur la paix 3 fournit des résultats assez précis :

dans le cadre de cette nouvelle science nécessairement inter- et
transdisciplinaire 4, la science des religions ne semble pas avoir de place. En
effet, parmi les disciplines qui coopèrent dans la réalisation de la valeur
«paix» (science politique, relations internationales, sociologie, économie,

psychologie sociale, histoire, droit international, polémologie), ni la
science des religions ni la théologie ne sont mentionnées - sauf si nous
donnons à ces disciplines une place dans la sociologie 5.

D'autre part, parmi les projets censés être importants pour la
recherche sur la paix, la contribution éventuelle des religions n'apparaît
pas comme une force positive. Seulement d'une façon négative, elles sont
signalées p. ex. dans les projets d'études sur l'antisémitisme ou dans les

analyses à propos de l'ethnocentrisme 6.

Cette attitude est justifiée par ce que l'on peut considérer comme
un fait: l'effet de ralentissement que les religions produisent quand il
s'agit de construire la paix comme réalité socio-politique et non pas
seulement comme réalité privée d'un état d'âme. Et il est facile d'illustrer
cet avis en se référant à l'idéologie de la «guerre sainte» ou aux méthodes
de 1'«inquisition» souvent invoquées dans les religions dites «du livre».
En plus, pour justifier cette suspicion à l'égard des religions, on indique
encore volontiers que, si dans le contexte des réalités sociales quelque

1970, 521-524 (Das Verhältnis von reinen und angewandten Wissenschaften).
Cfr. à ce propos aussi l'analyse du discours de l'action (discours programmatique,
discours de la praxis, discours de l'utopie; type constatif, type évaluatif, type
performatif) proposée par J. d'OLiVEiRA e Souza (associé à l'International Peace
Research Institute de Oslo) : Le discours de l'Eglise. In : P. Levy (directeur du
Centre de Recherches sur la Paix de l'Université de Louvain) : Une paix pour
notre temps. Bruxelles 1974, 87-93.

3 M. H. Ruge: Present Trends in Peace Research. In: Proceedings, First
General Conference, International Peace Research Association, Groningen 1965.
Les résultats de cette enquête sont analysés par Galtung: Friedensforschung,
520-521.

4 A propos des différentes phases de la recherche sur la paix (multidisciplinaire,
interdisciplinaire et transdisciplinaire) cfr. J. Galtung: Strukturelle Gewalt.
Beiträge zur Friedens- und Konfliktforschung. Reinbek bei Hamburg 1975, 38-39;
Bouthoul: La paix, 71-126 (les recherches scientifiques sur la paix).

5 Cette situation est pertinemment analysée par H. R. Schlette: Einführung
in das Studium der Religionen. Freiburg i. Br. 1971, 174—190 (Religionen,
Religionswissenschaft und Friedensforschung), cfr. spécialement 176-177 où l'étude faite
à l'initiative de l'UNESCO est recensée.

6 Galtung: Friedensforschung, 521.



148 La mission des religions et les réalités sociales

chose a changé, cela est dû moins à l'intervention des religions qu'à
d'autres facteurs de pression.

Comme exemple-type pour étayer une telle vue, on rappelle le

programme antiraciste du Conseil Œcuménique des Eglises. En effet, ce

programme ne serait responsable de l'assouplissement de la politique
discriminatoire de l'apartheid que dans une bien petite mesure. Les
raisons économiques et politiques seraient beaucoup plus décisives.

Le constat est ainsi plutôt décevant: les religions - pour utiliser
une typologie assez courante: les religions universelles comme les

religions tribales, les religions prophétiques comme les religions mystiques -
n'ont pas eu une influence irénogène sociologiquement décelable, quand
il s'agissait de dépasser les situations d'aliénations sociales ou d'agressivités

interraciales. Il semble, au contraire, que dans les synagogues,
églises, mosquées et temples, les croyants se concentrent seulement sur
des appels à la charité (donc sur les conséquences manifestes des

circonstances de violences économiques, sociales, politiques et raciales),
mais qu'ils ne réagissent guère quand il s'agit d'analyser ou de diminuer
les causes latentes de cette violence institutionalisée 7.

Comme les analyses sociologiques l'indiquent, cette situation pourrait

provenir du fait que, souvent, les hiérarchies des religions sont liées

justement à ces mécanismes, inscrits dans le système social, qui réduisent
le champ d'action physique ou psychique pour une large partie d'une

population. C'est justement ce que Johan Galtung définit comme
«violence structurelle» 8.

7 Parmi les concepts directionnels les plus importants introduits dans la
recherche sur la paix par J. Galtung figurent certainement les concepts de
«violence structurelle» et de «violence personnelle». Cette violence structurelle ou
institutionalisée (lorsque l'optimum social des économistes n'est pas atteint) est complétée
par une typologie de la violence et de la paix qui distingue en plus entre la
«violence manifeste» et la «violence latente». Cfr. J. Galtung: Gewalt, Frieden und
Friedensforschung. In: Strukturelle Gewalt, 7-36; Bouthoul, La paix, 101-103;
R. Bosc: Evangile, violence et paix. Paris 1975, 11-20 (typologie).

8 Galtung définit la violence structurelle comme «la cause de la différence
entre ce qui pourrait être et ce qui est», c'est-à-dire «est violence tout ce qui accroît
la distance entre l'actuellement possible et l'actuellement réalisé (ou qui empêche
la distance de diminuer) ». Et Galtung en donne quelques exemples simples :

« Quand un mari bat sa femme, c'est un cas clair de violence personnelle ; quand un
million de maris maintiennent un million de femmes dans l'ignorance, il y a violence
structurelle, même si personne ne hurle de douleur. De même, dans une société où
l'espérance de vie est deux fois plus élevée dans la classe supérieure que dans les
couches inférieures, il y a violence, même s'il n'y a pas d'hommes concrets à qui
l'on puisse reprocher d'attaquer directement les autres, comme quand un homme
tue son frère.» Cfr. Strukturelle Gewalt, 9.



La mission des religions et les réalités sociales 149

Comment, face à une telle critique, encore vouloir parler de la
contribution des religions à la pédagogie de la paix D'une paix positive9,
qui n'est pas la simple absence de guerre (absence qui peut être
accompagnée, à l'intérieur, de conflits, de cruautés et d'injustices assez graves)

I. LE BINÔME «RELIGION-RÉALITÉ SOCIALE» DANS LE CONTEXTE

DE LA PÉDAGOGIE DE LA PAIX

L'enseignement catéchétique et homilétique des religions sur leur
responsabilité à l'égard du monde est extrêmement clair et cohérent.
Elles exhortent au service pour et dans le monde. Elles interpellent
pour construire la paix. Une méthodologie pratique pour ce service de

paix leur manque cependant dans une très large mesure 10. Cela se

vérifie à plusieurs niveaux: au niveau de l'analyse des facteurs qui font
obstacle à la paix, au niveau de l'analyse du style de vie des religions
(leur propre risque polémogène dans le type d'enseignement et dans le

type de l'exercice de l'autorité) et au niveau de l'entraînement pratique
de la paix (qui serait une partie de l'ascèse) n.

Mais - et c'est une première contribution positive des religions à

la pédagogie de la paix - c'est justement à l'intérieur des systèmes
religieux (doctrine, morale, communauté) que, régulièrement, un
dynamisme surgit (et que les recherches sur la paix me semblent négliger) :

la mise en garde du prophète.

9 Bouthoul: La paix, 101-102. Cfr. la critique formulée par Bert Roelling
(directeur de l'Institut de Polémologie de Groningue) à l'encontre de cette théorie
de la paix positive justice sociale) : La paix. Un problème de structure mondiale.
In: Le nationalisme facteur belligène. Bruxelles 91-107.

10 C'est ainsi que les religions se contentent d'une tolérance purement négative,
sans élaborer les méthodes d'une tolérance positive. A ce propos Paul Levy (Une
paix pour notre temps, 12) rappelle: «Cette conception positive de la tolérance est
la seule source possible d'une paix durable. Celui qui dédaigneusement se déclare
tolérant parce que, convaincu de sa vérité, il est prêt à laisser croupir les autres
dans leur erreur, celui-là est un belliciste qui s'ignore. Le jour viendra où, fatigué
des hérésies d'autrui, il estimera que l'erreur a fait assez de ravage et qu'il convient
que ceux qui détiennent la vérité aillent y mettre bon ordre. L'agressivité des
possesseurs de vrai est une cruelle réalité.»

11 Cfr. à ce propos : H. Rothenspieler : Training gewaltfreier Aktion -
Möglichkeiten emanzipatorischer Friedenspädagogik In : Probleme des Friedens 10/1—4
(1975), 1—87 ; Chr. Wulf (éd.) : Friedenserziehung in der Diskussion. München 1973 ;

Wulf Chr. (éd.), Kritische Friedenserziehung. Frankfurt a. Main 1973; J. Esser:
Zur Theorie und Praxis der Friedenspädagogik, Wuppertal 1973; Pax Christi:
Modelle der Friedenserziehung. Frankfurt a. Main 1973.



150 La mission des religions et les réalités sociales

7. La protestation prophétique12

En sociologie des religions, la typologie de l'autorité religieuse a été

systématiquement élaborée par Max Weber et par Joachim Wach 13.

Dans cette typologie, le «guide charismatique»14 joue, parmi les 12 formes

précisées, un rôle capital. C'est grâce à lui que, dans une société marquée

par ce que Emil Dürkheim 15 a nommé l'«anomie» sociale (les symptômes

d'une crise sociale, économique ou politique), un nouvel ensemble
de significations (un nouveau «nomos») est dressé 16.

Pensons à propos de ces «anti-modèles», dans le contexte de l'histoire

récente des religions, au choc culturel et religieux dans la situation

coloniale et postcoloniale, dans laquelle le mouvement « Jamaa» de

Placide Tempels au Katanga/Shaba a offert de nouveaux modèles de

vie 17. Pensons aussi à la conversion du Dr. Ambedkar de l'hindouisme
au bouddhisme, à la suite de sa prise de conscience de l'effet désintégrant

du système des castes 18.

12 Cfr. P. L. Berger : Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Elemente
einer soziologischen Theorie. Frankfurt a. Main 1973, 96-98.

13 J. Wach: Religionssoziologie. Tübingen 19514, 375^122; M. Weber:
Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie. Tübingen 19725,
654—681 (Die charismatische Herrschaft und ihre Umbildung).

14 Cfr. Weber, 655 (Wesen und Wirkung des Charisma) : « Im Gegensatz gegen
jede Art bürokratischer Amtsorganisation kennt die charismatische Struktur weder
eine Form oder ein geordnetes Verfahren der Anstellung oder Absetzung, noch der
'Karriere' oder des 'Avancements', noch ein 'Gehalt', noch eine geregelte
Fachbildung des Trägers des Charisma oder seiner Gehilfen, noch eine Kontroll- oder
Berufungsinstanz, noch sind ihr örtliche Amtssprengel oder exklusive sachliche
Kompetenzen zugewiesen, noch endlich bestehen von den Personen und dem
Bestände ihres rein persönlichen Charisma unabhängige ständige Institutionen nach
Art bürokratischer 'Behörden'. Sondern das Charisma kennt nur innere Bestimmtheiten

und Grenzen seiner selbst. Der Träger des Charisma ergreift die ihm
angemessene Aufgabe und verlangt Gehorsam und Gefolgschaft kraft seiner Sendung.»

15 Les différents aspects de W anomie d (crime, divorce, suicide, enfance illégitime,

antisémitisme etc.) ont été mis en évidence par E. Dürkheim à plusieurs
reprises. Une collection de ses textes vient d'être publiée par V. Karady. Cfr.
E. Dürkheim: Textes. 2. Religion, Morale, Anomie. Paris 1975, cfr. spécialement
257-386.

16 Berger (Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft, 20-22) a forgé ce
terme «nomos » (comme système de significations de base dans un contexte culturel
donné) par déduction «inversive» du concept «anomie» de Dürkheim.

17 Cfr. J. Fabian: Jamaa - A Charismatic Movement in Katanga. Evanston
1971, 84 et spécialement 88—92.

18 A propos de la conversion du Dr. B. R. Ambedkar (1956) et du mouvement
bouddhique qui se réclame de lui spécialement dans le milieu des hors-castes, cfr.



La mission des religions et les réalités sociales 151

a) Le «guide charismatique»

Si, à ce propos, nous retournons aux traditions monothéistes, nous

pouvons évoquer plusieurs de ces «guides charismatiques» dressant un
nouveau nomos dans une situation anomique.

Le départ de Mouhammad de la Mecque à Médina, la hadschra de

622, peut être interprété, entre autres, comme une telle volonté de se

libérer, dans une démarche critique à l'égard du système religieux (et
économique et politique) traditionnel: une protestation contre les

discriminations tribales et les préjugés religieux19. De même, dans un
contexte religieux différent, le refus opposé à Jean le Baptiste ou à Jésus
de Nazareth par les responsables civils et religieux de Jérusalem avaient
sans doute quelque chose à faire avec la distance agressive prise par l'un
et l'autre à l'égard des «évidences» culturelles et théologiques des milieux
du temple.

Ces hommes religieux deviennent, toujours en nous appuyant sur
la sociologie des religions de Max Weber, des «guides charismatiques»
au moment précis où leur prédication trouve un écho favorable dans

leur milieu, - et cela malgré le fait qu'ils ne sont pas légitimés par une
investiture rituelle ou par une ordination sacerdotale 20. Ils deviennent

par cette adhésion de leurs «disciples», pour reprendre la désignation de

George Herbert Mead, d'«autres signifiants»21 qui redonnent une plau-
sibilité au monde que la religiosité traditionnelle ne parvient plus à

interpréter exhaustivement.

A. M. Fiske : Buddhistische Bewegungen in Indien. In : H. Dumoulin (éd.) :

Buddhismus der Gegenwart. Freiburg 1970, 84-88 (Der Ambedkar-Buddhismus).
19 Pour cette interprétation, cfr. l'islamologue indien, qui est considéré (par

W. C. Smith) comme «un des penseurs les plus systématiques de l'Islam moderne»,
Sayyid A. Maudoodi: Weltanschauung und Leben im Islam. Freiburg i. Br. 1971,
58-83 (Das Prophetentum Muhammads).

20 Cfr. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, 655.
21 A propos de ce terme « significant others », cfr. G. H. Mead : Geist, Identität

und Gesellschaft (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 28). Frankfurt a. Main
1973, 81-90 (Geste und signifikante Symbole), 196-235 (der verallgemeinerte
Andere). Cfr. aussi: K. Raiser: Identität und Sozialität. George Herbert Meads
Theorie der Interaktion und ihre Bedeutung für die theologische Anthropologie.
München-Mainz 1971, 115-119 (signifikantes Symbol).



152 La mission des religions et les réalités sociales

b) Contre les «dieux résidentiels»

Le rapport qui, selon ces traditions bibliques et islamiques, est ainsi
instauré avec le milieux social prend donc un aspect plutôt négatif.
Cette critique s'enracine dans leur conviction mystique (ce qui veut dire
seule vraiment réaliste) que ni Yahwe ni Allah ne sont des « dieux résidentiels»

22. Ils ne sont pas, comme p. ex. les divinités cananéennes (ba'al),
liés à des lieux sacralisés et à une caste de prêtres spécialisés. Le Dieu
qui se révèle ne peut pas être enfermé dans des organisations religieusement

consolidées 2î.

En effet, l'omniprésence et l'inaccessibilité de Allah ne permettent
pas une telle fixation locale et tabuisée 24. Le fameux article de foi de

l'Islam «Il n'y a pas d'autre divinité que Dieu» (lâ ilâha illâ-llâh) en est

l'expression :

Et n'invoque pas d'autre divinité avec Allah! Il n'y a pas d'autre
Dieu que Lui Toute chose est périssable, excepté sa Face (Coran 28,88)

Une telle vue théologale relativise nécessairement toute organisation,
aussi l'organisation théocratique. De par une telle expérience de foi (et
c'est une réelle contribution à la pédagogie de la paix), tout système
doctrinal, toute vision politique, toute hiérarchie bureaucratique, toute
morale de commandements et d'interdits sont libérés de leurs effets
«aliénants». Cette vue théologale «dés-aliène»25, contribue à la pédagogie

22 L'événement de 1'«exode» est souvent interprété par le missiologue
indonésien-hollandais J. Chr. Hoekendijk (1912-1975) comme un éloignement des «ba'al»
résidentiels: J. Chr. Hoekendijk: Kirche und Volk in der deutschen
Missionswissenschaft. München 1967, 348-349; cfr. aussi D. Manecke: Mission als Zeugendienst

- Karl Barths theologische Begründung der Mission im Gegenüber zu den
Entwürfen von Walter Holsten, Walter Freytag und Joh. Christian Hoekendijk.
Wuppertal 1972, 136-138 (Der Gott des Exodus und Ba'al).

23 C'est ce que Maudoodi met fortement en évidence dans son interprétation
de la tkalima»: «lâ ilâha illâ-llâh», cfr. Maudoodi: Weltanschauung und Leben im
Islam, 92-100, spécialement 99: «Das ist die Bedeutung von 'lâ ilâha' - es gibt
absolut keine Gottheit; kein menschliches Wesen und kein stoffliches Ding, kein
materielles Objekt besitzt göttliche Kräfte und Autorität, die der Anbetung, der
Unterwerfung und des Gehorsams wert sind und sie rechtfertigen würden.»

24 Berger (Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft, 108-113) parle,
à la suite de M. Weber, de la «démystification du monde» (Entzauberung der Welt).

23 C'est encore Berger (ib., 94-98) qui met en évidence que la religion n'est
pas nécessairement seulement une «religion à consolation», mais qu'elle peut aussi
libérer des institutions, des légitimations figées ou des rôles-stabilisateurs du monde.
Il appelle ce rôle la fonction «désaliènante » (Ent-Entfremdung) de la religion.



La mission des religions et les réalités sociales 153

de la paix. En effet, le croyant biblique et musulman ne peut se confier
à un dieu résidentiel, à un ba'al. Toute réalité intramondaine et intra-
religieuse qui se voudrait absolue devient une idole.

Une telle démystification (Entzauberung) de toute réalité sociale

(économique, politique, raciale, religieuse), qui postulerait une origine
non-humaine, est en rapport direct avec la transcendance totale de

Dieu26. Cette démystification relativisante concerne aussi les institutions
des religions (de la koinonia chrétienne, de l'umma islamique ou du

sangha bouddhique, malgré les différences de leur situation sociologique,
psychologique ou théologique). Telles sont les conséquences sociologiques
et psychosociales d'une théologie apophatique conséquente.

2. Faire la vérité

Cette mise en garde des prophètes contient aussi une orientation positive.

Celle-ci peut se résumer dans l'exigence de «faire la vérité» 27.

a) La «connaissance de Dieu» et la «reconnaissance du pauvre»

Les traditions des religions - prophétiques ou mystiques - sont unanimes

(pour des motivations chaque fois différentes), quand il s'agit de

souligner le lien étroit entre la «connaissance de Dieu» et la «reconnaissance

du prochain». Ce rapport est si radical que «connaître Dieu» et «agir
juste» sont souvent vus dans le même dynamisme28. Ainsi, l'éthique
prophétique de Jérémie (627-586) ne laisse pas de doute sur la forme

que doit prendre la connaissance de Yahwe:

Malheur à qui bâtit sa maison sans la justice
et ses chambres hautes sans le droit,
qui fait travailler son prochain pour rien
et ne lui verse pas de salaire.

26 Ce processus de « transcendentalisation » (Transzendentalisierung) de Dieu
a été souligné par G. von Rad : Theologie des Alten Testaments, Bd. 1 : Die Theologie

der geschichtlichen Uberlieferungen Israels. München 1966, 225-232.
27 Une analyse précise et contextuelle de la thèse selon laquelle le critère de

la vérité se trouve dans la «praxis» (Bewahrheitungsthese) est proposée par D. Ber-
desinski : Die Praxis - Kriterium für die Wahrheit des Glaubens Untersuchungen
zu einem Aspekt der politischen Theologie. München 1973, spécialement pp. 91-106.

28 La théologie latino-américaine souligne ce rapport avec beaucoup d'iDsis-
tance: G. Gutierrez: Theologie der Befreiung. München-Mainz 1973, 179-190 (la
conversion au prochain).



154 La mission des religions et les réalités sociales

Ton père ne mangeait-il pas et ne buvait-il pas?
Mais il pratiquait le droit et la justice!
Il jugeait la cause du pauvre et du malheureux.
Alors, tout allait bien.
Me connaître, n'est-ce pas cela?
Oracle de Yahwe. (Jer 22, 13. 15-16)

Dans cette même ligne prophétique se situent aussi les enseignements
de Jésus. Jésus souligne dès le sermon sur la montagne et jusqu'aux
discours eschatologiques (Mt 25, 31-46) que la totalité de la vie devient
service de Dieu:

Ce n'est pas en me disant «Seigneur, Seigneur», qu'on entrera dans
le Royaume des Cieux, mais c'est en faisant la volonté de mon Père

qui est dans les cieux. ...Alors je leur dirai en face: «Jamais, je ne
vous ai connus; écartez-vous de moi, vous qui commettez l'iniquité».
(Mt 7, 21. 23, cfr. Mt 16, 27 : katà tèn praxin)

Par le fait même est aussi signalé que ce ne sont pas les délimitations
sociologiques et les frontières religieuses qui permettent, en dernière

analyse, de porter un jugement sur la proximité ou l'éloignement du

salut, mais seulement l'action qui découle d'une attitude intérieure
qualifiée de «juste»29. Ce n'est pas l'initiation extérieure et physique qui
en indique le caractère décisif, mais la «circoncision intérieure», la
«circoncision du cœur»:

Voici venir des jours - oracle de Yahwé - où je visiterai tout circoncis
qui ne l'est que dans sa chair: l'Egypte, Juda, Edom, les fils d'Ammon,
Moab et tous les hommes aux tempes rasées qui habitent dans le
désert. Car toutes ces nations-là et aussi toute maison d'Israël ont
le cœur incirconcis! (Jer 9, 25-26)

b) L'« amour » comme principe éthique

De la sorte, les conditions de salut sont identiques pour le peuple
élu et pour les «païens». Toute prétention monopolisante d'une religion
est rejetée. Le critère biblique est la «circoncision du cœur» ou, dans la

29 Comment cette «justesse» pourrait être qualifiée est indiquée d'une façon
plus détaillée dans : R. Friedli : Fremdheit als Heimat - Auf der Suche nach einem
Kriterium für den Dialog zwischen den Religionen. Freiburg 1974, 147-148 et
199-200. Cfr. aussi: R. Friedli: L'étranger interpelle les chrétiens. In: Axes
(Paris) IV/5 (1974), 29-33.



La mission des religions et les réalités sociales 155

tradition islamique, «le don actif à Dieu» (islam) dans l'attitude du
«serviteur» (abd) 30. L'exigence d'amour est libérée des limitations ethno-
centriques ou tribalistes - typiques des religions archaïques. Elle n'est

pas l'éros individuel ni la sympathie interpersonnelle (philia), mais une
exigence éthique fondamentale (agapè dans le vocabulaire néotestamentaire)

31. Ce passage est nettement proclamé par Jésus:

Eh bien, moi je vous dis: Aimez vos ennemis et priez pour vos
persécuteurs. Et si vous réservez vos salutations à vos frères, que
faites-vous d'extraordinaire? Les païens n'en font-ils pas autant?
(Mt 5, 43. 47)

Un tel refus de classifications préétablies entre les hommes se trouve
aussi chez Gautama le Bouddha (566-486). Une des réformes les plus
caractéristiques du Sakyamouni concerne justement le refus du système
des castes comme conditionnement du salut32. Les bouddhismes du

hinayâna, du mahayâna et du tantrayâna sont d'accord pour souligner

que ce n'est pas la prestation liturgique du sacrifice, comme le prétend
la morale sacerdotale des brahmanes orthodoxes, qui est décisive pour
obtenir le nirvâna, mais la purification intérieure de toute attache

(trshna). Le Bouddha propose, à ce qu'il semble comme un des premiers
dans l'histoire humaine 33, une morale de l'intention (et non pas une
morale des interdits) :

Quiconque de la caste des prêtres ou de la caste des artisans a quitté
la maison pour la non-maison et accepte l'enseignement (dharma) et
la communauté (sangha) du Parfait (tathâgata) et qui a ainsi produit

30 Cette référence au modèle de 1 '«abdt> a été élaborée par Abdoldjawad Fala-
turi durant le symposium «l'expérience religieuse dans les religions monothéistes»
(6 au 9 novembre 1975 à Freiburg). Les rapports de ce colloque vont être publiés
fin 1976.

31 Ces nuances de «eros», de «philia» et d'«agapè» dans le terme «amour»
ont été précisées par: G. Gloege: Aller Tage Tag - Unsere Zeit im Neuen Testament.

Stuttgart 1960, 173-179 (Die Herausforderung des Menschen).
32 J. Masson: Le bouddhisme. Chemin de libération. Bruxelles 1975, 85-107

(devant le ritualisme de la caste et du sacrifice); cfr. aussi E. Burnouf: Introduction

à l'histoire du bouddhisme indien. Paris 18762, 182-192.
33 Le bouddhologue C. RegameY (Der Buddhismus Indiens. In: F. König:

Christus und die Religionen der Erde, Band 3. Wien 1951, 252) fait cette remarque,
que nous sommes en face de la première «morale de l'intention». En effet: «im
Buddhismus kann jeder selbst die Befreiung vom Leid erlangen, und dies hängt
nur von seinem persönlichen Verdienst ab, einer Art Reinigung, die durch ein
langes geistiges und sittliches Bemühen verwirklicht wird».



156 La mission des religions et les réalités sociales

la bienveillance (maitrî), la compassion (karunâ), la joie (muditâ) et
l'égalité d'âme (upeksa), celui-là atteint son propre «nibbâna».
(Majjhima-Nikâya 40)

La vie hors du monde que le bhikkhu (le moine bouddhiste) cherche,

rappelle encore, à sa façon, que «faire la vérité» est ouvert à la souffrance
des hommes. Le moine s'éduque à réaliser, dans la compassion, cette
souffrance. Il se veut vulnérable. C'est cette vulnérabilité qui lui permet
de vivre aussi avec ceux qui souffrent, même s'ils n'appartiennent pas
à sa caste 34.

La pédagogie de la paix veut justement arriver à une telle attitude
sociale qui peut devenir «vulnérable» au niveau transnational3S. L'amour,
l'empathie, n'est pas un sentiment vague, mais une décision volontaire
qui tend vers la concrétisation politique et juridique. Nécessairement,
dans une telle éthique, le croyant se heurte alors à ce que nous avons
appelé les «violences institutionalisées» qui veulent dicter des limites
au-delà desquelles l'amour n'est plus permis (la nation, la caste, la
confession, la race). Voilà encore une contribution possible des religions à

la pédagogie de la paix.

3. La dialectique «ami-ennemi»

Ainsi, le comportement du croyant exige de première urgence une
diminution des préjugés ethnocentriques ou racistes. Le dynamisme de

l'amour ne peut permettre une identification seulement régionale ou
confessionnelle, elle exige une identification globale 36.

Les justifications pour arriver à une telle vie englobante varient
de religion à religion, mais nous pouvons déceler une typologie
transculturelle. Pour la tradition bouddhique, les motivations pour un tel
dépassement s'enracinent dans le constat expérimental, formulé dans la

34 Cfr. Masson: Le bouddhisme, 98-101; H. de Lubac: Aspects du
bouddhisme. Paris 1951, 23.

35 Cette contribution capitale des religions comme force transnationale est
soulignée et souhaitée par Galtung: Strukturelle Gewalt, 54 et 118 (les religions
comme « pressure-group transnationaux») et Wulf: Kritische Friedenserziehung,
126-127.

36 La distinction entre «identification régionale» et «identification globale» est
proposée par Galtung: Strukturelle Gewalt, 51.



La mission des religions et les réalités sociales 157

Première Vérité du Sermon à Bénarès du Bouddha: «tout es dukkha» 37.

C'est un existential de toute réalité: elle est précaire (anicca, non-
durable) et inconsistante (annatta, non-substantielle), loin de l'Inconditionnel

(nirvâna). Toute séparation en «ami» et «ennemi», toute délimitation

selon le système de «castes», est, dans une telle perspective
ontologique, relativisée 38.

La différence entre «paria» et «brahmane» n'est pas une question
de naissance, mais de morale 39. L'homme colérique, rancunier, hypocrite

doit se reconnaître comme paria. En effet:

Nul n'est brahmane par la naissance, c'est par les actes qu'on l'est
ou qu'on ne l'est pas. Brahmane, on le devient en vivant en vrai
brahmane: dans la tempérance, l'austérité, l'abstinence.
(Suttanipata 650, 655)

Et qui est le vrai brahmane?

Il ne s'enorgueillit pas à l'idée: on me respecte; il n'a pas rancune
de l'offense; il n'est pas fier des offenses qu'il reçoit. (Ib., 366)

Pour ce qui concerne la justification biblique d'une telle égalité sociale

ou même culturelle de 1'«autre», de 1'«étranger», elle se trouve, selon le

Deutéronome, dans le souvenir historique de l'expérience collective des

tribus d'Israël vivant en étranger 40. Le passé collectif dans les camps
de déportation leur ont fait ressentir les conséquences fatales de l'opposition

«ami-ennemi», «prochain-lointain»:

37 A propos de cette anti-valeur «dukkha» dans le hinayana-bouddhisme cfr.
Th. Stcherbatsky: The Central Conception of Buddhism and the Meaning of the
Word Dharma. London 19562, 40-61, spécialement 40: «Dukkha - a term which
has always been rendered by suffering, sorrow, etc. Sufficient as this interpretation
may be for popular literature, it is evident that theoretically something else is
meant. ...The idea underlying it is that the elements ('of vision' or 'all elements
influenced') are perpetually in a state of commotion, and the ultimate goal of the
world process consists in their gradual appeasement and final extinction.»

38 Cfr. H. Nakamura: Die Grundlehren des Buddhismus. Ihre Wurzeln in
Geschichte und Tradition. In: Dumoulin: Buddhismus der Gegenwart, 15-20.

35 Masson: Le bouddhisme, 85-107 (Devant le ritualisme de la caste et du
sacrifice).

40 Le rapport entre «Israël» et les «païens» et les situations différentes de

l'«étranger» en Israël sont analysés p. ex. par: O. Baechli: Israel und die Völker.
Ein Studium zum Deuteronomium. Zürich-Stuttgart 1962; H. Stegemann: «Rasse»
und Volk in biblischer Sicht. In: K.-M. Beckmann (Hrsg.): Rasse, Kirche und
Humanum. Ein Beitrag zur Friedensforschung. Gütersloh 1969, 233-256.



158 La mission des religions et les réalités sociales

Tu ne porteras pas atteinte au droit de l'étranger et de l'orphelin,
et tu ne prendras pas en gage le vêtement de la veuve. Souviens-toi

que tu as été en servitude au pays d'Egypte et que Yahwé ton Dieu
t'en a racheté; aussi, je t'ordonne de mettre cette parole en pratique.
(Dt 24,17-18)

Mais cette condition passée d'«étrangers» n'est pas la justification
exclusive de la solidarité actuelle à établir avec l'«autre», avec le «menaçant»

41. Cet être-étranger socialement et culturellement est élargi théo-

logiquement à la compréhension de l'existence actuelle. C'est cette
attitude de base que David, dans sa prière d'adieux, rappelle;

Car nous ne sommes devant toi que des étrangers et des hôtes comme
tous nos pères; nos jours sur terre passent comme l'ombre et il n'est
point d'espoir. (1 Chr 29,15)

La motivation éthique pour un tel comportement social, positivement
ouvert à l'étranger, capable de dépasser la dichotomie «nous - eux», est,
de la sorte, mystique : la détermination identique pour l'Israélite et pour
le non-Israélite, d'«être étranger», de ne pas être chez soi42. Ce

dénominateur commun fait que les conditions de vie sont les mêmes. Etre
étranger géographiquement, par la différence sociale, par les nuances
raciales ou par la conscience nationale est ainsi relativisé. L'internationalisme

est, dans le cadre des religions non-archaïques, une exigence de

base pour une compréhension religieuse du monde. Voilà une autre
contribution des religions à la pédagogie de la paix : éduquer à une mentalité
transnationale 43.

II. CONTRIBUTION MÉTHODIQUE DES RELIGIONS À LA

PÉDAGOGIE DE LA PAIX

Mais, comment une telle mystique peut-elle devenir une méthode

et une stratégie? Si c'est vrai que, comme le Mahatma Gandhi l'a
rappelé en s'inspirant de la Bhagavad-Gîta, le politicien est un spirituel

41 Bouthoul: La paix, 16-17 (la catégorie du «menaçant»).
42 Friedli: Fremdheit als Heimat, 144-146.
43 Galtung: Strukturelle Gewalt, 50-52; E. H. Erikson: Gandhis Wahrheit.

Uber die Ursprünge der militanten Gewaltlosigkeit. Frankfurt a. Main 1971, 515-
516 (où Erikson introduit la catégorie de la «pseudo-espèce» qui polariserait, au
détriment d'une identité globale, les énergies spirituelles et psychiques autour des
identités négatives et nationales comme p. ex. tribus, nations, castes, classes,
religions ou idéologies).



La mission des religions et les réalités sociales 159

pratique 44, quelle praxéologie irénogène pouvons-nous proposer? Quels

moyens didactiques peuvent être élaborés pour contribuer à la diminution

des conflits, des facteurs polémogènes? En effet, pour que les

religions puissent contribuer à la pédagogie de la paix, il s'agirait de

proposer des techniques de conversion (savoir apprécier la « beauté du
compromis», étudier les possibilités d'une redistribution du pouvoir), des

structures de réconciliation (accepter la propre ambivalence et la propre
agressivité) et des chemins du dialogue (s'éduquer à une flexibilité adaptative,

compter avec ses certitudes agressives et le danger du fanatisme).
Dans ce passage de l'homélie à la pratique, du service religieux à la
praxis politique, les religions n'ont pas encore beaucoup d'expérience.
Nous pouvons seulement proposer quelques concepts directionnels.

7. Distinguer la personne des rôles qu'elle joue

Dans la ligne de ce que nous avons appelé la démystification de ce

qui se présente comme le numineux intramondain ou comme un tabou

idéologique (les «dieux résidentiels»), nous pouvons considérer les

religions non pas seulement comme des forces dirigées vers la conservation,
mais aussi vers la transformation du monde donné 45. La religion n'est
ainsi pas nécessairement un opium pour le peuple 46. Au contraire, le

rôle du guide charismatique est justement là pour mettre en garde contre
un système, chaque fois que ce système se déclare inamovible, qu'il
veut classer le monde en «bons» et «mauvais», en «amis» et «ennemis».

Cet ordre-là, le guide charismatique, en vertu de son expérience
théologale, le déclare comme «désordre établi».

Qu'il nous suffise, pour préciser ce que nous voulons dire, de rappeler

44 M. K. Gandhi (in: Young India du 11 août 1920): «Je ne suis pas un
visionnaire. Je déclare être un idéaliste pratique (I claim to be a practical idealist). »

Cfr. H. Chaigne: La non-violence gandhienne. In: Esprit 286 (1960), 1204—1205.
Pour Gandhi, la non-violence est (avant d'être une technique politique) un principe
religieux de structuration éthique de la vie personnelle et collective. Cette unification

n'est possible que de par l'enracinement dans une religion. Cfr. : M. K. Gandhi :

Autobiographie ou mes expériences de vérité. Paris 19642; H. Chaigne: Réalisme
et prophétisme de Gandhi. In: Esprit 316 (1963), 568-592.

45 Cfr. Bouthoul: La paix, 56-58 (La dissuasion morale et l'auto-agressivité:
le monachisme).

46 Cfr. à ce propos J. Moltmann: Kirche in der Kraft des Geistes. München
1975, 93-103 (Die messianische Sendung Jesu und die « Exodusgemeinde »).



160 La mission des religions et les réalités sociales

les attitudes de Bartélémy de Las Casas 47 ou du Mahatma Gandhi48
face à l'ordre colonial, ou le comportement du Pasteur Martin Luther
King dans le milieu ségrégationniste. Tous les trois sont des exemples
de la fonction désaliénante (Ent-Entfremdung) des religions49.

Une telle vision du monde permet, comme nous le verrons encore

plus à fond à propos de la technique profondément hindoue de la non-
violence (ahimsa, satyagraha) du Mahatma Gandhi, de distinguer la

personne des rôles sous lesquels elle m'apparaît ou des préjugés que le

contrôle social du milieu voudrait m'imposer (Uber-Ich). Ainsi le
renoncement à toute peur devant 1'«autre», le renoncement aussi à tout symbole

de prestige et à tout rôle que l'on joue personnellement devient une
stratégie positive de la paix:

Pour vous, ne vous faites pas appeler «Rabbi», car vous n'avez qu'un
Maître, et tous vous êtes des frères. N'appelez personne votre «Père»

sur la terre: car vous n'en avez qu'un, le Père céleste. Ne vous faites
pas appeler «Docteurs» car vous n'avez qu'un Docteur, le Christ.
(Mt 23, 8-10)

Ce sont surtout les mouvements mystiques qui, dans les religions, utilisent

cette tactique. En effet, le mystique expérimente, comme nous
l'avions souligné, combien toute réalité temporelle et intramondaine
(aussi les rôles, les symboles, le prestige, la crainte de l'autre, les autorités

qui se veulent définitives etc.) est provisoire. Par le fait même, son

expérience méditative le libère de soi-même et du système social. Il fait
l'expérience que les rôles intériorisés 50 durant le processus de socialisation

(à l'intérieur de sa culture, de sa race, de sa religion) ne sont pas
invariables et intouchables. La méditation devient ainsi un instrument

que les religions peuvent préparer et préciser pour devenir utile dans la
pédagogie de la paix, - un instrument créateur qui fortifie le Moi pour
oser ne pas simplement répéter les organisations, les institutions, les

prescriptions, les classifications, les normes de comportement et les

symboles de prestige.

47 G. Kahle: Bartolomé de las Casas. Köln 1968.
48 En plus de Erikson (Gandhis Wahrheit) cfr. : C. Drevet : Pour connaître

la pensée de Gandhi. Paris 19542.
49 Cfr. notes 24 et 25.
50 Nous suivons ici les analyses concernant le processus de l'intériorisation

(première socialisation, socialisation seconde; identité et société) de P. L. Berger
et Th. Luckmann (Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Eine
Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt a. Main 1972, 139-185).



La mission des religions et les réalités sociales 161

Tout cela donne peut-être l'impression de manipuler, encore une
fois, les religions pour défendre une position politique trop révolutionnaire.

J'aimerais, pour cette raison, illustrer par un court récit, tiré
de la tradition zen du bouddhisme, comment cette distinction dés-

aliénante entre «personne» et «rôle» peut se comprendre:

Deux moines rentraient, vers le soir, dans leur monastère. Au bord
d'un fleuve, se trouvait une jeune fille qui voulait le traverser, mais
n'y parvenait pas. Sans s'arrêter, un des moines la porta sur l'autre
rive, la déposa-là et continua le chemin. L'autre moine fut furieux
et heurté. «Comment as-tu pu la toucher et la prendre dans tes bras»,
lui reprocha-t-il, et lui rappela la règle des moines. Durant tout le
chemin de retour, il ne cessait de murmurer.
Finalement, l'autre moine se tourna vers lui, et, comme si cela lui
demandait un effort énorme pour ramener sur terre ses pensées, il
lui dit: «Ah oui, la jeune fille! Je l'ai laissée près du fleuve. Tu la
portes toujours ?»51

Et pour indiquer, jusqu'où, dans la tradition bouddhique, peut aller
cette distinction entre «personne» et «rôle», voici encore un enseignement
d'un Maître Zen, Lin-Tsi, qui refusait même le rôle du Bouddha comme
intermédiaire entre lui et le but ultime:

Mes amis dans la voie du Dharma, si vous voulez acquérir une vue
correcte de la Réalité, ne vous laissez tromper par personne. Lorsque,
en sortant ou en rentrant, vous rencontrez le Bouddha, tuez le
Bouddha. Si vous rencontrez le patriarche, tuez le patriarche. Si
vous rencontrez le saint, tuez le saint. ...C'est la seule voie par
laquelle vous puissiez être libéré, libre et indépendant ".

2. Engagement dans le dés-engagement

Cela ne signifie donc pas que, dans la pédagogie de la paix, le

combat, la différence n'est plus reconnue. Les religions ne proposent pas
seulement la liturgie pour résoudre les conflits. Au contraire, les traditions

des grandes religions ont toujours dû chercher un équilibre entre
le prophétisme religieux et l'action socio-politique. Cette synthèse entre

51 Cette anecdote est relatée in: E. Benz: Zen in westlicher Sicht. Weilheim
1962, 104. Cfr. pour la distinction nécessaire entre «personne» et «rôle» aussi:
R. Friedli: Beitrag der Religionen zur Friedenserziehung. In: Priester und
Mission, November 1973, 226-234.

52 Entretiens de Lin-Tsi (trad, par P. Demiéville) Paris 1972, 117. Cfr.
Thich Nhat Hanh : Clefs pour le Zen. Paris 1973. 43.

11



162 La mission des religions et les réalités sociales

«militant» et «contemplatif» est, selon la tradition hindoue, devenue

exemplaire chez le Mahatma Gandhi. Ce n'est pas pour rien qu'un livre
récent porte comme titre «Gandhi interpelle les chrétiens»53.

a) Chaque homme un «temple de Dieu»

Ce dépassement des rôles, cette possibilité de voir derrière le masque
que chaque homme porte, n'est possible, selon Gandhi, que sur la base

d'une intériorisation voire même d'une somatisation de la conviction que
tout homme rend présent Dieu, que tout homme est «temple de l'esprit»
(1 Cor 3,16-17; 6,19) 54. L'aboutissement du chemin méditatif hindou
culmine dans cette phrase «Tat tvam asi» qui indique l'identité entre
l'«atman» et le «brahman», entre le relatif et l'absolu, entre le moi historique

et le moi éternel55. En trouvant, selon la terminologie de Erik
Erikson 56, son identité personnelle profonde (Ich-Identität), une telle
sécurité intérieure peut déceler la présence de l'Absolu aussi dans

l'homme, qui, autrement, devrait être considéré comme un ennemi
social ou national.

C'est la base éthique et mystique de la non-violence (a-himsa, non-
nuisance, non-offense), la possibilité d'allier engagement militant pour
la justice et désengagement à cause du respect de la personne de l'autre
en qui Dieu habite. Les religions peuvent ainsi contribuer à la paix en

montrant que l'amour ne se laisse pas dicter ses frontières par la réalité
sociale ou par la politique nationale. Pour ce faire, elles peuvent, en se

référant à leur expérience ascétique, coopérer avec les chercheurs de la
paix et élaborer des méthodes en vue d'un

- entraînement analytique pour juger les situations,

- d'un entraînement pour prendre des décisions dans les conflits,

53 C. Drevet: Gandhi interpelle les chrétiens (coll.: Rencontres 69). Paris
1965.

54 Ce thème est aussi approfondi dans la théologie latino-américaine de la
libération, cfr. Gutierrez: Theologie der Befreiung, 174-178, ou encore: H. Mühlen:

Die Erneuerung des christlichen Glaubens. Charisma - Geist - Befreiung.
München 1974, 120-126.

35 J. W. Hauer: Der Yoga. Ein indischer Weg zum Selbst (Kritisch-positive
Darstellung nach den indischen Quellen mit einer Übersetzung der maßgeblichen
Texte). Stuttgart 1958, 111 (brahmâsmi) et 130 (lad) ; Shri Aurobindo: Trois
Upanishads (Ishâ, Kena, Mundaka). Paris 1972, passim.

56 E. H. Erikson: Kindheit und Gesellschaft. Stuttgart 19745, 255-258 (Identität

gegen Rollenkonfusion) et 258-261 (Intimität gegen Isolierung).



La mission des religions et les réalités sociales 163

- d'un entraînement pour l'organisation des conflits (simulation),

- d'un entraînement à la persévérance et au courage 57.

En s'enracinant dans la tradition hindoue, le Mahatma Gandhi a

tiré toutes les conséquences spirituelles et stratégiques d'une telle
expérience mystique:

Le satyagrahi, parce qu'il croit en l'omniprésence de Dieu, respecte
la vie de ses adversaires en qui Dieu habite.
Le satyagrahi, pour la même raison, se respecte profondément, il a
le sens de l'honneur.
Le satyagrahi n'obéit pas à un ordre donné sous l'emprise de la colère,
même si ce refus doit lui attirer des sanctions sévères.
Le satyagrahi protège ses adversaires des insultes et des attaques,
et cela même au risque de sa vie 58.

b) La spiritualité de l'apatride comme choix politique

Dans une telle perspective où «prochain» et «lointain» ne sont plus
définitivement séparés, l'expérience mystique ne se manifeste pas uniquement

dans le discours verbal, mais trouve aussi un mode d'expression
dans le milieu social59. D'une façon condensée, nous pouvons signaler
cette attitude par le thème bien connu en histoire des religions de 1'«

apatride spirituel» (geistliche Heimatlosigkeit, comme nous l'avons trouvé
chez le moine bouddhiste), qui se fait volontairement et spirituellement
«étranger»60. Ce n'est plus la contrainte politique qui fait assumer le

statut de réfugié politique, mais le motif de la «peregrinatio religiosa»61.
C'est dans ce contexte que le polémologue français, Gaston Bouthoul,

57 Ces méthodes d'un entraînement à l'intervention non-violente sont
présentées dans Rothenspieler, Training gewaltfreier Aktionen, 27-30.

58 Gandhi n'a pas systématisé sa méthode de satyagraha (son expression
préférée pour la non-violence : «la force de l'amour/vérité»), mais il est possible
de dresser un tableau récapitulatif des conseils que le Mahatma a donnés aux
satyagrahi (aux volontaires de l'action directe non-violente). Ces techniques sont
présentées chez Chaigne : La non-violence gandhienne, 1212-1214.

59 Cfr. A. M. Haas : Die Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild
von Magdeburg. In: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 22 (1973),
26 (Bruchlos geht hier die soziale Struktur ein in den mystischen Lebensentwurf).

60 Une telle vision entraîne aussi des conséquences missiologiques : Friedli:
Fremdheit als Heimat, 201-206 (Auswertung: Kirche in dialogischer Existenz mit
dem Fremden).

61 Cfr. B. Kötting : Peregrinatio religiosa. Wallfahrten in der Antike und das
Pilgerwesen in der alten Kirche. Regensberg-Münster (Westf.) 1950.



164 La mission des religions et les réalités sociales

parle à propos des voies du désarmement, de la «dissuasion morale par
la monachisme»62. Le projet de vie spirituelle se répercute ainsi
immédiatement dans les structures sociales.

Une telle spiritualité ne peut pas accepter une identification seulement

nationale ou régionale. De telles pseudo-espèces63, comme la
nation, le groupe, la confession, aimeraient en effet s'imposer comme
dernière référence pour un comportement. Ces identifications partielles
dissocient inévitablement. En vertu même du dynamisme des religions,
elles doivent proposer des techniques qui associent, - qui associent aussi

les hors-castes, les «pécheurs» et les «infidèles».

III. LA CHANCE DES RELIGIONS COMME FORCES TRANSNATIONALES

Les religions pourraient ainsi proposer une anticipation d'une
identité transnationale, englobante. Cet œcuménisme élargi a été défendu

par l'archevêque de New Delhi, Angelo Fernandes, lors du Synode des

Evêques de 1974 à Rome64. Dans une telle perspective de «macro-
évangélisation» - je reprends son expression -, ce ne seront plus les

loyautés doctrinales à défendre qui seraient l'occasion pour que les

hommes des religions et des cultures différentes se rencontrent, mais le

but commun de se sentir responsables pour les droits de l'homme, pour
la justice sociale, pour la diminution des racismes 65.

La base d'un tel travail pour la paix serait la conviction de
l'universelle connexion des destinées 66 telle que l'a décrite le Bouddha :

«Il n'est pas facile de trouver un être qui n'ait pas été votre père,
votre mère, votre frère, votre sœur, votre fils, votre fille.»
(Samyutta-Nikaya, KS II, 128)

62 Bouthoul: La paix, 56-58.
63 E. H. Erikson: Identität und Lebenszyklus. Zürich 28-29

(PseudoIdentität); Erikson: Gandhis Wahrheit, 515-516.
64 R. Laurentin : L'évangélisation après le quatrième Synode. Paris 1975,164.
65 Notes polycopiées de l'intervention de Mgr. Fernandes (oct. 1974).
66 Nous élargissons de la sorte la «théorie de la causalité» (pratitya-samutpâda)

aux dimensions communautaires. Cfr. Burnouf: Introduction à l'histoire du
bouddhisme indien, 437-452; Nakamura: Die Grundlagen des Buddhismus, 22-24;
Stcherbatsky : The Central Conception of Buddhism and the Meaning of the
Word Dharma, 273-274: «The combined origination (samutpada) of some elements
with regard (pratitya) of other elements.»



La mission des religions et les réalités sociales 165

Ce même passage d'une parenté de par la naissance à une parenté de

par une option est aussi exigé dans la réponse de Jésus à ceux qui lui
disaient (Le 8,20-21) : «Ta mère et tes frères se tiennent dehors; ils veulent

te voir!» En effet, Jésus de répondre: «Ma mère et mes frères, ce

sont ceux qui écoutent la parole de Dieu et qui la mettent en pratique».


	La mission des religions et les réalités sociales

