
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Autor: Baumgartner, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jakob Baumgartner

Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Eine Geist-Epiklese im Wortgottesdienst?

Wir erleben in unseren Tagen eine Art Wiederentdeckung des

Heiligen Geistes 1. Die sogenannte charismatische Bewegung, um 1966

von einem Kreis engagierter Laien in den USA ausgegangen, griff bald
einmal auf viele Länder über. Zwar verdankt sie manche spirituelle
Impulse den Pfingstgemeinschaften, doch zielt sie nicht auf die Bildung
freier Gemeinden ab, sondern will zu einer Erneuerung der gesamten
Kirche in all ihren Lebensäußerungen beitragen. Sie versteht sich als

Antwort auf eine einseitige Rationalisierung unseres Verhältnisses zu
Gott. Deshalb pflegen die in Gebetsgruppen zusammenkommenden
Christen mit besonderer Aufmerksamkeit die Bereitschaft, sich in der
Ganzheit ihres Wesens dem Wirken des Geistes auszusetzen und aus
einer lebendigen Gemeinschaftserfahrung sich für ihre Aufgabe in Kirche
und Welt zuzurüsten 2.

1 So lautet der Titel eines Buches mit Beiträgen von H. Meyer, W. J. Hollerweger,

K. McDonnall, V. Vatja und A. M. Aagaard (Frankfurt a. Main 1974).
2 Eine erste Bestandesaufnahme über die Bewegung bietet E. D. O'Connor,

Spontaner Glaube. Ereignis und Erfahrung der charismatischen Bewegung (Freiburg

i. Br. 1975) ; vgl. H. Mühlen, Die katholische-charismatische Gemeinde-
Erneuerung, in: StdZ 100 (1975) 801-812; ferner L.-J. Suenens, Hoffen im Geist
(Salzburg 1974). - Französische Literatur: K. und D. Ranagan, Le retour de

l'Esprit. Le Pentecôtisme catholique aux USA (Paris 1972) ; R. Laurentin, Pente-
côtisme chez les catholiques. Risques et avenir (Paris 1973) ; Le Renouveau
charismatique. Orientations théologiques et pastorales. Colloque de Malines, 21-26 mai
1974, in: Lumen Vitae 29 (1974) 366—404; La vie spirituelle Nr. 600 (1974): Le
mouvement charismatique; Les charismatiques catholiques aux Etats-Unis. Déclaration

du Comité épiscopal de recherche et de pratique pastorale, in: Documentation

cath. Nr. 1670 (1975) 157-159. Vgl. ferner die Stellungnahme der USM und
USMSR: Amorces du renouveau 'charismatique' en Suisse romande (Juni 1975) 7 pp.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 113

Ohne Zweifel dürfen wir vom katholischen charismatischen
Aufbruch, vorab durch die Weise, wie dort Gottesdienst gefeiert wird, eine

pneumatische Sensibilisierung des Kirchenvolkes erwarten. Wenn das

Konzil wieder und wieder zur tätigen, inneren und äußeren Teilnahme

an der Liturgie auffordert, so bedeutet dies nichts anderes, als sich vom
Geiste Gottes selber in das vergegenwärtigte Mysterium hineinnehmen

zu lassen. Liturgie als eine Hochform der vita spiritualis kann letztlich
nur im Geiste verstanden und aus dem Geiste vollzogen werden. Nach
der (sicher notwendigen) Keform der Riten ist es an der Zeit, daß die
westliche Kirche sich auf die pneumatische Dimension des christlichen
Kultes besinnt3. Tatsächlich geschieht jeder liturgische Akt im Heiligen
Geist, ob nun die Versammelten dies realisieren oder nicht. Doch muß
die pastorale Sorge vermehrt dahin laufen, den Gläubigen das, was den

Kult überhaupt erst ermöglicht, nämlich das Wirken des Geistes,
nahezubringen 3a. Solche Bewußtmachung erfolgtf reilich nicht so sehr mittels
gelehrter Traktate über den Heiligen Geist, als vielmehr durch die Praxis
kirchlichen Betens und durch gottesdienstliche Einübung. Die neuen
römischen Hochgebete, mit einer ausdrücklichen Epiklese ausgestattet,
sind sicher dazu angetan, die Rolle des Geistes im zentralen Teil der
Messe zu verdeutlichen; hingegen fehlen Gebete und Gesten, die
dasselbe für den Wortgottesdienst zu leisten vermöchten. Sollte indes nicht
auch im ersten Teil der Eucharistiefeier irgendwo in Erscheinung treten,
daß Verkündigung stets aus der Kraft dessen geschieht, dei die Herzen
aufdeckt und die Menschen in die Wahrheit überführt (Joh 16, 8.13)?
Dieser Beitrag beabsichtigt, die Angebrachtheit einer Geist-Epiklese in
der Liturgia verbi zu rechtfertigen und auf Möglichkeiten der Gestaltung

hinzuweisen.

3 A. Verheul schreibt: «Trotz der liturgischen Erneuerung hat die Rolle
des Heiligen Geistes im kultischen Leben der Kirche nicht die gebührende Beachtung

gefunden Dieses Fehlen der Aufmerksamkeit für die Rolle des Heiligen
Geistes in der Liturgiefeier ist typisch für die liturgische Bewegung in der
abendländischen Kirche sowie für die Theologie und die Glaubenserfahrung des Westens
im allgemeinen» (in: Einführung in die Liturgie. Zur Theologie des Gottesdienstes,
Wien 1964, 61).

3a Vgl. J.Moltmann, Kirche in der Kraft des Geistes (München 1975) 222 f. : Die
Kirche in der Gegenwart des Heiligen Geites (Verkündigung, Sakramente, Lebensstil).

8



114 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

I.

DEFIZIENZ DER LITURGIEKONSTITUTION

Wie wenig Beachtung die westliche Theologie dem Wirken des

Heiligen Geistes im Gottesdienst schenkt, tritt in der Liturgiekonstitution
des II. Vatikanum deutlich zutage 4. Im Schema der vorbereitenden
Kommission - einer sonst hervorragenden Arbeit - war nur dreimal

vom Heiligen Geist die Rede, in Artikel 2, wo es in Anspielung auf

Eph 2, 21-22 heißt, die Liturgie baue die drinnen zur Wohnung Gottes
im Geiste auf, in Artikel 6, der von den Getauften aussagt, sie würden,
den Geist der Kindschaft empfangend, zu wahren Anbetern des Vaters,
und schließlich in Artikel 43, welcher die liturgische Erneuerung (in
Anlehnung an die Ansprache Pius' XII. an den Pastoralliturgischen Kongreß

von Assisi) als ein Hindurchgehen des Geistes durch die Kirche
bezeichnet. Während für das absteigende Moment der Liturgie, die

Heiligung der Gläubigen, die Wirksamkeit des Geistes bloß anklingt (Aufbau
zur Wohnung Gottes im Geist), erscheint sie in der aufsteigend-kultischen
Sinnrichtung (Liturgie als Verherrlichung Gottes) etwas kräftiger artikuliert:

Das Pneuma befähigt zur wahren Anbetung. In beiden Fällen
handelt es sich indes mehr um beiläufige Andeutungen als um zentrale,
das Ganze des christlichen Gottesdienstes charakterisierende Sätze. Fragt
man nach den Gründen dieser Geistvergessenheit, so kann die
Liturgieenzyklika Pius' XII- dafür haftbar gemacht werden, auf die sich der
konziliäre Entwurf bei der Wesensbestimmung der Liturgie hauptsächlich

stützte. Im päpstlichen Rundschreiben dominierte die christologische
Schau, das pneumatische Element kam hingegen entschieden zu kurz

- eine Tatsache, die ganz auf der Linie der abendländischen Tradition
liegt, deren Dogmatik sich bis anhin nur wenig um eine theologische
Deutung der Liturgie bemühte 5.

* Vgl. zu den einzelnen Nummern die verschiedenen Kommentare der LK:
J. A. Jungmann, in: LThK, Das Zweite Vatikanische Konzil I; E. J. Lengeling,
Die Konstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils über die heilige Liturgie
(Münster i. W. 1964) ; H. Schmidt, Die Konstitution über die heilige Liturgie (Freiburg

i. Br. 1965) 98-99; L. Bouyer, Erneuerte Liturgie (Salzburg 1965) ; der Autor
nimmt in seinem «geistlichen Kommentar zur Liturgiekonstitution» (Untertitel)
allerdings wenig Notiz vom Heiligen Geist; MD Nr. 77 (1964): La Constitution sur
la liturgie. Commentaire complet.

5 Kritisch beleuchtet wird die LK vor allem durch H. Mühlen, Die
Wirksamkeit des Heiligen Geistes als Ermöglichung jeglichen liturgischen Tuns, in:



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 115

Das Konzilsschema erfuhr in letzter Stunde eine gewisse Korrektur,
nachdem verschiedene Väter auf seine Schwächen hingewiesen hatten.
Anläßlich der Schlußredaktion wurden, um dem Dokument doch noch eine

pneumatologische Färbung zu geben, dem Text drei weitere Stellen
eingefügt, deren eine von besonderem Gewicht ist. Der erste Zusatz findet
sich in Artikel 5, der die Salbung Jesu mit Heiligem Geist erwähnt. Zu
einem hinreichenden Verständnis der Liturgie erweist es sich offenbar
als notwendig, bei der biblischen Lehre von der Salbung Jesu anzusetzen.
Ähnliches gilt von der zweiten Erweiterung, zu Beginn von Artikel 6,

wo wir lesen, Christus habe «die vom Heiligen Geist erfüllten Apostel
gesandt», um das von ihnen verkündete Heilswerk durch Opfer und
Sakrament zu vollziehen. Das liturgische Tun der Apostel bedarf demnach

- wie das Heilshandeln Jesu selbst - der Bezugnahme auf die

Wirksamkeit des Heiligen Geistes. Der dritte, wichtigste Einschub steht
am Ende von Artikel 6; an die globale Beschreibung der liturgischen
Betätigung der nachapostolischen Kirche schließt sich der Passus «per
virtutem Spiritus Sancti». Die deutsche Übersetzung gibt ihn so wieder:
«All das - nämlich die Lesung der Schrift, die Eucharistie und die
anderen liturgischen Feiern - geschieht in der Kraft des Heiligen Geistes»6.

Damit ist grundsätzlich die Bedeutsamkeit des Geistes für den
liturgischen Vollzug bejaht und festgehalten, obwohl das Gesamtergebnis
eher mager ausfällt. Dabei erstaunt es einigermaßen, daß die Konstitution

in den lehrhaften Aussagen zur Eucharistie (Art. 47-48) deren Bezug
zum Heiligen Geist gänzlich verschweigt.

Um dem Konzil vollauf gerecht zu werden, müßten wir allerdings
auch die anderen Dokumente berücksichtigen. Nicht daß sie das durch
die Liturgiekonstitution Versäumte wettmachen könnten, aber immerhin

begegnet man da und dort ausdrücklichen pneumatologischen
Äußerungen zum Kult, so z. B. in Lumen gentium Artikel 50d: in der Liturgie
wirke die Kraft des Heiligen Geistes durch die sakramentalen Zeichen
auf uns ein. Nachdem Artikel 5 des Dekretes Presbyterorum ordinis
festgehalten hat, Christus übe sein priesterliches Amt «durch seinen
Geist» allezeit für uns in der Liturgie aus, folgt ein Passus, der sehr träf

P. Bormann - H. J. Degenhardt, Liturgie in der Gemeinde II (Salzkotten 1965)
40-61; vgl. ders., Dogmatische Überlegungen zur liturgischen Konstitution, in:
Catholica 19 (1965) 108-135.

6 Diesen Sinn hat, nach der Erklärung der Konzilskommission, der Einschub ;

vgl. E. J. Lengeling, Die Lehre der Liturgie-Konstitution vom Gottesdienst, in:
LJ 15 (1965) 1-27 (spez. 5).



116 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

und konzis formuliert: das eucharistische Brot enthalte Christus selbst,
der durch sein Fleisch «Spiritu Sancto vivificatam et vivificantem» den
Menschen das Leben spende 1. Diese Stelle kehrt übrigens in der «Instruc-
tio de cultu mysterii eucharistici» (25. Mai 1967) wieder, in welcher der

Fortschritt faßbar wird 8. Die Verlautbarung bemüht sich, den
pneumatischen Aspekt des Herrenmahles zur Geltung zu bringen, dies freilich

mehr durch einzelne Anhängsel, ohne in einem eigenen Absatz auf
das Thema länger einzugehen 9.

Mit Genugtuung stellt man des weitern fest, daß die seit dem
Konzil erschienenen Definitionen der Liturgie der inzwischen
stattgefundenen Entwicklung Rechnung tragen. Während von 30 vorkonzi-
liären Begriffsbestimmungen eine einzige, diejenige von C. Vagaggini,
das Wirken des Heiligen Geistes vermerkt10, beziehen eine Reihe neuerer
Autoren die pneumatische Komponente in ihre Gottesdienstumschreibung

ein n, was immerhin hoffen läßt, die von der Liturgiekonstitution
schüchtern eingeleitete pneumatologische Betrachtungsweise der Liturgie
setze sich allmählich durch; von einer Wende zu sprechen wäre
allerdings verfrüht.

7 «In Sanctissima enim Eucharistia totum bonum spirituale Ecclesiae con-
tinetur, ipse scilicet Christus, Pascha nostrum panisque vivus per Carnem suam
Spiritu Sancto vivificatam et vivificantem vitam praestans hominibus ...» - Vgl.
Lumen gentium Art. 13; Unitatis redintegratio Art. 2; 4; Ad gentes Art. 4; 15 etc.

8 Ritenkongregation, Instruktion über Feier und Verehrung des Geheimnisses

der Eucharistie. Lateinisch-deutsch (Trier 1967), Nr. 6 (S. 44 f.).
9 Cf. ebd. Nr. 3, 6, 8, 38, 50.
10 Die Sammlung der Definitionen bei H. A. P. Schmidt, Introductio in Litur-

giam occidentalem (Rom 1960) 48-60. C. Vagaggini, Theologie der Liturgie
(Einsiedeln 1959) 31: «Die Liturgie ist der Inbegriff jener wirkkräftigen, von Christus
oder der Kirche eingesetzten sinnenfälligen Zeichen heiliger, unsichtbarer
Wirklichkeiten, durch welche Gott durch Christus im Heiligen Geiste die Kirche
heiligt, während durch sie die Kirche im Heiligen Geiste durch Christus, ihr Haupt,
Gott... ihren Kult darbringt.»

11 Schmidts Definition (Introductio S. 64) lautet: «Liturgia est opus glorifica-
tionis Dei et sanctificationis hominis, quod communitas ecclesiastica, ut excellen-
tiam divinam subiectionemque sui ad Deum Patrem protestetur, ministerio sacer-
dotali Christi pioque afflatu Spiritus Sancti célébrât.» - Verheul, a. a. O. 16: «Sie

(die Liturgie) ist - unter dem Schleier heiliger Zeichen - eine persönliche Begegnung
Gottes mit seiner Kirche und mit der ganzen Person jedes ihrer Mitglieder, in und
durch Christus und in der Einheit des Heiligen Geistes.» - R. Berger (Kleines
Liturgisches Wörterbuch, Freiburg i. Br. 1969, S. 269): Liturgie ist «der Vollzug
des Priesterdienstes Christi in der Kraft seines Geistes durch den ganzen Christusleib,

Haupt und Glieder». Vgl. ferner E. J. Lengeling, Art. «Liturgie», in: H. Fries,
Handbuch theologischer Grundbegriffe II (München 1963) 75-97.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 117

II.

AUFWERTUNG DES GEISTES IN DER ERNEUERTEN LITURGIE

Damit legt sich die Frage nahe, ob die nachvatikanischen
Gottesdienstordnungen die in der Liturgiekonstitution (wenigstens
andeutungsweise) vorhandene Öffnung auf den Heiligen Geist hin verwirklicht
haben. Von vorneherein muß jedoch klargestellt sein, daß selbst in den

bisherigen römischen Büchern die pneumatische Dimension weit mehr
zum Zuge kam, als ein erster Blick es vermuten ließ. Verschiedentlich
wurde auf diesen Sachverhalt hingewiesen, doch nahm die Verkündigung

die pneumatologischen Aussagen der Liturgie im allgemeinen wenig
zur Kenntnis 12. Was auf die früheren Texte zutraf, gilt natürlich auch
für die jetzigen Formulare: Die Stücke, die den Heiligen Geist erwähnen,
sind fast ausnahmslos Gebete an den Vater um die Gabe oder Herab-
kunft des Heiligen Geistes, um dessen Wirken in der Gemeinde, im
einzelnen Gläubigen und in der Welt; in sehr seltenen Fällen - es handelt
sich dann um Texte jüngeren Datums - richtet sich die Anrede an den

Heiligen Geist selber (Antiphonen, Hymnen), häufig hingegen wird er
in den trinitarischen Doxologien und Schlußformeln genannt. Die römische

Liturgie, am Beten der Schrift orientiert, neigt nicht zu einer
isolierenden Schau des Heiligen Geistes, sondern sieht ihn vor allem in
seiner trinitarischen Beziehung als den Geist des Vaters, in seiner Einheit

und Gemeinsamkeit mit den beiden anderen göttlichen Personen 13.

Eine der bedeutsamsten und für die Ökumene verheißungsvollsten
Neuerungen besteht darin, daß die drei 1968 veröffentlichten Hochgebete
eine explizite Herabrufung des Heiligen Geistes enthalten 14. Gegenüber
dem alten römischen Kanon, der in Form einer einfachen Bitte die

Segnung der Gaben (im Quam oblationem) und deren fruchtbaren Empfang

12 G. Lefebvre, L'Esprit de Dieu dans la Sainte Liturgie (Paris 1958);
A. Verheul, Einführung in die Liturgie, spez. 77-91: Der Heilige Geist in der
römischen Liturgie. - Aus östlicher Schau: B. Bobrinskoy, Le Saint-Esprit dans
la Liturgie, in: Studia Liturgica 1 (1962) 47-59.

13 B. Neunheuser, Der Heilige Geist in der Liturgie, in: Liturgie und Mönch-
tum 20 (1957) 11-33.

14 Dazu siehe O. Nussbaum (Hrsg.), Die eucharistischen Hochgebete II-IV.
Ein theologischer Kommentar (Münster i. W. 1971) ; B. Kleinheyer, Erneuerung
des Hochgebetes (Regensburg 1969) ; Anaphores nouvelles Assemblées du Seigneur,
deuxième série no 2 (Paris 1968).



118 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

(im Supplices) erfleht, ziehen die jüngsten Formulare die Linien weiter

aus, indem sie das Pneuma namentlich anführen:

II. Sende deinen Geist auf diese Gaben herab und heilige sie, damit sie

uns werden Leib und Blut deines Sohnes, unseres Herrn Jesus Christus.

III. Heilige unsere Gaben durch deinen Geist, damit sie uns werden

IV. Der Geist heilige diese Gaben, damit sie uns werden

Dieser Wandlungsepiklese vor den Verba Testamenti entspricht jener
Passus nach den Einsetzungsworten - vielfach «Kommunionepiklese»
genannt -, der an den Heiligen Geist appelliert, er möge das mit der
Eucharistie letztlich Intendierte (die res sacramenti), nämlich die Einheit

der Gemeinde in der brüderlichen Liehe, schaffen:

II. Schenke uns Anteil an Christi Leib und Blut und laß uns eins werden
durch den Heiligen Geist.

III. Stärke uns durch den Leib und das Blut deines Sohnes und erfülle
uns mit seinem Heiligen Geist, damit wir ein Leib und ein Geist
werden in Christus.

IV Gib, daß alle, die Anteil erhalten an dem einen Brot und dem einen
Kelch, ein Leib werden im Heiligen Geist, eine lebendige Opfergabe
in Christus zum Lob deiner Herrlichkeit.

Beide Teile, Wandlungs- und Kommunionepiklese, gehören engstens
zusammen und drücken den einen Sachverhalt aus: Die Verwandlung der
Gaben zu Leib und Blut Christi und die Umgestaltung der Gläubigen
zum ekklesialen Leib geschehen im Zeichen des Heiligen Geistes. Er
bemächtigt sich beider, um durch seine Epiphanie das Werk der Erlösung

zu vollenden 15.

Bezüglich der anderen Sakramente zeichnen sich ebenfalls

Akzentverschiebungen ab. Zu begrüßen ist die Anordnung für die Taufe, das

Sakrament der Wiedergeburt «aus Wasser und Geist» (Joh 3,5), daß

bei jeder Feier - und nicht mehr bloß in der Osternacht - ein «eucha-

ristischer Lobpreis», verbunden mit der Anrufung Gottes, über das

Taufwasser verrichtet wird. Damit unterstreicht die neue Liturgie den epi-
kletischen Charakter des sakramentalen Vorgangs, was besonders im

15 Vgl. J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia II (Wien 51962) 238-243; 292-
294.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 119

ersten altrömischen Formular mit seiner eindrücklichen Herabrufung
des Geistes aufscheint:

Herr, unser Gott, schenke diesem Wasser die Kraft des Heiligen
Geistes, damit der Mensch, der auf dein Bild hin geschaffen ist, neue
Schöpfung werde aus Wasser und heiligem Geist.
Es steige hinab in dieses Wasser die Kraft des Heiligen Geistes,
daß alle, die mit Christus in seinen Tod hineinbegraben sind durch
die Taufe, mit ihm auferstehen zum ewigen Leben 16.

Eine eindeutige Verstärkung des pneumatischen Elementes erfuhr die

Firmung, die man als das Geistsakrament zu bezeichnen pflegt, deren

bisheriger Ritus aber wenig pfingstliches Gepräge aufwies 17. Sowohl
die aufgewerteten Gesten (Ausbreitung der Hände, Chrisamsalbung,
Besiegelung) wie die begleitenden Gebete veranschaulichen das Wirken
des Pneumas 18. Außer den Monitiones, dem Taufbekenntnis, den
Fürbitten und dem Schluß-Segen sind es vorab zwei Akte, die das

Geistgeschehen ins Wort heben19. Einmal die Epiklese, die den Parakleten
herbeiruft :

16 Die Feier der Kindertaufe in den katholischen Bistümern des deutschen
Sprachgebietes (Einsiedeln 1971), Vorbemerkungen Nr. 49: «Außerhalb der
österlichen Zeit wird für jede Tauffeier das Wasser eigens geweiht und so durch das
Weihegebet deutlich auf das Heilsmysterium hingewiesen, das die Kirche bei der
Taufe feiert und verkündet.» - In der Osterzeit sind zu benützen Formular II
(S. 38: «Wir preisen dich, Gott, allmächtiger Vater; denn du hast Christus bei
seiner Taufe im Jordan geheiligt in deinem Geist, in dem auch wir geheiligt werden»)
und Formular III (S. 40: «Du erfüllst die Getauften mit dem Geist deiner Liebe
und machst sie frei»),

17 Vgl. die beiden neuesten Werke zur Firmung: J. Amougou-Atangana,
Ein Sakrament des Geistempfangs? Zum Verhältnis von Taufe und Firmung (Freiburg

i. Br. 1974) ; L. Ligier, La Confirmation. Sens et conjoncture œcuménique
hier et aujourd'hui (Paris 1973). Die beiden Verfasser gelangen zu sehr unterschiedlichen

Ergebnissen; Ligier läßt vor allem die östlichen Liturgien sprechen.
18 Anstatt von «extensio manuum» spricht der neue Ordo von «impositio

manuum» (Nr. 25 des Ordo Confirmationis, Vatikan 1971). Bei der Chrismatio
entfällt die Vermischung von Salbung und Handauflegung; diese erfolgt zu Anfang.
Dazu H. Auf der Maur, Unctio quae fit manus impositione. Überlegungen zum
Ritus der Firmsalbung, in: H. Auf der Maur - B. Kleinheyer (Hrsg.), Zeichen
des Glaubens. Festschrift B. Fischer (Zürich-Einsiedeln-Köln 1972) 469-483.

19 Die Feier der Firmung in den Bistümern des deutschen Sprachgebietes
(Einsiedeln 1973) : Einleitung zum Taufbekenntnis (S. 30) : «Nun werdet ihr im
Sakrament der Firmung den Heiligen Geist empfangen. Wir bekennen gläubig, daß
der Heilige Geist mit dem Vater und dem Sohn ist und uns das Leben schenkt. Er
besiegelt, was er in der Taufe an euch gewirkt hat ...» Taufbekenntnis längere Form
S. 32: «Glaubt ihr an den Heiligen Geist, der Herr ist und lebendig macht, der,
wie einst den Aposteln am Pfingstfest, so heute euch durch das Sakrament der
Firmung in einzigartiger Weise geschenkt wird?» Die Fürbitten ebd. 35-36; der
Schluß-Segen in trinitarischer Form S. 37.



120 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Wir bitten dich, Herr,
sende ihnen den Heiligen Geist, den Beistand.
Gib ihnen den Geist der Weisheit und der Einsicht,
des Rates, der Erkenntnis und der Stärke,
den Geist der Frömmigkeit und der Gottesfurcht 20.

Dann die Spendeformel (N., sei besiegelt durch die Gabe Gottes, den

Heiligen Geist), beinahe wörtlich aus der byzantinischen Liturgie
übernommen; sie drückt die schlechthinnige Gabe aus und erinnert an die

Ausgießung des Geistes an Pfingsten 21.

Eine entscheidende Stellung räumt die Ordinationsliturgie unserem
Anliegen ein. Alle drei Weihestufen bringen jetzt in der Oratio consecra-
tionis, die mit der Handauflegung das Wesen der sakramentalen Handlung

ausmacht, eine feierliche Epiklese. Nach dem anamnetisch-eucha-
ristischen Teil heißt es bei der Verleihung des Episkopats:

Et nunc effunde super hunc electum
earn virtutem, quae a te est, Spiritum principalem,
quem dedisti dilecto Filio tuo Iesu Christo,
quem ipse donavit sanctis Apostolis,
qui constituerunt Ecclesiam per singula loca ut sanctuarium tuum,
in gloriam et laudem indeficientem nominis tui 22.

bei der Verleihung des Presbyterats :

Da, quaesumus, omnipotens Pater,
in hunc famulum tuum presbyterii dignitatem;
innova in visceribus eius Spiritum sanctitatis;
acceptum a te, Deus, secundum meriti munus obtineat,
censuramque morum exemplo suae conversationis insinuet... 23.

20 Dieses Gebet wurde den alten Quellen entsprechend umgearbeitet.
21 Zum ganzen Ritus vgl. B. Kleinheyer, Le nouveau rituel de la confirmation,

in: MD Nr. 110 (1972) 51-71.
22 Die «neue» Formel geht auf die Traditio Apostolica Hippolyts zurück.

Cf. B. Botte, L'ordination de l'évêque, in: MD Nr. 98 (1969) 113-126; A. Rose,
La prière de consécration pour l'ordination épiscopale, in: MD Nr. 98 (1969) 127-
142. - Spiritus principalis, pneuma hegemonikon, meint die besondere Gabe für
den Bischof, d. h. den Geist der Leitung und Führung.

23 Das Weihegebet, das beibehalten worden ist, figuriert im Veronense bzw.
Gregorianum. Cf. B. Kleinheyer, Die Priesterweihe im römischen Ritus (Trier
1962) 67-71; ders., L'ordination des prêtres, in: MD Nr. 98 (1969) 95-112.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 121

bei der Verleihung des Diakonats:

Emitte in eum, Domine, quaesumus, Spiritum Sanctum,
quo in opus ministerii fideliter exsequendi
munere septiformis tuae gratiae roboretur 24.

Geweiht durch die Handauflegung und das Gebet der um den präsidierenden

Bischof versammelten Ecclesia, die den Geist auf den Kandidaten

herabruft, weiß der Ordinierte fortan, daß er seinen Dienst als

Erhörung des Flehens der Kirche begreifen darf25.
Welcher Platz dem Gebet des Glaubens in der Krankensalbung

zukommt, veranschaulicht der neue Ritus weit mehr als der bisherige 26.

Den zentralen Kern der Handlung bilden die Handauflegung, der
Lobpreis über das Öl, das Gebet der Gemeinde (des Presbyters und der
Versammelten) und die Salbung, alles Gesten, welche zur Darstellung bringen,

daß das Sakrament dem Kranken die Gnade des Heiligen Geistes

gewährt27. Falls das Öl innerhalb der Feier selbst geweiht wird, spricht
der Priester in der Benediktion eine Epiklese:

24 Als Grundlage für das neue Weihegebet diente das Veronense; cf. M. Cnud-
de, L'ordination des diacres, in MD Nr. 98 (1969) 73-94.

25 B. Fischer, Das Gebet der Kirche als Wesenselement des Weihesakramentes,

in: LJ 20 (1970) 166-177. - Wir könnten hier noch weitere Riten anführen,
so die Professio religiosa. Bei der Feier der ewigen Profeß von Männern: «Blicke,
Gott, auf unsere Brüder, die du nach deinem Willen berufen hast. Sende auf sie
herab den Geist der Heiligkeit, damit sie mit deiner Hilfe in Treue vollbringen,
was sie mit deiner Gnade versprochen haben...» Für weibliche Ordensgemeinschaften:

«Wir bitten dich, Vater: Sende diesen unseren Schwestern deinen Heiligen
Geist. Er gebe ihnen Kraft, das zu verwirklichen, wozu er sie angeregt hat ...» In:
Die Feier der Ordensprofeß in den katholischen Bistümern des deutschen
Sprachgebietes (Einsiedeln 1974) S. 39; 75. - Ordo benedictionis abbatis et abbatissae
(Vatikan 1970) S. 16/26: «Spiritus tui, Domine, ipsum (ipsam) implere dignare
muneribus, ut ad gloriam tuam Ecclesiaeque servitium et se excitet, et fratres
(sorores) indesinenter impellat. » - Vgl. ferner die Prex consecrationis für die Jung-
frauenweihe, die wohl auf Leo d. Gr. zurückgeht: «Sit in eis, Domine, per donum
Spiritus tui, prudens modestia...» Ordo consecrationis virginum (Vatikan 1970)
Nr. 24; R. Metz, Le nouveau rituel de consécration des vierges. Sa place dans
l'histoire, innovations et éléments permanents, in: MD Nr. 110 (1972) 88-115.

26 M. Probst - K. Richter (Hrsg.), Heilssorge für die Kranken (Freiburg i. Br.
1975); J. Baumgartner, «Ist jemand krank unter euch ...». Zur neuen Ordnung
der Krankenliturgie, in: SKZ 141 (1973) 525-529; 544-547.

27 Die Feier der Krankensakramente. Die Krankensalbung und die Ordnung
der Krankenpastoral in den katholischen Bistümern des deutschen Sprachgebietes
(Einsiedeln 1975) Nr. 5d (S. 27): «Die Feier des Sakraments besteht hauptsächlich
darin, daß die Priester der Kirche den Kranken die Hände auflegen und dann das
Gebet aus der Kraft des Glaubens gesprochen wird und die Kranken mit öl, auf
das der Segen Gottes herabgerufen worden ist, gesalbt werden: In dieser Zeichen-



122 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Sende deinen Heiligen Geist auf dieses Salböl herab
Durch deinen Segen werde es für alle, die damit gesalbt werden,
ein geweihtes Öl, ein heiliges Zeichen deines Erbarmens,
das Krankheit, Schmerz und Kummer vertreibt,
ein Schutz für Leib, Seele und Geist... 28.

Die Spendeformel - ihr erster Teil lautet: «Durch diese heilige Salbung
helfe dir der Herr in seinem reichen Erbarmen, er stehe dir bei mit der

Kraft des Heiligen Geistes» - doppelt gleichsam nach, ebenso die darauf

folgende Oration (der Erlöser helfe dem Kranken in seiner Schwachheit
durch die Kraft des Heiligen Geistes) 29. Aus diesen Texten erhellt, wie
ein urmenschlicher Akt (das Salben mit öl), begleitet vom Gebet der

Kirche, zum Zeichen eines tieferen Heilsgeschehens, der Salbung mit dem
Pneuma, wird und so dem darniederliegenden Menschen Stärkung
verheißt und verschafft.

Was am reformierten Bußordo am meisten auffällt, ist die neue
Absolutionsformel, die, vierteilig gegliedert, die Rolle des Geistes beim
Nachlaß der Sünden heraushebt:

Heilsgedächtnis :

Gott, der barmherzige Vater,
hat durch den Tod und die Auferstehung seines Sohnes
die Welt mit sich versöhnt
und den Heiligen Geist gesandt
zur Vergebung der Sünden.

Verzeihungsbitte :

Durch den Dienst der Kirche
schenke er dir Verzeihung und Frieden.

handlung wird die Gnade des Sakraments angezeigt und zugleich zugewendet.» -
Ebd. Nr. 6 : « Dieses Sakrament gewährt dem Kranken die Gnade des Heiligen
Geistes, durch die der ganze Mensch Hilfe zum Heil erfährt ...»

28 Ebd. S. 56; zu dieser alten Formel aus dem Gelasianum cf. A. Knauber,
Die Kranken und die Sterbenden in der Kirche, in : Handbuch der Pastoraltheologie
IV (Freiburg i. Br. 1969) 152 f. - Ist das öl schon geweiht, spricht der Priester u. a.
im Dankgebet : « Sei gepriesen, Gott, Heiliger Geist, du unser Beistand : Du stärkst
uns in den Gebrechlichkeiten unseres Leibes mit nie erlahmender Kraft» (S. 57).

29 Die Feier der Krankensalbung 57 f. - Zum pneumatologischen Aspekt der
Krankensalbung cf. A. Verheul, Le caractère pascal du Sacrement des malades.
L'exégèse de Jacques 5, 14-15 et le nouveau Rituel du Sacrement des malades, in:
La maladie et la mort du chrétien dans la liturgie. Conférences Saint-Serge.
XXIe Semaine d'Etudes liturgiques. Paris, 1er - 4 juillet 1974 (Rom 1975) 361-379;
A. Pedrini, Il dato pneumatologico e la dimensione epicletica nel nuovo rito dell'Un-
zione degli infermi, in: Eût 89 (1975) 345-370.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 123

Vergebungszusage :

So spreche ich dich los von deinen Sünden
im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes.

Glaubensantwort :

Amen 30.

Wiederum tritt der Geist nicht für sich allein auf, sondern im Verband
der Trinität und im Rahmen der Heilsveranstaltung, die er abschließt
und krönt. Abgesehen von der neu zur Geltung gebrachten Handauflegung

- sie deutet auf ein pneumatisches Geschehen hin 31 -, finden
sich in der revidierten Bußordnung eine Reihe Stellen, die dem Umkehr-
und VersöhnungsVorgang eine wirklich spirituelle Note aufdrücken 32.

Auch das reformierte Stundengebet ist - was eine neuere
Untersuchung zeigt33 - nach der pneumatischen Seite hin angereichert und
vertieft worden. Für die Texte des Kirchenjahres im Missale fehlt eine

genauere Bestandesaufnahme, doch bestärkt uns eine erste Durchsicht
in der bisher gewonnenen Erkenntnis 34 : Die nachvatikanische Liturgie,
weit davon entfernt, den Heiligen Geist zu verschweigen, bekennt ihn
häufiger als bisher und artikuliert seine Beteiligung am Werk der Er-

30 Ordo Paenitentiae (Vatikan 1974) Nr. 46; siehe dazu : Laßt euch versöhnen

Eine pastorale Handreichung zur neuen Bußordnung. Hrsg. von der
Liturgischen Kommission der Schweiz (Zürich 1975) 35 f.

31 V. E. Fiala, Die Handauflegung als Zeichen der Geistmitteilung in den
lateinischen Riten, in: Mélanges liturgiques offerts au R. P. Bernard Botte OSB
de l'Abbaye du Mont César (Löwen 1972) 121-138.

32 Ordo Paenitentiae Nr. 46: Der Priester streckt seine Hände (oder wenigstens

die Rechte) über das Haupt des Pönitenten aus. - Ebd. Nr. 50, die Kollekte
bei der Eröffnung einer gemeinschaftlichen Feier der Versöhnung: «Dein Geist,
Herr, sei bei uns: er reinige uns durch die Buße und führe uns zu aufrichtiger
Hingabe an dich, damit wir durch seine lebenspendende Kraft überall deine Herrlichkeit

loben und deine Barmherzigkeit preisen.» - Vgl. ferner Nr. 62, die Formel für
die Generalabsolution: «Der Heilige Geist ist uns geschenkt zur Vergebung der
Sünden; in ihm haben wir Zugang zum Vater; er reinige und erleuchte eure Herzen,
damit ihr die Machttaten dessen verkündet, der uns aus der Finsternis in sein
wunderbares Licht gerufen hat. » Vgl. auch Nr. 99. - Die Feier der Buße nach dem
neuen Rituale Romanum. Studienausgabe, hrsg. von den Liturgischen Instituten
Salzburg-Trier-Zürich (Freiburg i. Br. 1974).

33 D. Reynal de Saint-Michel, Théologie de la Liturgie des Heures. Le
nouvel office divin de l'Eglise romaine. Situation historique, analyse théologique,
perspectives pastorales (Doktorats-These Fribourg 1975) 239-289: L'Epoux,
l'Epouse et l'Esprit.

34 Siehe etwa die Orationen der Pentekoste in: Meßbuch für die Bistümer
des deutschen Sprachgebietes, Teil II (Einsiedeln 1975) S. 145, 146, 153, 157, 161,
170, 178, 191, 194-200.



124 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

lösung und Heiligung des Menschen so unmißverständlich, daß es fortan
kaum mehr berechtigt erscheint, ihr diesbezüglich Dürftigkeit
vorzuwerfen 35. Freilich tut sie es anders und nicht mit derselben Häufigkeit

wie der Osten. Es wäre aber verfehlt, von ihr genau die gleiche
theologische Schau und infolgedessen auch die gleiche Euchologie wie

von den Schwesternkirchen zu erwarten. Erst die Mannigfaltigkeit der
Ausdrucks- und Gebetsweisen - sie sollen einander befruchten und
ergänzen - läßt die Fülle des einen Mysteriums aufleuchten.

III.
EPIKLETISCHER CHARAKTER DER GANZEN LITURGIE

Die im Voraufgehenden zitierten Stellen aus der nachvatikanischen

Liturgie mögen vielleicht den Eindruck erwecken, als ob das Wirken des

Heiligen Geistes bloß in der Mitte des gottesdienstlichen Geschehens,

dort wo die eigentliche Epiklese verrichtet wird, zum Tragen komme.

Gegenüber einer derart einengenden Perspektive müßte aber betont
werden: Wie die ganze Eucharistie bzw. die ganze Liturgie Anamnese,
das heißt danksagend-lobpreisendes Gedächtnis ist, so ist sie nicht
minder in ihrer Totalität ein epikletischer Vorgang, das heißt ein inständiges

und ununterbrochenes Gebet um das Pneuma, weil wir nur aus
dessen Kraft Gottes Anruf und Anspruch zu vernehmen, seinem Segen

und sein Heil zu empfangen und darauf unsere gehorsam-gläubige Antwort

zu erteilen vermögen 36.

Schon von seinen Ursprüngen her wird ersichtlich, daß der christliche

Kult nicht menschlicher Sehnsucht und Anstrengung entspringt;
vielmehr verdankt er sich dem befreienden Tun des Geistes, der ihn von
außen provoziert37. Der Geist, durch Christus seiner Kirche verheißen

35 Zu nichtkatholischen Kritiken an der LK cf. E. J. Lengeling, Protestantische

Wertungen der Liturgiekonstitution, in: LJ 20 (1970) 22-39, speziell 27.
36 Siehe dazu J. J. von Allmen, El culto cristiano. Su esencia y su celebraciön

(Salamanca 1968) 26-31; ders., Prophétisme sacramentel (Neuchâtel 1964) 287-
311: Le Saint-Esprit et le culte; Th. Strotmann, Pneumatologie et liturgie, in:
Vatican II. La Liturgie après Vatican II (Paris 1967) 289-314; Y. Congar,
Vocabulaire œcuménique (Paris 1970) 197-210, speziell 208 f.: «Les sacrements n'ont
de valeur salutaire que par le Saint-Esprit.» Ferner: M. H. Lavocat, L'Esprit de
Vérité et d'Amour (Paris 1968) 481-497 : Le Saint-Esprit et ses Dons dans les
sacrements; J.Rabau, L'Invocation du Saint-Esprit dans la Messe, in: Collectanea Mech-
liniensia 33 (1948) 29^13.

37 F. Hahn, Der urchristliche Gottesdienst (Stuttgart 1970) 33: «Daß das
eschatologische Werk Gottes seine unmittelbare Macht erwies, erfuhren die Glau-



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 125

und an Pfingsten ausgegossen, gehört wesentlich zur Liturgie, wie sich

ja auch das ganze christliche Leben des Einzelnen und der Gemeinde
ohne ihn nicht vorstellen läßt. Er ist es, der die Gemeinde zum Gebet
zusammenführt. Durch ihn west Christus in der Versammlung an, durch
ihn wachsen die Gläubigen zu einer Gemeinschaft zusammen, durch ihn
erfahren sie Trost und Stärkung. Er sendet sie wiederum hinaus in die
Welt zum Zeugnis und zum Dienst an Gott und den Menschen. Andererseits

ermöglicht es der Geist, der zuinnerst in den Herzen der Getauften
wirkt, daß sie, hilflos und schwach der Not des Betens preisgegeben,
sich Gott zu nahen wagen, da er für sie eintritt und ihnen zu reden
eingibt (Rom 8, 26-27). Der Heilige Geist schafft die Einheit zwischen den
beiden dem Kult innewohnenden Komponenten, der Bewegung, die von
oben ausgeht (soterische Akte), und der Bewegung, die von unten
aufsteigt (latreutische Akte). Er gewährleistet sowohl die Dynamik der

Liturgie wie ihre Identität und Treue, die auf dem Bund Gottes mit
seinem Volk aufruhen 38. Indem er das Werk Christi stets neu aktualisiert,

verhindert er, daß dieses in der geschichtlichen Vergangenheit
entschwindet und wirkungslos bleibt. Er verweist unaufhörlich auf das,

was Jesus in seinem Erdendasein vollbracht, und bringt uns, wie Luther
sich ausdrückt, zu Christus hin39. Aber noch mehr; er verschafft dem

Auferstandenen, der zur Rechten Gottes thront, eine Domäne, in welcher
Christus seine Herrschaft in der Jetztzeit ausübt und seinen Anspruch
als König über das All zur Geltung bringt. Und schließlich nimmt der

Heilige Geist die Zukunft vorweg, wenn er uns von den Kräften der
kommenden Welt zu kosten gibt (Hebr 6, 4—5). Auf diese Weise garantiert

er den messianischen Bezug unseres gottesdienstlichen Tuns und
macht es zu einem eschatologischen Geschehen, in dem immer wieder
der altchristliche Ruf des Marana tha ertönt (1 Kor 16, 22). «Der
Geist und die Braut sprechen: Komm!» (Offb 22,17) 40.

bigen vor allem durch die Ausgießung und Wirksamkeit des Heiligen Geistes.»
S. 85: «Die christliche Gemeinde versammelt sich zum Gottesdienst auf Grund der
eschatologischen Heilstat Gottes in Christus, die ihre gegenwärtige Kraft im Wirken
des Geistes erweist.»

38 B. Bürki, L'assemblée dominicale (Immensee 1976), Kap. III: Le caractère

pneumatologique et eschatologique de la liturgie.
39 Cf. G. Ebeling, Wort und Glaube III (Tübingen 1975) 337 ff.
40 «Es wäre sinnvoll, diesem Ruf der ersten Christen besonders bei einer auf

die Einheit ausgerichteten Eucharistiefeier gebührenden Ausdruck zu verleihen»
(Für ein gemeinsames eucharistisches Zeugnis der Kirchen. Arbeitsdokument der
ökumenischen Gesprächskommissionen der Schweiz, in: SKZ 141 [1973] 629-638,
Nr. 53).



126 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Sicher ist die Präsenz Christi im Gottesdienst eine Realität, und
die Gläubigen können auf die Verheißung Jesu (Mt 18, 20) vertrauen.
Trotzdem besitzt die Kirche keine Verfügungsgewalt über ihren Herrn,
sie hat sein Kommen stets neu zu erbeten, wobei sie freilich der Erhörung
ihres Flehens gewiß sein darf. Christlicher Gottesdienst ist keine fromme
Illusion, kein unbestimmtes Warten auf Godot! Doch wächst der
Gemeinde solche Zuversicht nur zu aus einer Haltung, die man als epi-
kletisch bezeichnen kann. Ihren sichtbarsten Niederschlag findet diese

Grundeinstellung der Ecclesia orans in jenem liturgischen Stück, das

wir «Epiklese» benennen 41. Die Epiklese erinnert in der Tat daran, daß

nicht wir selber die Liturgie zu dem machen, wozu sie bestimmt ist,
sondern daß wir ihr Gelingen der Vermittlung des Heiligen Geistes

zuzuschreiben haben. Die epikletische Dimension des Gottesdienstes schützt
das Geheimnis vor dem eigenwilligen Zugriff des Menschen; sie will die

versammelten Gläubigen - die Schrift charakterisiert sie als jene, «die

den Namen des Herrn anrufen» (Apg 9, 14. 21) - im Wissen bestärken,
daß Gott den Geist denen verleiht, die ihn darum bitten (Lk 11,13) 42.

Es ist allgemein bekannt, welch große Bedeutung die ostkirchlichen

Liturgien der kultischen Epiklese beimessen 43. Für sie gipfelt das eucha-

ristische Hochgebet in dem Ruf um die Intervention des Geistes im
Hinblick auf die Gaben und die Gemeinde; erst nach dem Vollzug der

Epiklese findet das Sakrament seine Erfüllung 44. Obgleich der Westen
den Akzent mehr auf die Einsetzungsworte verlegt, so hält doch auch

er daran fest, daß die Konsekration in Spiritu zustandekommt 45.

41 Es ist unmöglich, in diesem Beitrag das vieldiskutierte Thema der Epiklese
nach allen Seiten hin abzuleuchten. Eine gute Erstorientierung bei J. P. de Jong,
Art. «Epiklese», in: LThK2 3, 935 f. Vgl. O. Casel, Zur Epiklese, in: JLW 3 (1923)
100-102; ders., Neue Beiträge zur Epiklesenfrage, in: JLW 4 (1924) 169; K. Gamber,

Die Christus-Epiklese in der altgallischen Liturgie, in: ALW IX/2 (1966)
375-382; L. Eizenhöfer, Zur Christus-Epiklese in der abendländischen Liturgie,
in: ALW X/l (1967) 169 f. - Ferner L. Vischer, Epiklese, Zeichen der Einheit,
der Erneuerung und des Aufbruchs, in: L. Vischer, Ökumenische Skizzen. Zwölf
Beiträge (Frankfurt a. M. 1972) 46-57.

42 J. J. von Allmen, Ökumene im Herrenmahl (Kassel 1968) 32-39.
43 C. Kern, En marge de l'Epiclèse, in: Irénikon 24 (1951) 166-194.
44 Kern, a. a. O. 194: «Les paroles dominicales ne conservent pour nous (les

Orientaux) leur pleine signification qu'après l'invocation du Paraclet. Avant
l'épiclèse elles ne sont pour nous que des paroles historiques et les espèces ne sont
que des 'antitypes' du corps et du sang. » - P. L'Huillier, Théologie de l'épiclèse,
in: Verbum Caro 14 (1960) 307-327; S. 326: «L'épiclèse souligne très nettement
l'aspect pentecostal et eschatologique de l'Eucharistie. »

45 Cf. J. M. R. Tillard, L'Eucharistie et le Saint-Esprit, in: NRTh 100

(1968) 363-387 ; ders., L'Eucharistie Pâque de l'Eglise (Paris 1964), 73-83 : La mys-



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 127

Die verba Christi - Ambrosius spricht von dem «sermo operatorius»-
erlangen ihre Segenskraft aufgrund der Gegenwart und Tätigkeit des

Geistes; denn es gibt keine «plena benedictio» ohne die Einflußnahme
des Pneumas 46. Dies ist wohl der entscheidende Gesichtspunkt, in dem
östliche und westliche Tradition sich finden könnten, so daß die Frage
nach dem Augenblick der Verwandlung an Bedeutung verliert. In der

Epiklese, die nun auch in den neuen römischen Anaphoren figuriert,
gewinnt die gläubige Überzeugung Gestalt: Nicht das Wiederholen einer
wie immer ehrwürdigen Formel, nicht das Handeln eines Einzelnen -
der Ordinierte hat keine Gewalt über den Herrenleib -, nicht menschliche

Leistung bringt letztlich die eucharistische Gegenwart hervor,
sondern der Heilige Geist, den die Gemeinde demütig herabruft. Von daher
erscheint die Epiklese nicht mehr bloß als eine rituelle Nebensächlichkeit,

sondern sie drückt aus, daß das sakramentale Geschehen stets ein

pfingstliches Ereignis darstellt, in dem der Geist Gottes sich bezeugt und
das Werk der Heiligung vollendet47.

«Wir sind uns einig», so erklärt ein Studiendokument des Ökumenischen

Rates der Kirchen, «daß die ganze Handlung der Eucharistie
einen epikletischen Charakter hat, d. h. daß sie vom Wirken des Heiligen
Geistes abhängt ; wir sind uns auch darüber einig, daß dieser Aspekt der
Eucharistie in den Worten der Liturgie Ausdruck finden sollte» 48. Nicht
allein die Feier der Eucharistie, sondern überhaupt jeder gottesdienstliche

Akt - so müßten die Linien weiter ausgezogen werden - steht ganz
unter dem Wirken des Pneumas. In einem Arbeitspapier der ökumenischen

Gesprächskommissionen der Schweiz wird sogar erwogen, «ob

nicht ein ausdrücklich an den Geist gerichtetes Gebet für die Vorsteher
der eucharistischen Gemeinde der ökumenischen Verständigung dienen
könnte»49. Eine derartige Anrufung über die Vorsteher der eucharistischen

Tischgemeinschaft würde verdeutlichen, «daß die von ihnen an

térieuse action de l'Esprit-Saint. Vgl. z. B. Paschasius Radbert, Liber de Corpore
et Sanguine Domini, PL 120, 1275-1278; Fulgentius von Rüspe, Contra Fabia-
num, fragmenta, PL 65, 789-791.

46 Zur Position des Ambrosius siehe R. Johanny, L'Eucharistie centre de
l'histoire du salut chez Saint Ambroise de Milan (Paris 1968) 118-134.

47 P. Evdokimos, La prière de l'Eglise d'Orient (Paris-Tournai 1966) 77-83 :

l'épiclèse. S. 77: «L'épiclèse est une confession liturgique du dogme, l'application
orante de la Théologie de l'Esprit-Saint. »

48 Die Eucharistie im ökumenischen Dialog, Bristol 1967, in: K. Raiser,
Löwen 1971. Studienberichte und Dokumente der Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung (Stuttgart 1971) 71-77.

49 SKZ 141 (1973) 635; vgl. Anm. 40.



128 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Christi Stelle ausgeübte Funktion nur kraft seines Geistes sich zur
Auferbauung der Gemeinde entfaltet». Vordringlicher jedoch als eine Epiklese
über die bestellten Leiter der Eucharistiefeier - sie wäre ja nichts anderes

als eine Art Erneuerung der Ordinationsepiklese 50 - erweist sich ein

epikletisches Gebet im Zusammenhang der Wortliturgie; denn das

Pneuma muß dem Worte Raum verschaffen in den Herzen der
Gottesdienstteilnehmer.

IV.

VERKÜNDIGUNG EIN GEISTLICHES GESCHEHEN

Manchen Predigern versagt sich heute das Wort ; sie fühlen sich

angefochten und verunsichert. Wie soll man verkünden in einer Welt, die
zunehmend die Sprache verliert? Angesichts dieser Verlegenheiten hilft
nur das eine: erneut der Tatsache innezuwerden, daß Verkündigung ein

geistliches Geschehen ist, Wirkung, Geschenk und Gabe des Heiligen
Geistes. Eine Theologie der Liturgie müßte deshalb mehr als bisher die
Rolle des Pneumas im Vorgang der gottesdienstlichen Verkündigung,
des Lesens und Auslegens des Wortes, bedenken und deren pneumato-
logische Struktur ins Auge fassen 51. Es geht auch hier um die

Geistesgegenwart. Die reformierte Tradition vertrat dieses Anliegen stets mit
Nachdruck; Calvin sprach oft von der Wirkungslosigkeit des Wortes an
sich. Ohne Erleuchtung durch den Heiligen Geist richten wir nichts aus :

sine Spiritus Sancti illuminatione, verbo nihil agitur 52. «Gegen die
Erfahrung der Abwesenheit Gottes und des predigenden Leerlaufes ist die
massive Erwartung des Geistes zu setzen. Gottes Offenbarwerden allein

50 Vgl. 1 Tim 4, 14; 2 Tim 1, 6; dazu E. Dekkers, Propheteia - Praefatio,
in: Mélanges offerts à Mademoiselle Christine Mohrmann (Utrecht-Antwerpen 1963)
190-195.

51 Einigermaßen erstaunlich ist, daß katholische liturgie-theologische Abhandlungen

über das Wort im Kult den pneumatologischen Aspekt total übersehen, so
etwa D. Barsotti, La Parole de Dieu dans le Mystère chrétien (Paris 1954) ; Le
Congrès de Strasbourg, Parole de Dieu et liturgie (Paris 1958). In den 13
Schlußfolgerungen dieses dritten Nationalen Kongresses des CPL (381-387) findet sich
nicht die leiseste Anspielung auf das Pneuma. Ebenso zeichnen sich durch
Geistvergessenheit aus: H.Fries (Hrsg.), Wort und Sakrament (München 1966);
O. Semmelroth, Wirkendes Wort. Zur Theologie der Verkündigung (Frankfurt
a. M. 1962).

52 Inst. III, 2, 33; ebd.: «Neque enim fidei tantum inchoator est Spiritus, sed

per gradus eam äuget, donec ea nos in regnum caeleste perducat. »



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 129

kann die Erfahrung seiner Abwesenheit überholen und die Leerformeln
füllen. Gott in seinem Offenbarwerden ist sein Geist. Was unser Predigen
braucht, ist Geist, damit erkennbar wird, daß das Reich Gottes nicht
nur in Worten, sondern in Kraft besteht (1 Kor 4, 20). Geistlose Predigt
hingegen erübrigt sich, weil sie aus dem Leeren ins Leere predigt. Alles
entscheidet sich somit daran, ob der Geist Ereignis werde, ob der Geist
wirke.» Nur eine neue Ankunft des Geistes könne unsere Sprachlosigkeit
überwinden 53.

In vielerlei Aussagen des Neuen Testaments erscheint der Geist als

Geber und als Gabe des Wortes. Jesus selbst beginnt seine Predigt erst
nach der Taufe mit dem Geist (Mk 1, 9 par) ; dieser inspiriert ihn in der

Synagoge von Nazaret (Lk 4,14 ff.). Die Aussendungsrede verheißt den

Geist als Fürsprecher vor Gericht, Statthaltern und Königen, was die

Jünger der Sorge um das rechte Wort enthebt. «Denn nicht ihr seid es,

die reden, sondern der Geist eures Vaters ist es, der in euch redet»

(Mt 10,19 f.). Paulus behauptet, den Geist aus Gott zu haben, zu reden

«mit Worten, die vom Geist gelehrt sind» (1 Kor 2,12 f.). Daß ein anderer
in den Jüngern zu Wort kommt, daß er sich ihrer Rede bemächtigt,
kehrt in der Apostelgeschichte wie ein Leitmotiv wieder (z. B. 4,8;
13, 2; 16, 6). Der Geist verleiht demnach das Wort, ja er geht in das

Wort des Verkündigers ein und teilt sich so den Gläubigen mit. «Der
Geist wird zum Sprachlehrer des Jüngers und der Jünger zum Sprachrohr

des Geistes. Nicht der Jünger spricht, sondern der Geist; aber der
Geist braucht den Mund des Jüngers, und der Jünger muß selber
sprechen. Bringt der Jünger den Geist zur Sprache, bringt der Geist den

Jünger zum Sprechen»54. Der Geist gibt demnach das Wort, andererseits

expliziert das Wort den Geist und vermittelt ihn, so daß es zur
Begeisterung, zum wahren Enthusiasmus der Anwesenden kommt.

Christliche Verkündigung ist grundlegend Erinnerung; daher bleibt
sie stets ein Erzählen und Aufzählen 5S. In ihr erinnert Gott nicht nur
sich selbst, sondern auch den Menschen an das, was er einst vollführt
und von dem wir leben sollen. In der Erinnerung an vergangene Tat
wird Gott offenbar und erkennbar. Nun ist es aber der Geist, der das

53 R. Bohren, Predigtlehre (München 1972) 72 f. Diese wahrhaft geistreiche
Predigtlehre geht vom Geist aus, ist also in der Pneumatologie begründet. Siehe
S. 65 Literatur zu einer geistorientierten Homiletik.

54 Ebd. 83. Vgl. L. Scheffczyk, Von der Heilsmacht des Wortes. Grundzüge
einer Theologie des Wortes (München 1966) 190 ff.; 243 ff.

55 Bohren, a. a. O. 159 ff. : Predigt als Erinnerung.

9



130 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

einst mit Jesus Geschehene und über ihn Ausgesagte in die Gegenwart
hereinholt. Daher fallen alle Stellen im vierten Evangelium, die das

«Erinnern» zum Inhalt haben, mit den Aussagen über den Parakleten
zusammen. «Der Beistand aber, der Heilige Geist, den der Vater in
meinem Namen senden wird, der wird euch alles lehren und euch an
alles erinnern, was ich euch gesagt habe» (Joh 14, 26). Im Geiste wird
das Frühere gegenwärtig und bricht das Zukünftige an. Durch den Geist

tritt der, von dem wir reden, an den wir uns erinnern, in unsere Mitte;
er wird präsent. Der Geist vergegenwärtigt den Herrn; in ihm eröffnet
sich Christus. Verkündigen ist eine Diakonie des Pneumas, «ein Dienst
des Geistes und damit auch ein Dienst in dem Geist, kraft dessen der

Kyrios seine belebende und lichtende Doxa aufgehen und aufstrahlen
läßt (2 Kor 3,7 ff.)» 56. Im Evangelium kommt dank des aufschließenden
Geistes Christus zur Sprache. Derjenige, der verkündend erinnert, steht
im Dienste des Parakleten. Ohne dessen Beistand bliebe der Prediger
bar jeden Erinnerungsvermögens, das Wort wäre nichts anderes denn

toter Buchstabe. Alles hängt daran, daß das Erinnern geistlich,
charismatisch geschieht, daß der Paraklet unmöglich Gewordenes wieder

ermöglicht. Er bedient sich dabei der menschlichen Anlagen des Predigers,
auch seiner Phantasie. Diese erweist sich, wenn der Heilige Geist sich in
sie hineinmischt, als eine Kraft der Neuschöpfung, sie eilt der Erinnerung
zu Hilfe «.

Was auf die Predigt-Verkündigung zutrifft, gilt grundsätzlich auch

für das bloße Verlesen der Schrift im Gottesdienst. Während das Wort,
solange es im Buch verharrt, gleichsam gefesselt ist, erfährt es durch die

liturgische Proklamation eine Art Auferstehung. «Dieses Wort von der
Gnade allein durch Christus liegt eingeschlossen im Buchstaben der
Bibel und muß entbunden werden. Dies geschieht im Lesen vor der
Versammlung Der in der Bibel gewissermaßen verschlossene Christus
wird durch die Kraft des Heiligen Geistes gegenwärtig unter denen, die

versammelt sind in seinem Namen» 58. Der Übergang vom Geschriebenen

zum mündlichen Vortrag durch den Lektor kommt einer Befreiung
gleich, die in etwa teilhat am Paschamysterium (2 Kor 3,6). Die Schrift
verlesen heißt, sich in die Dynamik von Ostern hineinbegeben : der Herr

56 H. Schlier, Wort Gottes. Eine neutestamentliche Besinnung (Würzburg
1958) 26; ders., Die Verkündigung im Gottesdienst der Kirche (Köln 1953).

57 Bohren, a. a. O. 272 ff. Der Verfasser reflektiert hier das theologisch noch
kaum durchdachte Problem der Phantasie für die Verkündigung.

58 G. Kunze, in: Leiturgia II (Kassel 1955) 102.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 131

erscheint in seiner Gemeinde, während sie von ihm erzählen (Lk 24,36).
«Gegenwärtig ist er in seinem Wort, da er selbst spricht, wenn die

heiligen Schriften in der Kirche gelesen werden» (Lit.-Konst. Art. 7).
Doch vollzieht sich dies nicht automatisch; auch das Vorgetragene kann
toter Buchstabe bleiben. Daher kennt die gottesdienstliche Tradition
den Brauch, den Perikopen eine Anrufung des Geistes vorauszuschicken,
damit das verlautbarte Wort in den Herzen der Hörer ankomme und
ein Echo wachrufe. Die liturgische Lesung der Schrift «entbindet das

seinem Wesen nach mündliche lebendige Wort der Apostel aus seiner

notgedrungen schriftlichen Gestalt und verleiht ihm wieder seinen
Charakter als mündliches Zeugnis mit messianischer proklamatorischer
Vollzugsgewalt» 59. So ereignet sich im lebendigen Vortrag eine pneumatische
Vergegenwärtigung des Jesus-Geschehens.

Wie der Schrifttext für die Verkündigung konstitutiv ist, so nicht
minder das Gebet. Dieses bildet den Ausgangspunkt alles Bemühens um
das rechte Verstehen. Das Gebet zielt ab auf die Intervention des Wortes
in den Wörtern. Es macht kund, daß der Geist die Macht übernimmt;
es läßt den Wortvorgang zum geistgewirkten Ereignis werden 60. Das
Erinnern durch Lesung und Piedigt zeigt sich dann als ein Akt des

Vertrauens auf die Verheißung der Gegenwart des Geistes. Indem die
Gemeinde und die Inhaber der verschiedenen Dienste um das Kommen
des Pneumas beten, anerkennen sie die Freiheit des Geistes und geben
dessen Wirken die Ehre. «Die Technik wird nur dann zum Wunder,
wenn sie sich zuvor aufgibt, damit der Geist in ihr sein Werk tue»61.

Der Fürbitte bedarf einmal der Prediger, um den Zuhörern zu sagen,
was jetzt not tut und was nicht; Fürbitte brauchen indes auch die

Hörer, damit der Geist ihnen beistehe und sie mit Phantasie beflügle,
auf daß sie das Rechte vollbringen. Zu den Aufgaben der Gemeinde

gegenüber ihren Vorstehern und Amtsträgern gehört die Mitsorge für
das Wort. Im Verein mit den Verkündigern soll sie immer wieder
versuchen, den Heiligen Geist zu bewegen, daß er das Wort schenke und
mit dem Wort wirke. Ihr obliegt es, um die Gabe zu bitten, die den

Gläubigen versprochen ist; sie muß um das Ereignis des Wortes ringen.

59 P. Brunner, in: Leiturgia I (Kassel 1954) 196.
60 Vgl. J. Corbon, L'économie du Verbe et la liturgie de la Parole, in: H. Ca-

zelles e. a., La Parole dans la liturgie (Paris 1970) 155-176. Als einer der wenigen
katholischen Autoren unterstreicht Corbon das Wirken des Geistes in der
gottesdienstlichen Verkündigung (speziell 171 ff. : La célébration liturgique de la Parole).

61 Bohren, a. a. O. 141 ; zu Gebet und Predigt ebd. 131, 163, 272 f., 278, 471.



132 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Die Gottesdienstteilnehmer sind also einzuweisen in ihren Dienst am
Wort. Sie warten auf Anleitung zur Fürbitte, zur Fürbitte für jene, die
das Wort ausspenden, und für jene, die das Wort empfangen.

V.

ÖSTLICHE EPIKLESEN IM WORTGOTTESDIENST

Das Bewußtsein von der Notwendigkeit einer Anrufung Gottes im
Kontext der Katechumenenmesse ist in den östlichen Liturgien stark
ausgeprägt62. Unter den zahlreichen Riten, welche die Proklamation
der Schrift umgeben, nehmen jene Stücke, die sich die rechte Ansage
des Wortes, dessen willige Aufnahme und dessen fruchtbaren Nachvollzug

zum Anliegen machen, einen breiten Raum ein. Es kann sich hier
nicht darum handeln, ein vollständiges Inventar dieser Texte
darzubieten, sondern anhand einiger Beispiele das geist-liche Klima, in dem
die Verkündigung geschieht, in etwa zu erfassen.

Beginnen wir im syrischen Bereich mit der griechischen Jakohus-

Liturgie. Bereits bei der Vorbereitung zur Eucharistie trägt der Priester
in einer Apologie 63 die Bitte vor, Gott der Herr möge seinen Geist, den

Tröster, senden, damit dieser ihn für seinen Dienst kräftige und
befähige, damit er ihn würdige, die Botschaft dem Volk ohne Schuld
auszurichten 64. Vor dem Evangelium wendet er sich wie folgt an Christus:

Zünde in unseren Herzen das ungetrübte Licht deiner Erkenntnis an,
menschenfreundlicher Herr, und öffne die Augen unseres Geistes zur
Einsicht in deine Frohbotschaft. Verleihe uns auch die Furcht vor
deinen beseligenden Geboten, auf daß wir, die fleischlichen Begierden
niederhaltend, stets im Geiste wandeln und alles zum Wohlgefallen
(Gottes) denken und tun 63.

62 Siehe dazu I.-H. Dalmais, Rites et prières accompagnant les lectures dans
la liturgie (Paris 1970) 107-121.

63 Eine Gebetsform, in welcher der Beter seine Sündhaftigkeit und Unwürdig-
keit anklagt und Gott um Verzeihung bittet.

64 F. E. Brightman, Liturgies Eastern and Western I (Oxford 1965/67) 31.
Eine Untersuchung über die Stellung des Pneumas in den der Anaphore
vorgelagerten Texten in den östlichen Liturgien wäre fällig.

65 Brightman, a. a. O. 36; vgl. Bibliothek der Kirchenväter Bd. 5, Griechische
Liturgien (Kempten-München 1912) 91. Ganz ähnlich lautet das Gebet in der
Chrysostomus-Liturgie, Brightman, a. a. O. 371 f.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 133

Nach der Verkündigung des Evangeliums gilt die Bitte der Praxis des

Wortes:

Gott, du hast uns deine göttlichen und heilsamen Belehrungen
mitgeteilt. Erleuchte unsere sündigen Herzen, damit wir das Vorgelesene
uns aneignen, um nicht bloß als Hörer geistlicher Reden, sondern
auch als Vollbringer guter Werke zu erscheinen und ein Leben in
ungeheucheltem Glauben, in tadellosem Verhalten und in unbescholtenem

Wandel zu führen 66.

Bei den syrischen Jakobiten leitet eine eigentliche Epiklese das Evangelium

ein, nachdem schon bei der Verlesung der Apostel die Bitte um
das Festhalten am Glauben und die Befolgung der Gebote laut geworden
ist. Der Vorsteher spricht:

Schenke uns, Herr unser Gott, die Erkenntnis deiner göttlichen Worte.
Erfülle uns mit Einsicht in dein heiliges Evangelium und mit dem
Reichtum deiner göttlichen Gaben. Laß deinen Heiligen Geist in uns
wohnen und gewähre uns, daß wir deinen Willen tun und deines
Segens und deiner Barmherzigkeit gewürdigt werden jetzt und durch
alle Zeit67.

Wie der Diakon bei den Maroniten auf den Vortrag des Evangeliums
aufmerksam gemacht hat, stimmt der Priester einen Segen an:

Die Rechte unseres Herrn Jesus Christus, der erhobene Arm seiner
Allmacht, die verborgene Kraft seiner Majestät, die alle Segnungen
und alle Gaben des Lebens enthält, die niederstieg auf die heiligen
Apostel im Abendmahlssaal auf dem Zion, um sie zu heiligen, und
auf dem ölberg, um sie zu segnen : sie möge herabkommen auf meine
Brüder, die Lektoren und Hörer, und auf ihnen verbleiben. Sie
beschütze sie; sie schütze diesen Ort und seine Gläubigen, diese Stadt
und die Gläubigen in ihr. Sie verleihe den verstorbenen Gläubigen,
die von ihr geschieden sind, die glückselige Ruhe und wache über die
lebenden Gläubigen, die sie bewohnen, jetzt und immerdar und auf
ewig 68.

66 Brightman, a. a. O. 38 f.; Griechische Liturgien 93.
67 Brightman, a. a. O. 78-79.
68 M. Hayek, Liturgie maronite. Histoire et textes eucharistiques (Tours

1964) 250; vgl. ebd. 249, ein Text ad libitum; «Chasse de parmi nous l'envie et
l'hypocrisie et sanctifie-nous par ton Esprit Saint, afin que nous écoutions et
mettions en pratique l'Evangile de ton Christ; par lui et avec lui te conviennent
la gloire et l'honneur, avec le parfum de cet encens que nous présentons avant
l'annonce de ta bonne Nouvelle salutaire pour nous; notre Seigneur et notre
Dieu, gloire à toi à jamais.



134 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Uber die Lektoren und das versammelte Volk erfleht diese Epiklese
mit ihren verschiedenartigen Bezeichnungen für das Pneuma (die Rechte
Jesu Christi, der Arm seiner Allmacht, die Kraft seiner Majestät) ein

neues Pfingsten, an dem die Gemeinde sich auferbaue durch den
Zuspruch des Wortes. In der Chrysostomus-Liturgie geht es zwar etwas
weniger feierlich zu, aber auch dort begleitet der Priester den Diakon,
der sich vor ihm verneigt und Gottes Beistand für die Proklamation der
Frohbotschaft erbittet, mit einem Segenswort:

Auf die Fürbitte des heiligen und glorreichen Apostels und Evangelisten

verleihe Gott dir, dem Verkündiger, viel Kraft zur Erfüllung
des Auftrags, das Evangelium seines geliebten Sohnes, des Herrn
Jesus Christus, auszurufen 69.

In der Liturgie der Nestorianer segnet der Priester den Lektor vor
seinem Dienst mit den Worten:

Gepriesen ist Gott, der Herr des Alls, der uns weise macht mit seinen
heiligen Lehren. Seine Barmherzigkeit sei ausgegossen über den
Lektor und die Hörer allezeit und für immer 70.

Wenn der Priester das Evangeliar ergreift und sich zur Verkündigung
der Frohbotschaft anschickt, sagt er:

Mach uns weise durch dein Gesetz, erleuchte die Bewegungen unserer
Gedanken durch deine Erkenntnis und heilige unsere Seelen durch
deine Wahrheit. Laß uns deinen Worten gehorchen und deine Gebote
allezeit erfüllen, Herr des Alls, Vater, Sohn und Heiliger Geist für
immer 71.

Einem der ältesten Zeugnisse aus der ägyptischen Tradition begegnen
wir im Euchologion des Serapion von Thmuis 72. Im «ersten Sonntagsgebet»,

das wahrscheinlich vor der Verkündigung anzusetzen ist, heißt es :

Wir bitten dich, den Vater des Eingeborenen, den Herrn des Alls,
den Schöpfer der Kreatur, den Schöpfer des Erschaffenen, reine Hände
strecken wir aus, und die Gedanken erheben sich, Herr, zu dir...
Erbarme dich über dieses dein Volk. Erfülle es mit Wohltaten, mache

69 Brightman, a. a. O. 372; vgl. Griechische Liturgien 231.
70 Brightman, a. a. O. 255; vgl. die Gebete zur Lesung des Apostels ebd.

256-258.
71 Ebd. 258.
72 B. Botte, L'Euchologe de Sérapion est-il authentique in : OrChr 48 (1964)

50-56, bezweifelt die Urheberschaft Serapions und datiert das Dokument in das
5. Jahrhundert.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 135

es milde, enthaltsam und rein. Sende die machtvollen Engel, auf daß
dieses dein ganzes Volk heilig und ehrwürdig sei. Ich rufe dich an,
sende den Heiligen Geist in unser Herz und verleihe uns die Gnade,
die göttlichen Schriften, die vom Heiligen Geist stammen, verstehen
zu lernen und sie rein und würdig zu erklären, damit das anwesende
Volk Nutzen daraus ziehe durch deinen Eingeborenen Jesus Christus
im Heiligen Geist, durch welchen dir Ehre und Kraft ist jetzt und in
alle Ewigkeit73.

Auch im Anschluß an die Homilie ergeht der Ruf um das Kommen des

Geistes, der Christus in der Gemeinde vergegenwärtigt.

Gott, Retter wir bitten dich für dieses Volk, sende den Heiligen
Geist. Der Herr Jesus Christus suche es heim, er spreche in aller
Gedanken und bereite die Herzen für den Glauben vor. Er selbst
ziehe die Seelen zu dir, Gott der Erbarmungen. Nimm in Besitz auch
das Volk dieser Stadt, nimm in Besitz die rechtmäßige Herde durch
deinen Eingeborenen Jesus Christus im Heiligen Geist, durch den dir
Ehre und Kraft ist jetzt und in alle Ewigkeit74.

Umrahmt von Bitten um das Verständnis der Schriften wird die

Verkündigung ferner in der Markus-Liturgie. Jesus Christus, so lautet ein

Text vor dem Trisagion, das zu den Lesungen überführt, möge sein

Licht und seine Wahrheit senden, die Augen des Geistes erleuchten zur
Erkenntnis seiner göttlichen Weisungen, damit die Anwesenden, zu
Tätern des Wortes geworden, gute Werke tun und dreißig-, sechzig-,

ja hundertfältige Frucht hervorbringen 75. Während der Prieser unmittelbar

vor der Ansage der Frohbotschaft Weihrauch einlegt, bittet er um
dessen Annahme bei Gott; dann fährt er fort: «Sende uns dafür die
Gnade deines Heiligen Geistes herab!» Und zum Diakon gewendet,
spricht er:

Der Herr segne und stärke dich und mache uns zu Hörern seines

heiligen Evangeliums, Gott, hochgelobt jetzt und in alle Ewigkeit76.

Die Kopten kennen vier Schriftperikopen für die Eucharistiefeier, die

alle dem Neuen Testament entnommen sind. Im Gegensatz zu anderen

73 F. X. Funk, Didascalia et Constitutiones Apostolorum II (Paderborn 1905)
158; vgl. Griechische Liturgien 140.

74 Funk, a. a. O. 160; Griechische Liturgien 140 f.
75 Brightman, a. a. O. 117.
76 Ebd. 118 f.; Griechische Liturgien 166.



136 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Liturgien gehen hier die Gebete nicht vorauf, sondern folgen im
Anschluß an die Lesungen.

Nach der Epistel aus dem heiligen Paulus:

Gott jeglicher Erkenntnis, du schenkst Weisheit und deckst auf, was
tief im Verborgenen liegt; du gibt jenen das Wort, die die Frohe
Nachricht mit Macht verkünden. In deiner Güte hast du Paulus, den
einstigen Verfolger, berufen, um aus ihm ein auserlesenes Werkzeug
zu machen. Es gefiel dir, ihn den Aposteln beizugesellen, damit er
mit ihnen das Evangelium deines Reiches predige, o Christus, unser
Gott. Nun bitten wir dich in deiner Güte und Menschenfreundlichkeit,

du mögest uns und deinem ganzen Volk geraden Sinn und geläuterte

Einsicht verleihen, damit wir erkennen und begreifen, wie sehr
deine heiligen Lehren, die der Apostel uns vermittelt hat, nutzbringend

sind. Und wie er dir ähnlich geworden ist, Herr des Lebens, so
laß auch uns ihm ähnlich werden in Glauben und Werken, indem
wir ohne Unterlaß deinen heiligen Namen preisen und uns allezeit
rühmen in deinem Kreuz 77.

Nach der katholischen Epistel:

Herr, unser Gott, du hast uns durch die heiligen Apostel das Mysterium

des glorreichen Evangeliums deines Christus offenbart. Du
ließest sie allen Völkern die unergründlichen Reichtümer deiner
Barmherzigkeit verkünden gemäß der unermeßlich großen Gabe deiner
Gnade. Wir flehen zu dir, unser Herr, gib uns Anteil an ihrem Geschick
und ihrem Erbe. Gewähre uns, daß wir allezeit in ihren Fußstapfen
wandeln, ihren kämpferischen Geist nachahmen und die Anfechtungen,
die sie um der Gerechtigkeit willen auf sich genommen, mit ihnen
teilen. Behüte deine heilige Kirche, die du durch sie gegründet hast.
Segne die Schafe deiner Herde und schenke Wachstum dem Weinberg,
den deine Rechte gepflanzt78.

Die Gebete nach der Apostelgeschichte und dem Evagelium beziehen

sich auf die Darbringung des Weihrauchopfers, welches den Lesegottesdienst

begleitet. Interessanter als sie ist jedoch die feierliche Oration,
die unmittelbar der Verlesung der Frohbotschaft voraufgeht :

Herr Jesus Christus, unser Gott, du hast zu den heiligen Aposteln
gesagt: Viele Propheten und Gerechte haben gewünscht zu sehen,
was ihr seht, und haben es nicht gesehen, zu hören, was ihr hört,
und haben es nicht gehört. Ihr aber, glücklich eure Augen, weil sie

77 Brightman, a. a. O. 153.
78 Ebd. 154.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 137

sehen, und eure Ohren, weil sie hören! Laß uns auf die Fürsprache
der Heiligen dein Evangelium vernehmen und es in die Tat
umsetzen 79.

In vorbildlicher Weise nehmen die östlichen Liturgien - dies
veranschaulichen die angeführten Beispiele - die Verantwortung gegenüber
jenen wahr, die gottesdienstlichen Umgang pflegen mit dem biblischen
Wort. Einerseits erziehen die Gebete im Umkreis der Liturgia verbi
(und die mit ihr verbundenen Gesten) das Volk dazu, das Gefühl für
das sinnliche Hören zu schärfen. Müssen wir es nicht zurückgewinnen
in einer Zeit, da unsere Ohren durch den vielen Lärm abgestumpft und
taub geworden sind? Dann aber zeigen die erwähnten Texte, daß es

vorab um ein inneres Hören geht («öffne die Augen unseres Geistes!»),
das in die Begegnung mit dem personalen Wort führen will. Der Geist
soll unsere Sinne öffnen, damit wir im Raum der Kirche die Gegenwart

des Herrn und seine Sendung vernehmen. Und schließlich darf es

nicht beim bloßen Hören sein Bewenden haben; das Wort drängt nach

Verwirklichung im Alltag. Daher die wiederholte Bitte, die Botschaft
möge sich auszeugen in einem Leben gemäß den empfangenen Weisungen.
Das Gebet um das Pneuma zielt ab auf ein geistliches Erfassen und,
als Folge davon, auf den Wandel nach dem Geist80.

VI.

DAS GEBET UM ERLEUCHTUNG IN DER REFORMIERTEN TRADITION

Eine Entsprechung zu den östlichen Geistanrufungen im
Wortgottesdienst bieten die reformierten Kirchen und zwar mit dem «Gebet

um Erleuchtung», einem der typischsten Elemente dieser Tradition 81.

Im Genfer Psalter von 1542 lesen wir die Rubrik: «Der Pfarrer beginnt
wieder zu beten, indem er Gott um die Gnade des Heiligen Geistes an-

79 Ebd. 155.
80 H. U. von Balthasar, Sponsa Verbi (Einsiedeln 1961) 484-501 : Sehen,

Hören und Lesen im Raum der Kirche.
81 Zu den Ursprüngen des reformierten Gottesdienstes siehe die wichtige

Dissertation von Hughes Oliphant Old (Neuenburg 1971). Maschinengeschriebene
Doktorthese 513 S. : The Patristic Roots of Reformed Worship.



138 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

ruft, sein Wort möge glaubwürdig dargelegt werden zur Ehre seines

Namens und zur Auferbauung seiner Kirche, es möge so demütige und
gehorsame Aufnahme finden, wie es sie verdient. Die Form bleibt dem
Ermessen des Pfarrers anheimgestellt»82. Es sind uns einige Gebetsmuster

des Genfer Reformators überliefert, so z. B. das folgende:

Allmächtiger, gütiger Vater, unser ganzes Heil liegt in der Kenntnis
deines heiligen Wortes. Deshalb stärke uns jetzt durch deinen Heiligen
Geist, damit unsere Herzen frei seien von allen weltlichen Gedanken
und den Bindungen des Fleisches, auf daß wir dieses selbe Wort
hören und empfangen, daß wir deinen gnädigen Willen bejahen, daß
wir dich lieben und dir dienen voll Eifer und Freude zu deinem
Lobpreis und zu deiner Verherrlichung in Jesus Christus, unserem Herrn83.

Das Gebet um Erleuchtung widerspiegelt die Anschauungen Calvins
über die Beziehung von Wort und Geist84. Für ihn läßt sich die Schrift
nur durch das Wirken des Pneumas erfassen. Das gilt zunächst für den

Prediger, dessen Dienst der Gabe des Geistes bedarf ; andererseits trifft
dies aber auch auf die Hörer des Evangeliums zu; denn Fleisch und
Blut können nicht aus sich selbst zum Sinn der christlichen Lehre
vorstoßen. In der Institutio nennt Calvin den Heiligen Geist den Schlüssel,
der uns Zugang zu den Schätzen des Himmelreiches verschafft; ein
andermal bezeichnet er die Erleuchtung durch den Geist als die
Sehkraft der Seele 85. Nicht das Buch als solches, sondern das durch den

Prediger unter Einwirkung des Pneumas verkündete und durch die

Gläubigen aufgrund des inneren Zeugnisses des Geistes angenommene
Schriftwort ist für den Reformator Gottes Wort.

Die Genfer Praxis steht nicht vereinzelt da, vielmehr kennen sie

auch Zürich und Straßburg. In seiner Agende von 1528 beschreibt

Zwingli die Gebetsform, «die man jetzt in Zürich braucht zu Anfang
der Predigten»:

82 B. Thompson, Liturgies of the Western Church (Cleveland 1961) 198 f. -
Zum Genfer Psalter, den Calvin aus Straßburger und französischem Gebetsgut
zusammenstellte, cf. Old, a. a. O. 141 ff.

83 Thompson, a. a. O. 209.
84 Siehe W. Niesel, Die Theologie Calvins (München 21957) 30-38.
85 Inst. III, 1, 4: «Quia frustra caecis lux se offerret nisi Spiritus ille intelli-

gentiae aperiret mentis oculos: ut rite clavem vocare queas qua caelestis regni
thesauri nobis reserantur, eiusque illuminationem mentis nostrae aciem ad viden-
dum.» Vgl. ebd. I, 7, 4; Corpus Reformatorum, vol. 74, 661.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 139

Lasset uns Gott ernstlich bitten, daß er sein heiliges Wort uns armen
Menschen gnädiglich öffnen und uns in die Erkenntnis seines Willens
einführen wolle, auch alle, die an seinem Wort irren, wieder auf den
rechten Weg weise, damit wir nach seinem göttlichen Willen leben 86.

Der Reformator, der Surgants Manuale zu kennen scheint - dort ist die
Rede von der Invocatio divini auxilii vor der Predigt 87 -, knüpft an
einen mittelalterlichen Brauch an und faltet ihn zugleich aus 88. Die
Straßburger Liturgie enthält ebenfalls eine solche Anrufung, die im
wesentlichen mit dem Zürcher Text übereinstimmt. Während dieser nur
im Predigtgottesdienst verwendet wurde, diente das Straßburger
Formular in der Abendmahlsfeier, wo es die römische Kollekte ersetzte 89.

Im Neuenburger Kirchenbuch von Guillaume Farel (1533) lautet
die Anweisung für den Prediger:

Derjenige, welcher dem Volk mit dem Wort Gottes aufwartet, ermahnt
jeden, sich an Gott, unseren barmherzigsten Vater, zu wenden mit
der Bitte, seinen Heiligen Geist auf alle Menschen herabzusenden. Sie

flehen, er möge sich aller Könige, Fürsten und Herren erbarmen, all
jener, denen er Amt und Würde verliehen, indem er ihnen das Schwert
anvertraute, um die Übeltäter zu bestrafen und die Guten zu schützen.
Aus Gnade möge er Mitgefühl haben mit ihnen und ihnen seinen
Heiligen Geist verleihen, damit sie ihr Amt gerecht ausüben zur Ehre
und Verherrlichung unseres Herrn, zum Nutzen und zur Wohlfahrt
ihrer Untergebenen. Sie beten für alle, die versammelt sind, um das
Wort der Wahrheit zu hören. Unser Herr möge jeden Fehler und jede

86 F. Schmidt-Clausing, Zwingiis liturgische Formulare (Frankfurt a. M.
1970) 48; vgl. S. 57. - Ders., Zwingli als Liturgiker (Göttingen 1952).

87 Johannes Ulrich Surgant, Manuale curatorum (Basel 1503): 12. Consi-
deratio zur Kunst des Predigens, De invocatione divini auxilii Fol. xxr-xxir:
Modus autem implorandi divinum auxilium : potest fieri per orationem dominicam
vel salutationem angelicam : vel aliud deprecatorium ecclesiae verbum. Communiter
tarnen fit per angelicam salutationem (in vulgari lingua). - Zum liturgischen
Schaffen Surgants siehe J. Konzili, Der Basler Professor Johann Ulrich Surgant
(ca. 1450-1503) als Pastoralliturgiker. Doktor-Dissertation (Fribourg 1970).

88 Einleitungsgebet zui «Prophezei» 1525 (Prophezei: Vorbild der Bibelstunde,
Ersatz für die tägliche Messe), die umgeformte römische Heilig-Geist-Kollekte :

«Allmächtiger, ewiger und barmherziger Gott, dessen Wort eine Leuchte ist unsern
Füßen und ein Licht auf unsern Wegen, öffne und erleuchte unsere Sinne, daß wir
deine Geheimnisse rein und heilig erkennen und in das verwandelt werden, was wir
recht erkannt haben, auf daß wir deiner Majestät in keiner Weise mißfallen, durch
Jesus Christus unsern Herrn. Amen.» - Schmidt-Clausing, Zwingiis liturgische
Formulare 42.

89 Thompson, a. a. O. 170. Calvin übernahm das Straßburger Formular fast
wörtlich für Genf.



140 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Sünde vergeben, seine Gnade und seinen Geist schenken, von dem
die volle Erkenntnis aller Wahrheit herkommt. Dies ermöglicht,
lauter und untadelig mit seinem heiligen Wort umzugehen, es

darzulegen und zu verkünden, es zu hören und zu verstehen, es
aufzunehmen und zu halten und so den Willen des lieben Vaters zu erfüllen.
Von ihm erwarten sie alles im Namen seines einzigen Sohnes Jesus,
wenn sie das Gebet sprechen, das er sie gelehrt hat: Vater unser 90.

Was in dieser Verordnung auffällt, ist die dreifache Bitte um den Geist :

zunächst für alle Menschen, dann für die Regierenden und schließlich
für die zum Hören versammelte Gemeinde. Aus Marginalien Farels

erhellt, wo die Reformatoren die biblischen Grundlagen für die Epiklese
gegeben sahen. Da wäre einmal Num 11 zu erwähnen; der Passus

berichtet, wie die Ältesten des Volkes, nachdem der Geist sich auf sie

niedergelassen hatte, zu prophezeien begannen. Ferner beruft sich Farel
auf Nehemia, zuerst Kapitel 9 mit dem ausführlichen Bußgebet;
möglicherweise spielt er an auf Vers 20 («du verliehest ihnen deinen guten
Geist, um sie zu unterweisen») und Vers 30 («du warntest sie durch deinen
Geist vermittels deiner Propheten»). Vielleicht sah er in diesen Stellen
den Bezug zwischen Geist und Amt ausgesprochen, oder er entdeckte
in der Reform des Esra und Nehemia Ähnlichkeiten mit der Situation
der Kirche in seinen Tagen. Aus demselben Buch (8, 6) vermerkt er dann
die Tatsache, daß der Erklärung des Gesetzes ein Gebet voraufging.
Damit verfolgt er die Spuren einer alten liturgischen Tradition, die, von
der frühen Kirche aus der Synagoge übernommen, im Gebet um
Erleuchtung ihre Fortsetzung fand91. Als weitere biblische Belege zieht
der Reformator von Neuenburg Joh 14, 26 und 16,13 bei, wo Jesus
seinen Jüngern den Heiligen Geist verheißt, der sie in alle Wahrheit
einführen wird. Und schließlich führt Farel Ps 119 (118) an, den
Lobpreis auf die Tora, der mit zahlreichen kurzen Bitten um das rechte
Verständnis der Schrift und um Gottes Beistand für ein Leben gemäß dem
Gesetz durchwirkt ist92. Tatsächlich griffen die reformierten Liturgiker
öfters auf eine dieser knappen Psalmenanrufungen zurück, wenn sie das

Gebet um Erleuchtung verfaßten.

90 Thompson, a. a. O. 216.
91 I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung

(Hildesheim 1967) 171 f.
92 Ps 119, 12. 17. 18 («mach mir die Augen auf, damit ich sehe»). 27. 33. 34.

35. 37. 64. 68. 105 («dein Wort ist eine Leuchte meinem Fuß, ein Licht auf meinem
Pfad»), 112. 124. 135. 144. 169.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 141

Neben biblischen Argumenten konnten sich die Reformatoren auch
auf die Patristik abstützen. Bekanntermaßen ließen sie sich bei der
Ausarbeitung ihrer Gottesdienstformulare stark von den Vätern
beeinflussen 93. Origenes z. B. pflegte seine Predigten mit einem Gebet zu
beschließen. Hierfür ein Beispiel:

Laßt uns den Herrn bitten, uns zur Erkenntnis seiner anderen
Prophezeiungen zu erleuchten und der Wahrheit verwandte Sinne zu
eröffnen, damit wir im Heiligen Geiste betrachten, was vom Geiste
geschrieben ist, Geistliches mit Geistlichem vergleichen und so die
Schriften, die er inspiriert hat, Gottes und des Heiligen Geistes würdig
zu erklären in Christus Jesus, unserem Herrn, dem Ehre und Macht
ist in die Ewigkeiten der Ewigkeiten. Amen 94.

Augustinus empfiehlt in seiner Schrift «De doctrina christiana» - das

Werk war den Reformatoren bestens bekannt -, die Verkündiger sollten,

ehe sie vor das Volk hintreten, beten, desgleichen die Hörer, bevor
sie unterwiesen werden, die einen um das rechte Wort für sich selbst,
die anderen um die Wahrheit für die Lehrer 95.

Mit der Überlieferung, ein Gebet um Gottes Beistand in die

Verkündigung einzufügen, brach die reformierte Liturgie nie. Noch eine

der neuesten Gottesdienstordnungen, das Zürcher Kirchenbuch, bringt
im II. Teil der Predigtliturgie, der «Anbetung», das sogenannte Bittwort

96. Dessen Stellung (unmittelbar vor der Lesung) entspricht
derjenigen der römischen Kollekte; seiner Funktion nach hingegen
unterscheidet es sich vom katholischen Tagesgebet: anstatt den Eingang
abzuschließen, eröffnet es, nach vorne blickend, die Verkündigung. Es handelt

sich um «eine Bitte um die Gegenwart des Herrn im Heiligen Geist,

93 Das ist der Gegenstand der Untersuchung Olds (Anm. 81).
94 A. Hamman, Gebete der ersten Christen (Düsseldorf 1963) 76-81; 1. Predigt

über das Buch Levitikus 6: «Aus ganzem Herzen laßt uns zum Herrn und zum
Heiligen Geist beten, alle Nebel und Finsternisse hinwegzunehmen, die sich durch
den Schmutz der Sünde zusammengeballt haben und den Blick unseres Herzens
verdunkeln, auf daß wir die geistige und wunderbare Einsicht in das Gesetz
empfangen, wie jener, der sprach: 'Enthülle meine Augen, und ich werde die Wunder
deines Gesetzes betrachten.'» - Vgl. H. U. von Balthasar, Origenes. Geist und
Feuer (Salzburg 21938).

95 De doctrina christiana IV, 30, PL 34, 120. Auch Surgant zitiert diese Stelle
(Manuale curatorum Fol. XXv).

96 Kirchenbuch 1. Ordnungen und Texte für den Gottesdienst der Gemeinde.
Kirchenrat des Kantons Zürich (Zürich 1970). Dazu J. Baumgartner, Reform des

reformierten Gottesdienstes, in: SKZ 141 (1973) 408—410; 430—432; 442-443.



142 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

welcher die Gemeinde in alle Wahrheit leiten möge. Sie bittet um das

rechte Hören und Verstehen des Wortes»97. So heißt es etwa in der
festlosen Zeit:

Heiliger Gott, barmherziger Vater, dein Wort ist vollkommen, und
deine Befehle bringen unsere Gedanken und unseren Willen in die
rechte Richtung. Rede du jetzt durch deinen Heiligen Geist und öffne
uns das Verständnis deiner großen Geheimnisse, die das Evangelium
von deinem lieben Sohn Jesus Christus schenkt9S.

An Ostern:

Heiliger, herrlicher Gott, laß das Wort von der Auferstehung deines
Sohnes unter uns machtvoll verkündet werden. Dein Heiliger Geist
wirke und stärke in uns den Glauben. Verbinde uns mit dem lebendigen

Herrn, damit auch wir in einem neuen Leben wandeln ".
Die gut 50 Stücke der Agende, eine kleine Theologie geistlichen Hörens

enthaltend, liegen ganz auf der Linie der Pneumatologie, wie sie von
Calvin und Zwingli so nachdrücklich vertreten worden ist. Insofern
erweisen sie sich als eine Schule für die Gläubigen, die oft nicht einmal
wissen, wie und was sie beten sollen (Rom 8, 26).

VII.

RÖMISCHE ANSÄTZE ZU EINER GEISTANRUFUNG

Wer in die Geschichte der römischen Messe hineinschaut, stellt mit
Erstaunen fest, daß auch sie in ihrem ersten Teil, wenngleich nur in
schüchternen Ansätzen oder dann in mehr volkstümlicher Art, das

Anliegen einer Bitte um Gottes Beistand oder die Herabsendung des

Heiligen Geistes verficht. Ohne Zweifel kommt in diesen Versuchen das

Bewußtsein zur Geltung, für die Wortverkündigung der Hilfe von oben

97 Einführung zur Gottesdienstordnung, hrsg. vom Kirchenrat des Kantons
Zürich (Zürich 1970) 45.

98 Kirchenbuch S. 11.
99 Ebd. S. 87. - Eine eindrückliche Geistepiklese findet sich auch im anglikanischen

Ordo «Of Holy Communion», in der Kollekte nach dem Vaterunser, das
die Liturgie eröffnet: «Almighty God, unto whom all hearts be open, all desires
known, and from whom no secrets are hid ; cleanse the thoughts of our hearts by
the inspiration of thy Holy Spirit, that we may perfectly love thee, and worthily
magnify thy holy Name; through Christ our Lord. Amen. » - Vgl. Holy Communion

- The 1967 Service (London 1967) p. 1 ; An Order for Holy Communion — Series 3

(London 1973) p. 7.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 143

zu bedürfen. Obgleich die sogenannte Praeparatio ad missam, der Akzeß,
seit dem 9. Jahrhundert im Westen üblich, noch nicht zur Liturgia verbi
gehört, so führt er dennoch auf die Lesungen hin. In diesem vorbereitenden

Gebetskomplex, durch den der Priester sich für die heilige Handlung

zurüstet, figurieren neben Psalmen eine ganze Reihe Orationen, die
beinahe alle die Kraft des Heiligen Geistes erbitten 10°. Dieser Zug
verstärkt sich noch dadurch, daß nicht selten das Veni Sancte Spiritus, das

Veni Creator oder das Sancti Spiritus assit nobis gratia hinzugefügt wird.
Solche mittelalterlichen Gebete lesen sich zuweilen wie ein Officium de

Spiritu Sancto. Andernorts wieder gewährte man der Geistbitte Eingang
im Stufengebet; der Zelebrant kniete dazu vor dem Altar nieder, oder
dann verrichtete er neben dem Aufer a nobis die Oration Ure igne
Sancti Spiritus, die vom Rezeß (den Abgangsgebeten des Priesters)
herstammte 101.

Im eigentlichen Lesegottesdienst findet sich nach vereinzelten Meß-

ordines des Mittelalters eine Segnung des Subdiakons (mit Segensbitte
und Segensspruch) vor dem Epistelvortrag102. Als Zwischengesänge
dienten des öftern die alten Pfingstlieder (Nun bitten wir den Heiligen
Geist und Komm, Heiliger Geist, Herre Gott) ; zahlreiche Zeugnisse
belegen den Brauch, die Predigt mit deutschen Liedern zu umrahmen 103.

Für die Proklamation des Evangeliums kam die Sitte auf, dem Diakon
einen Segen zu spenden. Nach dem Ordo Romanus I küßte der Diakon
die Füße des Papstes, der über ihn die Worte sprach: Dominus sit in
corde tuo et in labiis tuis ; gemäß einigen früheren Handschriften riefen
ihm die Bischöfe, wenn er vorüberging, zu: Dominus tecum, und die

Priester: Spiritus Domini super te 104. Amalar bemerkt, der Diakon, der
den Samen des Evangeliums ausstreue, bedürfe einer maior benedictio.
Diesem Trend folgend, wuchs der ursprüngliche schlichte römische

Spruch zu längeren Formeln aus 105. In der nichtfeierlichen Messe be-

100 J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia I (Wien 51962) 354—357.
101 Ebd. 384 f.; 401.
102 Ebd. 536.
103 Ebd. 563; vgl. W. Baumker, Zur Geschichte der Xonkunst in Deutschland

von den ersten Anfängen bis zur Reformation (Freiburg i. Br. 1881) 133.
104 J. A. Jungmann, MS I 568 f.
105 Ebd. 581-583, z. B. : Benedictio Dei Patris et Filii et Spiritus Sancti

descendat super te et aperiat Christus os tuum ad pronuntiandum digne idoneeque
sanctum evangelium suum. Oder: Corroberet Dominus sensum et labia tua, ut
recte pronunties nobis eloquia divina. Oder: Deus misereatur vestri et benedicat.
Oder: Spiritus Domini super te, evangelizare pauperibus.



144 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

gnügte sich der Priester, bevor er das Evangelium las, mit einem kurzen
Gebetswort : Dominus sit in ore meo, oder : Dominus, labia mea aperies

u. ä. Wohl unter dem Einfluß des Munda cor (seit dem 11. Jahrhundert)
gewann das Motiv der Reinigung des Herzens und der Lippen die Oberhand,

während der Gedanke der inneren Erleuchtung und der Ein-
wohnung des Geistes verblaßte.

Im neuen römischen Missale entfiel (leider) in den Gebeten zur
Vorbereitung der Messe die schöne Oration «Peto clementiam tuam», eine

ausdrückliche Geist-Epiklese106; hingegen sind für die Verkündigung
des Evangeliums geblieben : das Dominus sit in corde tuo für den Diakon
und, falls kein Diakon da ist, das Munda cor für den Priester.

Noch bis zum Konzil gab es Pfarreien, in denen bei der sonntäglichen

Eucharistiefeier vor dem Evangelium ein Heilig-Geist-Lied
gesungen wurde107. Im sanktgallischen Rheintal existierte bis in die
neueste Zeit der Brauch, daß der Priester vor der Predigt (oder der

Christenlehre) die Bitte aussprach: «Der Heilige Geist möge meine Worte
segnen, damit sie zu eurer Seelen Heil gereichen. » Einmal mehr bewahrheitet

sich die Feststellung, daß das gläubige Volk gewissen Anliegen,
welche der offizielle Gottesdienst nicht, nicht mehr oder bloß ungenügend
wahrnimmt, motu proprio die nötige Beachtung verschafft, indem es zu
paraliturgischen Elementen Zuflucht nimmt108.

Es sei hier noch ein Wort gestattet zu den Benediktionen in der
Matutin, die in der nachvatikanischen «Geistlichen Lesung» bzw. Vigil
gestrichen sind. Schon Benedikt erteilte die Weisung, der Abt solle den
Lektor segnen: «Dicto versu benedicat abbas» 109. Einzelne der vielen
Segensformeln im vorvatikanischen Brevier nannten ausdrücklich den

Heiligen Geist, z. B.: «Spiritus Sancti gratia illuminet sensus et corda

106 B. Fischer, Eine ausdrückliche Geistepiklese im bisherigen Missale Ro-
manum, in: Mélanges liturgiques offerts au R. P. Dom Bernard Botte OSB de
l'Abbaye du Mont César (Löwen 1972) 139-149.

107 M. Hofer, Die Gesang- und Gebetbücher der schweizerischen Diözesen
(Fribourg 1965): zu den Predigt- und Pfingstliedern 32, 57, 71, 78, 108, 134, 163

(einer Predigt kann ein Heiliggeistlied vorausgehen), 177, 203, 262 (Predigtlieder).
108 B. Fischer, Die Gebetsanliegen des Volkes in der Sonntagsmesse, in:

Le Dimanche et sa célébration (Luxemburg 1952) 54-67; ders., Die Anliegen des
Volkes im kirchlichen Stundengebet, in: Brevierstudien, hrsg. von J. A. Jungmann

(Trier 1958) 57-70.
109 Regula 9, 11. Vgl. J. Pascher, Das Stundengebet der römischen Kirche

(München 1954) 213 f.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 145

nostra» oder «Ignem sui amoris accendat Deus in cordibus nostris» 110.

Man mag es bedauern, speziell für den gemeinschaftlichen Vollzug der

Stundenliturgie, daß diese geistorientierten Gebete der Reform zum
Opfer gefallen sind.

*

Wenn am Ende unserer Darlegungen sich ein Ergebnis abzeichnet,
so dies: Angesichts der weiten Verbreitung einer Geistanrufung im Leseteil

der Messe bzw. im Predigtgottesdienst und aufgrund einer von der

Schrift, den Vätern und den alten Liturgien her gespeisten Tradition,
die in Kirchen des Ostens wie des Westens beheimatet ist, legt sich der
Wunsch nahe, die römische Eucharistiefeier möchte im Lesegottesdienst
das epikletische Moment stärker als bislang berücksichtigen. Es ließe
sich denken, daß die Kollekte nicht immer die Eröffnung abrunden
müßte m, sondern des öftern die Lesungen einleiten könnte - im Sinne

der reformierten Erleuchtungsformel. Zum anderen böte sich die
Möglichkeit an, den Segen über den Diakon bzw. das Vorbereitungsgebet
des Priesters (vor dem Evangelium) zu einer ausdrücklichen, laut
vorgetragenen Epiklese über die Diener des Wortes und die hörende
Gemeinde auszubauen, so daß die unersetzliche Rolle des Geistes beim

Ereignis der Verkündigung ins Wort gehoben wäre, dies zugunsten einer
intensiveren Sensibilisierung des Volkes für die «praesentia Spiritus
Sancti» im christlichen Kult112. Hippolyt von Rom wußte noch lebendig
um den Sachverhalt, als er schrieb: «Unusquisque sollicitus sit ire ad

ecclesiam, locum ubi Spiritus Sanctus floret»113. Es lohnte sich gewiß,
in den Gottesdienstteilnehmern, die, im Namen Jesu versammelt, auf
sein Wort lauschen, das Bewußtsein von der Fülle der Geistgegenwart
zu wecken und zu schärfen. Eine Geistepiklese in der Liturgia verbi
dürfte zur geistlichen Erfahrung ermuntern und das freisetzen, was die
Gemeinde schon in sich trägt.

110 Benedictiones im Zisterzienser Brevier: «In unitate Sancti Spiritus bene-
dicat nos Pater et Filius» (Sonntag 1. Nokturn); «Ad intelligenda sua praecepta,
aperiat Dominus corda nostra» (Donnerstag 1. Nokturn im Winter); «Splendor
lucis aeternae illuminet nos sine fine » (Montag 1. Nokturn im Winter) ; « Sapientia
Dei Patris nos caelestibus instruat disciplinis» (Dienstag 1. Nokturn im Winter).

111 Zur Funktion der römischen Kollekte cf. G. Sobrero, La prière présidentielle,

in: J. Gelineau u. a., Dans vos assemblées I (Paris 1971) 267 f.
112 Cf. der neue Ordo aspersionis aquae benedictae, Benediktionsformel Nr. 3.
113 B. Botte, La Tradition Apostolique de saint Hippolyte (Münster i. W.

1963) 90-91.

10


	Locus ubi Spiritus Sanctus floret

