Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Locus ubi Spiritus Sanctus floret
Autor: Baumgartner, Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761346

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JAKOB BAUMGARTNER

Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Eine Geist-Epiklese im Wortgottesdienst?

Wir erleben in unseren Tagen eine Art Wiederentdeckung des
Heiligen Geistes !. Die sogenannte charismatische Bewegung, um 1966
von einem Kreis engagierter Laien in den USA ausgegangen, griff bald
einmal auf viele Linder iiber. Zwar verdankt sie manche spirituelle Im-
pulse den Pfingstgemeinschaften, doch zielt sie nicht auf die Bildung
freier Gemeinden ab, sondern will zu einer Erneuerung der gesamten
Kirche in all ihren LebensiuBerungen beitragen. Sie versteht sich als
Antwort auf eine einseitige Rationalisierung unseres Verhiltnisses zu
Gott. Deshalb pflegen die in Gebetsgruppen zusammenkommenden
Christen mit besonderer Aufmerksamkeit die Bereitschaft, sich in der
Ganzheit ihres Wesens dem Wirken des Geistes auszusetzen und aus
einer lebendigen Gemeinschaftserfahrung sich fiir ihre Aufgabe in Kirche
und Welt zuzuriisten 2.

1 Solautet der Titel eines Buches mit Beitrigen von H. MEYER, W. J. HOLLER-
WEGER, K. McDoONNALL, V. VATJA und A. M. AAGAARD (Frankfurt a. Main 1974).

2 Eine erste Bestandesaufnahme iiber die Bewegung bietet E. D. O’'CoNNOR,
Spontaner Glaube. Ereignis und Erfahrung der charismatischen Bewegung (Frei-
burg i. Br. 1975); vgl. H. MUHLEN, Die katholische-charismatische Gemeinde-
Erneuerung, in: StdZ 100 (1975) 801-812; ferner L.-J. SueNENs, Hoffen im Geist
(Salzburg 1974). — Franzdsische Literatur: K. und D. RANAGAN, Le retour de
I’Esprit. Le Pentecdtisme catholique aux USA (Paris 1972); R. LAURENTIN, Pente-
cdtisme chez les catholiques. Risques et avenir (Paris 1973); Le Renouveau charis-
matique. Orientations théologiques et pastorales. Colloque de Malines, 21-26 mai
1974, in: Lumen Vitae 29 (1974) 366—404; La vie spirituelle Nr. 600 (1974): Le
mouvement charismatique; Les charismatiques catholiques aux Etats-Unis. Décla-
ration du Comité épiscopal de recherche et de pratique pastorale, in: Documenta-
tion cath. Nr. 1670 (1975) 157-159. Vgl. ferner die Stellungnahme der USM und
USMSR : Amorces du renouveau ‘charismatique’ en Suisse romande (Juni 1975) 7 pp.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 113

Ohne Zweifel diirfen wir vom katholischen charismatischen Auf-
bruch, vorab durch die Weise, wie dort Gottesdienst gefeiert wird, eine
pneumatische Sensibilisierung des Kirchenvolkes erwarten. Wenn das
Konzil wieder und wieder zur tdtigen, inneren und duleren Teilnahme
an der Liturgie auffordert, so bedeutet dies nichts anderes, als sich vom
Geiste Gottes selber in das vergegenwirtigte Mysterium hineinnehmen
zu lassen. Liturgie als eine Hochform der vita spiritualis kann letztlich
nur im Geiste verstanden und aus dem Geiste vollzogen werden. Nach
der (sicher notwendigen) Reform der Riten ist es an der Zeit, daB die
westliche Kirche sich auf die pneumatische Dimension des christlichen
Kultes besinnt 3. Tatsdchlich geschieht jeder liturgische Akt im Heiligen
Geist, ob nun die Versammelten dies realisieren oder nicht. Doch muB
die pastorale Sorge vermehrt dahin laufen, den Glaubigen das, was den
Kult iiberhaupt erst ermoglicht, nimlich das Wirken des Geistes, nahe-
zubringen 32. Solche BewuBtmachung erfolgtf reilich nicht so sehr mittels
gelehrter Traktate iiber den Heiligen Geist, als vielmehr durch die Praxis
kirchlichen Betens und durch gottesdienstliche Einiibung. Die neuen
romischen Hochgebete, mit einer ausdriicklichen Epiklese ausgestattet,
sind sicher dazu angetan, die Rolle des Geistes im zentralen Teil der
Messe zu verdeutlichen; hingegen fehlen Gebete und Gesten, die das-
selbe fiir den Wortgottesdienst zu leisten vermdchten. Sollte indes nicht
auch im ersten Teil der Eucharistiefeier irgendwo in Erscheinung treten,
daB Verkiindigung stets aus der Kraft dessen geschieht, de1 die Herzen
aufdeckt und die Menschen in die Wahrheit iiberfiihrt (Joh 16, 8.13)?
Dieser Beitrag beabsichtigt, die Angebrachtheit einer Geist-Epiklese in
der Liturgia verbi zu rechtfertigen und auf Méoglichkeiten der Gestal-
tung hinzuweisen.

3 A. VErRHEUL schreibt: «Trotz der liturgischen Erneuerung hat die Rolle
des Heiligen Geistes im kultischen Leben der Kirche nicht die gebithrende Beach-
tung gefunden ... Dieses Fehlen der Aufmerksamkeit fiir die Rolle des Heiligen
Geistes in der Liturgiefeier ist typisch fiir die liturgische Bewegung in der abend-
landischen Kirche sowie fiir die Theologie und die Glaubenserfahrung des Westens
im allgemeinen» (in: Einfithrung in die Liturgie. Zur Theologie des Gottesdienstes,
Wien 1964, 61).

3a Vgl. J.MoLTMANN, Kirche in der Kraft des Geistes (Miinchen 1975) 2221.: Die
Kirche in der Gegenwart des Heiligen Geites (Verkiindigung, Sakramente, Lebensstil).



114 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

I.

DEFIZIENZ DER LITURGIEKONSTITUTION

Wie wenig Beachtung die westliche Theologie dem Wirken des Hei-
ligen Geistes im Gottesdienst schenkt, tritt in der Liturgiekonstitution
des II. Vatikanum deutlich zutage *. Im Schema der vorbereitenden
Kommission — einer sonst hervorragenden Arbeit — war nur dreimal
vom Heiligen Geist die Rede, in Artikel 2, wo es in Anspielung auf
Eph 2, 21-22 heilit, die Liturgie baue die drinnen zur Wohnung Gottes
im Geiste auf, in Artikel 6, der von den Getauften aussagt, sie wiirden,
den Geist der Kindschaft empfangend, zu wahren Anbetern des Vaters,
und schlieBlich in Artikel 43, welcher die liturgische Erneuerung (in An-
lehnung an die Ansprache Pius’ XII. an den Pastoralliturgischen Kon-
greB von Assisi) als ein Hindurchgehen des Geistes durch die Kirche
bezeichnet. Wihrend fiir das absteigende Moment der Liturgie, die Hei-
ligung der Gliubigen, die Wirksamkeit des Geistes bloB anklingt (Aufbau
zur Wohnung Gottes im Geist), erscheint sie in der aufsteigend-kultischen
Sinnrichtung (Liturgie als Verherrlichung Gottes) etwas kréftiger artiku-
liert: Das Pneuma befihigt zur wahren Anbetung. In beiden Fillen
handelt es sich indes mehr um beildufige Andeutungen als um zentrale,
das Ganze des christlichen Gottesdienstes charakterisierende Sitze. Fragt
man nach den Griinden dieser Geistvergessenheit, so kann die Liturgie-
enzyklika Pius’ XII. dafiir haftbar gemacht werden, auf die sich der
konzilidre Entwurf bei der Wesensbestimmung der Liturgie hauptsich-
lich stiitzte. Im péapstlichen Rundschreiben dominierte die christologische
Schau, das pneumatische Element kam hingegen entschieden zu kurz
— eine Tatsache, die ganz auf der Linie der abendlindischen Tradition
liegt, deren Dogmatik sich bis anhin nur wenig um eine theologische
Deutung der Liturgie bemiihte 5.

+ Vgl. zu den einzelnen Nummern die verschiedenen Kommentare der LK:
J. A. JungmaNN, in: LThK, Das Zweite Vatikanische Konzil I; E. J. LENGELING,
Die Konstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils {iber die heilige Liturgie
(Miinster i. W. 1964); H. ScamipT, Die Konstitution iiber die heilige Liturgie (Frei-
burg i. Br. 1965) 98-99; L. BoUuYER, Erneuerte Liturgie (Salzburg 1965); der Autor
nimmt in seinem «geistlichen Kommentar zur Liturgiekonstitution» (Untertitel)
allerdings wenig Notiz vom Heiligen Geist; MD Nr. 77 (1964): La Constitution sur
la liturgie. Commentaire complet.

5 Kritisch beleuchtet wird die LK vor allem durch H. MUHLEN, Die Wirk-
samkeit des Heiligen Geistes als Ermoglichung jeglichen liturgischen Tuns, in:



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 115

Das Konzilsschema erfuhr in letzter Stunde eine gewisse Korrektur,
nachdem verschiedene Viter auf seine Schwichen hingewiesen hatten.
AnliBlich der SchluBredaktion wurden, um dem Dokument doch noch eine
pneumatologische Farbung zu geben, dem Text drei weitere Stellen ein-
gefiigt, deren eine von besonderem Gewicht ist. Der erste Zusatz findet
sich in Artikel 5, der die Salbung Jesu mit Heiligem Geist erwdahnt. Zu
einem hinreichenden Verstindnis der Liturgie erweist es sich offenbar
als notwendig, bei der biblischen Lehre von der Salbung Jesu anzusetzen.
Ahnliches gilt von der zweiten Erweiterung, zu Beginn von Artikel 6,
wo wir lesen, Christus habe «die vom Heiligen Geist erfiillten Apostel
gesandt», um das von ihnen verkiindete Heilswerk durch Opfer und
Sakrament zu vollziehen. Das liturgische Tun der Apostel bedarf dem-
nach — wie das Heilshandeln Jesu selbst — der Bezugnahme auf die
Wirksamkeit des Heiligen Geistes. Der dritte, wichtigste Einschub steht
am Ende von Artikel 6; an die globale Beschreibung der liturgischen
Betitigung der nachapostolischen Kirche schlieBt sich der Passus «per
virtutem Spiritus Sancti». Die deutsche Ubersetzung gibt ihn so wieder:
«All das — ndmlich die Lesung der Schrift, die Eucharistie und die
anderen liturgischen Feiern — geschieht in der Kraft des Heiligen Geistes»®.
Damit ist grundsitzlich die Bedeutsamkeit des Geistes fiir den litur-
gischen Vollzug bejaht und festgehalten, obwohl das Gesamtergebnis
eher mager ausfillt. Dabei erstaunt es einigermafen, daB die Konstitu-
tion in den lehrhaften Aussagen zur Eucharistie (Art. 47-48) deren Bezug
zum Heiligen Geist ginzlich verschweigt.

Um dem Konzil vollauf gerecht zu werden, miiBten wir allerdings
auch die anderen Dokumente beriicksichtigen. Nicht daB sie das durch
die Liturgiekonstitution Versiumte wettmachen konnten, aber immer-
hin begegnet man da und dort ausdriicklichen pneumatologischen AuBe-
rungen zum Kult, so z. B. in Lumen gentium Artikel 50d: in der Liturgie
wirke die Kraft des Heiligen Geistes durch die sakramentalen Zeichen
auf uns ein. Nachdem Artikel 5 des Dekretes Presbyterorum ordinis
festgehalten hat, Christus iibe sein priesterliches Amt «durch seinen
Geist» allezeit fiir uns in der Liturgie aus, folgt ein Passus, der sehr trif

P. BorMANN - H. J. DEGENHARDT, Liturgie in der Gemeinde II (Salzkotten 1965)
40-61; vgl. pERs., Dogmatische Uberlegungen zur liturgischen Konstitution, in:
Catholica 19 (1965) 108-135.

¢ Diesen Sinn hat, nach der Erklirung der Konzilskommission, der Einschub;
vgl. E. J. LENGELING, Die Lehre der Liturgie-Konstitution vom Gottesdienst, in:
LJ 15 (1965) 1-27 (spez. 5).



116 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

und konzis formuliert: das eucharistische Brot enthalte Christus selbst,
der durch sein Fleisch «Spiritu Sancto vivificatam et vivificantem» den
Menschen das Leben spende 7. Diese Stelle kehrt iibrigens in der «Instruc-
tio de cultu mysterii eucharistici» (25. Mai 1967) wieder, in welcher der
Fortschritt faBbar wird 8. Die Verlautbarung bemiiht sich, den pneu-
matischen Aspekt des Herrenmahles zur Geltung zu bringen, dies frei-
lich mehr durch einzelne Anhingsel, ohne in einem eigenen Absatz auf
das Thema linger einzugehen °.

Mit Genugtuung stellt man des weitern fest, daBl die seit dem
Konzil erschienenen Definitionen der Liturgie der inzwischen statt-
gefundenen Entwicklung Rechnung tragen. Wihrend von 30 vorkonzi-
lidaren Begriffsbestimmungen eine einzige, diejenige von C. Vagaggini,
das Wirken des Heiligen Geistes vermerkt 19, beziehen eine Reihe neuerer
Autoren die pneumatische Komponente in ihre Gottesdienstumschrei-
bung ein !, was immerhin hoffen liBt, die von der Liturgiekonstitution
schiichtern eingeleitete pneumatologische Betrachtungsweise der Liturgie
setze sich allmihlich durch; von einer Wende zu sprechen wire aller-
dings verfriiht.

7 ¢«In Sanctissima enim Eucharistia totum bonum spirituale Ecclesiae con-
tinetur, ipse scilicet Christus, Pascha nostrum panisque vivus per Carnem suam
Spiritu Sancto vivificatam et vivificantem vitam praestans hominibus ...» — Vgl
Lumen gentium Art. 13; Unitatis redintegratio Art. 2; 4; Ad gentes Art. 4; 15 etc.

8 Ritenkongregation, Instruktion itiber Feier und Verehrung des Geheim-
nisses der Eucharistie. Lateinisch-deutsch (Trier 1967), Nr. 6 (S. 44 {.).

® Cf. ebd. Nr. 3, 6, 8, 38, 50.

10 Die Sammlung der Definitionen bei H. A. P. ScumipT, Introductio in Litur-
giam occidentalem (Rom 1960) 48-60. C. VacaGaGini, Theologie der Liturgie (Ein-
siedeln 1959) 31: «Die Liturgie ist der Inbegriff jener wirkkriftigen, von Christus
oder der Kirche eingesetzten sinnenfilligen Zeichen heiliger, unsichtbarer Wirk-
lichkeiten, durch welche Gott ... durch Christus im Heiligen Geiste die Kirche
heiligt, wihrend durch sie die Kirche im Heiligen Geiste durch Christus, ihr Haupt,
Gott ... ihren Kult darbringt.»

11 ScumipTs Definition (Introductio S. 64) lautet: «Liturgia est opus glorifica-
tionis Dei et sanctificationis hominis, quod communitas ecclesiastica, ut excellen-
tiam divinam subiectionemque sui ad Deum Patrem protestetur, ministerio sacer-
dotali Christi pioque afflatu Spiritus Sancti celebrat.» — VERHEUL, a. a. O. 16: «Sie
(die Liturgie) ist — unter dem Schleier heiliger Zeichen — eine persénliche Begegnung
Gottes mit seiner Kirche und mit der ganzen Person jedes ihrer Mitglieder, in und
durch Christus und in der Einheit des Heiligen Geistes.» — R. BERGER (Kleines
Liturgisches Wérterbuch, Freiburg i. Br. 1969, S. 269): Liturgie ist «der Vollzug
des Priesterdienstes Christi in der Kraft seines Geistes durch den ganzen Christus-
leib, Haupt und Glieder». Vgl. ferner E. J. LENGELING, Art. «Liturgie», in: H. FrIEs,
Handbuch theologischer Grundbegriffe II (Miinchen 1963) 75-97.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 117

I1.

AUFWERTUNG DES GEISTES IN DER ERNEUERTEN LITURGIE

Damit legt sich die Frage nahe, ob die nachvatikanischen Gottes-
dienstordnungen die in der Liturgiekonstitution (wenigstens andeu-
tungsweise) vorhandene Offnung auf den Heiligen Geist hin verwirklicht
haben. Von vorneherein muB3 jedoch klargestellt sein, daB selbst in den
bisherigen rémischen Biichern die pneumatische Dimension weit mehr
zum Zuge kam, als ein erster Blick es vermuten lieB. Verschiedentlich
wurde auf diesen Sachverhalt hingewiesen, doch nahm die Verkiindi-
gung die pneumatologischen Aussagen der Liturgie im allgemeinen wenig
zur Kenntnis 2. Was auf die fritheren Texte zutraf, gilt natiirlich auch
fiir die jetzigen Formulare: Die Stiicke, die den Heiligen Geist erwédhnen,
sind fast ausnahmslos Gebete an den Vater um die Gabe oder Herab-
kunft des Heiligen Geistes, um dessen Wirken in der Gemeinde, im ein-
zelnen Glaubigen und in der Welt; in sehr seltenen Fillen — es handelt
sich dann um Texte jiingeren Datums — richtet sich die Anrede an den
Heiligen Geist selber (Antiphonen, Hymnen), hiufig hingegen wird er
in den trinitarischen Doxologien und SchluBformeln genannt. Die romi-
sche Liturgie, am Beten der Schrift orientiert, neigt nicht zu einer iso-
lierenden Schau des Heiligen Geistes, sondern sieht ihn vor allem in
seiner trinitarischen Beziehung als den Geist des Vaters, in seiner Ein-
heit und Gemeinsamkeit mit den beiden anderen gottlichen Personen 13,

Eine der bedeutsamsten und fiir die Okumene verheiBungsvollsten
Neuerungen besteht darin, daB die drei 1968 veréffentlichten Hochgebete
eine explizite Herabrufung des Heiligen Geistes enthalten !*. Gegeniiber
dem alten rémischen Kanon, der in Form einer einfachen Bitte die Seg-
nung der Gaben (im Quam oblationem) und deren fruchtbaren Empfang

12 G. LEFeBVRE, L’Esprit de Dieu dans la Sainte Liturgie (Paris 1958);
A. VErueuL, Einfithrung in die Liturgie, spez. 77-91: Der Heilige Geist in der
rémischen Liturgie. — Aus ostlicher Schau: B. BoBriNskoY, Le Saint-Esprit dans
la Liturgie, in: Studia Liturgica 1 (1962) 47-59.

13 B. NEUNHEUSER, Der Heilige Geist in der Liturgie, in: Liturgie und Ménch-
tum 20 (1957) 11-33.

1* Dazu siehe O. NussBauMm (Hrsg.), Die eucharistischen Hochgebete II-IV.
Ein theologischer Kommentar (Miinster i. W. 1971); B. KLEINHEYER, Erneuerung
des Hochgebetes (Regensburg 1969) ; Anaphores nouvelles Assemblées du Seigneur,
deuxiéme série no 2 (Paris 1968).



118 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

(im Supplices) erfleht, ziehen die jiingsten Formulare die Linien weiter
aus, indem sie das Pneuma namentlich anfiihren:

II. Sende deinen Geist auf diese Gaben herab und heilige sie, damit sie
uns werden Leib und Blut deines Sohnes, unseres Herrn Jesus Christus.
III. Heilige unsere Gaben durch deinen Geist, damit sie uns werden ...

IV. Der Geist heilige diese Gaben, damit sie uns werden ...

Dieser Wandlungsepiklese vor den Verba Testamenti entspricht jener
Passus nach den Einsetzungsworten — vielfach « Kommunionepiklese»
genannt —, der an den Heiligen Geist appelliert, er mége das mit der
Eucharistie letztlich Intendierte (die res sacramenti), nimlich die Ein-
heit der Gemeinde in der briiderlichen Liebe, schaffen:

II. Schenke uns Anteil an Christi Leib und Blut und laB uns eins werden
durch den Heiligen Geist.

III. Stirke uns durch den Leib und das Blut deines Sohnes und erfiille
uns mit seinem Heiligen Geist, damit wir ein Leib und ein Geist
werden in Christus.

IV Gib, daB alle, die Anteil erhalten an dem einen Brot und dem einen
Kelch, ein Leib werden im Heiligen Geist, eine lebendige Opfergabe
in Christus zum Lob deiner Herrlichkeit.

Beide Teile, Wandlungs- und Kommunionepiklese, gehéren engstens zu-
sammen und driicken den einen Sachverhalt aus: Die Verwandlung der
Gaben zu Leib und Blut Christi und die Umgestaltung der Gliubigen
zum ekklesialen Leib geschehen im Zeichen des Heiligen Geistes. Er
bemichtigt sich beider, um durch seine Epiphanie das Werk der Erlo-
sung zu vollenden 5.

Beziiglich der anderen Sakramente zeichnen sich ebenfalls Akzent-
verschiebungen ab. Zu begriiBen ist die Anordnung fiir die Taufe, das
Sakrament der Wiedergeburt «aus Wasser und Geist» (Joh 3, 5), daB
bei jeder Feier — und nicht mehr bloB in der Osternacht — ein «eucha-
ristischer Lobpreis», verbunden mit der Anrufung Gottes, iiber das Tauf-
wasser verrichtet wird. Damit unterstreicht die neue Liturgie den epi-
kletischen Charakter des sakramentalen Vorgangs, was besonders im

15 Vgl. J. A. JuNGMANN, Missarum Sollemnia II (Wien 51962) 238-243; 292-
294.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 119

ersten altromischen Formular mit seiner eindriicklichen Herabrufung
des Geistes aufscheint:

Herr, unser Gott, schenke diesem Wasser die Kraft des Heiligen
Geistes, damit der Mensch, der auf dein Bild hin geschaffen ist, neue
Schopfung werde aus Wasser und heiligem Geist.

Es steige hinab in dieses Wasser die Kraft des Heiligen Geistes,
daB alle, die mit Christus in seinen Tod hineinbegraben sind durch
die Taufe, mit ihm auferstehen zum ewigen Leben 1.

Eine eindeutige Verstirkung des pneumatischen Elementes erfuhr die
Firmung, die man als das Geistsakrament zu bezeichnen pflegt, deren
bisheriger Ritus aber wenig pfingstliches Geprdge aufwies !?. Sowohl
die aufgewerteten Gesten (Ausbreitung der Hinde, Chrisamsalbung,
Besiegelung) wie die begleitenden Gebete veranschaulichen das Wirken
des Pneumas 8. AuBer den Monitiones, dem Taufbekenntnis, den Fiir-
bitten und dem SchluB-Segen sind es vorab zwei Akte, die das Geist-
geschehen ins Wort heben!®. Einmal die Epiklese, die den Parakleten
herbeiruft:

16 Dije Feier der Kindertaufe in den katholischen Bistiimern des deutschen
Sprachgebietes (Einsiedeln 1971), Vorbemerkungen Nr.49: «AuBerhalb der &ster-
lichen Zeit wird fiir jede Tauffeier das Wasser eigens geweiht und so durch das
Weihegebet deutlich auf das Heilsmysterium hingewiesen, das die Kirche bei der
Taufe feiert und verkiindet.» — In der Osterzeit sind zu beniitzen Formular II
(S. 38: «Wir preisen dich, Gott, allmidchtiger Vater; denn du hast Christus bei
seiner Taufe im Jordan geheiligt in deinem Geist, in dem auch wir geheiligt werden»)
und Formular III (S. 40: «Du erfiillst die Getauften mit dem Geist deiner Liebe
und machst sie frei»).

17 Vgl. die beiden neuesten Werke zur Firmung: ]J. AMOUGOU-ATANGANA,
Ein Sakrament des Geistempfangs? Zum Verhidltnis von Taufe und Firmung (Frei-
burg i. Br. 1974); L. Licier, La Confirmation. Sens et conjoncture cecuménique
hier et aujourd’hui (Paris 1973). Die beiden Verfasser gelangen zu sehr unterschied-
lichen Ergebnissen; Ligier liBt vor allem die 6stlichen Liturgien sprechen.

18 Anstatt von «extensio manuum» spricht der neue Ordo von «impositio
manuum» (Nt. 25 des Ordo Confirmationis, Vatikan 1971). Bei der Chrismatio ent-
fillt die Vermischung von Salbung und Handauflegung; diese erfolgt zu Anfang.
Dazu H. AUF DER MAUR, Unctio quae fit manus impositione. Uberlegungen zum
Ritus der Firmsalbung, in: H. AUF DER MAUR - B. KLEINHEYER (Hrsg.), Zeichen
des Glaubens. Festschrift B. Fischer (Ziirich-Einsiedeln-Koln 1972) 469-483.

19 Die Feier der Firmung in den Bistiimern des deutschen Sprachgebietes
(Einsiedeln 1973): Einleitung zum Taufbekenntnis (S. 30): «Nun werdet ihr im
Sakrament der Firmung den Heiligen Geist empfangen. Wir bekennen gliubig, daB
der Heilige Geist mit dem Vater und dem Sohn ist und uns das Leben schenkt. Er
besiegelt, was er in der Taufe an euch gewirkt hat ...» Taufbekenntnis lingere Form
S. 32: «Glaubt ihr an den Heiligen Geist, der Herr ist und lebendig macht, der,
wie einst den Aposteln am Pfingstfest, so heute euch durch das Sakrament der
Firmung in einzigartiger Weise geschenkt wird?» Die Fiirbitten ebd. 35-36; der
SchluB-Segen in trinitarischer Form S. 37.



120 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Wir bitten dich, Herr,

sende ihnen den Heiligen Geist, den Beistand.

Gib ihnen den Geist der Weisheit und der Einsicht,
des Rates, der Erkenntnis und der Stirke,

den Geist der Frommigkeit und der Gottesfurcht 20,

Dann die Spendeformel (N., sei besiegelt durch die Gabe Gottes, den
Heiligen Geist), beinahe wortlich aus der byzantinischen Liturgie iiber-
nommen; sie driickt die schlechthinnige Gabe aus und erinnert an die
AusgieBung des Geistes an Pfingsten 2.

Eine entscheidende Stellung rdumt die Ordinationsliturgie unserem
Anliegen ein. Alle drei Weihestufen bringen jetzt in der Oratio consecra-
tionis, die mit der Handauflegung das Wesen der sakramentalen Hand-
lung ausmacht, eine feierliche Epiklese. Nach dem anamnetisch-eucha-
ristischen Teil heiBt es bei der Verleihung des Episkopats:

Et nunc effunde super hunc electum

eam virtutem, quae a te est, Spiritum principalem,

quem dedisti dilecto Filio tuo Iesu Christo,

quem ipse donavit sanctis Apostolis,

qui constituerunt Ecclesiam per singula loca ut sanctuarium tuum,
in gloriam et laudem indeficientem nominis tui ... 22,

bei der Verleihung des Presbyterats:

Da, quaesumus, omnipotens Pater,

in hunc famulum tuum presbyterii dignitatem;

innova in visceribus eius Spiritum sanctitatis;

acceptum a te, Deus, secundum meriti munus obtineat,
censuramque morum exemplo suae conversationis insinuet ... 23,

20 Dieses Gebet wurde den alten Quellen entsprechend umgearbeitet.

21 Zum ganzen Ritus vgl. B. KLEINHEYER, Le nouveau rituel de la confirma-
tion, in: MD Nr. 110 (1972) 51-71.

22 Die «neue» Formel geht auf die Traditio Apostolica Hippolyts zuriick.
Cf. B. BorTE, L’ordination de 1'évéque, in: MD Nr. 98 (1969) 113-126; A. RosE,
La priére de consécration pour l'ordination épiscopale, in: MD Nr. 98 (1969) 127~
142. — Spiritus principalis, pneuma hegemonikon, meint die besondere Gabe fiir
den Bischof, d. h. den Geist der Leitung und Fiithrung.

23 Das Weihegebet, das beibehalten worden ist, figuriert im Veronense bzw.
Gregorianum. Cf. B. KLEINHEYER, Die Priesterweihe im rémischen Ritus (Trier
1962) 67-71; pers., L'ordination des prétres, in: MD Nr. 98 (1969) 95-112.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 121

bei der Verleihung des Diakonats:

Emitte in eum, Domine, quaesumus, Spiritum Sanctum,
quo in opus ministerii fideliter exsequendi
munere septiformis tuae gratiae roboretur ... 24

Geweiht durch die Handauflegung und das Gebet der um den prisidie-
renden Bischof versammelten Ecclesia, die den Geist auf den Kandi-
daten herabruft, wei der Ordinierte fortan, daB3 er seinen Dienst als
Erhoérung des Flehens der Kirche begreifen darf %.

Welcher Platz dem Gebet des Glaubens in der Krankensalbung zu-
kommt, veranschaulicht der neue Ritus weit mehr als der bisherige %.
Den zentralen Kern der Handlung bilden die Handauflegung, der Lob-
preis iiber das 01, das Gebet der Gemeinde (des Presbyters und der Ver-
sammelten) und die Salbung, alles Gesten, welche zur Darstellung brin-
gen, daB das Sakrament dem Kranken die Gnade des Heiligen Geistes
gewihrt 27, Falls das Ol innerhalb der Feier selbst geweiht wird, spricht
der Priester in der Benediktion eine Epiklese:

24 Als Grundlage fiir das neue Weihegebet diente das Veronense; cf. M. CNUD-
DE, L'ordination des diacres, in MD Nr. 98 (1969) 73-94.

25 B. FiscHER, Das Gebet der Kirche als Wesenselement des Weihesakra-
mentes, in: L] 20 (1970) 166-177. — Wir kénnten hier noch weitere Riten anfithren,
so die Professio religiosa. Bei der Feier der ewigen Profe von Mannern: «Blicke,
Gott, auf unsere Briider, die du nach deinem Willen berufen hast. Sende auf sie
herab den Geist der Heiligkeit, damit sie mit deiner Hilfe in Treue vollbringen,
was sie mit deiner Gnade versprochen haben ...» Fiar weibliche Ordensgemein-
schaften: « Wir bitten dich, Vater: Sende diesen unseren Schwestern deinen Heiligen
Geist. Er gebe ihnen Kraft, das zu verwirklichen, wozu er sie angeregt hat ...» In:
Die Feier der Ordensprofe in den katholischen Bistiimern des deutschen Sprach-
gebietes (Einsiedeln 1974) S. 39; 75. — Ordo benedictionis abbatis et abbatissae
(Vatikan 1970) S.16/26: «Spiritus tui, Domine, ipsum (ipsam) implere dignare
muneribus, ut ad gloriam tuam Ecclesiaeque servitium et se excitet, et fratres
(sorores) indesinenter impellat.» — Vgl. ferner die Prex consecrationis fiir die Jung-
frauenweihe, die wohl auf Leo d. Gr. zuriickgeht: «Sit in eis, Domine, per donum
Spiritus tui, prudens modestia ...» Ordo consecrationis virginum (Vatikan 1970)
Nr. 24; R. METz, Le nouveau rituel de consécration des vierges. Sa place dans
I'histoire, innovations et éléments permanents, in: MD Nr. 110 (1972) 88-115.

26 M. Prosst - K. RicHTER (Hrsg.), Heilssorge fiir die Kranken (Freiburgi. Br.
1975); J. BAUMGARTNER, «Ist jemand krank unter euch ...». Zur neuen Ordnung
der Krankenliturgie, in: SKZ 141 (1973) 525-529; 544-547.

27 Die Feier der Krankensakramente. Die Krankensalbung und die Ordnung
der Krankenpastoral in den katholischen Bistiimern des deutschen Sprachgebietes
(Einsiedeln 1975) Nr. 5d (S. 27): «Die Feier des Sakraments besteht hauptsichlich
darin, daB die Priester der Kirche den Kranken die Hinde auflegen und dann das
Gebet aus der Kraft des Glaubens gesprochen wird und die Kranken mit Ol, auf
das der Segen Gottes herabgerufen worden ist, gesalbt werden: In dieser Zeichen-



122 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Sende deinen Heiligen Geist auf dieses Salbél herab ...

Durch deinen Segen werde es fiir alle, die damit gesalbt werden,
ein geweihtes Ol, ein heiliges Zeichen deines Erbarmens,

das Krankheit, Schmerz und Kummer vertreibt,

ein Schutz fiir Leib, Seele und Geist ... 28,

Die Spendeformel — ihr erster Teil lautet: «Durch diese heilige Salbung
helfe dir der Herr in seinem reichen Erbarmen, er stehe dir bei mit der
Kraft des Heiligen Geistes» — doppelt gleichsam nach, ebenso die darauf
folgende Oration (der Erloser helfe dem Kranken in seiner Schwachheit
durch die Kraft des Heiligen Geistes) ?°. Aus diesen Texten erhellt, wie
ein urmenschlicher Akt (das Salben mit Ol), begleitet vom Gebet der
Kirche, zum Zeichen eines tieferen Heilsgeschehens, der Salbung mit dem
Pneuma, wird und so dem darniederliegenden Menschen Stirkung ver-
heiBt und verschafft.

Was am reformierten BuBBordo am meisten auffillt, ist die neue
Absolutionsformel, die, vierteilig gegliedert, die Rolle des Geistes beim
NachlaB der Siinden heraushebt:

Heilsgeddchtnis:

Gott, der barmherzige Vater,

hat durch den Tod und die Auferstehung seines Sokhnes
die Welt mit sich versohnt

und den Heiligen Geist gesandt

zur Vergebung der Siinden.

Verzethungsbitte :

Durch den Dienst der Kirche
schenke er dir Verzeihung und Frieden.

handlung wird die Gnade des Sakraments angezeigt und zugleich zugewendet.» —
Ebd. Nr. 6: «Dieses Sakrament gewdhrt dem Kranken die Gnade des Heiligen
Geistes, durch die der ganze Mensch Hilfe zum Heil erfahrt ...»

28 Ebd. S. 56; zu dieser alten Formel aus dem Gelasianum cf. A. KNAUBER,
Die Kranken und die Sterbenden in der Kirche, in: Handbuch der Pastoraltheologie
IV (Freiburg i. Br. 1969) 152 f. — Ist das Ol schon geweiht, spricht der Priester u. a.
im Dankgebet: «Sei gepriesen, Gott, Heiliger Geist, du unser Beistand: Du stirkst
uns in den Gebrechlichkeiten unseres Leibes mit nie erlahmender Kraft» (S. 57).

29 Die Feier der Krankensalbung 57 f. — Zum pneumatologischen Aspekt der
Krankensalbung cf. A. VERHEUL, Le caractére pascal du Sacrement des malades.
L’exégése de Jacques 5, 14-15 et le nouveau Rituel du Sacrement des malades, in:
La maladie et la mort du chrétien dans la liturgie. Conférences Saint-Serge.
XXIe Semaine d’Etudes liturgiques. Paris, 1¢r - 4 juillet 1974 (Rom 1975) 361-379;
A.PeDRINI, Il dato pneumatologico e la dimensione epicletica nel nuovo rito dell’Un-
zione degli infermi, in: Elit 89 (1975) 345-370.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 123

Vergebungszusage :

So spreche ich dich los von deinen Siinden
im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes.

Glaubensantwort:

Amen 30,

Wiederum tritt der Geist nicht fiir sich allein auf, sondern im Verband
der Trinitdit und im Rahmen der Heilsveranstaltung, die er abschlieBt
und kront. Abgesehen von der neu zur Geltung gebrachten Handauf-
legung — sie deutet auf ein pneumatisches Geschehen hin 3! —, finden
sich in der revidierten BuBordnung eine Reihe Stellen, die dem Umkehr-
und Vers6hnungsvorgang eine wirklich spirituelle Note aufdriicken 32,

Auch das reformierte Stundengebet ist — was eine neuere Unter-
suchung zeigt 3 — nach der pneumatischen Seite hin angereichert und
vertieft worden. Fiir die Texte des Kirchenjahres im Missale fehlt eine
genauere Bestandesaufnahme, doch bestidrkt uns eine erste Durchsicht
in der bisher gewonnenen Erkenntnis 34: Die nachvatikanische Liturgie,
weit davon entfernt, den Heiligen Geist zu verschweigen, bekennt ihn
hiufiger als bisher und artikuliert seine Beteiligung am Werk der Er-

30 Ordo Paenitentiae (Vatikan 1974) Nr. 46; siehe dazu: LaBt euch versth-
nen ... Eine pastorale Handreichung zur neuen BuBordnung. Hrsg. von der Litur-
gischen Kommission der Schweiz (Ziirich 1975) 35 {.

31 V. E. FiarLa, Die Handauflegung als Zeichen der Geistmitteilung in den
lateinischen Riten, in: Mélanges liturgiques offerts au R. P. Bernard BorTE OSB
de I’Abbaye du Mont César (Léwen 1972) 121-138.

32 Ordo Paenitentiae Nr. 46: Der Priester streckt seine Hénde (oder wenig-
stens die Rechte) iiber das Haupt des Ponitenten aus. — Ebd. Nr. 50, die Kollekte
bei der Eroffnung einer gemeinschaftlichen Feier der Versohnung: «Dein Geist,
Herr, sei bei uns: er reinige uns durch die BuBle und fithre uns zu aufrichtiger Hin-
gabe an dich, damit wir durch seine lebenspendende Kraft iberall deine Herrlich-
keit loben und deine Barmherzigkeit preisen.» — Vgl. ferner Nr. 62, die Formel fiir
die Generalabsolution: «Der Heilige Geist ist uns geschenkt zur Vergebung der
Stinden; in ihm haben wir Zugang zum Vater; er reinige und erleuchte eure Herzen,
damit ihr die Machttaten dessen verkiindet, der uns aus der Finsternis in sein
wunderbares Licht gerufen hat.» Vgl. auch Nr. 99. — Die Feier der BuBe nach dem
neuen Rituale Romanum. Studienausgabe, hrsg. von den Liturgischen Instituten
Salzburg-Trier-Ziirich (Freiburg i. Br. 1974).

33 D. REyNAL DE SaINT-MiIcHEL, Théologie de la Liturgie des Heures. Le
nouvel office divin de 1'Eglise romaine. Situation historique, analyse théologique,
perspectives pastorales (Doktorats-These Fribourg 1975) 239-289: L’Epoux,
I’Epouse et 1'Esprit.

34 Siehe etwa die Orationen der Pentekoste in: MeBbuch fiir die Bistiimer
des deutschen Sprachgebietes, Teil II (Einsiedeln 1975) S. 145, 146, 153, 157, 161,
170, 178, 191, 194-200.



124 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

16sung und Heiligung des Menschen so unmiBverstindlich, daB es fortan
kaum mehr berechtigt erscheint, ihr diesbeziiglich Diirftigkeit vorzu-
werfen 3°. Freilich tut sie es anders und nicht mit derselben Hiufig-
keit wie der Osten. Es wire aber verfehlt, von ihr genau die gleiche
theologische Schau und infolgedessen auch die gleiche Euchologie wie
von den Schwesternkirchen zu erwarten. Erst die Mannigfaltigkeit der
Ausdrucks- und Gebetsweisen — sie sollen einander befruchten und er-
ginzen - liBt die Fiille des einen Mysteriums aufleuchten.

I1I.

EPIKLETISCHER CHARAKTER DER GANZEN LITURGIE

Die im Voraufgehenden zitierten Stellen aus der nachvatikanischen
Liturgie mégen vielleicht den Eindruck erwecken, als ob das Wirken des
Heiligen Geistes bloB in der Mitte des gottesdienstlichen Geschehens,
dort wo die eigentliche Epiklese verrichtet wird, zum Tragen komme.
Gegeniiber einer derart einengenden Perspektive miite aber betont
werden: Wie die ganze Eucharistie bzw. die ganze Liturgie Anamnese,
das heiBt danksagend-lobpreisendes Gedichtnis ist, so ist sie nicht
minder in ihrer Totalitét ein epikletischer Vorgang, das hei3t ein instin-
diges und ununterbrochenes Gebet um das Pneuma, weil wir nur aus
dessen Kraft Gottes Anruf und Anspruch zu vernehmen, seinem Segen
und sein Heil zu empfangen und darauf unsere gehorsam-gliubige Ant-
wort zu erteilen vermdgen 36,

Schon von seinen Urspriingen her wird ersichtlich, daB der christ-
liche Kult nicht menschlicher Sehnsucht und Anstrengung entspringt;
vielmehr verdankt er sich dem befreienden Tun des Geistes, der ihn von
auBen provoziert ¥. Der Geist, durch Christus seiner Kirche verheiBen

35 Zu nichtkatholischen Kritiken an der LK cf. E. J. LENGELING, Protestan-
tische Wertungen der Liturgiekonstitution, in: L] 20 (1970) 22-39, speziell 27.

3 Siehe dazu J. J. voN ALLMEN, El culto cristiano. Su esencia y su celebracién
(Salamanca 1968) 26-31; DERs., Prophétisme sacramentel (Neuchéitel 1964) 287-
311: Le Saint-Esprit et le culte; Th. STRoTMANN, Pneumatologie et liturgie, in:
Vatican II. La Liturgie aprés Vatican II (Paris 1967) 289-314; Y. CoNGAR, Voca-
bulaire cecuménique (Paris 1970) 197-210, speziell 208 f.: « Les sacrements ... n’ont
de valeur salutaire que par le Saint-Esprit.» Ferner: M. H. LavocaT, L’Esprit de
Vérité et d’Amour (Paris 1968) 481497 : Le Saint-Esprit et ses Dons dans les sacre-
ments; J. RaBAU, L’'Invocation du Saint-Esprit dans la Messe, in: Collectanea Mech-
liniensia 33 (1948) 29-43.

37 F. HaunN, Der urchristliche Gottesdienst (Stuttgart 1970) 33: «DaBl das
eschatologische Werk Gottes seine unmittelbare Macht erwies, erfuhren die Gliau-



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 125

und an Pfingsten ausgegossen, gehdért wesentlich zur Liturgie, wie sich
ja auch das ganze christliche Leben des Einzelnen und der Gemeinde
ohne ihn nicht vorstellen liBt. Er ist es, der die Gemeinde zum Gebet
zusammenfiihrt. Durch ihn west Christus in der Versammlung an, durch
ihn wachsen die Gldubigen zu einer Gemeinschaft zusammen, durch ihn
erfahren sie Trost und Stirkung. Er sendet sie wiederum hinaus in die
Welt zum Zeugnis und zum Dienst an Gott und den Menschen. Anderer-
seits ermoglicht es der Geist, der zuinnerst in den Herzen der Getauften
wirkt, daB sie, hilflos und schwach der Not des Betens preisgegeben,
sich Gott zu nahen wagen, da er fiir sie eintritt und ihnen zu reden ein-
gibt (Rém 8, 26-27). Der Heilige Geist schafft die Einheit zwischen den
beiden dem Kult innewohnenden Komponenten, der Bewegung, die von
oben ausgeht (soterische Akte), und der Bewegung, die von unten auf-
steigt (latreutische Akte). Er gewihrleistet sowohl die Dynamik der
Liturgie wie ihre Identitit und Treue, die auf dem Bund Gottes mit
seinem Volk aufruhen 3. Indem er das Werk Christi stets neu aktuali-
siert, verhindert er, daB dieses in der geschichtlichen Vergangenheit ent-
schwindet und wirkungslos bleibt. Er verweist unaufhérlich auf das,
was Jesus in seinem Erdendasein vollbracht, und bringt uns, wie Luther
sich ausdriickt, zu Christus hin 3°. Aber noch mehr; er verschafft dem
Auferstandenen, der zur Rechten Gottes thront, eine Domine, in welcher
Christus seine Herrschaft in der Jetztzeit ausiibt und seinen Anspruch
als Konig iiber das All zur Geltung bringt. Und schlieBlich nimmt der
Heilige Geist die Zukunft vorweg, wenn er uns von den Kriften der
kommenden Welt zu kosten gibt (Hebr 6, 4-5). Auf diese Weise garan-
tiert er den messianischen Bezug unseres gottesdienstlichen Tuns und
macht es zu einem eschatologischen Geschehen, in dem immer wieder
der altchristliche Ruf des Marana tha ertént (1 Kor 16, 22). «Der
Geist und die Braut sprechen: Komm!» (Offb 22,17) 4°,

bigen ... vor allem durch die AusgieBung und Wirksamkeit des Heiligen Geistes.»
S. 85: ¢Die christliche Gemeinde versammelt sich zum Gottesdienst auf Grund der
eschatologischen Heilstat Gottes in Christus, die ihre gegenwirtige Kraft im Wirken
des Geistes erweist.»

38 B. BUrk1, L’assemblée dominicale (Immensee 1976), Kap. II1: Le carac-
tére pneumatologique et eschatologique de la liturgie.

39 Cf. G. EBeLING, Wort und Glaube III (Tubingen 1975) 337 fi.

40 «Es wire sinnvoll, diesem Ruf der ersten Christen besonders bei einer auf
die Einheit ausgerichteten Eucharistiefeier gebithrenden Ausdruck zu verleihen»
(Fur ein gemeinsames eucharistisches Zeugnis der Kirchen. Arbeitsdokument der
tkumenischen Gesprichskommissionen der Schweiz, in: SKZ 141 [1973] 629-638,
Nr. 53).



126 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Sicher ist die Priasenz Christi im Gottesdienst eine Realitit, und
die Gliubigen konnen auf die VerheiBung Jesu (Mt 18, 20) vertrauen.
Trotzdem besitzt die Kirche keine Verfiigungsgewalt iiber ihren Herrn,
sie hat sein Kommen stets neu zu erbeten, wobei sie freilich der Erhérung
ihres Flehens gewil3 sein darf. Christlicher Gottesdienst ist keine fromme
Illusion, kein unbestimmtes Warten auf Godot! Doch wichst der Ge-
meinde solche Zuversicht nur zu aus einer Haltung, die man als epi-
kletisch bezeichnen kann. Thren sichtbarsten Niederschlag findet diese
Grundeinstellung der Ecclesia orans in jenem liturgischen Stiick, das
wir «Epiklese» benennen #1. Die Epiklese erinnert in der Tat daran, dal}
nicht wir selber die Liturgie zu dem machen, wozu sie bestimmt ist,
sondern dafl wir ihr Gelingen der Vermittlung des Heiligen Geistes zu-
zuschreiben haben. Die epikletische Dimension des Gottesdienstes schiitzt
das Geheimnis vor dem eigenwilligen Zugriff des Menschen; sie will die
versammelten Gldubigen — die Schrift charakterisiert sie als jene, «die
den Namen des Herrn anrufen» (Apg 9, 14. 21) — im Wissen bestirken,
daB Gott den Geist denen verleiht, die ihn darum bitten (Lk 11,13) #2,

Es ist allgemein bekannt, welch groBe Bedeutung die ostkirchlichen
Liturgien der kultischen Epiklese beimessen *3. Iiir sie gipfelt das eucha-
ristische Hochgebet in dem Ruf um die Intervention des Geistes im
Hinblick auf die Gaben und die Gemeinde; erst nach dem Vollzug der
Epiklese findet das Sakrament seine Erfiillung **. Obgleich der Westen
den Akzent mehr auf die Einsetzungsworte verlegt, so hilt doch auch
er daran fest, daB die Konsekration in Spiritu zustandekommt *5.

41 Es ist unmdoglich, in diesem Beitrag das vieldiskutierte Thema der Epiklese
nach allen Seiten hin abzuleuchten. Eine gute Erstorientierung bei J. P. DE JoNg,
Art. «Epiklese», in: LThK? 3, 935 f. Vgl. O. CaseL, Zur Epiklese, in: JLW 3 (1923)
100-102; pERrs., Neue Beitrige zur Epiklesenfrage, in: JLW 4 (1924) 169; K. Gam-
BER, Die Christus-Epiklese in der altgallischen Liturgie, in: ALW IX/2 (1966)
375-382; L. E1zeNHOFER, Zur Christus-Epiklese in der abendlindischen Liturgie,
in: ALW X/1 (1967) 169 f. — Ferner L. ViscHER, Epiklese, Zeichen der Einheit,
der Erneuerung und des Aufbruchs, in: L. VISCHER, Okumenische Skizzen. Zwolf
Beitrige (Frankfurt a. M. 1972) 46-57.

42 7. J. von ALLMEN, Okumene im Herrenmahl (Kassel 1968) 32-39.

43 C. KerN, En marge de I'Epiclése, in: Irénikon 24 (1951) 166-194.

4 KERN, a. a. O. 194: «Les paroles dominicales ne conservent pour nous (les
Orientaux) leur pleine signification qu’aprés l'invocation du Paraclet. Avant
I’épiclése elles ne sont pour nous que des paroles historiques et les espéces ne sont
que des ‘antitypes’ du corps et du sang.» — P. L’HuILLIER, Théologie de 1'épicleése,
in: Verbum Caro 14 (1960) 307-327; S. 326: «L’épiclése souligne trés nettement
I’aspect pentecostal et eschatologique de I’Eucharistie. »

4 Cf. J. M. R. TiLLarDp, L’Eucharistie et le Saint-Esprit, in: NRTh 100
(1968) 363-387; DERs., L’Eucharistie Paque de 1’Eglise (Paris 1964), 73-83: La mys-



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 127

Die verba Christi — Ambrosius spricht von dem «sermo operatorius»—
erlangen ihre Segenskraft aufgrund der Gegenwart und Tétigkeit des
Geistes; denn es gibt keine «plena benedictio» ohne die EinfluBnahme
des Pneumas 6. Dies ist wohl der entscheidende Gesichtspunkt, in dem
Ostliche und westliche Tradition sich finden koénnten, so daB die Frage
nach dem Augenblick der Verwandlung an Bedeutung verliert. In der
Epiklese, die nun auch in den neuen réomischen Anaphoren figuriert,
gewinnt die gliubige Uberzeugung Gestalt: Nicht das Wiederholen einer
wie immer ehrwiirdigen Formel, nicht das Handeln eines Einzelnen —
der Ordinierte hat keine Gewalt iiber den Herrenleib —, nicht mensch-
liche Leistung bringt letztlich die eucharistische Gegenwart hervor, son-
dern der Heilige Geist, den die Gemeinde demiitig herabruft. Von daher
erscheint die Epiklese nicht mehr bloB als eine rituelle Nebensichlich-
keit, sondern sie driickt aus, daB3 das sakramentale Geschehen stets ein
pfingstliches Ereignis darstellt, in dem der Geist Gottes sich bezeugt und
das Werk der Heiligung vollendet *7.

«Wir sind uns einig», so erklirt ein Studiendokument des Okume-
nischen Rates der Kirchen, «daBl die ganze Handlung der Eucharistie
einen epikletischen Charakter hat, d. h. daB sie vom Wirken des Heiligen
Geistes abhdngt; wir sind uns auch dariiber einig, daB dieser Aspekt der
Eucharistie in den Worten der Liturgie Ausdruck finden sollte» 8. Nicht
allein die Feier der Eucharistie, sondern {iberhaupt jeder gottesdienst-
liche Akt — so miiBten die Linien weiter ausgezogen werden — steht ganz
unter dem Wirken des Pneumas. In einem Arbeitspapier der dkume-
nischen Gespriachskommissionen der Schweiz wird sogar erwogen, «ob
nicht ein ausdriicklich an den Geist gerichtetes Gebet fiir die Vorsteher
der eucharistischen Gemeinde der 6kumenischen Verstindigung dienen
konnte» 4. Eine derartige Anrufung iiber die Vorsteher der eucharisti-
schen Tischgemeinschaft wiirde verdeutlichen, «daB die von ihnen an

térieuse action de I’Esprit-Saint. Vgl. z. B. PascHAsius RADBERT, Liber de Corpore
et Sanguine Domini, PL 120, 1275-1278; FULGENTIUS voN RuspE, Contra Fabia-
num, fragmenta, PL 65, 789-791.

46 Zur Position des Ambrosius siche R. JouanNNY, L’Eucharistie centre de
I'histoire du salut chez Saint Ambroise de Milan (Paris 1968) 118-134.

47 P. Evpokimos, La priére de 1'Eglise d'Orient (Paris-Tournai 1966) 77-83:
I'épiclése. S. 77: «L’épiclése est une confession liturgique du dogme, ’application
orante de la Théologie de I’Esprit-Saint.»

48 Die Eucharistie im 6kumenischen Dialog, Bristol 1967, in: K. RAISER,
Léwen 1971. Studienberichte und Dokumente der Kommission fiir Glauben und
Kirchenverfassung (Stuttgart 1971) 71-77.

49 SKZ 141 (1973) 635; vgl. Anm. 40.



128 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Christi Stelle ausgeiibte Funktion nur kraft seines Geistes sich zur Auf-
erbauung der Gemeinde entfaltet». Vordringlicher jedoch als eine Epiklese
iiber die bestellten Leiter der Eucharistiefeier — sie wire ja nichts anderes
als eine Art Erneuerung der Ordinationsepiklese 3 — erweist sich ein
epikletisches Gebet im Zusammenhang der Wortliturgie; denn das
Pneuma muB dem Worte Raum verschaffen in den Herzen der Gottes-
dienstteilnehmer.

IV.

VERKUNDIGUNG EIN GEISTLICHES GESCHEHEN

Manchen Predigern versagt sich heute das Wort; sie fiihlen sich an-
gefochten und verunsichert. Wie soll man verkiinden in einer Welt, die
zunehmend die Sprache verliert? Angesichts dieser Verlegenheiten hilft
nur das eine: erneut der Tatsache innezuwerden, daB Verkiindigung ein
geistliches Geschehen ist, Wirkung, Geschenk und Gabe des Heiligen
Geistes. Eine Theologie der Liturgie miite deshalb mehr als bisher die
Rolle des Pneumas im Vorgang der gottesdienstlichen Verkiindigung,
des Lesens und Auslegens des Wortes, bedenken und deren pneumato-
logische Struktur ins Auge fassen 31. Es geht auch hier um die Geistes-
gegenwart. Die reformierte Tradition vertrat dieses Anliegen stets mit
Nachdruck; Calvin sprach oft von der Wirkungslosigkeit des Wortes an
sich. Ohne Erleuchtung durch den Heiligen Geist richten wir nichts aus:
sine Spiritus Sancti illuminatione, verbo nihil agitur 52. «Gegen die Er-
fahrung der Abwesenheit Gottes und des predigenden Leerlaufes ist die
massive Erwartung des Geistes zu setzen. Gottes Offenbarwerden allein

50 Vgl. 1 Tim 4, 14; 2 Tim 1, 6; dazu E. DEKKERS, PROPHETEIA — Praefatio,
in: Mélanges offerts & Mademoiselle Christine Mohrmann (Utrecht-Antwerpen 1963)
190-195.

51 EinigermaBen erstaunlich ist, daB katholische liturgie-theologische Abhand-
lungen iiber das Wort im Kult den pneumatologischen Aspekt total ibersehen, so
etwa D. Barsorti, La Parole de Dieu dans le Mystére chrétien (Paris 1954); Le
Congrés de Strasbourg, Parole de Dieu et liturgie (Paris 1958). In den 13 Schluf-
folgerungen dieses dritten Nationalen Kongresses des CPL (381-387) findet sich
nicht die leiseste Anspielung auf das Pneuma. Ebenso zeichnen sich durch Geist-
vergessenheit aus: H. Fries (Hrsg.), Wort und Sakrament (Miinchen 1966);
O. SEMMELROTH, Wirkendes Wort. Zur Theologie der Verkiindigung (Frankfurt
a. M. 1962).

52 Inst. I1I, 2, 33; ebd.: «Neque enim fidei tantum inchoator est Spiritus, sed
per gradus eam auget, donec ea nos in regnum caeleste perducat.»



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 129

kann die Erfahrung seiner Abwesenheit iiberholen und die Leerformeln
fiillen. Gott in seinem Offenbarwerden ist sein Geist. Was unser Predigen
braucht, ist Geist, damit erkennbar wird, daB3 das Reich Gottes nicht
nur in Worten, sondern in Kraft besteht (1 Kor 4, 20). Geistlose Predigt
hingegen eriibrigt sich, weil sie aus dem Leeren ins Leere predigt. Alles
entscheidet sich somit daran, ob der Geist Ereignis werde, ob der Geist
wirke.» Nur eine neue Ankunft des Geistes kénne unsere Sprachlosigkeit
iiberwinden 33,

In vielerlei Aussagen des Neuen Testaments erscheint der Geist als
Geber und als Gabe des Wortes. Jesus selbst beginnt seine Predigt erst
nach der Taufe mit dem Geist (Mk 1, 9 par); dieser inspiriert ihn in der
Synagoge von Nazaret (Lk 4,14 ff.). Die Aussendungsrede verheit den
Geist als Fiirsprecher vor Gericht, Statthaltern und Konigen, was die
Jiinger der Sorge um das rechte Wort enthebt. «Denn nicht ihr seid es,
die reden, sondern der Geist eures Vaters ist es, der in euch redet»
(Mt 10,19 {.). Paulus behauptet, den Geist aus Gott zu haben, zu reden
«mit Worten, die vom Geist gelehrt sind» (1 Kor 2,12 {.). DaB ein anderer
in den Jiingern zu Wort kommt, daB er sich ihrer Rede bemaichtigt,
kehrt in der Apostelgeschichte wie ein Leitmotiv wieder (z. B. 4,8;
13, 2; 16, 6). Der Geist verleiht demnach das Wort, ja er geht in das
Wort des Verkiindigers ein und teilt sich so den Gldubigen mit. «Der
Geist wird zum Sprachlehrer des Jiingers und der Jiinger zum Sprach-
rohr des Geistes. Nicht der Jiinger spricht, sondern der Geist; aber der
Geist braucht den Mund des Jiingers, und der Jiinger muB} selber spre-
chen. Bringt der Jiinger den Geist zur Sprache, bringt der Geist den
Jiinger zum Sprechen» 3%, Der Geist gibt demnach das Wort, anderer-
seits expliziert das Wort den Geist und vermittelt ihn, so daBl es zur
Begeisterung, zum wahren Enthusiasmus der Anwesenden kommt.

Christliche Verkiindigung ist grundlegend Erinnerung; daher bleibt
sie stets ein Erzdhlen und Aufzdhlen 3. In ibr erinnert Gott nicht nur
sich selbst, sondern auch den Menschen an das, was er einst vollfiihrt
und von dem wir leben sollen. In der Erinnerung an vergangene Tat
wird Gott offenbar und erkennbar. Nun ist es aber der Geist, der das

53 R. BoHRrEN, Predigtlehre (Miinchen 1972) 72 f. Diese wahrhaft geistreiche
Predigtlehre geht vom Geist aus, ist also in der Pneumatologie begriindet. Siehe
S. 65 Literatur zu einer geistorientierten Homiletik.

54+ Ebd. 83. Vgl. L. ScHEFFczYK, Von der Heilsmacht des Wortes. Grundziige
einer Theologie des Wortes (Miinchen 1966) 190 ff.; 243 ff.

55 BOHREN, a. a. O. 159 ff.: Predigt als Erinnerung.

9



130 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

einst mit Jesus Geschehene und iiber ihn Ausgesagte in die Gegenwart
hereinholt. Daher fallen alle Stellen im vierten Evangelium, die das
«Erinnern» zum Inhalt haben, mit den Aussagen iiber den Parakleten
zusammen. «Der Beistand aber, der Heilige Geist, den der Vater in
meinem Namen senden wird, der wird euch alles lehren und euch an
alles erinnern, was ich euch gesagt habe» (Joh 14, 26). Im Geiste wird
das Friihere gegenwirtig und bricht das Zukiinftige an. Durch den Geist
tritt der, von dem wir reden, an den wir uns erinnern, in unsere Mitte;
er wird prdasent. Der Geist vergegenwirtigt den Herrn; in ihm eréffnet
sich Christus. Verkiindigen ist eine Diakonie des Pneumas, «ein Dienst
des Geistes und damit auch ein Dienst in dem Geist, kraft dessen der
Kyrios seine belebende und lichtende Doxa aufgehen und aufstrahlen
1Bt (2 Kor 3,7 ff.)» 5. Im Evangelium kommt dank des aufschlieBenden
Geistes Christus zur Sprache. Derjenige, der verkiindend erinnert, steht
im Dienste des Parakleten. Ohne dessen Beistand bliebe der Prediger
bar jeden Erinnerungsvermdogens, das Wort wire nichts anderes denn
toter Buchstabe. Alles hiangt daran, daB das Erinnern geistlich, charis-
matisch geschieht, daB der Paraklet unmdoglich Gewordenes wieder er-
moglicht. Er bedient sich dabei der menschlichen Anlagen des Predigers,
auch seiner Phantasie. Diese erweist sich, wenn der Heilige Geist sich in
sie hineinmischt, als eine Kraft der Neusch6pfung, sie eilt der Erinnerung
zu Hilfe 57.

Was auf die Predigt-Verkiindigung zutrifft, gilt grundsitzlich auch
fiir das bloBe Verlesen der Schrift im Gottesdienst. Wihrend das Wort,
solange es im Buch verharrt, gleichsam gefesselt ist, erfihrt es durch die
liturgische Proklamation eine Art Auferstehung. «Dieses Wort von der
Gnade allein durch Christus liegt eingeschlossen im Buchstaben der
Bibel und muB entbunden werden. Dies geschieht im Lesen vor der Ver-
sammlung ... Der in der Bibel gewissermaBen verschlossene Christus
wird durch die Kraft des Heiligen Geistes gegenwirtig unter denen, die
versammelt sind in seinem Namen» 58, Der Ubergang vom Geschriebenen
zum miindlichen Vortrag durch den Lektor kommt einer Befreiung
gleich, die in etwa teilhat am Paschamysterium (2 Kor 3,6). Die Schrift
verlesen heiBt, sich in die Dynamik von Ostern hineinbegeben: der Herr

56 H. ScHLIER, Wort Gottes. Eine neutestamentliche Besinnung (Wiirzburg
1958) 26; pERs., Die Verkiindigung im Gottesdienst der Kirche (K&ln 1953).

57 BOHREN, a. a. O. 272 ff. Der Verfasser reflektiert hier das theologisch noch
kaum durchdachte Problem der Phantasie fiir die Verkiindigung.

58 G. Kunzg, in: Leiturgia IT (Kassel 1955) 102,



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 131

erscheint in seiner Gemeinde, wahrend sie von ihm erzdhlen (Lk 24,36).
«Gegenwirtig ist er in seinem Wort, da er selbst spricht, wenn die
heiligen Schriften in der Kirche gelesen werden» (Lit.-Konst. Art. 7).
Doch vollzieht sich dies nicht automatisch; auch das Vorgetragene kann
toter Buchstabe bleiben. Daher kennt die gottesdienstliche Tradition
den Brauch, den Perikopen eine Anrufung des Geistes vorauszuschicken,
damit das verlautbarte Wort in den Herzen der Horer ankomme und
ein Echo wachrufe. Die liturgische Lesung der Schrift «entbindet das
seinem Wesen nach miindliche lebendige Wort der Apostel aus seiner
notgedrungen schriftlichen Gestalt und verleiht ihm wieder seinen Cha-
rakter als miindliches Zeugnis mit messianischer proklamatorischer Voll-
zugsgewalt» 3. So ereignet sich im lebendigen Vortrag eine pneumatische
Vergegenwirtigung des Jesus-Geschehens.

Wie der Schrifttext fiir die Verkiindigung konstitutiv ist, so nicht
minder das Gebet. Dieses bildet den Ausgangspunkt alles Bemiihens um
das rechte Verstehen. Das Gebet zielt ab auf die Intervention des Wortes
in den Wortern. Es macht kund, daBB der Geist die Macht iibernimmt;
es 1iBt den Wortvorgang zum geistgewirkten Ereignis werden . Das
Erinnern durch Lesung und Predigt zeigt sich dann als ein Akt des Ver-
trauens auf die VerheiBung der Gegenwart des Geistes. Indem die Ge-
meinde und die Inhaber der verschiedenen Dienste um das Kommen
des Pneumas beten, anerkennen sie die Freiheit des Geistes und geben
dessen Wirken die Ehre. «Die Technik wird nur dann zum Wunder,
wenn sie sich zuvor aufgibt, damit der Geist in ihr sein Werk tue» 6%,
Der Fiirbitte bedarf einmal der Prediger, um den Zuhdrern zu sagen,
was jetzt not tut und was nicht; Fiirbitte brauchen indes auch die
Hérer, damit der Geist ihnen beistehe und sie mit Phantasie befliigle,
auf daB sie das Rechte vollbringen. Zu den Aufgaben der Gemeinde
gegeniiber ihren Vorstehern und Amtstrigern gehort die Mitsorge fiir
das Wort. Im Verein mit den Verkiindigern soll sie immer wieder ver-
suchen, den Heiligen Geist zu bewegen, daB er das Wort schenke und
mit dem Wort wirke. Thr obliegt es, um die Gabe zu bitten, die den
Glaubigen versprochen ist; sie muB um das Ereignis des Wortes ringen.

39 P. BRUNNER, in: Leiturgia I (Kassel 1954) 196.

60 Vgl. J. CorBON, L’économie du Verbe et la liturgie de la Parole, in: H. Ca-
ZELLES e. a., La Parole dans la liturgie (Paris 1970) 155-176. Als einer der wenigen
katholischen Autoren unterstreicht Corbon das Wirken des Geistes in der gottes-
dienstlichen Verkiindigung (speziell 171 ff.: La célébration liturgique de la Parole).

61 BOHREN, a. a. O. 141; zu Gebet und Predigt ebd. 131, 163, 272 f., 278, 471.



132 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Die Gottesdienstteilnehmer sind also einzuweisen in ihren Dienst am
Wort. Sie warten auf Anleitung zur Fiirbitte, zur Fiirbitte fiir jene, die
das Wort ausspenden, und fiir jene, die das Wort empfangen.

V.

OSTLICHE EPIKLESEN IM WORTGOTTESDIENST

Das BewuBtsein von der Notwendigkeit einer Anrufung Gottes im
Kontext der Katechumenenmesse ist in den Ostlichen Liturgien stark
ausgepragt ¢2. Unter den zahlreichen Riten, welche die Proklamation
der Schrift umgeben, nehmen jene Stiicke, die sich die rechte Ansage
des Wortes, dessen willige Aufnahme und dessen fruchtbaren Nachvoll-
zug zum Anliegen machen, einen breiten Raum ein. Es kann sich hier
nicht darum handeln, ein vollstindiges Inventar dieser Texte darzu-
bieten, sondern anhand einiger Beispiele das geist-liche Klima, in dem
die Verkiindigung geschieht, in etwa zu erfassen.

Beginnen wir im syrischen Bereich mit der griechischen Jakobus-
Liturgie. Bereits bei der Vorbereitung zur Eucharistie trigt der Priester
in einer Apologie ® die Bitte vor, Gott der Herr moge seinen Geist, den
Troster, senden, damit dieser ihn fiir seinen Dienst kriftige und be-
fihige, damit er ihn wiirdige, die Botschaft dem Volk ohne Schuld aus-
zurichten . Vor dem Evangelium wendet er sich wie folgt an Christus:

Ziinde in unseren Herzen das ungetriibte Licht deiner Erkenntnis an,
menschenfreundlicher Herr, und 6ffne die Augen unseres Geistes zur
Einsicht in deine Frohbotschaft. Verleihe uns auch die Furcht vor
deinen beseligenden Geboten, auf daB wir, die fleischlichen Begierden

niederhaltend, stets im Geiste wandeln und alles zum Wohlgefallen
(Gottes) denken und tun 63,

62 Sjehe dazu I.-H. DAaLMAIS, Rites et priéres accompagnant les lectures dans
la liturgie (Paris 1970) 107-121.

63 Eine Gebetsform, in welcher der Beter seine Siindhaftigkeit und Unwiirdig-
keit anklagt und Gott um Verzeihung bittet.

6 F. E. BrRiGHTMAN, Liturgies Eastern and Western I (Oxford 1965/67) 31.
Eine Untersuchung iiber die Stellung des Pneumas in den der Anaphore vorge-
lagerten Texten in den ostlichen Liturgien wire fillig.

65 BRIGHTMAN, a. a. O. 36; vgl. Bibliothek der Kirchenviter Bd. 5, Griechische
Liturgien (Kempten-Miinchen 1912) 91. Ganz &dhnlich lautet das Gebet in der
Chrysostomus-Liturgie, BRIGHTMAN, a. a. O. 371 f{.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 133

Nach der Verkiindigung des Evangeliums gilt die Bitte der Praxis des
Wortes:

Gott, du hast uns deine géttlichen und heilsamen Belehrungen mit-
geteilt. Erleuchte unsere siindigen Herzen, damit wir das Vorgelesene
uns aneignen, um nicht bloB als Horer geistlicher Reden, sondern
auch als Vollbringer guter Werke zu erscheinen und ein Leben in
ungeheucheltem Glauben, in tadellosem Verhalten und in unbeschol-
tenem Wandel zu fiihren 6.

Bei den syrischen Jakobiten leitet eine eigentliche Epiklese das Evange-
lium ein, nachdem schon bei der Verlesung der Apostel die Bitte um
das Festhalten am Glauben und die Befolgung der Gebote laut geworden
ist. Der Vorsteher spricht:

Schenke uns, Herr unser Gott, die Erkenntnis deiner géttlichen Worte.
Erfiille uns mit Einsicht in dein heiliges Evangelium und mit dem
Reichtum deiner géttlichen Gaben. LaB3 deinen Heiligen Geist in uns
wohnen und gewihre uns, dafl wir deinen Willen tun und deines
Segens und deiner Barmherzigkeit gewiirdigt werden jetzt und durch
alle Zeit 7.

Wie der Diakon bei den Maroniten auf den Vortrag des Evangeliums
aufmerksam gemacht hat, stimmt der Priester einen Segen an:

Die Rechte unseres Herrn Jesus Christus, der erhobene Arm seiner
Allmacht, die verborgene Kraft seiner Majestit, die alle Segnungen
und alle Gaben des Lebens enthilt, die niederstieg auf die heiligen
Apostel im Abendmahlssaal auf dem Zion, um sie zu heiligen, und
auf dem Olberg, um sie zu segnen: sie mége herabkommen auf meine
Briider, die Lektoren und Horer, und auf ihnen verbleiben. Sie be-
schiitze sie; sie schiitze diesen Ort und seine Gldubigen, diese Stadt
und die Gldubigen in ihr. Sie verleihe den verstorbenen Gldubigen,
die von ihr geschieden sind, die gliickselige Ruhe und wache iiber die
lebenden Gldubigen, die sie bewohnen, jetzt und immerdar und auf
ewig 68,

66 BRIGHTMAN, a. a. O. 38 {.; Griechische Liturgien 93.

67 BRIGHTMAN, a. a. O. 78-79.

68 M. HAYEK, Liturgie maronite. Histoire et textes eucharistiques (Tours
1964) 250; vgl. ebd. 249, ein Text ad libitum; «Chasse de parmi nous l'envie et
I'hypocrisie et sanctifie-nous par ton Esprit Saint, afin que nous écoutions et
mettions en pratique I’Evangile de ton Christ; par lui et avec lui te conviennent
la gloire et ’honneur, avec le parfum de cet encens que nous présentons avant
I'annonce de ta bonne Nouvelle salutaire pour nous; notre Seigneur et notre
Dieu, gloire & toi a4 jamais.



134 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Uber die Lektoren und das versammelte Volk erfleht diese Epiklese
mit 1hren verschiedenartigen Bezeichnungen fiir das Pneuma (die Rechte
Jesu Christi, der Arm seiner Allmacht, die Kraft seiner Majestit) ein
neues Pfingsten, an dem die Gemeinde sich auferbaue durch den Zu-
spruch des Wortes. In der Chrysostomus-Liturgie geht es zwar etwas
weniger feierlich zu, aber auch dort begleitet der Priester den Diakon,
der sich vor ihm verneigt und Gottes Beistand fiir die Proklamation der
Frohbotschaft erbittet, mit einem Segenswort:

Auf die Fiirbitte des heiligen und glorreichen Apostels und Evange-
listen ... verleihe Gott dir, dem Verkiindiger, viel Kraft zur Erfiillung
des Auftrags, das Evangelium seines geliebten Sohnes, des Herrn
Jesus Christus, auszurufen °.

In der Liturgie der Nestorianer segnet der Priester den Lektor vor
seinem Dienst mit den Worten:

Gepriesen ist Gott, der Herr des Alls, der uns weise macht mit seinen
heiligen Lehren. Seine Barmherzigkeit sei ausgegossen iiber den
Lektor und die Hoérer allezeit und fiir immer 79,

Wenn der Priester das Evangeliar ergreift und sich zur Verkiindigung
der Frohbotschaft anschickt, sagt er:

Mach uns weise durch dein Gesetz, erleuchte die Bewegungen unserer
Gedanken durch deine Erkenntnis und heilige unsere Seelen durch
deine Wahrheit. LaB uns deinen Worten gehorchen und deine Gebote
allezeit erfiillen, Herr des Alls, Vater, Sohn und Heiliger Geist fiir
immer 71,

Einem der dltesten Zeugnisse aus der dgyptischen Tradition begegnen
wir im Euchologion des Serapion von Thmuis 2. Im «ersten Sonntags-
gebet», das wahrscheinlich vor der Verkiindigung anzusetzen ist, heil3t es:

Wir bitten dich, den Vater des Eingeborenen, den Herrn des Alls,
den Schopfer der Kreatur, den Schopfer des Erschaffenen, reine Hiande
strecken wir aus, und die Gedanken erheben sich, Herr, zu dir...
Erbarme dich iiber dieses dein Volk. Erfiille es mit Wohltaten, mache

69 BRIGHTMAN, a. a. O. 372; vgl. Griechische Liturgien 231.

70 BRIGHTMAN, a.a. 0. 255; vgl. die Gebete zur Lesung des Apostels ebd.
256-258.

71 Ebd. 258.

72 B. BorTE, L'Euchologe de Sérapion est-il authentique?, in: OrChr 48 (1964)
50-56, bezweifelt die Urheberschaft Serapions und datiert das Dokument in das
5. Jahrhundert.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 135

es milde, enthaltsam und rein. Sende die machtvollen Engel, auf da
dieses dein ganzes Volk heilig und ehrwiirdig sei. Ich rufe dich an,
sende den Heiligen Geist in unser Herz und verleihe uns die Gnade,
die gottlichen Schriften, die vom Heiligen Geist stammen, verstehen
zu lernen und sie rein und wiirdig zu erkldren, damit das anwesende
Volk Nutzen daraus ziehe durch deinen Eingeborenen Jesus Christus
im Heiligen Geist, durch welchen dir Ehre und Kraft ist jetzt und in
alle Ewigkeit 73.

Auch im AnschluB an die Homilie ergeht der Ruf um das Kommen des
Geistes, der Christus in der Gemeinde vergegenwirtigt.
Gott, Retter ..., wir bitten dich fiir dieses Volk, sende den Heiligen
Geist. Der Herr Jesus Christus suche es heim, er spreche in aller
Gedanken und bereite die Herzen fiir den Glauben vor. Er selbst
ziehe die Seelen zu dir, Gott der Erbarmungen. Nimm in Besitz auch
das Volk dieser Stadt, nimm in Besitz die rechtmidBige Herde durch

deinen Eingeborenen Jesus Christus im Heiligen Geist, durch den dir
Ehre und Kraft ist jetzt und in alle Ewigkeit 74.

Umrahmt von Bitten um das Verstindnis der Schriften wird die Ver-
kiindigung ferner in der Markus-Liturgie. Jesus Christus, so lautet ein
Text vor dem Trisagion, das zu den Lesungen iiberfithrt, mége sein
Licht und seine Wahrheit senden, die Augen des Geistes erleuchten zur
Erkenntnis seiner goéttlichen Weisungen, damit die Anwesenden, zu
Tdtern des Wortes geworden, gute Werke tun und dreiBig-, sechzig-,
ja hundertfiltige Frucht hervorbringen 7°. Wihrend der Prieser unmittel-
bar vor der Ansage der Frohbotschaft Weihrauch einlegt, bittet er um
dessen Annahme bei Gott; dann fihrt er fort: «Sende uns dafiir die
Gnade deines Heiligen Geistes herab!» Und zum Diakon gewendet,
spricht er:

Der Herr segne und stidrke dich und mache uns zu Hoérern seines
heiligen Evangeliums, Gott, hochgelobt jetzt und in alle Ewigkeit 76,

Die Kopten kennen vier Schriftperikopen fiir die Eucharistiefeier, die
alle dem Neuen Testament entnommen sind. Im Gegensatz zu anderen

3 F. X. Funk, Didascalia et Constitutiones Apostolorum II (Paderborn 1905)
158; vgl. Griechische Liturgien 140,

% FUNK, a. a. O. 160; Griechische Liturgien 140 f.

75 BRIGHTMAN, a. a. O. 117.

76 Ebd. 118 {.; Griechische Liturgien 166.



136 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Liturgien gehen hier die Gebete nicht vorauf, sondern folgen im An-
schluB an die Lesungen.
Nach der Epistel aus dem heiligen Paulus:

Gott jeglicher Erkenntnis, du schenkst Weisheit und deckst auf, was
tief im Verborgenen liegt; du gibt jenen das Wort, die die Frohe
Nachricht mit Macht verkiinden. In deiner Giite hast du Paulus, den
einstigen Verfolger, berufen, um aus ihm ein auserlesenes Werkzeug
zu machen. Es gefiel dir, ihn den Aposteln beizugesellen, damit er
mit ihnen das Evangelium deines Reiches predige, o Christus, unser
Gott. Nun bitten wir dich in deiner Giite und Menschenfreundlich-
keit, du moégest uns und deinem ganzen Volk geraden Sinn und geldu-
terte Einsicht verleihen, damit wir erkennen und begreifen, wie sehr
deine heiligen Lehren, die der Apostel uns vermittelt hat, nutzbrin-
gend sind. Und wie er dir d4hnlich geworden ist, Herr des Lebens, so
laB auch uns ihm dhnlich werden in Glauben und Werken, indem
wir ohne UnterlaB deinen heiligen Namen preisen und uns allezeit
rithmen in deinem Kreuz 77.

Nach der katholischen Epistel:

Herr, unser Gott, du hast uns durch die heiligen Apostel das Myste-
rium des glorreichen Evangeliums deines Christus offenbart. Du
lieBest sie allen Voélkern die unergriindlichen Reichtiimer deiner Barm-
herzigkeit verkiinden gemidfB der unermeBlich groBen Gabe deiner
Gnade. Wir flehen zu dir, unser Herr, gib uns Anteil an ihrem Geschick
und ihrem Erbe. Gewihre uns, da3 wir allezeit in ihren FuBstapfen
wandeln, ihren kimpferischen Geist nachahmen und die Anfechtungen,
die sie um der Gerechtigkeit willen auf sich genommen, mit ihnen
teilen. Behiite deine heilige Kirche, die du durch sie gegriindet hast.
Segne die Schafe deiner Herde und schenke Wachstum dem Weinberg,
den deine Rechte gepflanzt 78,

Die Gebete nach der Apostelgeschichte und dem Evagelium beziehen
sich auf die Darbringung des Weihrauchopfers, welches den Lesegottes-
dienst begleitet. Interessanter als sie ist jedoch die feierliche Oration,
die unmittelbar der Verlesung der Frohbotschaft voraufgeht:
Herr Jesus Christus, unser Gott, du hast zu den heiligen Aposteln
gesagt: Viele Propheten und Gerechte haben gewiinscht zu sehen,

was ihr seht, und haben es nicht gesehen, zu héren, was ihr hért,
und haben es nicht gehort. Ihr aber, gliicklich eure Augen, weil sie

77 BRIGHTMAN, a. a. O, 153.
78 Ebd. 154.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 137

sehen, und eure Ohren, weil sie horen! LaB uns auf die Fiirsprache
der Heiligen dein Evangelium vernehmen und es in die Tat um-
setzen V9,

In vorbildlicher Weise nehmen die &stlichen Liturgien — dies veran-
schaulichen die angefiihrten Beispiele — die Verantwortung gegeniiber
jenen wahr, die gottesdienstlichen Umgang pflegen mit dem biblischen
Wort. Einerseits erziehen die Gebete im Umkreis der Liturgia verbi
(und die mit ihr verbundenen Gesten) das Volk dazu, das Gefiihl fiir
das sinnliche Hoéren zu schirfen. Miissen wir es nicht zuriickgewinnen
in einer Zeit, da unsere Ohren durch den vielen Lirm abgestumpft und
taub geworden sind? Dann aber zeigen die erwdhnten Texte, daB es
vorab um ein inneres Horen geht («6ffne die Augen unseres Geistes!»),
das in die Begegnung mit dem personalen Wort fithren will. Der Geist
soll unsere Sinne 6ffnen, damit wir im Raum der Kirche die Gegen-
wart des Herrn und seine Sendung vernehmen. Und schlielich darf es
nicht beim bloBen Hoéren sein Bewenden haben; das Wort dringt nach
Verwirklichung im Alltag. Daher die wiederholte Bitte, die Botschaft
moge sich auszeugen in einem Leben gemi den empfangenen Weisungen.
Das Gebet um das Pneuma zielt ab auf ein geistliches Erfassen und,
als Folge davon, auf den Wandel nach dem Geist .

¥i.

DAS GEBET UM ERLEUCHTUNG IN DER REFORMIERTEN TRADITION

Eine Entsprechung zu den ostlichen Geistanrufungen im Wort-
gottesdienst bieten die reformierten Kirchen und zwar mit dem «Gebet
um Erleuchtung», einem der typischsten Elemente dieser Tradition 8.
Im Genfer Psalter von 1542 lesen wir die Rubrik: «Der Pfarrer beginnt
wieder zu beten, indem er Gott um die Gnade des Heiligen Geistes an-

7 Ebd, 1585.

80 H. U. voN BALTHASAR, Sponsa Verbi (Einsiedeln 1961) 484-501: Sehen,
Horen und Lesen im Raum der Kirche.

81 Zu den Urspriingen des reformierten Gottesdienstes siehe die wichtige
Dissertation von Hughes Oliphant OLD (Neuenburg 1971). Maschinengeschriebene
Doktorthese 513 S.: The Patristic Roots of Reformed Worship.



138 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

ruft, sein Wort mége glaubwiirdig dargelegt werden zur Ehre seines
Namens und zur Auferbauung seiner Kirche, es mége so demiitige und
gehorsame Aufnahme finden, wie es sie verdient. Die Form bleibt dem
Ermessen des Pfarrers anheimgestellt» 2. Es sind uns einige Gebets-
muster des Genfer Reformators tiberliefert, so z. B. das folgende:
Allmiachtiger, giitiger Vater, unser ganzes Heil liegt in der Kenntnis
deines heiligen Wortes. Deshalb stiarke uns jetzt durch deinen Heiligen
Geist, damit unsere Herzen frei seien von allen weltlichen Gedanken
und den Bindungen des Fleisches, auf daBl wir dieses selbe Wort
horen und empfangen, daBl wir deinen gniadigen Willen bejahen, da

wir dich lieben und dir dienen voll Eifer und Freude zu deinem Lob-
preis und zu deiner Verherrlichung in Jesus Christus, unserem Herrn?®3,

Das Gebet um Erleuchtung widerspiegelt die Anschauungen Calvins
iiber die Beziehung von Wort und Geist #. Fiir ihn ld08t sich die Schrift
nur durch das Wirken des Pneumas erfassen. Das gilt zunéchst fiir den
Prediger, dessen Dienst der Gabe des Geistes bedarf; andererseits trifft
dies aber auch auf die Horer des Evangeliums zu; denn Fleisch und
Blut kénnen nicht aus sich selbst zum Sinn der christlichen Lehre vor-
stoBen. In der Institutio nennt Calvin den Heiligen Geist den Schliissel,
der uns Zugang zu den Schitzen des Himmelreiches verschafit; ein
andermal bezeichnet er die Erleuchtung durch den Geist als die Seh-
kraft der Seele 8. Nicht das Buch als solches, sondern das durch den
Prediger unter Einwirkung des Pneumas verkiindete und durch die
Gldaubigen aufgrund des inneren Zeugnisses des Geistes angenommene
Schriftwort ist fiir den Reformator Gottes Wort.

Die Genfer Praxis steht nicht vereinzelt da, vielmehr kennen sie
auch Zirich und StraBburg. In seiner Agende von 1528 beschreibt
Zwingli die Gebetsform, «die man jetzt in Ziirich braucht zu Anfang
der Predigtenn»:

82 B. TuompsoN, Liturgies of the Western Church (Cleveland 1961) 198 f. —
Zum Genfer Psalter, den Calvin aus StraBburger und franzésischem Gebetsgut zu-
sammenstellte, cf. OLD, a. a. O. 141 ff.

8 THoOMPSON, a. a. O. 209.

8 Siehe W. NieseL, Die Theologie Calvins (Miinchen #1957) 30-38.

85 Inst. III, 1, 4: «Quia frustra caecis lux se offerret nisi Spiritus ille intelli-
gentiae aperiret mentis oculos: ut rite clavem vocare queas qua caelestis regni
thesauri nobis reserantur, eiusque illuminationem mentis nostrae aciem ad viden-
dum.» Vgl. ebd. I, 7, 4; Corpus Reformatorum, vol. 74, 661.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 139

Lasset uns Gott ernstlich bitten, daB er sein heiliges Wort uns armen
Menschen gnadiglich 6ffnen und uns in die Erkenntnis seines Willens
einfithren wolle, auch alle, die an seinem Wort irren, wieder auf den
rechten Weg weise, damit wir nach seinem goéttlichen Willen leben 86,

Der Reformator, der Surgants Manuale zu kennen scheint — dort ist die
Rede von der Invocatio divini auxilii vor der Predigt 87 —, kniipft an
einen mittelalterlichen Brauch an und faltet ihn zugleich aus #. Die
StraBburger Liturgie enthdlt ebenfalls eine solche Anrufung, die im
wesentlichen mit dem Ziircher Text {ibereinstimmt. Wéhrend dieser nur
im Predigtgottesdienst verwendet wurde, diente das StraBburger For-
mular in der Abendmahlsfeier, wo es die rémische Kollekte ersetzte 8°,

Im Neuenburger Kirchenbuch von Guillaume Farel (1533) lautet
die Anweisung fiir den Prediger:

Derjenige, welcher dem Volk mit dem Wort Gottes aufwartet, ermahnt
jeden, sich an Gott, unseren barmherzigsten Vater, zu wenden mit
der Bitte, seinen Heiligen Geist auf alle Menschen herabzusenden. Sie
flehen, er moge sich aller Konige, Fiirsten und Herren erbarmen, all
jener, denen er Amt und Wiirde verliehen, indem er ihnen das Schwert
anvertraute, um die Ubeltiter zu bestrafen und die Guten zu schiitzen.
Aus Gnade moge er Mitgefiihl haben mit ihnen und ihnen seinen
Heiligen Geist verleihen, damit sie ihr Amt gerecht ausiiben zur Ehre
und Verherrlichung unseres Herrn, zum Nutzen und zur Wohlfahrt
ihrer Untergebenen. Sie beten fiir alle, die versammelt sind, um das
Wort der Wahrheit zu héren. Unser Herr moge jeden Fehler und jede

8 F. ScHMIDT-CLAUSING, Zwinglis liturgische Formulare (Frankfurt a. M.
1970) 48; vgl. S. 57. — DERs., Zwingli als Liturgiker (Gottingen 1952).

87 Johannes Ulrich SUrRGANT, Manuale curatorum (Basel 1503): 12. Consi-
deratio zur Kunst des Predigens, De invocatione divini auxilii Fol. XXr-xxir:
Modus autem implorandi divinum auxilium: potest fieri per orationem dominicam
vel salutationem angelicam: vel aliud deprecatorium ecclesiae verbum. Communiter
tamen fit per angelicam salutationem ... (in wvulgari lingua). — Zum liturgischen
Schaffen Surgants siehe J. KonziLi, Der Basler Professor Johann Ulrich Surgant
(ca. 1450-1503) als Pastoralliturgiker. Doktor-Dissertation (Fribourg 1970).

88 Einleitungsgebet zur « Prophezei» 1525 (Prophezei: Vorbild der Bibelstunde,
Ersatz fur die tagliche Messe), die umgeformte romische Heilig-Geist-Kollekte:
«Allméchtiger, ewiger und barmherziger Gott, dessen Wort eine Leuchte ist unsern
FtiBen und ein Licht auf unsern Wegen, ¢ffne und erleuchte unsere Sinne, daB wir
deine Geheimnisse rein und heilig erkennen und in das verwandelt werden, was wir
recht erkannt haben, auf daB3 wir deiner Majestit in keiner Weise mif3fallen, durch
Jesus Christus unsern Herrn. Amen.» — ScHMIDT-CLAUSING, Zwinglis liturgische
Formulare 42,

8 THOMPSON, a. a. O. 170. Calvin iibernahm das StraBburger Formular fast
wortlich fiir Genf.



140 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

Siinde vergeben, seine Gnade und seinen Geist schenken, von dem
die volle Erkenntnis aller Wahrheit herkommt. Dies ermdoglicht,
lauter und untadelig mit seinem heiligen Wort umzugehen, es dar-
zulegen und zu verkiinden, es zu héren und zu verstehen, es aufzu-
nehmen und zu halten und so den Willen des lieben Vaters zu erfiillen.
Von ihm erwarten sie alles im Namen seines einzigen Sohnes Jesus,
wenn sie das Gebet sprechen, das er sie gelehrt hat: Vater unser ... %°.

Was in dieser Verordnung auffillt, ist die dreifache Bitte um den Geist:
zundchst fiir alle Menschen, dann fiir die Regierenden und schlieBlich
fiir die zum Horen versammelte Gemeinde. Aus Marginalien Farels
erhellt, wo die Reformatoren die biblischen Grundlagen fiir die Epiklese
gegeben sahen. Da wire einmal Num 11 zu erwihnen; der Passus
berichtet, wie die Altesten des Volkes, nachdem der Geist sich auf sie
niedergelassen hatte, zu prophezeien begannen. Ferner beruft sich Farel
auf Nehemia, zuerst Kapitel 9 mit dem ausfiihrlichen BuBgebet; mog-
licherweise spielt er an auf Vers 20 («du verliehest ihnen deinen guten
Geist, um sie zu unterweisen») und Vers 30 («du warntest sie durch deinen
Geist vermittels deiner Propheten»). Vielleicht sah er in diesen Stellen
den Bezug zwischen Geist und Amt ausgesprochen, oder er entdeckte
in der Reform des Esra und Nehemia Ahnlichkeiten mit der Situation
der Kirche in seinen Tagen. Aus demselben Buch (8, 6) vermerkt er dann
die Tatsache, daB der Erklirung des Gesetzes ein Gebet voraufging.
Damit verfolgt er die Spuren einer alten liturgischen Tradition, die, von
der frithen Kirche aus der Synagoge iibernommen, im Gebet um Er-
leuchtung ihre Fortsetzung fand '. Als weitere biblische Belege zieht
der Reformator von Neuenburg Joh 14,26 und 16, 13 bei, wo Jesus
seinen Jiingern den Heiligen Geist verheit, der sie in alle Wahrheit
einfithren wird. Und schlieBlich fithrt Farel Ps 119 (118) an, den Lob-
preis auf die Tora, der mit zahlreichen kurzen Bitten um das rechte Ver-
stindnis der Schrift und um Gottes Beistand fiir ein Leben gemill dem
Gesetz durchwirkt ist 92, Tatsdchlich griffen die reformierten Liturgiker
ofters auf eine dieser knappen Psalmenanrufungen zuriick, wenn sie das
Gebet um Erleuchtung verfaBten.

90 THOMPSON, a. a. O. 216.

91 1. ELBOGEN, Der jiidische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwick-
lung (Hildesheim 1967) 171 f.

92 Ps 119, 12. 17. 18 («mach mir die Augen auf, damit ich sehe»). 27. 33. 34.
35. 37. 64. 68. 105 (¢dein Wort ist eine Leuchte meinem FuB, ein Licht auf meinem
Pfad»). 112. 124, 135. 144. 169.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 141

Neben biblischen Argumenten konnten sich die Reformatoren auch
auf die Patristik abstiitzen. BekanntermaBen lieBen sie sich bei der Aus-
arbeitung ihrer Gottesdienstformulare stark von den Vitern beein-
flussen 3. Origenes z. B. pflegte seine Predigten mit einem Gebet zu
beschlieBen. Hierfiir ein Beispiel:

LaBt uns den Herrn bitten, uns zur Erkenntnis seiner anderen Pro-
phezeiungen zu erleuchten und der Wahrheit verwandte Sinne zu
eroffnen, damit wir im Heiligen Geiste betrachten, was vom Geiste
geschrieben ist, Geistliches mit Geistlichem vergleichen und so die
Schriften, die er inspiriert hat, Gottes und des Heiligen Geistes wiirdig

zu erkldren in Christus Jesus, unserem Herrn, dem Ehre und Macht
ist in die Ewigkeiten der Ewigkeiten. Amen 4.

Augustinus empfiehlt in seiner Schrift «De doctrina christiana» — das
Werk war den Reformatoren bestens bekannt —, die Verkiindiger soll-
ten, ehe sie vor das Volk hintreten, beten, desgleichen die Hérer, bevor
sie unterwiesen werden, die einen um das rechte Wort fiir sich selbst,
die anderen um die Wahrheit fiir die Lehrer %.

Mit der Uberlieferung, ein Gebet um Gottes Beistand in die Ver-
kiindigung einzufiigen, brach die reformierte Liturgie nie. Noch eine
der neuesten Gottesdienstordnungen, das Ziircher Kirchenbuch, bringt
im II. Teil der Predigtliturgie, der «Anbetung», das sogenannte Bitt-
wort %. Dessen Stellung (unmittelbar vor der Lesung) entspricht der-
jenigen der romischen Kollekte; seiner Funktion nach hingegen unter-
scheidet es sich vom katholischen Tagesgebet: anstatt den Eingang ab-
zuschlieBen, eréffnet es, nach vorne blickend, die Verkiindigung. Es han-
delt sich um «eine Bitte um die Gegenwart des Herrn im Heiligen Geist,

93 Das ist der Gegenstand der Untersuchung Olds (Anm. 81).

9% A. HammMmAaN, Gebete der ersten Christen (Diisseldorf 1963) 76-81; 1. Predigt
iber das Buch Levitikus 6: «Aus ganzem Herzen laBt uns zum Herrn und zum
Heiligen Geist beten, alle Nebel und Finsternisse hinwegzunehmen, die sich durch
den Schmutz der Siinde zusammengeballt haben und den Blick unseres Herzens
verdunkeln, auf daB wir die geistige und wunderbare Einsicht in das Gesetz emp-
fangen, wie jener, der sprach: ‘Enthiille meine Augen, und ich werde die Wunder
deines Gesetzes betrachten.’» — Vgl. H. U. voN BALTHASAR, Origenes. Geist und
Feuer (Salzburg 21938).

95 De doctrina christiana IV, 30, PL 34, 120. Auch Surgant zitiert diese Stelle
(Manuale curatorum Fol. XXv).

9 Kirchenbuch 1. Ordnungen und Texte fiir den Gottesdienst der Gemeinde.
Kirchenrat des Kantons Ziirich (Ziirich 1970). Dazu J. BAUMGARTNER, Reform des
reformierten Gottesdienstes, in: SKZ 141 (1973) 408-410; 430-432; 442-443.



142 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

welcher die Gemeinde in alle Wahrheit leiten mdoge. Sie bittet um das
rechte Horen und Verstehen des Wortes» 97. So heillt es etwa in der
festlosen Zeit:
Heiliger Gott, barmherziger Vater, dein Wort ist vollkommen, und
deine Befehle bringen unsere Gedanken und unseren Willen in die
rechte Richtung. Rede du jetzt durch deinen Heiligen Geist und 6ffne

uns das Verstdndnis deiner groBen Geheimnisse, die das Evangelium
von deinem lieben Sohn Jesus Christus schenkt %.

An Ostern:

Heiliger, herrlicher Gott, laB das Wort von der Auferstehung deines
Sohnes unter uns machtvoll verkiindet werden. Dein Heiliger Geist
wirke und stirke in uns den Glauben. Verbinde uns mit dem leben-
digen Herrn, damit auch wir in einem neuen Leben wandeln °°.

Die gut 50 Stiicke der Agende, eine kleine Theologie geistlichen Horens
enthaltend, liegen ganz auf der Linie der Pneumatologie, wie sie von
Calvin und Zwingli so nachdriicklich vertreten worden ist. Insofern er-
weisen sie sich als eine Schule fiir die Gliubigen, die oft nicht einmal
wissen, wie und was sie beten sollen (R6m 8, 26).

VII.

ROMISCHE ANSATZE ZU EINER GEISTANRUFUNG

Wer in die Geschichte der rémischen Messe hineinschaut, stellt mit
Erstaunen fest, daB auch sie in ihrem ersten Teil, wenngleich nur in
schiichternen Ansitzen oder dann in mehr volkstiimlicher Art, das An-
liegen einer Bitte um Gottes Beistand oder die Herabsendung des
Heiligen Geistes verficht. Ohne Zweifel kommt in diesen Versuchen das
BewuBtsein zur Geltung, fiir die Wortverkiindigung der Hilfe von oben

97 Einfithrung zur Gottesdienstordnung, hrsg. vom Kirchenrat des Kantons
Zirich (Zirich 1970) 45.

% Kirchenbuch S. 11.

9 Ebd. S. 87. — Eine eindriickliche Geistepiklese findet sich auch im anglika-
nischen Ordo «Of Holy Communion», in der Kollekte nach dem Vaterunser, das
die Liturgie erdffnet: « Almighty God, unto whom all hearts be open, all desires
known, and from whom no secrets are hid; cleanse the thoughts of our hearts by
the inspiration of thy Holy Spirit, that we may perfectly love thee, and worthily
magnify thy holy Name; through Christ our Lord. Amen.» — Vgl. Holy Communion
— The 1967 Service (London 1967) p.1; An Order for Holy Communion — Series 3
(London 1973) p. 7.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 143

zu bediirfen. Obgleich die sogenannte Praeparatio ad missam, der Akze83,
seit dem 9. Jahrhundert im Westen iiblich, noch nicht zur Liturgia verbi
gehort, so fithrt er dennoch auf die Lesungen hin. In diesem vorberei-
tenden Gebetskomplex, durch den der Priester sich fiir die heilige Hand-
lung zuriistet, figurieren neben Psalmen eine ganze Reihe Orationen, die
beinahe alle die Kraft des Heiligen Geistes erbitten 1%, Dieser Zug ver-
stiarkt sich noch dadurch, daB nicht selten das Veni Sancte Spiritus, das
Veni Creator oder das Sancti Spiritus assit nobis gratia hinzugefiigt wird.
Solche mittelalterlichen Gebete lesen sich zuweilen wie ein Officium de
Spiritu Sancto. Andernorts wieder gewahrte man der Geistbitte Eingang
im Stufengebet; der Zelebrant kniete dazu vor dem Altar nieder, oder
dann verrichtete er neben dem Aufer a nobis die Oration Ure igne
Sancti Spiritus, die vom RezeB (den Abgangsgebeten des Priesters) her-
stammte 101,

Im eigentlichen Lesegottesdienst findet sich nach vereinzelten Me[3-
ordines des Mittelalters eine Segnung des Subdiakons (mit Segensbitte
und Segensspruch) vor dem Epistelvortrag 12, Als Zwischengesinge
dienten des Oftern die alten Pfingstlieder (Nun bitten wir den Heiligen
Geist und Komm, Heiliger Geist, Herre Gott); zahlreiche Zeugnisse be-
legen den Brauch, die Predigt mit deutschen Liedern zu umrahmen 103,
Fiir die Proklamation des Evangeliums kam die Sitte auf, dem Diakon
einen Segen zu spenden. Nach dem Ordo Romanus I kiite der Diakon
die FiiBe des Papstes, der iiber ihn die Worte sprach: Dominus sit in
corde tuo et in labiis tuis; gemidB einigen fritheren Handschriften riefen
ihm die Bischoéfe, wenn er voriiberging, zu: Dominus tecum, und die
Priester: Spiritus Domini super te 1°%. Amalar bemerkt, der Diakon, der
den Samen des Evangeliums ausstreue, bediirfe einer maior benedictio.
Diesem Trend folgend, wuchs der urspriingliche schlichte rémische
Spruch zu lingeren Formeln aus '%. In der nichtfeierlichen Messe be-

100 J. A. JUNGMANN, Missarum Sollemnia I (Wien 51962) 354-357.

101 Ebd. 384 £.; 401.

102 Ebd. 536.

103 Ebd. 563; vgl. W. BAUMKER, Zur Geschichte der Tonkunst in Deutsch-
land von den ersten Anfingen bis zur Reformation (Freiburg i. Br. 1881) 133.

10¢ J. A. JungmaNN, MS I 568 f.

105 Ebd. 581-583, z. B.: Benedictio Dei Patris et Filii et Spiritus Sancti
descendat super te et aperiat Christus os tuum ad pronuntiandum digne idoneeque
sanctum evangelium suum. Oder: Corroberet Dominus sensum et labia tua, ut
recte pronunties nobis eloquia divina. Oder: Deus misereatur vestri et benedicat.
Oder: Spiritus Domini super te, evangelizare pauperibus.



144 Locus ubi Spiritus Sanctus floret

gniigte sich der Priester, bevor er das Evangelium las, mit einem kurzen
Gebetswort: Dominus sit in ore meo, oder: Dominus, labia mea aperies
u. 4. Wohl unter dem EinfluB des Munda cor (seit dem 11. Jahrhundert)
gewann das Motiv der Reinigung des Herzens und der Lippen die Ober-
hand, wihrend der Gedanke der inneren Erleuchtung und der Ein-
wohnung des Geistes verblaBte.

Im neuen rémischen Missale entfiel (leider) in den Gebeten zur Vor-
bereitung der Messe die schone Oration «Peto clementiam tuam», eine
ausdriickliche Geist-Epiklese 1%; hingegen sind fiir die Verkiindigung
des Evangeliums geblieben: das Dominus sit in corde tuo fiir den Diakon
und, falls kein Diakon da ist, das Munda cor fiir den Priester.

Noch bis zum Konzil gab es Pfarreien, in denen bei der sonntig-
lichen Eucharistiefeier vor dem Evangelium ein Heilig-Geist-Lied ge-
sungen wurde 7. Im sanktgallischen Rheintal existierte bis in die
neueste Zeit der Brauch, daB der Priester vor der Predigt (oder der
Christenlehre) die Bitte aussprach: «Der Heilige Geist moge meine Worte
segnen, damit sie zu eurer Seelen Heil gereichen.» Einmal mehr bewahr-
heitet sich die Feststellung, daB das gliubige Volk gewissen Anliegen,
welche der offizielle Gottesdienst nicht, nicht mehr oder blo8 ungeniigend
wahrnimmt, motu proprio die nétige Beachtung verschafft, indem es zu
paraliturgischen Elementen Zuflucht nimmt 108,

Es sei hier noch ein Wort gestattet zu den Benediktionen in der
Matutin, die in der nachvatikanischen «Geistlichen Lesung» bzw. Vigil
gestrichen sind. Schon Benedikt erteilte die Weisung, der Abt solle den
Lektor segnen: «Dicto versu benedicat abbas» 19, Einzelne der vielen
Segensformeln im vorvatikanischen Brevier nannten ausdriicklich den
Heiligen Geist, z. B.: «Spiritus Sancti gratia illuminet sensus et corda

106 B. FiscHER, Eine ausdriickliche Geistepiklese im bisherigen Missale Ro-
manum, in: Mélanges liturgiques offerts au R. P. Dom Bernard BorTE OSB de
I’Abbaye du Mont César (Lowen 1972) 139-149,

107 M. HoFER, Die Gesang- und Gebetbiicher der schweizerischen Didzesen
(Fribourg 1965): zu den Predigt- und Pfingstliedern 32, 57, 71, 78, 108, 134, 163
(einer Predigt kann ein Heiliggeistlied vorausgehen), 177, 203, 262 (Predigtlieder).

108 B, FiscHER, Die Gebetsanliegen des Volkes in der Sonntagsmesse, in:
Le Dimanche et sa célébration (Luxemburg 1952) 54-67; pERS., Die Anliegen des
Volkes im kirchlichen Stundengebet, in: Brevierstudien, hrsg. von J. A. JunG-
MANN (Trier 1958) 57-70.

109 Regula 9, 11. Vgl. J. PascHER, Das Stundengebet der rémischen Kirche
(Miinchen 1954) 213 f.



Locus ubi Spiritus Sanctus floret 145

nostra» oder «Ignem sui amoris accendat Deus in cordibus nostris» 119,
Man mag es bedauern, speziell fiir den gemeinschaftlichen Vollzug der
Stundenliturgie, daB diese geistorientierten Gebete der Reform zum
Opfer gefallen sind.

Wenn am Ende unserer Darlegungen sich ein Ergebnis abzeichnet,
so dies: Angesichts der weiten Verbreitung einer Geistanrufung im Lese-
teil der Messe bzw. im Predigtgottesdienst und aufgrund einer von der
Schrift, den Vitern und den alten Liturgien her gespeisten Tradition,
die in Kirchen des Ostens wie des Westens beheimatet ist, legt sich der
Wunsch nahe, die rémische Eucharistiefeier méchte im Lesegottesdienst
das epikletische Moment stirker als bislang beriicksichtigen. Es lieBe
sich denken, daBl die Kollekte nicht immer die Eréffnung abrunden
miiBte !, sondern des &ftern die Lesungen einleiten kdnnte — im Sinne
der reformierten Erleuchtungsformel. Zum anderen béte sich die Mog-
lichkeit an, den Segen iiber den Diakon bzw. das Vorbereitungsgebet
des Priesters (vor dem Evangelium) zu einer ausdriicklichen, laut vor-
getragenen Epiklese iiber die Diener des Wortes und die horende Ge-
meinde auszubauen, so daB die unersetzliche Rolle des Geistes beim
Ereignis der Verkiindigung ins Wort gehoben wire, dies zugunsten einer
intensiveren Sensibilisierung des Volkes fiir die «praesentia Spiritus
Sancti» im christlichen Kult 2, Hippolyt von Rom wuBte noch lebendig
um den Sachverhalt, als er schrieb: «Unusquisque sollicitus sit ire ad
ecclesiam, locum ubi Spiritus Sanctus floret» 113, Es lohnte sich gewiB,
in den Gottesdienstteilnehmern, die, im Namen Jesu versammelt, auf
sein Wort lauschen, das BewuBtsein von der Iiille der Geistgegenwart
zu wecken und zu schirfen. Eine Geistepiklese in der Liturgia verbi
diirfte zur geistlichen Erfahrung ermuntern und das freisetzen, was die
Gemeinde schon in sich trigt.

110 Benedictiones im Zisterzienser Brevier: «In unitate Sancti Spiritus bene-
dicat nos Pater et Filius» (Sonntag 1. Nokturn); «Ad intelligenda sua praecepta,
aperiat Dominus corda nostra» (Donnerstag 1. Nokturn im Winter); «Splendor
lucis aeternae illuminet nos sine fine» (Montag 1. Nokturn im Winter); «Sapientia
Dei Patris nos caelestibus instruat disciplinis» (Dienstag 1. Nokturn im Winter).

11 Zur Funktion der rémischen Kollekte cf. G. SOBRERO, La priere présiden-
tielle, in: J. GELINEAU u. a., Dans vos assemblées I (Paris 1971) 267 f.

112 Cf. der neue Ordo aspersionis aquae benedictae, Benediktionsformel Nr. 3.

113 B, BorTgE, La Tradition Apostolique de saint Hippolyte (Miinster i. W.
1963) 90-91.

10



	Locus ubi Spiritus Sanctus floret

