
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: La théologie comme science ou comme sagesse?

Autor: Widmer, Gabriel-P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761343

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gabriel-Ph. Widmer

La théologie comme science

ou comme sagesse

Le problème de la scientificité de la théologie est limité ici à celui
du caractère scientifique de la recherche en théologie. Au lieu de la
scientificité de la théologie, je parlerai plutôt des modalités scientifiques de

la recherche théologique pour indiquer aussi clairement que possible le

champ de mon investigation. En effet, en tant que discipline théorique
et pratique, la théologie revêt diverses modalités, qui reçoivent, selon

les époques, des accentuations plus ou moins fortes. Les demandes des

églises à leurs théologiens ne sont pas étrangères à de telles accentuations ;

elles peuvent relever de la pastorale, du droit canonique, de la catéchèse

ou de la doctrine par exemple. Je n'envisage que des questions soulevées

par les modalités scientifiques et sapientiales de la seule recherche
théologique.

Or de telles modalités sont mises en cause, lorsque les fondements
de la théologie passent par une crise et que la question critique lui est

posée.

Il y a crise des fondements, lorsque le contenu de la théologie et sa

raison d'être ne vont plus de soi et sont contestés. Cela s'est passé, par
exemple, au XIIIe s., quand les traités d'Aristote sur la physique et la
métaphysique traduits par Guillaume de Mœrbecke obligèrent les

théologiens à repenser les bases de leur cosmologie, de leur anthropologie et
de leur théologie. Cela est arrivé au XVIe s., quand les recherches des

humanistes conduisirent les Réformateurs à critiquer les traditions à la

* Texte remanié d'une conférence prononcée à l'occasion de l'assemblée
annuelle de la Société suisse de théologie à Berne, le 22 novembre 1975.



La théologie comme science ou comme sagesse 43

lumière des sources scripturaires dont ils redécouvraient le sens primitif.
De même, mais de manière plus radicale, les fondements de la théologie
subissent des secousses profondes, quand, au XVIIIe s., le nouvel esprit
scientifique tend à opposer le savoir rationnel résultant du travail de

l'entendement à la foi secrétée par le sentiment. Comme on le constate,
il y a crise, lorsque de nouvelles données doctrinales, méthodologiques
dues à l'esprit du temps sont introduites dans la recherche théologique.
Le théologien ne peut éviter de s'interroger: «Quel est le contenu de ma
discipline, le sens de ma recherche? Qu'est-ce qui les légitime et les

justifie?»
La question critique coïncide avec la crise des fondements : à quelles

conditions la «science» théologique est-elle possible? Si j'observe ce qui
s'est passé dans la seconde moitié du XVIIIe s., je remarque un décalage
entre la foi vécue personnellement et communautairement d'une part et
d'autre part ce que la critique historique disait de la Bible, des dogmes.
Le problème des rapports entre la certitude de la foi et les vérités
historiques est ouvert. On sait comment Lessing l'a énoncé et combien cet
énoncé a retenu l'attention de Kierkegaard: «Peut-il y avoir un point
de départ historique pour une conscience éternelle; comment un tel
point de départ peut-il intéresser plus qu'au point de vue historique;
peut-on construire une béatitude éternelle sur un savoir historique?»
Et Lessing de conclure: «Des vérités historiques contingentes ne peuvent
jamais devenir la preuve de vérités nécessaires Mais à partir d'une
vérité historique, sauter dans une toute autre classe de vérités et exiger
qu'en conséquence de cela j'adopte telle ou telle conception métaphysique

et morale, si ce n'est pas là une mêtabasis eis alio genos, alors je ne
sais pas ce qu'Aristote a entendu par cette formule» h On tentera de

résoudre ce problème en élaborant soit une théologie naturelle qui tienne

compte des exigences de l'entendement et de la conscience morale, soit

une théologie négative qui confesse un Dieu Tout-Autre hors des prises
de la raison pécheresse et accessible à la grâce seule.

Le conflit entre la théologie naturelle et la théologie négative
connaîtra toutes sortes de vicissitudes jusqu'à maintenant. La question
critique demeure ouverte, même si les termes dans lesquels elle est posée

changent. D'un côté, on veut fonder la théologie sur les résultats de

1 On trouvera ces textes de Lessing (Über den Beweis des Geistes und der
Kraft, Werke, Bd. VIII, p. 115 s.) et leur influence sur Kierkegaard, commentés
par J. Colette in: Histoire et salut, Essai sur Kierkegaard, Paris, 1972, p. 161 ss.



44 La théologie comme science ou comme sagesse

l'enquête historique des origines du christianisme et de leurs développements;

c'est alors le recours à la méthode historique et à l'argumentation

rationnelle qui confère à la théologie sa scientificité. De l'autre côté,

on ne compte que sur l'action de Dieu et de son Esprit, leur intervention
exemplaire en Jésus-Christ et toujours actuelle dans le croyant; Dieu
est présent immédiatement à la conscience paxdonnée et régénérée ; à la

limite, la théologie devient superflue, Dieu étant inaccessible et
incompréhensible en dehors de sa grâce, et la question de sa scientificité ne

se pose plus.
Comme le montrera Hegel dans son examen de 1 'Aufklärung, le

Dieu de la théologie naturelle est en fait un Dieu abstrait, le garant de

l'ordre du monde et de la loi morale; il est le produit de l'entendement

qui se limite au fini, aux faits et à leur analyse. Dans la théologie négative,

Dieu qui est un Dieu tout aussi abstrait que le précédent, est l'infini
qui absorbe le fini. Dans un cas, on reste dans l'en-deçà; dans l'autre,
on fuit dans l'au-delà. Dans les deux théologies, on ne parvient pas à

concilier effectivement le réel et l'idéal, l'extérieur et l'intérieur, ni à

tenir compte des nouvelles anthropologies qui se font jour à cette

époque z.

Hegel crut résoudre la question critique, la crise des fondements et
le conflit entre les théologies naturelles et négatives en restaurant, sur
des bases nouvelles, la théologie spéculative. Contrairement à Kant,
dont la raison en s'auto-limitant s'interdit l'accès à une science de

l'Absolu et fonde la religion sur la morale, Hegel reconnaît à la raison

le pouvoir de se dépasser elle-même et de se constituer en Savoir absolu.

La théologie ne peut être réduite à l'histoire du christianisme ou à

l'histoire comparée des religions, ni à une typologie des représentations

que l'humanité s'est donnée de Dieu; elle est la science de Dieu, car

nous pouvons savoir quelque chose de Dieu. En effet la connaissance

que Dieu a de lui-même et de l'homme est identique à la connaissance

2 Cf. F. G. W. Hegel, La Phénoménologie de l'Esprit, VI, B. L'esprit devenu

étranger à soi-même, la culture, trad. J. Hyppolite, tome II, p. 50, Paris, 1941;
commenté in Jean Hyppolite, Genèse et structure de la Phénoménologie de l'Esprit,
Paris, 1946, p. 364 ss. et in D. Dubarle, «De la foi au Savoir selon la Phénoménologie

de l'Esprit», in Revue des sciences philosophiques et théologiques, tome 59, 1975,

pp. 3-36, 243-277, 399—425; sur théologies naturelle et négative, Claude Bruaire,
Logique et religion chrétienne dans la philosophie de Hegel, Paris, 1964, p. 47 ss. ;

comme reflet d'une société historique, A. Kojève, Introduction à la lecture de

Hegel, Paris, 19712, p. 266.



La théologie comme science ou comme sagesse 45

que l'homme acquiert de Dieu et de lui-même, puisque l'histoire est la
révélation de Dieu, le devenir de l'Esprit. L'Absolu comme Sujet se

manifeste en tant qu'histoire; son auto-manifestation est son
autocréation. Il sort de lui-même pour rentrer en lui-même à la suite de son

passage dans l'Autre et de sa négation. Il est à lui-même le mouvement

qui se déploie de l'universel indéterminé et indifférencié à l'universel
concret dans la plénitude de ses déterminations positives en passant par
la particularisation avec ses déterminations négatrices, le mouvement de

l'en-soi vers l'en-soi-pour-soi par le pour-soi; en langage de la représentation,

le mouvement éternel et historique du Dieu trinitaire inséparable
du Règne du Père, de celui du Fils et de celui de l'Esprit3. Mais cette
vie de l'Esprit est celle de l'homme lui-même se libérant de sa finitude
et de ses aliénations à coups de négations pour parvenir à la pleine
satisfaction de ses besoins et de son désir de liberté. En croyant ainsi introduire

le devenir en Dieu et avec le devenir la négativité et la mort, la
finitude et l'extériorité, Hegel était persuadé qu'il parvenait à concilier
l'en-deçà et l'au-delà et sortait la théologie de la crise dans laquelle le

rationalisme et le piétisme l'avaient jetée. Il lui donnait son contenu en

mettant à jour sa logique; sa philosophie est une onto-théologie grâce

au rôle qu'il fait jouer à la médiation entre le fini et l'infini, l'extériorité
et l'intériorité, le temporel et l'éternel. La théologie revêt donc sa scienti-
ficité dans sa suppression et son dépassement (Aufhebung), dans sa sur-
somption qu'est la philosophie de la religion où elle découvre son
concept 4.

L'apparition d'un hégélianisme de droite et d'un hégélianisme de

gauche, puis leur dissolution laissent entrevoir que la crise des fondements

de la théologie et la question critique reflètent une crise plus
profonde, celle des structures sociales, économiques et politiques. L'onto-
théologie de Hegel et sa théorie de l'Etat qui la couronne n'ont pas
jugulé les forces antagonistes, conservatrices et révolutionnaires qui
s'affrontent de plus en plus durement jusqu'à maintenant. La crise de

la théologie est l'un des aspects de la crise de civilisation qui secoue

l'Europe depuis la révolution française et ses antécédences.

3 Sur les syllogismes trinitaires, cf. C. Bruaire, op. cit. p. 83 ss., 136 s.;
Hans Küng, Incarnation de Dieu, Paris, 1973, p. 451 ss.; André Léonard, La foi
chez Hegel, Paris, Desclée, 1970, p. 354 ss.

4 Sur l'importance de la médiation chez Hegel, cf. Henri Niel, De la Médiation

dans la philosophie de Hegel, Paris, 1945, pour le point concerné, p. 329 ss.



46 La théologie comme science ou comme sagesse

Récemment G. Sauter, à la suite d'autres auteurs 5, a tenté de
dresser le bilan de la recherche théologique et de son enseignement après

un siècle et demi de troubles provoqués par le hégélianisme, l'historicisme
et les réactions qu'ils suscitèrent. La théologie spéculative à la Hegel
en sort passablement esquintée. On sait l'importance des résultats de

l'enquête historique sur la définition des origines, du contenu et des

limites de la théologie chrétienne; voilà qui hypothèque les tentatives
spéculatives. On reconnaît aussi les liens entre de tels essais et la volonté
de durer de la classe bourgeoise soucieuse de sauvegarder des relations
entre l'Etat et l'Eglise. On connaît le travail de sape poursuivi par les

positivismes successifs contre la métaphysique et la théologie, pour
démontrer le caractère indémontrable, donc «insignifiant» et mythique
de leurs affirmations...

La crise des fondements, la question critique oblige le systématicien
à clarifier le débat. Je le ferai, pour être bref, en explicitant le contenu
de trois thèses. J'ai choisi intentionnellement un schéma méthodologico-
épistémologique simplifié: objet à connaître, sujet connaissant, méthode,
c'est-à-dire inter-action entre sujet connaissant et objet à connaître.

Pour éviter certains malentendus, je donne encore dans cette
introduction quelques précisions appliquables au commentaire des trois thèses.

A titre d'hypothèse, je considère comme savoir scientifique «tout savoir

qui aurait réussi à inscrire ses pratiques (constructives, déductives,
expérimentales, évaluatives, fondamentales) dans le cadre d'un jeu d'opérations,

c'est-à-dire de transformations régies par des schèmes formels»6;
ou pour employer une formule du même auteur, il y a savoir scientifique
là où il y a «accord entre les opérations de l'esprit et le fonctionnement
des systèmes réels» 1. Cette définition repose sur une conception fonctio-
naliste des rapports entre le sujet connaissant et l'objet à connaître que
l'on pourrait décrire à la suite de Jean Piaget de la manière suivante:

«L'objet n'est connu qu'au travers des actions du sujet qui, en le

transformant, parvient à reconstituer à la fois les lois de ces transformations

(comprenant son mode de production) et les invariants qu'elles compor-

5 Gerhard Sauter, Theologie als Wissenschaft, München, 1971; Wissenschaftstheorie

und Theologie, Frankfurt am Main, 1973; W. Pannenberg, Grundfragen
systematischer Theologie, Göttingen, 1971; pour mémoire, je rappelle Karl Löwith,
De Hegel à Nietzsche, Paris, 1969.

6 Jean Ladrière, article «Science» in Encyclopedia universalis, volume 14,

p. 758.
' Ibid. p. 754.



La théologie comme science ou comme sagesse 47

tent. L'objectivité n'est ainsi obtenue qu'en fonction d'un long processus
au lieu d'être donnée au départ comme le voudrait l'empirisme» 8. Dans
cette optique, on ne peut donc pas confondre l'objet à connaître avec

l'objet perçu; le savant le délimite méthodiquement pour en énoncer les

propriétés et leur ordre grâce à l'observation, à l'expérimentation qui
requièrent des appareils et des instruments permettant des manipulations

et un organon logique facilitant la formalisation. Quant au sujet
connaissant ou sujet épistémique, il désigne ce qu'il y a de commun à

l'ensemble des sujets pensants et à leurs conduites gnoséologiques
méthodiquement acquises; il se distingue du sujet individuel avec ses particularités.

L'apparition et la constitution du sujet épistémique confirme que
«le propre de la connaissance scientifique est de parvenir à une objectivité

de plus en plus poussée par un double mouvement à'adéquation à

l'objet et de décentration du sujet individuel dans la direction du sujet
épistémique» 9.

*

Première thèse: La recherche en théologie implique des modalités

scientifiques.

a) La recherche en théologie présente, pour celui qui la pratique,
des modalités scientifiques en ce qui concerne l'objet à connaître. En effet,

quel que soit le domaine de ses recherches, le théologien délimite l'objet
à étudier, ce peut être un texte, un rite, une institution qui lui
apparaissent comme autant de médiations dont Dieu se sert pour intervenir
dans l'histoire. De tels objets ont, pour lui, valeur de témoignages, en ce

qu'ils renvoient à une réalité qui les dépasse et dont ils sont l'expression.
Formellement, ils sont des documents qu'il faut étudier comme tels ; mais,
étant donné les surdéterminations dont ces documents sont chargés, il
convient, selon eux, de ne pas les détacher arbitrairement de ce dont
ils sont l'attestation : l'action passée de Dieu lourde de ses prolongements
dans le présent et l'avenir. Ils la «re-présentent», prétendent-ils, en ce

qu'ils veulent donner une information médiatisée sur l'œuvre de Dieu.

8 Jean Piaget, «Les méthodes de l'épistémologie» in Logique et connaissance
scientifique, Encyclopédie de la Pléiade, Paris, 1967, p. 116. J'ai justifié mon choix
du fonctionalisme in «Critique et praxis en théologie et en philosophie» paru dans
La recherche en philosophie et en théologie, Paris, 1970, p. 13-74.

9 Jean Piaget, «L'épistémologie et ses variétés» in op. cit., p. 14-15.



48 La théologie comme science ou comme sagesse

Mais voici qui différencie le théologien de l'historien, du psychologue,
du sociologue, du linguiste qu'il est par ailleurs, quand il met en œuvre
les méthodes de ces spécialistes pour étudier ces documents-témoignages :

le théologien postule que Jésus de Nazareth, annoncé par les prophètes et
confessé comme le Christ par la prédication apostolique, est la référence

proche ou lointaine des objets qu'il étudie. A travers cette référence, c'est
la révélation divine qu'il vise. Le destin de Jésus-Christ lui paraît exemplaire

et récapitulatif dans la mesure où, par la prédication du pardon
du péché, du Règne de Dieu, il suscite la foi comme son corollaire. Le

théologien postule une correspondance entre l'événement «Jésus-Christ»

qu'il considère comme la manifestation par excellence de Dieu dans

l'histoire (sub contrario comme l'indique la passion du Christ) et l'événement

«nouvelle naissance» du croyant, consécutive à la justification. Il
considère ce postulat plus comme hypothèse que comme thèse pour
comprendre les sens dont les textes, les rites, les institutions... étudiés
sont porteurs, tout au moins dans une première étape de sa démarche.

Cette correspondance caractérise la théologie chrétienne. On pourrait

la désigner à la suite de Heidegger et d'autres par le terme «christia-
nité»10. L'objet que le théologien cherche à délimiter comme son objet
propre à travers l'examen des textes, des rites, des institutions c'est
la christianité (Christlichkeit) qu'il ne faut confondre ni avec la chrétienté,
ni avec le christianisme. Christianité est une catégorie théologique;
chrétienté, christianisme sont des catégories historiques, sociologiques,
culturelles, religieuses. Cette catégorie théologique est aussi une
catégorie anthropologique, en ce qu'elle englobe, en les déterminant, la

personne, l'œuvre de Jésus-Christ comme révélation sub contrario de

Dieu et la destinée de l'homme pécheur et grâcié; elle est un concept
théandrique en ce qui concerne Jésus-Christ et théanthropologique pour
ce qui est de l'homme. Le théologien ne saurait s'en passer sans renoncer
à la spécificité de sa discipline.

Si l'objet prochain à connaître consiste dans des documents ayant
valeur de témoignages, si, à travers eux, c'est l'essence de la christianité

qu'il faut viser, le théologien s'interroge : peut-on se donner une représen-

10 M. Heidegger, «Phénoménologie et théologie» in Archives de philosophie,
tome 32, 1969, p. 365 ss., commentaire de H. Birault, «La foi et la pensée d'après
Heidegger» in Recherches et débats : La philosophie chrétienne, Paris, 1955, p. 108 ss.
Si le terme «christianité» ne se trouve ni chez Luther et Kierkegaard, sa réalité
est l'âme de leur problématique; Heidegger en est redevable.



La théologie comme science ou comme sagesse 49

tation des réalités dont parlent ces documents, se faire une idée de cette
essence? Peut-on reconnaître à cette représentation et à cette idée des

indices d'objectivité? Si ce devait être le cas - les paragraphes suivants
le montreront peut-être -, on pourrait alors admettre que le théologien
comme tout autre savant a, lui aussi, un objet à connaître, dans la mesure
où il est capable de le délimiter et d'en cerner l'originalité, et de rendre

compte des opérations mentales qui lui permettent cette délimitation.
b) A la suite de ces premières remarques, je constate que l'objet

à connaître, dans le cadre des recherches en théologie, ne peut être
confondu avec l'objet perçu; l'écart entre le lecteur, l'interprète et le

document, la distance entre le document et la christianité nous le rappellent.
De même, je remarque qu'en tant que sujet connaissant, le théologien
ne se confond pas, lors de sa recherche, avec le sujet individuel qu'il est

par ailleurs. Il met entre parenthèse, dans la mesure du possible, ce qui
lui est propre, pour se concentrer sur l'objet à connaître dans l'intention
d'en acquérir une connaissance qui soit conforme à l'objet connu.

Plus encore, en tant que sujet épistémique, il cherche à donner des

résultats de ses investigations sur les documents un ensemble d'informations

qui comprennent des représentations, des notions, des énoncés...

Il suppose que cet ensemble d'informations est susceptible d'être
communiqué à d'autres chercheurs qui, comme lui, sont aussi des sujets
épistémiques.

En supposant cette possibilité de communication, le théologien
admet, ne serait-ce qu'à titre d'hypothèse, qu'il y a dans son objet à

connaître quelque chose d'intelligible et par conséquent d'objectif. En
d'autres termes, les informations recueillies au cours d'une investigation
ne concernent ni un état d'âme qui serait le produit de l'affectivité du

sujet individuel, ni l'activité onirique de l'imagination laissée à elle-
même. Au contraire, ces informations correspondent à un objet dont il
faut encore estimer le degré de réalité, à des démarches dont il faut
apprécier le degré de véracité.

Or, en fait, tout comme les autres savants, le théologien est, semble-

t-il, capable de rendre compte des opérations grâce auxquelles il a acquis
ces informations, il a pu déterminer les propriétés, les relations constitutives

de l'objet de son étude. Il sait par quelles démarches il est parvenu
à découvrir la cohérence et la consistance d'un tel objet.

Plus encore, comme tout sujet épistémique, il peut contrôler et
corriger ces opérations et leurs énoncés comme le démontre amplement
l'histoire de la théologie.

4



50 La théologie comme science ou comme sagesse

Le théologien sait donc mener méthodiquement une enquête, parce
qu'il a accédé par ses études au statut de sujet épistémique. Ce statut
lui confère un pouvoir dans l'institution qui le subventionne pour sa

recherche, église ou université. Il exerce un tel pouvoir tant au niveau
de la recherche fondamentale que de la recherche appliquée.

c) C'est l'usage d'une ou de plusieurs méthodes qui fait le sujet
épistémique. A partir de principes posés et explicités, le théologien
cherche, à travers les cheminements de l'argumentation, à en déduire
des conclusions enrichies de toutes les observations qu'il a pu recueillir.
Il invente donc des procédures d'observation dans l'étude des textes ou
des rites, voire d'expérimentation dans certains cas (par exemple,
l'organisation de la pastorale, celle des grands ensembles, celle des

milieux hospitaliers, etc.). Il se donne des règles d'interprétation à partir
des principes herméneutiques.

Grâce aux multiples méthodes qu'il met au point, il se propose de

reconstituer la genèse de l'objet qu'il étudie et l'agencement de ses

structures. Il en déduit des modèles.

Ce faisant, comme tout chercheur, il va du connu au moins connu.
Il soumet ses résultats toujours approximatifs et conjoncturels à la règle
du «plus ample informé» et à la loi de la révisibilité.

Pour évaluer les résultats de ses investigations, le théologien cherche
à se doter des moyens susceptibles de vérifier l'efficacité de ses méthodes

et leur effectivité réelle. Il se heurte à des difficultés déjà au niveau de

l'interprétation des textes et bien plus encore à celui de l'intuition de

l'essence de la christianité. En effet, les textes peuvent recevoir diverses

interprétations; la vérité de la christianité ne sera dévoilée qu'à la fin
des temps. L'invention de techniques de vérification est d'autant plus
difficile que le langage théologique n'est pas, ou du moins est difficilement

formalisable et que l'expérience «religieuse» ou chrétienne en tant
qu'elle nie toute religiosité, est à la limite irrepérable u.

Ces difficultés ne viendraient-elles pas de ce que, en dernière analyse,
il est interdit au théologien d'agir sur l'objet ultime qu'il lui est donné
de connaître de manière approximative: l'essence de la christianité? Il

11 Pour cette remarque sur les limites de la vérificabilité en théologie et pour
les remarques suivantes, il faut se souvenir de ce que Heidegger écrivait au sujet
de l'incontournable : «La nature, l'homme, l'histoire, le langage demeurent pour les
sciences l'Incontournable qui déjà s'impose à l'intérieur de leur objectité et dont
elles dépendent à tout moment, mais que pourtant, par le mode de représentation,
elles ne peuvent jamais cerner dans la plénitude de son être.» «Science et Méditation»

in Essais et conférences, Paris, 1958, p. 72.



La théologie comme science ou comme sagesse 51

peut traiter correctement les témoignages ; il lui arrive de les maltraiter.
Il peut conduire adéquatement ses opérations ou les mener de manière
désastreuse dans le domaine de l'interprétation. Mais l'objet ultime de

ses démarches lui échappe à moins qu'il n'y porte une main sacrilège et

profanatoire. En fait, il ne le «connaît» que de manière analogique ou
symbolique dans cette étape où il veut sauvegarder les modalités scientifiques

de sa recherche. Au discours qu'il tient sur la christianité à partir
de ces études exégétiques, historiques, sociologiques ou psychologiques
ne correspond, en cette étape de sa recherche (je le souligne encore),
aucune opération réelle, effective sur un «donné» qu'il ne perçoit pas.
La christianité lui demeure inaccessible - et par conséquent ce qu'il en

dit est invérifiable - parce qu'elle excède ses méthodes; il le sait.

Que peut-on conclure de l'examen rapide de cette première thèse?

Les modalités scientifiques de la recherche théologique se limitent au
domaine de l'étude des documents historiques, sociologiques et
psychologiques. C'est par la bande qu'elles touchent à l'objet spécifique de la
théologie, la christianité. Pourtant, la christianité a son fondement dans

l'histoire. La correspondance entre l'apparition du Christ en Jésus mort
et ressuscité et la réalisation d'une nouvelle naissance revêt une dimension

historique; elle est marquée par 1'«Instant» (l'occasion) dans le

sens fort et théologique que Kierkegaard donne à ce terme dans son

examen de la religiosité B; elle marque une rupture avec le péché et le

passé, elle ouvre une possibilité sur l'avenir.
Le problème des modalités scientifiques de la recherche en théologie

est donc celui des rapports entre les conceptions les plus actuelles
des historiens, voire des sociologues et des psychologues concernant
l'historicité et la conception de cette historicité particulière qui découle
de la reconnaissance de l'essence de la christianité. Il est important
d'indiquer ici ce problème. Il balise les limites à l'intérieur desquelles
on pourrait concevoir la théologie comme une science.

Il s'agit bien de limite. En effet, si le théologien parvenait à étendre
le champ d'application des modalités scientifiques de sa discipline, il
pourrait à l'instar des autres savants, procéder à une revision de ses

principes, les renouveler en laissant tomber ceux qui sont devenus
caducs. A la suite de cette substitution, il pourrait modifier ses

problématiques en se dotant de nouveaux concepts opératoires tout en
maintenant à titre d'exigence l'idée directrice de sa recherche. Ce faisant, il
parviendrait à surmonter la crise des fondements et à résoudre au moins
temporairement la question critique.



52 La théologie comme science ou comme sagesse

Or c'est justement cette substitution qui lui est interdite. Il ne peut
franchir la limite que lui imposent ses principes, la limite que trace
l'essence de la christianité, sous peine de renier le caractère théologique
de sa recherche. Car ce n'est pas lui qui pose ses principes ; ces principes
lui viennent d'ailleurs. Ce n'est pas lui qui conçoit l'essence de la christianité;

elle lui est révélée. Je le montrerai dans la deuxième thèse.
Cela étant une nouvelle difficulté surgit: le théologien parvient-il

vraiment à distinguer, tout au cours de ses investigations, l'objet à
connaître au sens où l'épistémologie moderne en définit les conditions de cet

objet à croire qui est la raison d'être de sa recherche A faire le départ
entre l'objet connu et l'objet cru, c'est-à-dire entre les documents qui sont
aussi des témoignages et ce dont ils sont l'attestation? A différencier le

sujet connaissant dont la constitution requiert toute son attention et le

sujet croyant qui cherche sans cesse à se faire jour dans la singularité
de son être?

Cette accumulation de difficultés relance alors le problème de l'objectivité

de l'objet que cherche à connaître le théologien. Il peut bien
recourir sur une vaste échelle aux méthodes des sciences humaines; il
ne parviendra pas à conférer à l'objet de sa recherche un statut d'objectivité

hors de tout soupçon.
On arriverait à une conclusion semblable, si on soumettait à l'analyse

critique le langage polymorphe du théologien. Son langage résulte

plus de facteurs mentaux que d'un calcul formalisateur, quand il n'est

pas celui de l'historien, du psychologue ou du sociologue, mais celui du

théologien ; il se rapproche plus de celui du poète que de celui du logicien.
Dans ces conditions, on ne peut majorer indûment les modalités

scientifiques de la recherche théologique, même si on substitue les

sciences humaines à la philosophie comme sciences auxiliaires du
théologien. D'ailleurs la question de la positivité de ces sciences reste ouverte.
Certes, elles permettent une étude fructueuse de ce que l'on pourrait
appeler la phénoménalité de la christianité, c'est-à-dire de ses déterminations,

mais de ses déterminations abstraites de l'action révélatrice de

Dieu. Le problème de la légitimité de leur usage doit être constamment

reposé; car leur usage abusif pourrait contribuer à faire de l'objet de la
théologie un objet du passé.

*



La théologie comme science ou comme sagesse 53

Deuxième thèse: Les modalités scientifiques de la recherche théo¬

logique ne la définissent que partiellement.

à) Dans la première étape de mon investigation, j'ai essayé de faire
voir en quoi le théologien s'apparente à tous les chercheurs. J'ai laissé

entendre qu'il peut se laisser tenter par les méthodes et les résultats des

sciences humaines au risque de perdre de vue la spécificité de son objet,
de cette christianité qui se profile à l'horizon et l'inspire dans sa quête
du sens des textes, des doctrines, des rites, des institutions Or, la

catégorie de christianité n'est pas seulement théandrique et théanthropo-
logique; elle est aussi sotériologique. Elle ne définit pas seulement ce

en quoi consiste la correspondance entre la révélation de Dieu en Jésus-
Christ et la foi justificatrice; elle définit aussi le comment de l'appropriation

du salut. L'objet à connaître est l'objet auquel le théologien est

invité à participer. Il n'y a pas dans la recherche théologique de séparation

entre le was et le wie; le «ce que» et le «comment» constituent la
double approche que le sujet connaissant doit poursuivre en vue de

rendre compte de son objet privilégié à travers ses médiations révélatrices.

La connaissance des conditions du salut implique leur assimilation

et par conséquent le choix et la décision de les faire siennes. Il y a

donc d'autres modalités que les modalités scientifiques qui interviennent
dans la recherche théologique, étant donné son objet. Pour mieux les

discerner, je vais reprendre l'examen de mon schéma épistémologique,
mais à partir d'une préoccupation sotériologique qui surimpressionne le

souci gnoséologique de la première thèse.

J'indique cette modification du point de départ et cette nouvelle
orientation dictée par la recherche elle-même par la question suivante:
si les modalités scientifiques n'occupent qu'une place limitée dans la
recherche théologique, cela ne découle-t-il pas des principes de la
théologie? Et par voie de conséquences, ce que l'on nomme «scientificité»
de la théologie ne réside-t-elle pas dans sa conformité à ses principes et

non pas dans son apparentement à l'épistémologie et à la méthodologie
des sciences humaines?

En qui ce concerne l'objet à connaître, je constate un présupposé chez

le théologien avant même qu'il ne commence sa recherche: l'objet qu'il
cherche à connaître, le sens qu'il tente de dégager et d'instaurer, il les

considère comme le contenu de sa foi. Cet objet, ce sens lui sont donnés
à connaître per revelationem et non per se notum. Ils ne sont pas, en effet,



54 La théologie comme science ou comme sagesse

de l'ordre du Gegenstand, de Yobjectum au sens kantien du terme, un
quelque chose résultant de la structuration par le sujet de la
spatiotemporalité. Présupposés, ils ne sont pas encore saisis par la pensée

objectivante, puisqu'ils constituent la prédication avec son message, son

appel, son langage parabolique, la Bonne Nouvelle du salut inséparable
du Sauveur qui la proclame. Ils sont donnés (praeposita) et non pas
posés par le théologien devant lui; ils ne sont pas «re-présentés» comme
si le théologien les projetait devant lui, comme s'il disposait de leur
présence devant lui, car ils sont en dehors de l'expérience qu'il pourrait
en faire objectivement. Bien au contraire, c'est cet objet, ce sens, ou

pour le dire concrètement, c'est l'Evangile et son héraut qui rendent le

théologien présent à lui-même en lui conférant sa raison d'être (au sens

fort du terme: lui donne d'exister comme théologien et comme croyant
justifié et sanctifié); ce sont eux qui «font» le théologien; ils en sont le

«sujet», le révélateur. Au départ de toute recherche authentiquement
théologique, il y a donc un renversement, un retournement voulus des

perspectives modernes mises en place par Descartes, Kant et leurs

successeurs 12.

On pourrait dire la même chose de la manière suivante: l'essence

de la christianité et sa révélation ne sont qu'une seule et même réalité
(praepositum) déjà là, pré-supposée quand le théologien se met au tiavail.
Les témoins de cette christianité auxquels il s'adresse, lui apparaissent
comme les porteurs d'une révélation qui les illumine, les purifie et les

unit à Dieu en les faisant participer à son dessein rédempteur. La
révélation de la christianité apporte avec elle les moyens de la reconnaître:
la foi, la grâce, le Saint-Esprit, avant même qu'elle ne devienne un
objet de connaissance à travers les médiations qu'elle se donne.

11 faut donc nettement distinguer la christianité en tant que
présupposé de toute mise en train de la recherche théologique et l'ensemble
des phénomènes historico-mondiaux groupés sous le nom de christianisme
et les documents qu'ils ont laissés. Il faut éviter les confusions
entretenues par un certain historicisme libéralisant. De même, il faut marquer

12 Sur le renversement sémantique des termes «objet», «sujet» dans la modernité,

cf. M. Heidegger, «Théologie et Philosophie ...», art. cit. p. 405; A. Lalande,
Vocabulaire de la philosophie, art. «Objectif», «Objet», «Sujet» et les remarques des
collaborateurs. K. Barth, à la suite des Réformateurs et contre toutes les tendances
nominalistes modernes où prédominent le cogito et la conscience, insiste constamment

sur ce renversement en le rendant opératoire à chaque moment de Vintellectus
fidei. En philosophie, cf. J.-Claude Piguet, La connaissance de l'individuel et la
logique du réalisme, Neuchâtel, 1975, livre quatrième.



La théologie comme science ou comme sagesse 55

nettement la différence entre la christianité au sens où elle se définit
présentement et l'auto-développement de la conscience de soi et de la
raison à travers l'instauration de la religion absolue. Il faut se méfier des

séductions d'une apologétique hégélianisante.
La christianité dévoile donc, tout en le voilant, l'objet à connaître,

puisqu'elle le manifeste sub contrario, c'est-à-dire dans le crucifié et la
foi qui y correspond, dans le crucifié qui est aussi le ressuscité, dans la
foi qui sera changée un jour en vision. Le théologien ne peut contourner
ce paradoxe initial, le paradoxe du dévoilement dans le voilement et du
voilement dans le dévoilement. Il doit «reconnaître» avant toute
démarche gnoséologique ultérieure le ressuscité dans le crucifié et le crucifié
dans le ressuscité, parce que lui-même est «reconnu» par le Christ qui
lui donne de croire. La foi précède la connaissance; en tant que nouvelle
naissance, elle est d'un autre ordre que la connaissance. Elle relève de

la «reconnaissance» dans les relations existentielles: en Christ, Dieu me
reconnaît pour ce que je suis et pour ce je devrais être, l'homme pécheur
et pardonné; en Christ, je reconnais Dieu. Dans cette reconnaissance

réciproque, le salut commence à se réaliser.
A la lumière de cette seconde approche, l'objet à connaître se situe

dans la perspective d'une certitude, la certitude que le salut a pour
condition cette reconnaissance qui échappe à toute pensée objectivante
comme la foi qui en est inséparable. En d'autres termes, le croyant ne

peut détacher sa destinée du destin de Jésus-Christ; il s'avance en avant,
vers cet avenir du Christ qu'est sa résurrection. La résurrection du Christ
est déjà la sienne, bien qu'elle lui soit voilée; son royaume est le sien,

quoiqu'il se dérobe encore à lui. Il vit de la certitude de la foi; sa
connaissance de la christianité en découle.

En théologie, l'objet à connaître se détache sur un fond de certitude.
On ne peut lui comparer les objets à connaître des sciences, celles de la
nature et celles de l'homme. Le tenter, c'est subordonner ces sciences à

la théologie comme elles le furent à la philosophie. Or, pour les modernes,
«il n'y a de science que par les ressources de la science, non par les soins

de la philosophie»13, ni par ceux de la théologie. C'est la raison pour
laquelle, la théologie ne peut être classée ni parmi les sciences formelles

pures comme les mathématiques ou parmi les sciences empirico-formelles
comme la physique par exemple, ni parmi les sciences herméneutiques

13 Henry Duméry, Introduction à l'article «Science» in Encyclopedia
universalis, op. cit. p. 752.



56 La théologie comme science ou comme sagesse

comme l'histoireu. Si la théologie échappe, comme la philosophie
d'ailleurs, au tableau de la classification des sciences, cela ne signifie pas,
comme je l'ai montré dans le commentaire de ma première thèse, que le

théologien doit s'interdire, dans l'exercice de ses fonctions, de se

renseigner auprès des spécialistes des diverses sciences. Dans certaines de

ses démarches, il se sait très proche des représentants des sciences

herméneutiques; mais il ne saurait s'identifier à eux sous peine de

rouvrir le conflit des facultés. Cette situation à part de la théologie,
analogue à celle de la philosophie, lui vient de ce qu'elle est à elle-même

son propre fondement en vertu de la certitude qui la précède. C'est la
révélation, c'est la Parole dans laquelle Dieu se manifeste qui justifie
et légitime l'entreprise théologique et non pas les objets à connaître
des sciences herméneutiques, leurs épistémologies et leurs méthodologies.

C'est parce que trop de théologiens oublient aujourd'hui ces distinctions

nécessaires que je dois consacrer quelques réfléxions au sujet
connaissant dans l'examen de cette deuxième thèse.

b) En épistémologie théologique, le sujet connaissant apparaît seulement

à la suite du sujet croyant qui, lui, appartient au sujet individuel
avec ses particularités. Encore faudrait-il noter pour être précis, que ce

sujet individuel est aussi communautaire, en ce que, comme sujet
croyant, il est solidaire des autres croyants, membre de la communauté
ecclésiale. Il est agrégé à une église ; il bénéficie de sa Tradition et de ses

traditions; il participe à sa confession de foi. C'est à partir de ce trésor

qu'il donne un contenu doctrinal à sa foi. Il accède donc au statut de

sujet connaissant dans la mesure où il partage avec d'autres l'héritage
commun de l'Eglise et le transmet. Comme il y a une société des esprits
pensants à laquelle il adhère en tant que chercheur, il y a une société

des esprits croyants à laquelle l'Esprit du Christ l'incorpore en lui
donnant de l'imiter. Le théologien vit de cette double allégeance.

Ce n'est pas seulement comme chercheur que le théologien se

décentre de son moi individuel, c'est aussi comme croyant. Mais il le

fait autrement : il cherche sa demeure auprès de celui en qui réside toute
certitude; c'est la demeure de la foi. Pour lui, le Christ est cet Autre

qu'il devient tout en restant lui-même, cet Autre grâce auquel il se

donne sa véritable identité. Le Christ est cela pour lui, parce que le

Christ s'est mis à sa place, qu'il est devenu lui-même. Le sujet croyant
naît de ce double devenir: Christ en lui et lui en Christ, de ce passage

14 Jean Ladrière, art. cit. p. 755 s.



La théologie comme science ou comme sagesse? 57

réciproque de l'Autre au Même et du Même à l'Autre. Dans un tel décen-

trement, l'affirmation et la négation jouent un rôle décisif non pas
d'abord au niveau de la pensée avec ses catégories logiques, mais à celui
de l'existence avec ses possibilités. En ce sens, le sujet croyant est un
sujet existant comme n'a cessé de le souligner Kierkegaard. C'est pourquoi

la certitude précède la connaissance.

Le sujet épistémique a pour idéal l'objectivité. Le sujet croyant vise
à la fidélité. Autre est l'universalité de l'objectivité, autre l'universalité
de la fidélité. La première se fonde sur la possibilité de réduire l'ensemble
des énoncés à une formule d'identité; c'est le règne de la tautologie
généralisée. La seconde repose sur la possibilité d'harmoniser les

différences et les singularités de chaque sujet en respectant leur altérité;
c'est le règne d'une sorte de Monadologie s'universalisant.

Le théologien ne peut pas supprimer sa double allégeance à la
société des esprits pensants et à l'Eglise des esprits croyants; il ne

peut pas se soustraire à la double visée de l'universalité-objectivité et
de l'universalité-fidélité. Allégeance et visée ont souvent dans l'état
actuel des exigences contraires. Le théologien est pris dans une situation
conflictuelle, ce qui explique que, pour lui, la docte ignorance, voire la
nescience est la seule issue, lorsqu'il ne parvient pas à surmonter les

antagonismes méthodologiques.
c) Qu'il y ait des oppositions entre la manière dont le théologien use

de telle méthode et la façon dont en use le chercheur non-théologien,
l'exemple de l'exégèse le montre.

La typologie dont use Paul suppose que le texte sacré est un tout
organique dont chacune des parties implique l'ensemble; il existe entre
elles des correspondances qui permettent à l'interprète d'opérer des

déplacements de mots, des transpositions d'images, des substitutions de

sens, etc. Le texte est une histoire avec ses antécédences et ses

conséquences, avec ses signes précurseurs et ses réalisations qui les confirment.
On peut parler à son sujet de jeux d'ombres, de figures et de réalités qui
traduisent les étapes de l'histoire du salut. C'est pour cette raison que
Paul interprète le texte par lui-même (interfires sui). Il use d'une méthode
dite d'auto-interprétation analogue à celle mise en œuvre par les rabbins ;

seulement pour jui, le Christ est la clef qui seul résout correctement les

énigmes de l'histoire et du texte.
L'exégèse moderne recourt à la méthode historico-critique. Elle

cherche à déchiffrer le sens original et originaire du texte. Pour ce faire,
elle se situe en dehors de lui, de ces jeux de correspondances et de langage,



58 La théologie comme science ou comme sagesse

de son apparente organicité, de son postulat de l'histoire du salut. Elle
emploie des méthodes d'hétéro-interprétation empruntées aux sciences

herméneutiques. Seulement, le théologien, à l'instar de ce que faisait
Paul avec la typologie rabbinique, a d'autres présupposés que le linguiste
saussurien ou l'analyste lacanien. Il a d'autres objectifs aussi. Il usera
donc des mêmes méthodes qu'eux ; mais il cherchera soit à les modifier,
soit à les compléter quitte à en gauchir l'orientation. Le débat porte
plus sur l'usage des méthodes que sur les méthodes elles-mêmes.

Dans ce débat, je remarque une fois encore que les présupposés
existentiels et doctrinaux sont à l'origine des différends qui surgissent
entre les théologiens et les chercheurs dans le champ des sciences

herméneutiques. Le théologien reçoit de la Parole les principes premiers et
ultimes de ses règles d'interprétation; c'est elle qui éclaire le sens caché

du texte qu'il découvre dans le sens manifeste déchiffré à l'aide des

méthodes usuelles. La Parole lui fait voir la surdétermination dont le

sens manifeste est surchargé. Sur ce point, il y a unanimité entre les

Pères, les docteurs médiévaux, les Réformateurs et les théologiens actuels

même si les méthodes exégétiques se sont transformées. Pour eux, dans

leurs recherches, la doctrina sacra, comme sommaire de la Parole, oblige
le théologien à une reprise de sa lecture et lui donne la possibilité d'y
découvrir la plénitude de ses significations manifestes et cachées.

En signalant l'importance de la doctrina sacra dans la manière dont
le théologien use des méthodes des sciences humaines, je ne fais que
mentionner le rôle des autorités dans ses argumentations. En effet,

comme la théologie s'élabore à partir de témoignages, elle ne peut
éviter de poser la question de l'autorité des témoins dont elle se réclame.

Si, pour le savant moderne, la méthode lui permet de déceler le mode
de production de l'objet à connaître, pour le théologien, elle ne peut
exercer cette fonction; il tient cet objet des témoins eux-mêmes et de

leurs témoignages. Même le recours au raisonnement hypothético-déduc-
tif ne pourra, dans la scolastique, récuser cette instance; quant à l'argument

dit de convenance, il s'appuie sur elle.

Quelles conclusions tirer de l'examen de cette deuxième thèse? La
recherche en théologie n'est pas scientifique, parce que le théologien
fait des emprunts aux sciences de l'interprétation. Elle l'est, quand elle

se conforme à la certitude qui se dégage de son objet et qu'elle se déploie
dans la clarté de la révélation. C'est la doctrina sacra qui lui confère sa

direction et lui indique son orientation. L'obéissance de la foi double
donc ses modalités scientifiques.



La théologie comme science ou comme sagesse 59

Le théologien suspend en un sens la scientificité intrinsèque de

l'épistémologie et de la méthodologie positives, lorsqu'il s'en réclame

pour s'aider dans sa recherche. Il les fait servir à un objectif qui n'est

pas le leur. Car la cause qu'il sert n'est pas celle des autres savants,
même si, ensemble, ils sont en quête de la vérité. Pour cette raison, le

terme de science appliqué à la théologie est équivoque. De même, il
faudrait éviter une expression comme «scientificité de la théologie». Par
contre, «les modalités scientifiques de la recherche théologique» expriment
le fait que le théologien ne peut se passer des sciences de l'interprétation,
étant donné l'historicité des objets qu'il étudie. L'expression sous-entend

qu'il y a d'autres modalités de cette recherche, entre autres celles qui
relèvent de la foi et de son pouvoir de décrypter le sens caché de cette
historicité.

Ces autres modalités sont d'abord théologiques ; elles peuvent être
secondairement éthiques, mystiques ou comme je l'ai noté dans
l'introduction, pastorales, canoniques, liturgiques, etc. Les modalités théologiques

sont privilégiées; c'est d'elles que toutes les autres découlent.
Elles sont douées d'une positivité inépuisable dont la source est la
révélation. Non pas n'importe quelle révélation, mais celle du Dieu qui,
sans se nier lui-même, vient dans le Christ, du Dieu, dont l'essence est

l'existence et l'existence l'essence. Sans ce privilège reconnu aux modalités

théologiques de la recherche en théologie, comment cette dernière
serait-elle encore la science de la foi et par elle, la science que Dieu a

de lui-même comme Dieu un et trine?
Mais si le théologien suspend la scientificité rigoureuse du savoir

positif, en procédant au réemploi des sciences herméneutiques, s'il ne

peut s'empêcher de recourir à de tels auxiliaires et si, enfin, il tient
l'objet de sa «science» de la révélation et de ses principes, n'est-il pas
condamné à être tiraillé entre les exigences du savoir positif et les

promesses de la foi et de ses dons? Peut-il sortir de cette sorte de dualité

déjà perceptible chez ses devanciers: d'un côté, la philosophie hier,
les sciences humaines aujourd'hui, l'épistémologie, la méthodologie que
chacune comporte ; de l'autre côté, la théologie avec son fondement dans

la Parole de Dieu, ses normes dans la doctrina sacra, son intelligibilité
dans le Saint-Esprit?

Faut-il accepter cette dualité passivement comme insurmontable?
On sait que le saint Thomas de la Somme théologique, le Calvin de l'Institution

de la religion chrétienne et des Commentaires ne s'y sont pas
résignés. S. Thomas finit par trouver l'angle sous lequel il peut mettre



60 La théologie comme science ou comme sagesse

en perspective théologie et philosophie en sauvegardant les droits de

chacune. Calvin découvre, en analysant la doctrine du témoignage
intérieur du Saint-Esprit dans ses rapports avec l'Ecriture, le lieu où l'exégèse

«spirituelle» s'articule sur l'exégèse littéraire, philologique et rhétorique.
On sait aussi comment plus tard, Hegel va, contrairement à ces

«classiques», surmonter la dualité en traitant le discours théologique comme
l'avant-dernière étape de la constitution du discours philosophique.
Aujourd'hui, à l'heure où les sciences herméneutiques sont entrées dans

la recherche théologique, faut-il une fois encore chercher à résoudre

cette dualité, ou faut-il reconnaître que la crise des fondements, la
question critique seront désormais inhérentes à toute entreprise
théologique et qu'elles finiront par la mettre en péril?

Troisième thèse: La recherche théologique requiert des modalités

scientifiques, mais en régime de sagesse.

L'examen des deux thèses précédentes me persuade de deux choses :

premièrement, ce n'est pas en recourant encore plus largement que par le

passé et avec plus de rigueur et d'honnêteté intellectuelles, aux sciences

herméneutiques que l'on résoudra la crise des fondements de la théologie
et la question critique; secondement, on n'en sortira pas davantage en

dressant l'inventaire de ce que sont et de ce que devraient être les «notes»,
les critères de la soi-disante scientificité de la théologie. De bons esprits
s'exercent à cette double recherche; ils ont partiellement raison. Mais ce

ne sont pas les sciences herméneutiques, pour reprendre en la
transformant l'une des thèses de Luther, qui font le théologien; ce n'est pas
l'inventaire épistémologico-méthodologique des «notes» relatives à la
scientificité qui font la théologie. Je subodore chez les partisans de ces

solutions des intentions apologétiques ou une certaine crainte face aux
impératifs de la théologie. Je préfère une position classique, c'est-à-dire

une conception qui, à l'exemple de ce que firent S. Thomas, Calvin et

d'autres avant et après eux, chacun à leur époque, s'enracine dans

l'invariant de la théologie pour l'actualiser, le déployer, l'interpréter, en

quelque sorte, grâce à ces variables que sont les philosophies, les sciences

herméneutiques
Le théologien ne peut donc se satisfaire d'une juxtaposition

«théologie-philosophie», «théologie-sciences humaines». Il ne peut, sans se

renier lui-même, absorber la première dans les secondes. Pour ne pas
succomber à la tentation du «terrorisme intellectuel», il doit refuser avec



La théologie comme science ou comme sagesse 61

la même vigueur la solution qui consisterait à subordonner les secondes

à la première. Il doit se défaire du schème «reine-servante».

Par contre, il doit ancrer sa recherche dans ce qui en constitue
l'invariant: l'intellectus fidei. Chercher à comprendre ce que l'on croit
à partir et dans la foi, telle est sa tâche, sa raison d'être. Tâche et raison
d'être légitimes, puisque la foi comporte, comme le disaient les médiévaux,

un appétit de lumière, parce que son objectif est la vision et dans
la vision, la connaissance de Dieu à travers la communication de sa vie.

En voulant cela, le théologien sait - et le paradoxe de sa vocation,
le «scandale» de sa recherche s'y manifestent - que les principes de sa

discipline et leurs normes matérielles résident dans la Parole de Dieu,
dans l'acte par lequel Dieu se communique à ses créatures. La Parole
lui est offerte ; il ne peut en disposer. La réalité de cette Parole, sa plénitude

lui échappent. Elle excède les pouvoirs de sa raison, de sa volonté,
de son imagination. Pourtant, Dieu en choisissant ce mode pour se

communiquer à ses créatures, veut respecter le mode de la connaissance

humaine dans sa diversité et sa liberté. Voici le théologien en présence
du mystère: la souveraineté de Dieu dans sa Parole et la liberté de

l'homme dans son mode de connaître. Dieu se donne à connaître à

l'homme humainement sans nier sa divinité dans sa communication à ses

créatures. C'est en vertu de ce mystère que j'ai pu parler, à la fin de mon
commentaire de la deuxième thèse, de docte ignorance, de nescience.

Grâce à ses recherches, le théologien comprend quelque chose de la foi,
mais à l'intérieur de ce qu'il en ignore.

Qu'en comprend-il L'unité. La révélation n'est pas un agglomérat
d'éléments disparates, mais un ensemble de composantes qui constitue

une économie du salut avec son dynamisme. Elle est une réalité unitaire
en ce qu'elle est une activité unifiante. Sa compréhension par le

théologien doit aussi présenter ce caractère unitaire; le langage dans lequel
il l'exprime devrait l'être. C'est ici qu'intervient la philosophie et que
pourraient intervenir les sciences herméneutiques. En effet, les

témoignages bibliques n'usent pas d'un langage unitaire, parce qu'ils relèvent
de la contingence; par contre, le philosophe, le savant cherchent à

inventer de tels langages avec plus ou moins de succès. Cette recherche

qualifie le mode de la connaissance humaine, ce mode que Dieu respecte
en se communiquant à ses créatures.

Au niveau de sa réalité effective, la révélation se donne à elle-même

sa réalité, Dieu est un dans sa triple manière d'être. Au niveau de sa

réflexion dans l'intelligence éclairée par la foi, à celui de Y intellectus fidei



62 La théologie comme science ou comme sagesse

du théologien en recherche (je ne parle que de lui et non pas du prédicateur,

du catéchète, etc.), la révélation requiert du théologien qu'il se

donne un langage qui, comme elle, véhicule cette exigence unitaire.
Pour se donner ce langage, le théologien, usant de la liberté que Dieu
lui donne, s'autorise à faire des emprunts aux philosophes, aux artisans
des sciences herméneutiques.

On voit dans quelle direction le théologien «classique» chemine pour
éviter les écueils de la dualité et de la confusion entre théologie,
philosophie et sciences humaines. C'est la voie du dialogue. Pour reprendre
mes précédentes démarches, je puis alors constater que leurs énoncés

s'attirent et se repoussent; ils sont, à tour de rôle, chargés de positivité
et de négativité. Il en va de même pour la théologie, les philosophies et
les sciences herméneutiques dans leurs confrontations. De tels affrontements

avec leur constant va-et-vient dû au passage du négatif au positif
et du positif au négatif constituent en fait l'âme de la recherche
théologique. Mais, cette âme serait inerte si elle n'était inspirée par la certitude

qui vient de la foi, de son obéissance à la prédication de la Parole.
C'est dans cette certitude que se dévoile la vérité de Dieu pour ses

créatures et la vérité de l'homme devant Dieu. Seulement, le théologien
a reçu le mandat de rendre compte de cette double vérité, d'en exprimer
l'unité dans un langage unitaire. Il ne possédera jamais ce langage que
sous forme d'ébauches, d'esquisses dans cette période d'entre les temps.
C'est dire que si la certitude de la vérité est un absolu pour la recherche

théologique fondée sur la Parole, son langage avec son arrière-fond épisté-
mologico-méthodologique est contingent, relatif, variable à l'instar des

philosophies et des sciences herméneutiques auxquelles il est emprunté.
C'est dans ce contexte relationnel de l'absolu et du relatif que

s'impose la sagesse comme troisième vis-à-vis ou partenaire du croire et
du savoir dans l'effort de compréhension de la vérité dévoilée et voilée

tout à la fois. Pour reprendre l'exemple de l'exégèse, je dirai avec Michel
Corbin commentant S. Thomas: «La lecture théologique se fait effort de

sagesse à travers un déployement scientifique, tentative de compréhension

en profondeur qui n'est en réalité possible qu'à celui qui sait ce

dont il s'agit en théologie et reconnaît dans sa lecture, la communauté

qui le relie à l'auteur du passé»15. Cet effort de sagesse conduit à une
compréhension, il est vrai toujours approchée dans l'économie présente,

15 Michel Corbin, Le chemin de la théologie chez S. Thomas, Paris, 1974, p. 39,
auquel je suis redevable de certaines réflexions dans ce commentaire de ma
troisième thèse.



La théologie comme science ou comme sagesse? 63

des principes théologiques, à une sorte de perception «savoureuse» de leur
intelligibilité et de leur harmonie. La sagesse est ce don qui permet au
théologien de faire dialoguer les deux thèses précédentes, sans tomber dans la
séparation ou la confusion entre théologie, philosophies, sciences herméneutiques.

Elle est ce par quoi il espère trouver ce langage qui sauvegarde
les droits de l'une et des autres, le langage de l'unité dans la diversité.

Cette sagesse reçoit sa signification de l'œuvre même de Dieu telle

que Paul l'a décrite, en s'inspirant de la littérature sapientiale du
judaïsme, dans les premiers chapitres de sa première lettre aux
Corinthiens. Selon lui, le «Christ Jésus est devenu pour nous sagesse venant
de Dieu ...»16. Cette révélation de la sagesse est la dernière; elle diffère
de toutes les autres; elle conteste toutes les tentatives humaines
d'instaurer une connaissance qui conduirait au salut; elle a eu lieu dans la
crucifixion de Jésus. La sagesse de Dieu est ainsi inséparable de la folie
de la Croix. Voilà qui confirme la rupture qu'aucune médiation humaine
ne surmonte entre Dieu et l'homme. Cependant, c'est dans cette scission

que s'accomplit la réconciliation. Telle est l'origine «historique» de ce

renversement, de ce retournement dont j'ai signalé l'importance dans la
thèse précédente.

La sagesse de Dieu se dit dans le «langage de la Croix»17. Pour
découvrir ce langage unitaire indispensable à sa recherche, le théologien
doit donc se mettre d'abord à l'écoute de ce langage de la Croix, qui est

«folie pour ceux qui se perdent» et «puissance de Dieu, pour ceux qui
sont en train d'être sauvés»18. Langage de jugement, de «crise», il
sépare, il rompt toute continuité, toute médiation instaurée par l'homme
et ses langages entre lui et Dieu. Pourtant, c'est à partir de ce langage
de la Croix que le théologien est autorisé par Dieu à chercher le langage
qui lui donnera de dire sa recherche. Car, le langage de la Croix est aussi

celui du Verbe incarné, celui à travers lequel Dieu s'adresse à ses

créatures, pour les réconcilier avec lui. Le crucifié est la Parole de Dieu,
quand le Saint-Esprit parle par le ressuscité.

Avec ce langage primordial, originaire et nouveau en ce qu'il sépare

16 I Cor. 1. 30. Je considère I Cor. 1. 18 à 2. 16 comme la charte de la théologie

chrétienne et une application remarquable du renversement théologique avec
ses conséquences aux niveaux de l'ontologie, de l'épistémologie et de l'axiologie.

17 I Cor. 1. 18. C'est dans le silence de la Croix que se fait entendre la Parole
de pardon et de condamnation, que se forme la prédication apostolique sous l'action
du Saint-Esprit.

18 I Cor. 1. 18 qui souligne le retentissement toujours actuel d'un dire
historique.



64 La théologie comme science ou comme sagesse

et unit, le théologien est mis en demeure de rendre compte de son
intelligibilité. Elle ne concerne pas d'abord la pensée avec sa logique, mais
l'existence avec ses possibilités et parmi elles, celle d'une nouvelle
naissance, d'un devenir autre que le passé. Elle est l'intelligibilité de

1'«Instant», celui de l'incarnation de Dieu dans le temps et de sa crucifixion

dans l'histoire auxquelles correspond celui du surgissement de la
foi. Elle est la clarté de la christianité qui se fait jour dans la nuit de

Golgotha et l'aurore de Pâques.
C'est parce qu' une telle intelligibilité concerne l'existence d'abord

qu'elle touche ensuite la pensée et sa logique. Tant que le théologien ne

distingue pas les catégories de l'existence de celles de la pensée (je
n'écris pas sépare), il ne réussit pas à éviter les écueils du rationalisme

gnostique et ceux du fidéisme piétiste, il est exposé dans sa recherche
soit à idolâtrer la raison, soit à la maudire ; dans les deux cas, il ne
parvient pas à mettre en perspective théologie, philosophies et sciences

herméneutiques. Or, seule la sagesse, dont la source est dans le Christ,
dévoile partiellement cette intelligibilité qui ne sera manifestée dans sa

plénitude que dans l'eschaton.

Qui dit intelligibilité dit sens et valeur et par conséquent liberté. Le

théologien ne se donne pas seulement pour tâche de systématiser des

énoncés tirés de ses principes, des raisonnements élaborés grâce aux
philosophies, des renseignements obtenus grâce aux sciences herméneutiques.

Sa recherche consiste à mettre au jour le sens de ces énoncés,
de ces raisonnements, de ces renseignements, d'établir leur valeur. Son

objectif, c'est enfin d'inscrire ces significations, ces valeurs une fois
renouvelées dans l'existence vécue, celle du croyant, celle de la
communauté, celle du monde. Il exerce ainsi sa liberté transformatrice et
créatrice. C'est pourquoi la théologie est sagesse ; elle résulte d'un choix
et d'une décision à la suite d'un appel venu de la Parole interpellatrice.

Pour illustrer le rôle de la liberté dans l'instauration de cette sagesse,

je mentionnerai la transmutation des valeurs opérée par Paul pour
fonder l'éthique sur la dogmatique, les conduites sur le «langage de la
Croix»: «... le temps est écourté. Désormais, que ceux qui ont une femme
soient comme s'ils n'en avaient pas, ceux qui pleurent comme s'ils ne

pleuraient pas ceux qui tirent profit de ce monde comme s'ils n'en

profitaient pas vraiment. Car la figure de ce monde passe» 19. Paul trans-

19 I Cor. 7. 29-31. Ce fragment n'est qu'un exemple parmi d'autres; il peut
être considéré comme le corollaire éthique aux principes dogmatiques énoncés
dans les premiers chapitres de l'épître.



La théologie comme science ou comme sagesse 65

mute les normes en cours en relativisant les valeurs qu'elles actualisent.
La liberté du chrétien se conquiert en s'inscrivant dans un temps déterminé

par le passage de l'ancien «éon» au nouveau. Elle se place sous le

signe de la Parole qui pardonne, libère, justifie et sanctifie; elle se dit
dans ce langage nouveau que parle la Croix de Jésus-Christ.

Dans le dynamisme de cette sagesse nouvelle, on peut concevoir

une orthopraxie et une orthodoxie originales qui définiront la finalité de

la recherche théologique et les règles de sa normativité. L'une et l'autre
orientent le croyant et la communauté dans le sens de l'imitation du

Christ, l'une dans l'ordre de l'action, l'autre dans celui de la pensée.

Elles énoncent les conditions grâce auxquelles ils ne se conforment plus au
monde présent mais à celui qui vient. Elles contribuent, à leur manière,
à les rendre attentifs au dévoilement de la vérité. Comme cette vérité est

libératrice, orthopraxie et orthodoxie deviennent les instruments de la
liberté, une fois soustraites à leur mauvais usage; ce sont elles qui
confèrent la rectitude, pour reprendre un terme cher à Anselme, à la volonté
et à l'intelligence.

Je viens de définir à grands traits la sagesse et son régime; que
peut-on en déduire pour le problème des modalités scientifiques de la
recherche théologique On pourrait dire en extrapolant les exemples de

transmutation des valeurs donnés par Paul: que ceux qui tirent profit
des sciences herméneutiques, des philosophies soient comme s'ils n'en

profitaient pas vraiment. Ce serait énoncer et recommander ce que je
disais à propos du théologien qui suspend la scientificité des sciences

herméneutiques. Il y a davantage pourtant. Inséparable du langage de

la Croix, la sagesse permet de discerner les possibilités et les limites de

la pensée objectivante à l'œuvre dans les sciences humaines et celles de

la pensée interrogative des philosophies. Elle exerce une fonction critique
et discriminative sur toute pensée comme sur tout vouloir qui
deshumanisent l'homme. Elle fait le procès de toute absolutisation, celle

de l'immanence et celle de la transcendance, qui met en péril la
souveraineté du Dieu de Jésus-Christ et la liberté de sa créature libérée et

justifiée. Elle est exigence d'humanité. C'est la raison pour laquelle elle

récuse le schème «reine-servante» pour régler les rapports entre la
théologie, les philosophies et les sciences humaines, le schème «maître-
esclave» pour prescrire les relations entre les hommes. Elle y substitue
ceux du dialogue et de la communion.

La sagesse change les perspectives habituelles et conventionnelles.
Elle innove, parce qu'elle découvre dans la parole le seul moyen pour

6



66 La théologie comme science ou comme sagesse

lutter contre la violence qui se fait jour dans les schèmes de domination.
Pour elle, une telle parole qui n'a rien de commun avec celle de la publicité

et de la propagande, participe au dynamisme de la Parole divine,
à l'œuvre de la Raison divine. Cette parole humanise; elle contribue à

faire l'histoire.
Entre la théologie, les philosophies et les sciences herméneutiques,

nulle confusion, nulle séparation, mais seulement distinction, si l'on prend
soin d'examiner leurs relations concrètement, au niveau de la recherche,
de ses moyens, de sa finalité. A sa manière, la recherche théologique
entre dans la trame de l'histoire par sa quête du sens, des valeurs et par
son effort de les exprimer. C'est sur ce terrain qu'elle rejoint pour les

interpeller, les écouter, les affronter ou les contester les philosophies et les

sciences; car elles aussi, selon leur ordre propre, font l'histoire en
cherchant une parole vraie dans les limites qui sont les leurs. Le théologien
connaît celle de sa discipline: en arrière, la révélation de Dieu en Jésus-
Christ dans l'incarnation et la Croix, en avant, sa manifestation qui
changera la foi en vision, dans l'entre-deux la possibilité de faire seulement

une theologia viatorum, une theologia cruris. Enveloppé par le

déploiement de la Parole de son exitus à son reditus, le théologien sait

que sa discipline appartient à un procès fini. Sa disparition coïncidera

avec l'accomplissement des promesses, dont la Parole et toute parole
qui s'en réclament sont porteuses: leur coïncidence effective dans le

Règne de Dieu.
La théologie comme science ou sagesse? A la différence des

théologiens qui, en se référant à la définition aristotélicienne de science,

qualifiaient à juste titre leur discipline de regina scientarum, leurs
descendants actuels doivent se l'interdire, le concept de science revêtant
un caractère de plus en plus technique. Ils n'ont à leur actif ni une
épistémologie rigoureuse, formalisée, ni une méthodologie opératoire, ni
une technologie efficace. Ils laissent ouverte la question de l'objectivité
comme celle de la portée de la pensée objectivante dans leur recherche
de la vérité. C'est pourquoi, la crise des fondements de leur discipline,
la question critique leur paraissent comme le point vulnérable de leurs

recherches, celui sur lequel se portent les critiques, les attaques de leurs
vis-à-vis. A leurs yeux, cependant, malgré la crise, la christianité demeure

la pierre angulaire et la clef de voûte de leurs efforts. Seulement cette
certitude ne relève plus de la science, mais de la sagesse et de l'obéissance

de la foi.
Le statut du théologien est inconfortable. Sa recherche l'est aussi.



La théologie comme science ou comme sagesse 67

C'est ce qu'exprime son discours. Un discours qui d'une part est en
continuité avec ceux que tiennent, dans leur diversité, herméneutes et
philosophes, et qui d'autre part est en discontinuité avec eux. Sous

l'angle de l'information, des méthodes, des langages, ce discours leur
doit beaucoup; sous l'angle du message révélateur, de l'itinéraire rédempteur,

de la Parole essentielle, il ne leur doit rien. Pour cette raison, le
discours du théologien demeure énigmatique, obscur, opaque, tant que
la Parole ne le traverse de ses éclairs et ne le transperce de ses éclats.

S'il y a circularité entre les modalités théologiques et les modalités
scientifiques, elle se présente comme une exigence et non pas comme une
donnée au niveau de la recherche ; elle peut être soumise à des ruptures
dans leurs confrontations contingentes. La sagesse et la science sont
ouvertes à un avenir qui leur est promis et dont elles vivent diversement.

C'est dans cet avenir que réside le secret de leurs affrontements
actuels.


	La théologie comme science ou comme sagesse?

