
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Der Wissenschaftscharakter der Theologie

Autor: Mieth, Dietmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761342

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dietmar Mieth

Der Wissenschaftscharakter

der Theologie

Für den Streit um den Wissenschaftscharakter der Theologie gibt
es ganz verschiedene Gründe. Solange es an der Universität die beiden

Theorieauffassungen der klassischen Philosophie - kontemplative Theorie
und epistemologische Theorie, sapientia und scientia 1 - gab, stellte sich
die Frage nach dem Wissenschaftsrang der Theologie kaum. Erst mit
dem grundsätzlichen Anspruch einer Positivierbarkeit und Objektivier-
barkeit des Wissens in der Neuzeit, mit der ungeheuren Ausweitung des

Wissenschaftsbereiches und mit dem soziologischen Faktum, daß die

theologische Forschung rein quantitativ nur eine geringe Rolle spielt,
wird der Streit um den Wissenschaftscharakter der Theologie immer
wieder von neuem begonnen 2. Gelegentlich erhält er auch politischen
Rang, indem die Stellung der (kirchlichen) Theologie an den Universitäten

angegriffen wird.

1 Vgl. D. Mieth, Die Einheit von vita activa und vita contemplativa in den
deutschen Predigten und Traktaten Meister Eckharts und bei Johannes Tauler
(Studien zur Geschichte der katholischen Moraltheologie 15), Regensburg 1969, 34f. :

die Unterscheidung geht der Sache nach zumindest bis Aristoteles zurück; vgl.
ferner: D. Mieth, Die Einheit von Theorie und Praxis als Lebensform, in:
Würzburger Prosastudien II, hrsg. v. P. Resting, München 1975, 271-286, hier 271;
schließlich ist auf die Fortführung dieser Unterscheidung im Beitrag G. Widmers
in diesem Heft zu verweisen.

2 Vgl. G. Sauter (Hrsg.), Wissenschaftstheoretische Kritik der Theologie,
Die Theologie und die neuere wissenschaftstheoretische Diskussion, Materialien -
Analysen - Entwürfe, München 1973. Für die Ausgangslage vor dem Beginn dieser
neueren Diskussion vgl. P. Tillich, Das System der Wissenschaften nach
Gegenständen und Methoden, Göttingen 1923.



14 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

Ein anderer Grund liegt in der Kirche selbst. Immer wieder gerät
das kirchliche Amt mit der wissenschaftlichen Theologie in Spannung.
Der Wissenschaftscharakter der Theologie wird hier nicht bestritten,
aber zum Gegenstand des Angriffs gemacht. Die Theologie, so heißt es,

unterliege zu sehr epistemologischer Anpassung und verspiele dabei die
Sache des Glaubens. Der schwere Stand der Theologie erklärt sich heute

zum großen Teil daraus, daß ihr das Bemühen um Wissenschaftlichkeit
von zwei Seiten her vergällt wird 3. Aus ganz verschiedenen Gründen
stimmen die Positivisten der Wissenschaft und die Positivisten der Tradition

in der Kirche darin überein, daß die Theologie am besten im Bereich
des «vorwissenschaftlichen Fühlens und Glaubens»4 angesiedelt werde.

Für die einen erfüllt sie dort eine ebenso nützliche und erfreuliche Funktion

wie die Musik; die anderen sähen sie gern in Reih' und Glied eines

Kirchenchores, der «una voce» die Verlautbarungen der Amtskirche
besingt.

Ein dritter Grund schließlich entstammt der Theologie selbst.
Nachdem sie nun einmal ihre Lebensfähigkeit mit ihrem Wissenschaftscharakter

verband, muß sie diesen Charakter in der Mutation der
Wissenschaftslehre zu behaupten versuchen. Dieser Versuch kann auf drei
Arten geschehen, für die es bereits genügend Beispiele gibt: in der

Apologetik gegenüber der herrschenden Wissenschaftsauffassung, in der

Anpassung an das bestehende Wissenschaftssystem und schließlich im
Anspruch, Wissenschaft in deren eigenem Interesse zu überbieten.

Eine gewisse Vorentscheidung jeder Reflexion über den
Wissenschaftscharakter der Theologie liegt darin, ob man zunächst ein Wissenschaf

tsverständnis zugrundelegt und dann fragt, wie Theologie darin
vorkommen kann, oder ob man zunächst von einem TheologieVerständnis

ausgeht und dann fragt, wie dieses sich zu einer Auffassung von Wissenschaft

vermitteln läßt. Zwischen beiden Ansätzen 5 besteht gewiß ein

3 Vgl. S. Daecke, Soll die Theologie an der Universität bleiben? in: Pannenberg,

Sauter, Daecke, Janowski, Grundlagen der Theologie - ein Diskurs, Stuttgart

- Berlin - Köln - Mainz 1974, 7-28, hier 7-10.
4 W. Mohr, Wissenschaft und menschliche Existenz, Vorlesungen über Struktur

und Bedeutung der Wissenschaft, Freiburg i. Br. 1967, 45.
5 Den ersten Ansatz scheint W. Pannenberg zu verfolgen, wenn er bestimmte

wissenschaftliche Desiderate zum Ausgangspunkt wählt, vgl. zuletzt: W. Pannenberg,

Wie wahr ist das Reden von Gott Die wissensch aftstheoretische Problematik
theologischer Aussagen, in: Pannenberg u. a., Grundlagen der Theologie a. a. O.,
29-41. Hingegen scheint sich G. Sauter eher um einen Konsens über das
wissenschaftliche Verfahren von - als solcher bereits vorausgesetzter - Theologie zu



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 15

hermeneutischer Zirkel, aber es scheint doch einem Theologen gemäßer,
in diesen Zirkel von der Theologie her einzutreten. Dabei wird er sehr
schnell bemerken, wie sehr sein Theologieverständnis bereits
wissenschaftstheoretische Vorentscheidungen impliziert.

I. WISSENSCHAFTSTHEORETISCHE POSITIONEN IN DER THEOLOGIE

Im folgenden sollen nicht die sehr differenzierten Positionen
einzelner Autoren zu Wort kommen, sondern die gegensätzlichen generellen
Einstellungen, die in der Theologie gegenüber dem neuzeitlichen
Wissenschaftsverständnis eingenommen werden 6.

7. Froschkönig oder der Gegenpositivismus

Je mehr sich in der Neuzeit das Wissenschaftsverständnis positivistisch

entwickelt hat, d. h. je weniger sich jede Einzelwissenschaft auf
eine gemeinsame Totalität des Sinn- und Wertverstehens des menschlichen

Daseins bezog, um so eher konnte sich die Theologie als das

Andere der Wissenschaft oder die ganz andere Wissenschaft verstehen.
Dabei verband sie sich entweder mit dem Schicksal der Metaphysik,
betonte also die alte Differenz zwischen Sophia und Episteme, oder aber
sie bezog sich auf die Andersartigkeit Gottes, demgegenüber die
Wirklichkeit und damit auch die Wirklichkeit der Wissenschaft nur negativen
Verweischarakter hätte. Katholische und protestantische Geister schied

hier die Analogielehre, bis die Analogie des Wortes gegenüber der Analogie

des Seins allgemein die Oberhand gewann.
Die Theologie gleicht in dieser Position dem ungebetenen Frosch,

der sich auf Grund vergangener Verdienste an den Teller der Prinzessin
Wissenschaft drängt und der dann, wenn ihn die Wissenschaft brutal
loswerden will, als heiratsfähiger Prinz von der Wand fällt. Dieser
Wunschtraum auf eine Versöhnung der Extreme hat insofern etwas

Märchenhaftes, als sich in den Gegenpositivismus der Theologie der ver-

bemühen. Vgl. G. Sauter, Grundzüge einer Wissenschaftstheorie der Theologie, in:
Sauter (Hrsg.), Wissenschaftstheoretische Kritik a. a. O. 211-332. Zu beiden vgl.
H. N. Janowski, Wissenschaft von Gott und Religionskritik, in: Pannenberg u. a.,
Grundlagen der Theologie a. a. O., 121-127, hier: 121. 122.

6 Vgl. H. Siemers (Hrsg.), Theologie zwischen Anpassung und Isolation,
Argumente für eine kommunikative Wissenschaft, Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1975.



16 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

neinte Positivismus notgedrungen bereits einschleicht. Denn der
Grundgedanke ist doch der, Theologie sei auf eine andere Weise positivierbar
als Wissenschaft ; sie verfahre auf die gleiche Weise, nur in einem anderen

Raum, über dessen Realität sich seitens der Wissenschaft nichts
ausmachen lasse.

2. Hans im Glück oder der Handel um die Einzelwissenschaft

Da die Isolation des ungebetenen Froschkönigs nur schwer
auszuhalten ist, versuchen einzelne theologische Disziplinen immer wieder,
ihren Wissenschaftscharakter durch den Handel mit einer Einzelwissenschaft

zu gewinnen. So haben die historischen Disziplinen sich die
historisch-kritische Methodologie als Wissenschaftscharakter eingekauft; die

theologische Ethik fällt gelegentlich in Empiriker und Logiker auseinander;

die Disziplinen der praktischen Theologie gewinnen gar oft ihren
Namen von derjenigen Wissenschaft, mit deren Methode sie arbeiten.
Ein besonderes Beispiel ist die Religionspädagogik, bei der manchmal
unter Hülle eingekaufter pädagogischer Technokratie keine Bemühungen
mehr um die Inhalte des Glaubens erkennbar werden. Es scheint, als

gehe die Theologie in der Welt der Wissenschaft herum wie Hans im
Glück und tausche immer wieder neu ihr Eigenes ein, bis ihr zum Schluß
der Stein der letzten Mode ihrer Anpassung ins Wasser fällt. An die
Stelle der Moden der Philosophie sind dabei längst die simulierenden

Systemtheorien - von der Linguistik bis zur Soziologie - und die
«krisenlösenden» «exakten» Theoriebildungslehren der Humanwissenschaften

getreten. In der katholischen Moraltheologie gibt es hier zum Beispiel
eine besondere Vorliebe für die vergleichende Verhaltensforschung, weil
sich über vorspezifisch menschliche Unbeliebigkeiten noch am besten die

übergeschichtlichen Gesetze einer Wesensordnung einholen ließen.

3. Swinegel oder die Ableitung der Wissenschaft aus der Theologie

In der Neuzeit ist die Philosophie vom metaphysischen Partner der

Theologie immer mehr zur Wissenschaftslehre geworden. Wissenschaftslehre

aber bedarf des Totalitätsgedankens, und dieser war in seiner

Formulierung starken Veränderungen unterworfen. Es gibt jedoch keine

Veränderung des Totalitätsanspruchs von Wissenschaft, die nicht in der

Theologie selbstbewußte Schüler fand, die dann ihrerseits der Theologie
die Vaterschaft für jedes neugeborene Kind einer allgemeinen Wissen-



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 17

schaftstheorie zuschoben. Wo immer der Hase Wissenschaft hinlief: die

Theologie war schon da, wenn sie auch unter Umständen die entgegengesetzten

Seiten des Ackers besetzen mußte. So beanspruchte die Theologie

für sich den Gedanken der Säkularisierung, der Autonomie, der

Subjektivität, der Erfahrung usw. Natürlich war sie von jeher
positivistischer als der Positivismus, rationaler als der kritische Rationalismus,
kritischer als die kritische Theorie, hermeneutischer als die Hermeneutik,
anthropologischer als die Anthropologie usw. Zwar mochte es manchmal

gegenüber der Formulierung eines wissenschaftstheoretischen Totalitätsgedankens

so erscheinen, als begrüßten die neuen Theoretiker die Theologie

mit dem Ruf «Spät kommt ihr, doch ihr kommt!», aber die Theologen

strahlten die Sicherheit jenes Sowjetsystems aus, das im
Nachhinein für jede Erfindung eine russische Priorität erkannte.

4. Gibt es einen Ausweg aus dem Trilemma von Gegensatz, Anpassung
und Überbietung?

Alle drei Positionen der Theologie haben ihre Aporien. Die Bestimmung

ihres Wissenschaftscharakters aus der konkreten Negation positi-
vierbarer Wissenschaft läßt das verneinte Negative gerade zum Zuge
kommen, weshalb das Schlagwort «Offenbarungspositivismus» nicht aus
der Luft gegriffen ist. Theologisch besteht diese Aporie darin, daß Gott
nicht das «Aliud» der Wirklichkeit ist, sondern das «Non aliud», für das

es keinen Zugang aus einer negativen Mundologie gibt. - Die Bestimmung

des Wissenschaftscharakters der Theologie aus ihrer Saugfähigkeit

für Methodologie formalisiert dagegen ihre Inhalte bis zur Beliebigkeit

und hat oft nur deshalb keine durchschlagende Wirkung, weil der
einzelne Theologe in seinem rationalisierten System irgendwo aus Pietät
die Kitschfigur seines Glaubens stehen läßt, um sie den kirchlichen
Gegnern entarteter Kunst bei Gelegenheit einer Kontrolle vorzeigen zu
können. Der Vorwurf der Inkonsequenz und Unredlichkeit wird
dementsprechend oft gegen die Theologen erhoben. - Die Überbietungsthese
schließlich ist zwar ängstlich um die Vermeidung von Isolation und

Anpassung 7 bemüht, aber sie benutzt schlichtweg den Inkarnationsgedanken

und das abendländische Missionsfaktum, um sich selbst als

7 Vgl. R. Lorenz, Der Verzicht auf Kommunikation, Zum Dogmatismus der
kritischen Theologie, in: Siemers (Hrsg.), Theologie zwischen Anpassung und
Isolation a. a. O. 31^18, bes.: 41^-3; 47 f.

9



18 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

Transzendentale der Wissenschaft zu setzen, wohin immer diese sich
auch bewegen mag. Die Swinegel der Theologie, die in jeder Ackerfurche

sitzen, sind daher von den alten Hasen der Wissenschaft längst
durchschaut. Zudem liefern sie Legitimationen, auf die niemand Wert
legt als sie selbst 8.

Die Theologie steht daher vor der Schwierigkeit, daß alle ihr
möglichen Arten, Wissenschaft zu vereinnahmen, zu ihrer eigenen
Vereinnahmung führen. Die gegenpositivistische Position der Theologie ist des

Positivismus liebstes Kind, denn die Theologie nimmt genau den Ort
ein, den er ihr zuweist und wo sie ihm keine Querelen macht. Die
methodologische Anwandlung theologischer Gehalte läßt deren Samen in den

Wucherungen der Vermittlungssysteme ersticken. Die Uberbietung
schließlich legitimiert nicht den Wissenschaftscharakter der Theologie,
sondern das Überbotene selbst erhält eine fragwürdige theologische

Legitimation.
Bei alldem stellt sich die Frage : muß denn die Theologie überhaupt

ihren Wissenschaftscharakter legitimieren? Man ist erstaunt, daß es

nicht die gleichen Querelen um den Wissenschaftscharakter von Recht
und Medizin gibt. Hier reicht offensichtlich das Rechtsbedürfnis und das

Gesundheitsbedürfnis der Menschen aus. Sollte nicht auch das religiöse
Bedürfnis des Menschen ausreichen? Oder besteht das Grundproblem
darin, daß es hier keinen Bedarf gibt? Müßte also die Theologie ihren
Wissenschaftscharakter religionssoziologisch legitimieren Ihre Chancen

wären jüngst nicht schlecht 9. Mir scheint in der Tat der Wissenschaftscharakter

der Theologie keine wissenschaftstheoretische, sondern eine

religionssoziologische Frage zu sein. Theologie muß nicht eo ipso Wissenschaft

sein, aber sofern die Bedürfnisse des Menschen soziologisch
gesehen sich in der Neuzeit wissenschaftlich artikulieren müssen, muß sie

Wissenschaft sein. Denn nicht ein Wissenschaftssystem entscheidet über
den Wissenschaftscharakter, sondern die gesellschaftliche Bedürfnislage.
Anders ausgedrückt: Wissenschaft läßt sich nicht methodologisch auf
einen Begriff bringen. Wissenschaft gibt es nicht als solche, sondern nur
als Wissenschaften, nicht im Singular, sondern nur im Plural. Natürlich

8 Als Beispiel einer solchen Konzeption kann gelten: M. Baumotte, Das Subjekt

der Kompetenz, Eine theologische Analyse wissenschaftstheoretischer Kontroversen,

in: Siemers (Hrsg.), Theologie zwischen Anpassung und Isolation, a. a. O.
73-87.

5 Vgl. W. Pannenberg, Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a. M.
1973, 314 ff.



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 19

ist es nicht so, als läge ein soziologisches Interesse an einer Theologie als

Wissenschaft außerhalb der Theologie. Die Theologie kann gar nichts
anderes wollen als ihre Artikulation in der Form, in der menschliche
Bedürfnisse artikuliert werden. Sie kann sich nicht am eigenen Schopf
aus der Zeit reißen, ohne ins Irreale zu verdunsten. Darum ist sie im
Recht, wenn sie Position gegen eine positivistische Form des

Wissenschaftssystems bezieht; sie ist im Recht, wenn sie sich methodologisch
verantwortet ; sie ist im Recht, wenn sie auf den Anspruch des religiösen
Bedürfnisses, Gegenstand von Wissenschaft zu sein, nicht verzichtet.
Sie muß freilich in ihrem Anspruch Maß halten und sich davor hüten,
sich extreme Apologetik aufbürden zu lassen. Im folgenden soll versucht
werden, einen Beitrag zum Gewinn dieses Maßes zu leisten.

II. THEOLOGIE ALS KRITISCH-INTEGRIERENDE WISSENSCHAFT

7. Der Typus integrierender Wissenschaft10

Die integrierende Wissenschaft stellt einen besonderen Wissenschaftstyp

dar, der nicht methodologisch definiert werden kann, weil er in
keiner Methode einer Einzelwissenschaft aufgeht. Er bestimmt sich nicht
als Einzelwissenschaft, sondern als Einheitswissenschaft. Dabei gibt es

10 Daß die Theologie dem Typus integrierender Wissenschaft zugehört, ist
besonders innerhalb der Theologischen Ethik beider Konfessionen gesehen worden.
Die Theologische Ethik ist ihrer Sache und ihrer Methode nach am stärksten von
außertheologischen wissenschaftlichen Entwicklungen betroffen. Vgl. W. Schöllgen,

Konkrete Ethik, Düsseldorf 1961, 31-45; L. Jerphagnon, Die Wissenschaften
führen zur Moral, in : P. Chauchard, Wie frei ist der Mensch Biologie und Moral,
Düsseldorf 1968, 191-208; A. Auer, Autonome Moral und christlicher Glaube,
Düsseldorf 1971, 44 ff., 189 ff.; Th. Beemer, Bericht über die moraltheologische
Hermeneutik, in: Concilium 5 (1969) 395-404; H. Ringeling, Ethik als
Integrationswissenschaft, in: Gesellschaft und Entwicklung 3 (1974) 84-94; Ringeling
verweist auf den integrierenden Ansatz der theologischen Anthropologie: vgl. B. Ga-
noczy, Neue Aufgaben der christlichen Anthropologie, in: Concilium 9 (1973)
417-424; W. Pannenberg, Das christliche Fundament christlicher Anthropologie,
ebd. 425-434. Auch die von H. Fries und J. Gründel für die theologische Methode
erneut fruchtbar gemachte « Konvergenzargumentation » Newmans weist in diese
Richtung, vgl. insbesondere J. Gründel, Die Bedeutung der Konvergenzargumentation

für die Gewißheitsbildung und für die Zustimmung zur absoluten Geltung
einzelner sittlicher Normen, in: Wahrheit und Verkündigung, Festschrift für
M. Schmaus, hrsg. v. L. Scheffzyk u. a., Bd. 2, München-Paderborn-Wien 1967,
1607-1630. Der Begriff der « Sinntotalität », auf den hin W. Pannenberg,
Wissenschaftstheorie und Theologie a. a. O. bes. 330 und 344, das wissenschaftliche
Vorgehen der Theologie anlegt, macht die Basis theologischer Integrierung sichtbar.



20 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

im gesamten Wissenschaftsbereich nach dem Abschluß des Vorgangs
resoluter Spezialisierung Versuche, zu einer spezifischen Synthese eines

Wissenschaftskomplexes im Hinblick auf menschliche Grundbedürfnisse

zu gelangen. Die synthetische Funktion des Rechtsbedürfnisses und des

Gesundheitsbedürfnisses in der Gesellschaft wurden schon erwähnt; sie

spezifizieren den juristischen und medizinischen Bereich. Einen Typ
integrierender Wissenschaft stellt nach ihrem Anspruch auch die philosophische

Anthropologie dar. Sie rivalisiert freilich in diesem Anspruch
heute mit dem neuen Anspruch der Human- und Sozialwissenschaft,
gleichsam als «induktive Basalwissenschaft » (K. Lorenz) für die Bedürfnisse

des Menschen nach Humanisierung und Sozialisation akzeptiert zu
werden.

Integrierende Wissenschaften tendieren alle zur Anthropologie. Ihre
Spezifikation erhalten sie nicht aus der Methode, sondern aus ihren

anthropologischen Voraussetzungen. Die integrierende Wissenschaft
bedarf des integrierenden anthropologischen Leitbilds u. Dieses wird
jedoch nicht definitorisch, sondern problemindikatorisch gefaßt, d. h. es

dient nicht als Begrenzung, sondern als Eröffnung des wissenschaftlichen
Problemfeldes. Das bedeutet zugleich, daß es im Verfahren kritischer
Integrierung ebenfalls stets mit auf dem Prüfstand ist. Integrierende
Wissenschaften verfahren innenkritisch im Hinblick auf ihre eigenen

Voraussetzungen. Bekanntlich gibt es im Rahmen der Medizin, der

Rechtswissenschaften, der Sozial- und Verhaltenswissenschaften usw.
stets eine Reihe von methodologisch definierbaren Einzelwissenschaften,
die als solche jedoch nicht mit dem übergreifenden Wissenschaftstyp zu
identifizieren sind.

Die Methode der Integrierung ist durch das Wort «kritisch», das

zunächst nur Scheidung und Sammlung einzelwissenschaftlicher Resultate

meint, nur ungenügend gekennzeichnet. Die Kriterien der kritischen

Integrierung werden zwar oft als selbstverständlich betrachtet, weil sie

auf einer pragmatischen Vorverständigung der integrierenden Wissenschaft

beruhen, aber diese kommunikative Verständigung gerät sofort
in Schwierigkeiten, wenn sie sich argumentativ legitimieren soll. Ein
Beispiel dafür ist die Verständigung der Medizin über die Kriterien des

Lebensbeginns und des Todeseintritts 12.

11 Vgl. außer der in Anm. 10 angegebenen theologischen Literatur z. B.
W. Lepenies, Soziologische Anthropologie, Materialien, München 1971, 9 ff.

12 Vgl. zuletzt etwa H. D. Hiersche (Hrsg.,) Euthanasie, Probleme der
Sterbehilfe, München-Zürich 1975, 213-216 (Definition des Todes).



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 21

2. Integrierung als wissenschaftliche Methode

Der Methode der kritischen Integrierung geht es um die Legitimation

einer Zusammenschau von Teilaspekten. Für eine solche Zusammenschau

von Teilaspekten sind einige kontrollierbare Schritte erforderlich.
Die Teilaspekte müssen zunächst gesammelt werden. Dabei besteht ein
Unsicherheitsfaktor, weil die Sammlung der Ergebnisse von
Einzelwissenschaften die Fehlerquellen übernimmt, die in den Einzelwissenschaften

möglich sind. Dieser Unsicherheitsfaktor kann von der

integrierenden Wissenschaft selbst nicht beseitigt werden; sie muß ihn
jedoch im Auge behalten, um ihre eigenen Ergebnisse nicht einer späteren
Prüfung zu entziehen.

Einzelwissenschaftliche Perspektiven werden sodann in kritische
Relation gesetzt. Sie sollen sich also wechselseitig korrigieren, soweit
nicht erhebliche Konvergenzen bestehen. Die kritische Relation bezieht
sich dabei nicht unmittelbar auf die Ergebnisse der Einzelwissenschaft,
sondern auf die Voraussetzungen, unter denen diese Ergebnisse zustande
kamen. So kann z. B. seitens der empirischen Wissenschaften eine

metaempirische Voraussetzung falsifiziert werden, während umgekehrt eine

verschleierte Wertvoraussetzung in den Faktenwissenschaften durch her-
meneutische Kontrolle aufgedeckt werden kann.

Aus der kritischen Relation ergeben sich «Uberhänge» der
Argumentation, Ergebnisse, die im kritischen Vergleich standhalten, die sich
im Vollzug des kritischen Diskurses behaupten. So mögen die Methoden
der Textwissenschaft z. B. im einzelnen zu verschiedenen Ergebnissen
kommen 13, aber diese lassen sich doch in einer Gesamtinterpretation
einordnen. Man könnte einwenden, daß sich einzelwissenschaftliche
Ergebnisse gelegentlich neutralisieren. Behält man aber ihre jeweils besondere

Perspektive im Auge, dann werden die Widersprüche zu Perspektiven

einer komplexeren Analyse. Methodenkomplexion setzt immer den

Perspektivismus der Erkenntnis voraus.
Das Kriterium für eine übergeordnete Perspektive der Gesamtinterpretation

von Teilerkenntnissen ist ihre Fähigkeit, die anderen Perspektiven,

soweit sie sich in der kritischen Relation behaupten, ohne Verlust
ihres Eigenwertes zu subsumieren. Die übergeordnete Perspektive kommt
einer Hypothese gleich, deren Verifikation die Subsumierbarkeit von

13 Vgl. A. Stock, Umgang mit theologischen Texten (Arbeits- und Studienbücher

Theologie), Zürich-Einsiedeln-Köln 1974.



22 Der Wissenschaftscharaktei der Theologie

Einzelerkenntnissen ist; nachweisbare Nicht-Subsumierbarkeit erhält
daher die Qualität der Falsifikation. Damit ist zugleich gesagt, daß es

für die Methode der Integrierung eine bleibende Offenheit und kein
metaphysisches Ende gibt.

3. Integrierung als Methode der Theologie

Integrierung als Methode der Theologie erhält ihre Spezifikation
durch die übergeordnete Perspektive der Theologie. Gesundheitsbedürfnis
und Rechtsbedürfnis spezifizieren die Integrierungsarbeit im medizinischen

und juristischen Bereich. Das Sinnbedürfnis14 spezifiziert die

Theologie. Ihr Korrelationskriterium ist die Frage nach dem Menschen:
woher er kommt, wohin er geht, wonach er lebt15. Damit wird freilich
vorausgesetzt, daß das Integrierungskriterium der Theologie anthropozentrisch

anzusetzen ist, und dies ist keineswegs selbstverständlich.

Gegen ein radikal theozentrisches Integrierungskiiterium ist jedoch das

Bedenken zu erheben, daß es, indem es Gott zum Maß aller Dinge macht,
mit einem «Gott» arbeiten muß, der eine meßbare Größe darstellt, oder

aber Gott als unermeßliche Größe zum Maßstab macht, und damit wird
Wissenschaft uninteressant: die Theologie entflieht dem wissenschaftlichen

Bereich.
Das Faktum, daß sich Wissenschaft im abendländischen Bereich

entwickeln konnte, setzt zwar nicht ihre Verursachung durch den Glauben

voraus, wie gelegentlich behauptet wird, aber es setzt voraus, daß

diese Entwicklung im Glauben nicht als illegitim betrachtet wurde. So

scheint die radikale Aneignung der dem christlichen Gott eignenden
radikalen Bewegung zum Menschlichen zu einer spezifischen Anthropo-
zentrik der christlichen Theologie geführt zu haben. Anthropozentrik und
Theozentrik sind keine christliche, weil keine christologische Apoiie.
Integrierungskriterium ist daher nicht einfach «Gott», sondern der den

Sinn des Humanum implizierende Christusglaube des Menschen, durch
den Gott in spezifisch christlicher Weise überhaupt erst zum Kriterium
werden kann.

Wenn daher gesagt wurde, das Sinnbedürfnis spezifiziere die Theologie,

wobei die religionssoziologische Legitimation des Sinnbedürfnisses

14 Vgl. E. Schillebeeckx, Glaubensinterpretation, Beiträge zu einer herme-
neutischen und kritischen-Theologie, Mainz 1971, 83-113.

15 Vgl. M. Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, München 1947.



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 23

vorausgesetzt wird 16, so ist sogleich hinzuzufügen, daß dieses Bedürfnis
ebensowenig wie das Gesundheitsbedürfnis und das Rechtsbedürfnis aus
seiner Gebundenheit an eine geschichtliche Entfaltung des Humanuni
herausgelöst werden darf. Man kann nicht Sinn unhistorisch auf die

allgemeine Gottesfrage des Menschen reduzieren 11. Er ist immer schon

konkret in der Entfaltung von Glauben und Unglauben der Menschen,

mit denen man sich im gesellschaftlichen und kirchlichen Kontext
verständigt. Damit ist aber auch zugleich die bleibende Offenheit dieses

Sinnkriteriums festgehalten ; es ist den Verifizierungs- und Falsifizierungs-

prozessen der Wissenschaft nicht einfach entzogen, ihnen aber auch nicht
einfach unterworfen. Wissenschaftliche Einzelpeispektiven geraten,
sobald sie im Horizont des gläubigen Sinnverstehens diskutiert weiden,
in die Dimension der Kritik dieses Horizontes. Das ist in anderen
Bereichen wissenschaftlicher Integrierung nicht anders. So wird z. B. der

Therapeutiker zu konkreten Lebensproblemen eine andere integrierende
Einstellung gewinnen als der Ethiker. Im jeweiligen Integrierungs-
horizont verändert sich der Stellenwert der einzelnen wissenschaftlichen

Aussage. Darum gibt es auch eine der Theologie eignende spezifische
Wissenschaftskritik und zugleich eine anderen Wissenschaften - Einzeloder

Integrierungswissenschaften - spezifisch eignende Kritik der Theologie,

die sich ja mit ihrem Kriterium der Subsumierung des Humanum
in Christus der anthropologischen und humanwissenschaftlichen
Diskussion zu stellen hat. Die Kritik an der Theologie kann sich jedoch
nicht als Erledigung ihres Horizontes verstehen, sondern nur als

Überprüfung einzelner, in diesem Horizont entstandener, Hypothesen
hinsichtlich der Menschwerdung des Menschen. Der integrierende Horizont
der Theologie kann nicht erledigt werden, aber er kann sich in geänderter
Form behaupten. Daher ist nach der Form zu fragen, die wir ihm heute

geben müssen.

16 Vgl. P. L. Berger u. Th. Luckmann, Sociology of Religion and Sociologie
of Knowledge, in: N. Birnbaum u. G. Lenzer, Sociologie and Religion, A Book
of Readings, New York, Englewood Cliffs 1969, 410-423; Th. Luckmann, Religion
in der modernen Gesellschaft, in: J. Wössner, Religion im Umbruch, Stuttgart
1972 3-15.

17 W. Pannenberg, Wissenschaftstheorie, a. a. O. 301, nimmt darauf Rücksicht,

in dem er «Gott» als «Problembegriff» bezeichnet, und, a. a. O. 336, zwischen
impliziter und expliziter Erfahrung der Sinntotalität unterscheidet.



24 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

III. THEOLOGIE ALS METAPRAKTISCHE WISSENSCHAFT

Die Legitimation aus dem Sinnbedürfnis des Menschen teilt die

Theologie mit der Philosophie. Die Theologie teilt daher weitgehend das

Schicksal der Philosophie, ohne sich völlig dem Geschick der Philosophie
auszuliefern. Die Philosophie bleibt der Steg zwischen dem Sehen des

Glaubens und dem Wissen der Wissenschaft, zwischen der Philia des

Einen und der Sophia des Ganzen 18. Zwar kann die Philosophie auch
andere Wege gehen, aber immer, wenn sie an diesem Steg ankommt,
evoziert sie den Bereich des Glaubens zu seiner argumentativen
Verifizierung. Geschichtlich läßt sich dies in drei Phasen aufweisen.

1. Metaphysik - Metatheorie - Metapraxis

Die alte Philosophie betrachtete die Wirklichkeit unter der
Herrschaft des begrenzten Raumes. Ihr Ansatz war die Kosmologie; der

Anknüpfungspunkt, den sie benutzte und zugleich überschritt, war die

Physik im alten Sinne, in der die Wirklichkeit als Gegebene vor sie trat
und sie zur Sinndeutung aufrief. In der Neuzeit hat sich das Wirklich-
keitsverhältnis der Philosophie jedoch entscheidend verändert. Im
Zentrum steht nicht die vorgegebene, sondern die verfügbare Wirklichkeit.
Der Mensch ist nicht Teil einer Naturordnung, sondern er gestaltet
selbst Natur zu Geschichte. An die Stelle der vorgegebenen Ordnung der

Realität tritt daher das System des Verstehens, nach dem die Realität
erst entworfen werden soll. Anknüpfungspunkt sind daher nicht die

Realien selbst, sondern die wissenschaftlichen Theorien, die über sie

entworfen werden. Die Philosophie benutzt diese Theorien oder Verstehens-

systeme und überschreitet sie auf die Totalität des Systems hin.
Philosophie als Denksystem beherrscht mit wenigen Ausnahmen das 19.

Jahrhundert. Insofern aber jedes Denksystem nicht die Realität, sondern
eine «Weltanschauung» impliziert, entwarf sich Philosophie als System
oder Theorie von Weltanschauungen. Sie mußte von daher gesehen, auch
die verschiedenen Glaubensformen als «Weltanschauungen» zu
integrieren suchen. Der Streit um die Systeme war zugleich der Streit um

is Vgl. zu diesem Wortspiel H. Rombach, Der Glaube an Gott und das
wissenschaftliche Denken, in : Wer ist das eigentlich - Gott hrsg. v. H. J. Schultz,
München 1969, 192-208, hier: 208.



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 25

«Weltanschauungen». Man spürt diese Phase noch, wenn etwa von der

Auseinandersetzung von «christlicher» und «marxistischer» Weltanschauung

die Rede ist. Ältere Generationen können oft nur in solchen

«Weltanschauungen» denken, und erst nach dem zweiten Weltkrieg können
sich politische Parteien schmerzlich von ihrer Geborgenheit in
Weltanschauungen langsam lösen. Ein anderer Impetus der Neuzeit hat
inzwischen den Systemgedanken eingeholt und überholt : die Analogie der

Wirklichkeit zur menschlichen Praxis. Damit entsteht ein anderer Horizont

des Sinnbedürfnisses. Sinnbedürfnis bindet sich nicht mehr an den
Horizont der vorgegebenen Ordnung, aber auch nicht mehr an den Horizont

einer theoretischen Totalität des Verstehens. Am Schicksal des Glaubens

kann man diesen Wandel deutlich beobachten. Im Raum des

metaphysischen Sinnbedürfnisses war Gott eine mit der Natur vorgegebene
Größe, der Schlußstein der Ordnung. Die Frage war nicht, ob Gott ist
oder vielmehr nicht ist, sondern, wie er den Menschen erlöst hat.

Der Systemgedanke der Neuzeit kann diesen theistischen Gott nicht
mehr verstehen. Mit der verfügbar gewordenen Wirklichkeit wird auch

Gott zur Systemgröße, und damit wird auch ein System ohne Gott denkbar.

Gott ist tot, weil die Wirklichkeit verfügbar ist. Ein Gott als Systemgröße

wäre ja schließlich auch für das Sinnbedürfnis des Menschen
uninteressant ; er erfüllt höchstens noch das Bedürfnis nach Symbolen oder
das ästhetische Bedürfnis nach Erhabenheit und seelischer Erhobenheit.
Die aus ihren vorneuzeitlichen Einstellungen befreite Theologie hat
gleichsam im Eilverfahren sich mit dem Systemgedanken der Neuzeit

auseinandergesetzt; symptomatisch für ihre einzig mögliche Reaktion
auf diesen Systemgedanken und die damit verbundene Metatheorie der
Wissenschaft scheint Karl Barth zu sein, der das resolute Nein der

Theologie zur scheinbar schicksalhaften Verbundenheit mit der
Wissenschaftslehre ausgesprochen hat. Er hatte recht, doch inzwischen dürfte
die Philosophie, den anderen Impetus der Neuzeit wahrnehmend, wieder

am Steg der Verbindung angekommen sein.

Nach H. Urs von Balthasar ist mit der Inkarnation des Wortes

«endgültig das Schwergewicht vom Schauen (theoria) auf das Wirken,
sogar vom Wort auf die Tat» verlegt19. Wenn daher das neuzeitliche
Sinnbedürfnis die Phasen der kosmologischen und der theoretischen

19 H. Urs von Balthasar, Zur Ortsbestimmung christlicher Mystik, in:
W. Beierwaltes, H. Urs von Balthasar, A. M. Haas, Grundfragen der Mystik,
Einsiedeln 1974, 37-71, hier: 57.



26 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

Artikulierung überschritten hat und wenn sich heute Sinn nur noch als

Sinn der Praxis behaupten läßt, dann erscheint hier ein neuer Horizont
der Begegnung zwischen Wissenschaft und Glaube. Wo Sinn mit der

Gelungenheit der Praxis identifiziert wird, da begegnet er dem Gedanken

Teilhards, daß Gott im Handeln «ertastbar» sei20. Die Frage, ob Gott
sei oder nicht vielmehr nicht sei, erledigt sich zugunsten der Frage, ob

und wie Gott im Wirken wirkt21. Formuliert sich das Sinnbedürfnis aber
im Horizont der Praxis, so muß der Glaube als Sinnwissenschaft bei den

der Praxis eignenden, aber sie zugleich transzendierenden Implikationen
ansetzen; er muß sich als Metapraxis verstehen. Dieses neue Verstehen
evoziert in ihm die Erinnerung an das ihm unverfälschlich Eigene, gerade
nicht Theorie über die Wirklichkeit, sondern Praxis und damit Wirklichkeit

selbst zu sein. Ehe nun auf das wissenschaftliche Verifikationsprinzip
im Sinne der Metapraxis näher eingegangen wird, muß theologisch dieser

metapraktische Charakter Gottes aufgezeigt werden.

2. Gott als « Wirklichkeit» oder die operationale Analogie des Glaubens

Theologie in metaphysischer Gestalt verifizierte sich aus der Analogie

des Seins ; Theologie in antisystemischer Gestalt verifizierte sich aus
der Analogie des Wortes. Doch wird schon in metaphysischer Gestalt
das Sein Gottes als Wirken bestimmt, und die Entsprechung des Wortes
basiert auf dem wirkenden Worte Gottes. Der operationale Charakter
der göttlichen Wirklichkeit war nie vergessen, aber er schwand unter
den stabilen Verhältnissen der mittelalterlichen Seinsordnung, oder er
wurde vom Gegensatz von Glaube und Werk verdeckt.

Unabhängig von der Akt-Potenz-Lehre und vom Wortcharakter der

Offenbarung wurde der operationale Charakter göttlichen Seins am klarsten

in der Konzeption Meister Eckharts entwickelt22. Innerhalb der

mittelalterlichen Auseinandersetzung um die kognitive oder performative
Fassung der Theologie sah er die Basis der theologischen Aussage in der

20 Vgl. P. Teilhard de Chardin, Der göttliche Bereich, Ein. Entwurf des
inneren Lebens (Werke, Bd. 4), Ölten und Freiburg i. Br. 1962, 49.

21 'Äußerlichkeit' und 'Innerlichkeit' des Werkes lösen daher in der christlichen

Mystik den philosophischen Gegensatz von Erkenntnis und Tätigkeit ab.

Vgl. die Anm. 1 angegebenen Untersuchungen. Von daher wären wohl auch
Dichotomien wie Glaube und Werk, Gnade und Werk, neu zu bedenken.

22 Vgl. D. Mieth, Die Einheit von Theorie und Praxis als Lebensform (s. o.
Anm. 1).



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 27

Barmherzigkeit Gottes, d. h. in seinem aus sich selbst herausgehenden
Handeln. Schöpfung und Erlösung wurden als bleibende dynamische
Elemente der einen Heilswerksontologie gesehen: creatio continua und
incarnatio continua. Gottes Sein liegt weder im Bleiben noch im Werden,
sondern im Wirken. Aus dieser Sicht erhält der Begriff der «Wirklichkeit»
eine zentrale Bedeutung. Für uns ist heute sein Ursprung in der
altdeutschen Mystik vergessen 23 und damit auch sein theologischer
Ursprung in der «actuositas» Gottes. Eckhart transformiert von diesem

Ansatz her die Seinsverhältnisse in Wirkverhältnisse ; Analogie bedeutet

Entsprechung in der Richtung des Wirkens. Wirklichkeit ist nicht die

Ordnung, vor der man anschauend steht, auch nicht das System, das

dann ver-wirklicht, realisiert wird, sondern die freie Praxis Gottes, die

in der freien Praxis des Menschen verifiziert wird. Marx' Feuerbachthese

ist, wie der Neomarxist E. Fromm erkannt hat, in Eckharts Praxisthese

antizipiert. In der berühmten Predigt über Maria und Martha befreit
Eckhart die christliche Spiritualität von den ihr in einem langen Amalga-
mierungsprozeß zugewachsenen antioperationalen Zügen und findet zur
urchristlichen Einheit von Hören und Tun zurück.

Das Praxisverständnis, das hier an Gott angelegt wird, ist freilich
gegenüber dem neuzeitlichen Praxisverständnis - Verwirklichung eines

Systems - abzusetzen. Indem es die der Praxis eignenden, sie selbst als

Verfügung über die Wirklichkeit überschreitenden Elemente betont,
erhält es metapraktischen Charakter. Der Überschreitung der Physik zur
Metaphysik, der Theorie zur weltanschaulichen Metatheorie, entspricht
die Überschreitung der Praxis zur Metapraxis. In Anlehnung an
spätmarxistische Deutungen des frühen Marx kann man auch von Onto-
praxeologie sprechen, da die Ontologie praxeologischen, die Praxis onto-
logischen Charakter erhält.

Um diese Konzeption richtig zu verstehen, darf man sie weder mit
dem Pragmatismus noch mit dem Orthopraxis-Gedanken verwechseln.

Im Pragmatismus wird die Wahrheit aufgegeben, in der Orthopraxis
wird der Wettbewerb der Praxis zum Kriterium der an sich unzugänglichen

Wahrheit, d. h. die Wahrheitsfrage von den Schwierigkeiten der
Theorie auf die Schwierigkeiten der Praxis verschoben.

23 Vgl. F. Kluge, Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache,
19. Aufl., bearb. v. W. Mitzka, Berlin 1963, 864. 865; Art. Wirklichkeit, in:
Philosophisches Wörterbuch, Stuttgart 181969, 663-665 ; D. Mieth, Die Einheit (s. o.
Anm. 1), Register (Werk, Wirken, Wirksamkeit).



28 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

Metapraxis beinhaltet eine doppelte Distanz zum allgemeinen
Vorverständnis der Praxis: die Distanz zum Werk als «Produkt» der Praxis
und die Distanz zum Wirken als autarkes Verfügen des Menschen. Beide
Phänomene sind an der rechten Erfahrung der Praxis selbst ablesbar.
Daß das Werk seine Bedeutung in der Rückwirkung auf den Menschen

hat, der es tut, nicht in seinem Produkt, die Verlegung des Praxissinnes

aus dem Werksinn in den Wirksinn, kann sowohl dem einzelnen
Handelnden als auch der handelnden Gemeinschaft plausibel gemacht werden.

Daß zugleich das Gelingen der Praxis eines inneren
Strukturmomentes der dem Handelnden ungeschuldeten «Gnade» enthält, gehört
ebenfalls zur Phänomenologie der menschlichen Handlung.

Eckharts Operationalisierung des Seins in «Wirklichkeit», die aus

theologischen Gründen erfolgt, sieht eine Entsprechung des Wirkens zur
«Wirklichkeit» nur in der «freien» Praxis, die sowohl die Entfremdung
des Produzenten an das Produkt als auch die vermeintliche Autarkie
des Wirkens überschreitet. Nur Gott wiikt autark. In der Differenz
hinsichtlich der Autarkie liegt die Unähnlichkeit, in der Entsprechung
hinsichtlich der Uberwindung der Entfremdung durch das Produkt die
Ähnlichkeit der operationalen Analogie zwischen Gott und Mensch. Nur das

Wirken ohne in der Welt fixiertes Worumwillen ist Wirken im Gehorsam

gegenüber der «Wirklichkeit».

3. Prinzipien der Verifizierung einer metapraktischen Theologie

Dieser Exkurs zum metapraktischen Verständnis der Theologie hat
uns scheinbar mehr von ihrem Wissenschaftscharakter entfernt als ihm
angenähert. Denn die Theologie scheint sich damit den Gesetzen der

Verifizierung einer Theorie - Widerspruchslosigkeit, Kontrollierbarkeit,
Einheit des Gegenstandes 24 - zu entziehen und überhaupt einen Verlust

an kognitiver Kontrolle zu erleiden. Dies ist jedoch nur scheinbar so.

Zunächst ist festzuhalten, daß im Handeln Gottes am Menschen, durch
den Menschen und mit dem Menschen Sinn reproduziert wird. Die heutige
Gottesdiskussion zeigt, daß Gott als letzte Kausalursache, als Uberperson

2* Vgl. H. Scholz, Wie ist eine evangelische Theologie als Wissenschaft möglich

und : Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen In : G. Sauter
(Hrsg.), Theologie als Wissenschaft, München 1971, 221-278; auf diese Kriterien
von Scholz bezieht sich W. Pannenberg, Wissenschaftstheorie a. a. O. 329-348;
ders.. Wie wahr ist das Reden von Gott? (s. o. Anm. 5) 29-41.



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 29

oder als funktionaler Bestandteil eines Denksystems wesentlich
fragwürdiger ist denn als innere Motivation humaner Praxis.

Halten wir zunächst fest, daß auch die Verifizierung anderer
Ansätze zum Wissenschaftscharakter der Theologie «praktisch» ist.
Entwürfe der Theologie als Theorie, wie sie sich bei Pannenherg und Sauter
finden 25, sehen, wenn auch in unterschiedlicher Weise, die Verifizierung
in der Praxis der «Theoriebildung». Analog sind auch die Prinzipien der

Verifizierung für die Theologie als integrierende Wissenschaft dargestellt
worden. Die Theologie kann es jedoch nicht zulassen, daß ihr praktischer
Charakter nur im Begründen und Entdecken als wissenschaftlichen
Vollzügen zum Ausdruck kommt und die Praxis nur als «Pragmatologie», als

analytisches Verfahren gegenüber praktischen Entscheidungen26
erscheint. Sie muß sich vielmehr über den Charakter der Entsprechung
zwischen ihrer metapraktischen Rede von Gott und den personalen und
ekklesialen Lebensvollzügen Rechenschaft ablegen. Dabei geht es nicht
darum, das Verifikationsprinzip auf die je bessere Praxis zu beziehen.

In der Orthopraxis entzieht sich gerade das Kriterium für die je bessere

Praxis der Kontrolle 21. Das Kriterium Hegt in der «strukturellen
Entsprechung» von Praxis und Metapraxis. So wie Jesus in seiner «indirekten
und praktischen Rede von Gott»28 Gott als Vater zugleich aufweist und
sich vor ihm ausweist, so muß die Theologie das wirkende Wort in
Entsprechung zu seiner wörtlichen Wirkung auslegen. Theologie als

metapraktische Wissenschaft verifiziert sich also in der innenkritischen
Beziehung theologischer Aussagen auf die wechselseitige Korrektur von
metapraktischem und praktischem Diskurs. Auch hier kommt das Prinzip
der «kritischen Relation» zum Zug.

Das Kriterium einer «strukturellen Entsprechung» von Praxis und

Metapraxis ist freilich nicht im luftleeren Raum zu entfalten. Die Frage

25 Vgl. H. J. Janowski, Wissenschaft von Gott und Religionskritik (a. a. O.,
Anm. 5) 122: «Das gemeinsame Interesse an einer argumentativen Theologie, das
sich bei Sauter in der Frage nach entscheidbaren Sachverhalten und
Problemformulierungen gegenüber dem Drängen auf persönliche Entscheidungen und bei
Pannenberg in der Beziehung von Aussagen über Gott auf die Erfahrungswirklichkeit

äußert, zielt ab auf eine theologische Theoriebildung ...»
26 Zur pragmatologischen Theorie der Wissenschaft vgl. G. Sauter (Hrsg.),

Wissenschaftstheoretische Kritik der Theologie, a. a. O. 127-142.
27 Vgl. die freilich etwas einseitige Kritik von D. Berdesinski, Die Praxis

- Kriterium für die Wahrheit des Glaubens? Untersuchungen zu einem Aspekt
politischer Theologie, München 1973.

28 Vgl. den gleichlautenden Artikel von Kl. Schäfer, in: Concilium 8 (1972)
424-428.



30 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

ist : wie ist der Gehalt dieser Entsprechung zu überprüfen Rein
logischanalytisch, wie G. Sauter fordert? Dann bleibt die Theologie, mag sie

auch anderes wünschen, letztlich doch im Bereich eines explikativen
Kontrollverfahrens; «Innovationen» werden nicht von ihr produktiv
geschaffen, sondern nur kontrolliert. W. Pannenbergs Alternative hingegen,
die Uberprüfung an den verschiedenen konkurrierenden Artikulationen
des religiösen Bedürfnisses in einer theologischen «Theorie der
Religionen», ist zwar genealogisch für die Veränderung der religiösen Erfahrung

relevant, aber wovor weist sich diese Erfahiung gültig aus Immerhin

wird aus diesem Ansatz deutlich, daß sich die Frage nach einem

Kriterium des Gehalts als Frage nach dem «empirischen» Bezug der

Theologie stellt und damit einen dritten Zug ihres Wissenschaftscharakters

zum Vorschein bringt.

IV. THEOLOGIE ALS EXPERIENTIELLE WISSENSCHAFT

Das Kriterium der Integrierungsfähigkeit verwies uns an das Kriterium

der Entsprechung von Praxis und Metapraxis, und dieses wiederum
verwies uns auf die Legitimation der Gehalte dieser Entsprechung in der

«Erfahrung». «Erfahrung» ist nun bekanntlich eine sehr umstrittene
Größe, die die theologische Diskussion in arge Verlegenheit gebracht hat.
Phänomenologisch gesehen 29 macht in jedem Fall nicht der Empiriebezug

der «Wissenschaft» allein die Erfahrungskontrolle aus. Das wird
deutlich, wenn man Erfahrung nach ihrer Dimensionalität, nach ihrem
Modus, nach dem Grad ihrer Totalität, nach dem Grad ihrer Reflexion
und nach dem Grad ihrer Intensität unterscheidet. Dimensionen der

Erfahrung sind neben der gemessenen Erfahrung (kognitiv-theoretische
Ebene) die erlebte und gelebte Erfahrung (pragmatische Ebene) und die

gestaltete und gedeutete Erfahrung (Ebene des Sinnverstehens). Daß

die Theologie nicht aus der normativen Kraft des Faktischen, sondern

aus der Norm praktisch gelebter und metapraktisch gedeuteter und

29 Vgl. R. D. Laing, Phänomenologie der Erfahrung, Frankfurt a. M. 1970;
D. Sölle, Die Hinreise, Zur religiösen Erfahrung, Texte und Überlegungen, Stuttgart

1975, 44, bemerkt freilich mit Recht zu diesem und anderen Versuchen, das

komplexe Phänomen Erfahrung aufzuhellen: «Vielleicht ist es richtiger, vom
Begriffs-Symbol 'Erfahrung' zu sprechen, denn eine präzise psychologische und
sozialpsychologische Definition, die es ermöglichte, den Begriff zu operationalisieren,
fehlt den Versuchen. »



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 31

gestalteter Erfahrungen ihre Kontrolle bezieht, ist oft gezeigt worden 30.

Nach der Modalität kann man spontane und vermittelte Erfahrungen
unterscheiden (die Erfahrung natürlicher Grundbedürfnisse ist spontan,
die Erfahrung von Kulturbedürfnissen sozial vermittelt, und beides geht
ineinander über). Nach dem Grad der Totalität kann man partielle und
komplexe Erfahrungen unterscheiden und aus dem fragmentarischen
Charakter jeder Erfahrung ihren ganzheitlichen Verweisungszusammenhang

erschließen. Erfahrungen lassen sich ferner nach ihrem reflexiven
Grad differenzieren, d. h. nach dem Grad ihrer sprachlichen Ausdrück-
barkeit und kognitiven Verifizierbarkeit. Schließlich spielt auch der Grad
der Intensität der Erfahrung eine Rolle (s. u.).

Hier interessiert jedoch zunächst nicht das Phänomen Erfahrung
in seiner ganzen Komplexität, sondern die Reziprozität von wissenschaftlicher

Erfahrung und Glaubenserfahrung, die eine Klärung von
Entsprechung und Differenz voraussetzt. Wir fragen zunächst nach der
Bestimmung ihrer Differenz.

7. Empirie und Experienz

Bekanntlich sind sowohl das griechische Wort «Empeiria» als auch
das lateinische Wort «experientia» doppeldeutig: auf der einen Seite
bezeichnen sie den Erfahrungsvorgang selbst, auf der anderen die
Erfahrenheit als Ergebnis vieler Erfahrungsvorgänge. Der Erfahrene ist
der «homo probus», der erprobte Mann, nicht einfach nur der kenntnisreiche

Experte. Die Okkupation der Begrifflichkeit durch das

naturwissenschaftliche Verfahren hat beide Elemente der «Empeiria», Erfahrung

und Erfahrenheit, einseitig auf die Methoden empirischer Kontrolle
und ihre Kenntnis festgelegt. Um Mißverständnisse zu vermeiden und
um zugleich die Komplexität des Erfahrungsbegriffs nicht in das

Unterscheidungsproblem zu transportieren, schlage ich die Wortprägung «ex-

perientiell» für die Bestimmung des Erfahrungskriteriums in der Theologie

vor. Damit befindet man sich zugleich in einer theologischen Tradition.

Thomas von Aquin bestimmt die «experientia» als «causa spei»

30 Vgl. W. Korff, Empirische Sozialforschung und Moral, in: Korff, Norm
und Sittlichkeit, Untersuchungen zur Logik der normativen Vernunft (Tübinger
Theologische Studien, Bd. 1), Mainz 1973, 131-143; A. Auer, Die normative Kraft
des Faktischen, Zur Begegnung von Ethik und Sozialempirie, in: Begegnung,
Beiträge zu einer Hermeneutik des theologischen Gesprächs, hrsg. v. M. Seckler u. a.,
Graz-Wien-Köln 1972, 615-632.



32 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

(S. th. 1-2, q. 40 a. 5) im besonderen und als operationalen Ausweis der
Gottesfurcht und der Gnade im allgemeinen 31. Experimentell und praktisch

ist für ihn beinahe konvertibel. Die «experientia» ist nicht nur
«causa scientiae», sondern auch «causa habitum». Der Gedanke einer

«cognitio Dei quasi experimentalis»32 kann sich darauf berufen. Luthers
bündiger Satz «sola experientia facit theologum»33 ist bekannt.

Die Reziprozität zwischen Empirie und Experienz bezieht sich nun
nicht einfach auf die beiden Größen «Wissenschaft» und «Theologie»,
sondern sie ist der Wissenschaft, auch der Naturwissenschaft selbst

immanent. Dafür mag als unverdächtiger Zeuge der Naturwissenschaftler
Max Plank stehen. Zur Frage «Wissenschaft und Glaube» bemerkt er:

«Der naheliegende Gedanke, es einmal mit einer Weltanschauung auf
wissenschaftlicher Grundlage zu versuchen, wird in der Regel mit der
Begründung abgelehnt, daß die wissenschaftliche Weltanschauung bankrott
gemacht habe. In dieser Behauptung steckt auch etwas Wahres; sie besteht
sogar dann zu vollem Recht, wenn man das Wort Wissenschaft, wie es vielfach

geschehen ist und auch heute noch geschieht, in rein verstandesmäßigem
Sinne auffaßt. Aber wer so verfährt, beweist damit nur, daß er der wahren
Wissenschaft innerlich fern steht. Tatsächlich verhält es sich anders. Wer
jemals am Aufbau irgendeiner Wissenschaft wirklich mitgearbeitet hat, der
weiß aus eigener innerer Erfahrung daß an der Eingangspforte der Wissenschaft

ein äußerlich unscheinbarer, aber durchaus unentbehrlicher
Wegweiser steht: der vorwärtsschauende Glaube. Es gibt kaum einen Satz, der
durch seine Mißverständlichkeit größeres Unheil angerichtet hätte, als der
von der Voraussetzungslosigkeit der Wissenschaft. So gewiß das feste Fundament

der Wissenschaft durch das Material gebildet wird, das aus der
Erfahrung stammt, ebenso sicher ist, daß nicht dies Material allein, auch
nicht seine logische Verarbeitung, die eigentliche Wissenschaft ausmacht.
Denn das Material ist stets lückenhaft, es besteht immer nur aus einzelnen,
wenn auch manchmal sehr zahlreichen Teilstücken. Das gilt von den
Messungstabellen der Naturwissenschaften ebenso wie von den Urkunden der

31 Vgl. S. th. 1-2, q. 112 a. 5, corpus und ad 5.
32 Vgl. S. th. 2-2, q. 97 a. 2 ad 2; q. 162 a. 3 ad 1 : die «cognitio experimentalis»

ist zwar für Thomas synonym mit der «cognitio affectiva», aber man darf
dabei nicht die mittelalterliche «Psychologie» vergessen, nach der der Affekt nicht
auf die Subjektivität des Gefühls zu beschränken ist.

33 Vgl. G. Ebeling, Studium der Theologie, Eine enzyklopädische
Orientierung, Tübingen 1975. Der von Ebeling aus Luthers Vorrede zum ersten Band
der Wittenberger Ausgabe der deutschen Schriften, 1539, herausgezogene Text über
das Studium der Theologie läßt freilich vermuten, daß die Anfechtung (tentatio)
die stärkste Rolle als Erfahrungskriterium spielt. Daher nimmt es nicht wunder,
daß in der evangelischen Theologie weitgehend das Experienzkriterium «via nega-
tionis» bestimmt wird.



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 33

Geisteswissenschaften. Daher muß es ergänzt und vervollständigt werden
durch Ausfüllung der Lücken, und das geschieht stets nur durch
Ideenverbindungen, die nicht aus der Verstandestätigkeit, sondern aus der Phantasie

des Forschers entspringen, mag man sie nun als Glaube oder mit
einem vorsichtigeren Ausdruck als Arbeitshypothese bezeichnen. Wesentlich

ist, daß ihr Inhalt über das in der Erfahrung Gegebene irgendwie
hinausgreift. Wie aus dem Chaos einzelner Massen ohne ordnende Kraft
kein Kosmos entsteht, so kann auch aus dem Einzelmaterial der Erfahrung(
ohne zielbewußtes Eingreifen eines von einem befruchtenden Glauben
erfüllten Geistes niemals eine wirkliche Wissenschaft erwachsen

Wenn sich in vielen Fällen der Glaube als diejenige Kraft erweist,
die das gesammelte wissenschaftliche Einzelmaterial erst zur richtigen
Wirksamkeit bringt, so darf man sogar noch einen Schritt weitergehen und
behaupten, daß schon beim Sammeln des Materials der vorausschauende und
vorfühlende Glaube an die tieferen Zusammenhänge gute Dienste leisten
kann. Er zeigt den Weg und er schärft die Sinne. Einem Historiker, der im
Archiv nach Aktenstücken forscht und die gefundenen studiert, oder einem
Experimentator, der im Laboratorium seine Versuchsanordnung aufbaut
und die gemachten Aufnahmen unter die Lupe nimmt, wird in vielen Fällen
der Fortschritt der Arbeit, namentlich die Trennung des Wesentlichen vom
Unwesentlichen, erleichtert durch eine gewisse, mehr oder weniger klar
bewußte besondere Gedankeneinstellung, mit welcher er seine Untersuchungen

einrichtet und die gewonnenen Ergebnisse betrachtet und deutet. Es
geht ihm dann ähnlich wie einem Mathematiker, der einen neuen Satz findet
und formuliert, ehe er noch imstande ist, ihn zu beweisen» 34.

Dieser Text setzt offensichtlich einen doppelten Erfahrungsbegriff
voraus: Erfahrung als empirisches Material der Erkenntnis und Erfahrung

als Fähigkeit zur Kombination, die eben nur der «erfahrene»,

erprobte Wissenschaftler besitzt. M. Planck spricht von «innerer Erfahrung»,

«Phantasie», «Glaube». Offensichtlich spielt diese Art von Erfahrung

oder besser Erfahrenheit im Entdeckungszusammenhang der Wissenschaft,

wie er hier beschrieben wird, eine entscheidende Rolle. Für den

Begründungszusammenhang der wissenschaftlichen Aussage genügt
diese Erfahrung nicht35.

In der Wissenschaft findet sich also die Dialektik zwischen
«integrierender» Erfahrung, die letztlich auf der Wissenschaftspraxis aufbaut,
und Faktenerfahrung, die als methodologische Verifikationsquelle dient.

34 M. Planck, Vorträge und Erinnerungen, 7. Aufl. (reprografischer Nachdruck

der 5. Aufl., Stuttgart 1949), Darmstadt 1965, 247. 248 («Wissenschaft und
Glaube »).

35 Vgl. a. a. O. 249, wo die «Achtung vor den Tatsachen» dem Ideenreichtum
und der Phantasiebegabung gegenüber gehalten wird.

3



34 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

M. Planck hat die «integrierende» Erfahrung in Analogie zur Glaubenshoffnung

formuliert - «experientia est causa spei». Sie muß sich jedoch
der empirischen Kontrolle stellen. Wäre es nun in umgekehrter Analogie
nicht möglich, von einer Bewährung des Daten- und Theorienmaterials
der Einzelwissenschaften vor «integrierenden» Erfahrungen des Menschen

zu sprechen und damit einen anderen Typ von Wissenschaft, den Typus
«integrierender Wissenschaft» zu markieren? Eben davon sind wir
ausgegangen. Empirie und Experienz wären also zwar zu unterscheiden,
aber sie bedingten sich in ihrer je eigenen Region wechselseitig, wobei
das Bedingungsverhältnis als reziprok zu bestimmen wäre. Dieses

reziproke Bedingungsverhältnis hat der Philosoph H. Rombach darzustellen
versucht36.

2. Strukturelle Entsprechung von Glaubenserfahrung und wissenschaftlicher

Erfahrung

Rombach geht davon aus, daß es weder dem Glauben noch der
Wissenschaft auf «Weltbilder» ankomme. Der Glaube ist sich dieser Sache

mit dem Fall Galilei bewußt geworden, die Wissenschaft mit dem Dogmatismus

der klassischen Mechanik. Der Unterschied scheint nun darin zu
bestehen, daß die Wissenschaft absolute Totalität per definitionem nicht
fassen kann. Ein Ordnungssystem der Erkenntnisse kann zwar als in
sich stimmig, aber nicht als existent bewiesen werden. Wissenschaft
heißt «Kritizismus der Grundsätzlichkeit» (S. 195). Umgekehrt will aber
auch der Glaube seine Totalität, Gott, nicht wissenschaftlich beweisen.

Denn: «Der Gott des Christentums ist... kein Bestandteil der Welt. Er
muß als unbedingt und absolut gedacht, das heißt außerhalb allen

Zusammenhangs mit dem Wirklichen angesetzt werden. Er ist so sehr

außerhalb dieses Zusammenhangs, daß er nicht einmal mehr 'außerhalb'

ist; er ist so anders als alles Wirkliche, daß er nicht einmal mehr 'das

andere' ist. (Gott ist das Nicht-andere, das Non-aliud, wie Cusanus

treffend sagt», a. a. 0.)
Die Unterscheidung ist fruchtbar. Denn Wissenschaft im modernen

Sinne konnte sich auf diese Weise besonders «im Geltungs- oder
Folgebereich des Christentums» entwickeln. Die Welt der Wissenschaft und
die Welt des Glaubens stehen sich gerade aufgrund ihres Unterschiedes

36 Vgl. Der Glaube an Gott und das wissenschaftliche Denken (s. o. Anm. 18),
im folgenden Text zitiert nach Seitenzahl.



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 35

nicht im Weg (vgl. S. 197). Daraus ist aber nicht zu schließen, daß sie

nichts miteinander zu tun haben und schon gar nicht, daß sie sich im
Gegensatz befinden müssen. Ein Gegensatz kann nur aus einem falschen
Weltbild der Wissenschaft und aus einem falschen Gottesbild der Theologie

entstehen. Wenn sich z. B. der Pluralismus der Wissenschaft -
Wissenschaft gibt es nur als Wissenschaften - durch Ergebnisse und
Methodologie einer einzelnen Wissenschaft disziplinieren ließe, wäre
jeweils die Gefahr eines sogenannten «wissenschaftlichen Weltbildes»
gegeben 37. Dimensionalität und grundsätzlicher Kritizismus der Wissenschaft

erzwingen eine «offene Methodenlehre» (S. 198).
Eben dieser mit dem Kritizismus verbundene Pluralismus der Wissenschaft

bliebe einem eigenen dimensionalen «Erfahrungsstil» und einer

eigenen «Art der Evidenz» des Glaubens gegenüber offen. Rombach
schließt daran die These, daß es religiöse Erfahrungen ebenso «unbestreitbar»

gebe wie «naturwissenschaftliche Erfahrungen» (S. 199). Die
religiöse Erfahrung - Rombach legt einige dar - hat jedoch den Stil des

«Sehens» und nicht den Stil des «Wissens» (S. 200). Ihr Aufweis besteht
in der Stimmigkeit von praktisch gelebten Uberzeugungen, nicht in der

Logik einer hypothetischen Konstruktion des Tatsachenmaterials. Von
der religiösen Erfahrung sind alle diejenigen ausgeschlossen, die die

Erfahrung nicht haben. Dennoch kommt auch die religiöse Erfahrung
- als metapraktische Erfahrung - nicht darum herum, sich zu artikulieren

und damit theoretisch zu argumentieren. Aber das Kriterium dieses

Redens ist die Entsprechung zur religiösen Experienz, nicht zur Empirie
der Fakten.

Gesteht man nun die Möglichkeit des religiösen Erfahrungsstiles
und der ihm eigenen Evidenz zu, so «bestünde Einigkeit über die
Möglichkeit einer Erfahrung der höheren Dimension des Lebens, und zwar
so, daß wir nicht etwa nur ein Wissen davon erhielten, sondern es als

lebendige Kraft in uns erführen» (S. 205). Der Unterschied bestünde

darin, daß uns nicht nur etwas aufgeht, sondern es uns zugleich
unausweichlich angeht. Damit stellt sich jedoch das Problem, wie nach der
«Betonung der Selbstgegebenheit, Unaussprechlichkeit und Unbeweis-
barkeit dieser Region» diese noch vermittelt werden kann: «Was nicht
vermittelt werden kann, ist auch nicht Wissenschaft» (a. a. O.). In dieser

Aporie hilft nun der Ansatz Rombachs bei der «strukturellen Entspre-

37 Vgl. K. Lorenz, Vom Weltbild des Verhaltensforschers, München 1968, 95.



36 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

chung». Der Erfahrungsgang von Wissenschaft und Glaube ist zwar
nicht gleich, nicht homolog, aber er ist in seiner Gesetzmäßigkeit analog.

Auch Wissenschaft kann nur unter der Voraussetzung der Teilhabe

an den sie erst eröffnenden Grunderfahrungen vermittelt werden. Dieser
Gedanke war schon im Text von M. Planck deutlich. Man ziehe zum
Vergleich H. Rombachs Text heran:

«In beiden Welten ist die Erfahrung eine solche, daß man sie eine
transzendentale' nennen kann. Übersteigend insofern, als sie den Bereich
nicht vorwegnehmen kann, in dem das Erfahrene erfahrbar wird. Das
Erfahrene macht den Bereich erst sichtbar, innerhalb dessen es erfahrbar ist.
In beiden Fällen ist das Erfahrene und seine Erfahrungsvoraussetzung ein
und dasselbe.

Freilich liegt der transzendentale Stil des Erfahrens nicht auf der Hand.
Für einen gewissen geistigen Mittelstand sind die wissenschaftlichen
Erfahrungen nicht übersteigend, sie etablieren sich alle in einem bereits
vorbekannten Bereich von Wirklichkeit überhaupt. Wer jedoch Wissenschaftsund

Forschungsgeschichte treibt38, erfährt sogleich, daß die entscheidenden
Erkenntnisse, die den Wissenschaftscharakter erst eigentlich ausmachen,
solche sind, durch die ein ForschungsftemcÄ erst erschlossen wird» (S. 206).

Die Ausarbeitung eines Wissenschaftsbereichs sei hingegen nur sekundärer

Natur. Daß der Bereich also in der Erfahrung erst gesehen wird, stellt
die Entsprechung von Glaube und Wissenschaft dar.

Eine weitere Verbindung sieht Rombach im grundsätzlichen
Kritizismus. Die Setzungsenthaltung gegenüber Gott im Glauben entspricht
der wissenschaftlichen Bescheidung auf die Dimensionalität ihrer
Grunderfahrung. Auch das Vermittlungsproblem stelle sich in gleicher Weise,
denn eine wissenschaftliche Aussage erreiche nur den, der sich in der

gleichen Dimension der Kommunikation bewege. Dem anderen muß sie

verdolmetscht, d. h. in den Horizont seiner Erfahrung übersetzt werden.

Glaube und Wissenschaft bemühten sich also beide um eine «Vergegenwärtigung

des Ganzen ohne Hypostasierung des Ganzen» (S. 207):

«Der Physiker spricht über Physikalisches, aber nicht über die Physis.
Ähnlich der Glaubende. Er hat das Ganze seiner Dimension nur in der
unendlichen Ausgestaltung mannigfaltiger Einzelheiten seines Heilsgeschehens.

Will er das Ganze ohne dies, so hat er nichts. Je genauer er das einzelne
faßt, desto mehr prägt sich daran das Ganze aus. In der absoluten Präzision
der letzten Einzelheit liegt die einzige Möglichkeit der Universalität des
Wissens. In der absoluten Präzision einer einzelnen Erfahrung liegt die
einzige Möglichkeit der Totalität des Glaubens» (S. 207).

38 Vgl. das kleine Stück Forschungsgeschichte bei M. Planck, a. a. O. 247.
248, wo auf Johannes Kepler und Julius Robert Mayer verwiesen wird.



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 37

Der Gegensatz von Glaubenserfahrung und wissenschaftlicher
Erfahrung kann daher nur im Positivismus auf wissenschaftlicher Seite

und im Dogmatismus auf gläubiger Seite behauptet werden. Im
Positivismus wird «ein einziger Typus der Wirklichkeit angesetzt... und darum
der transzendentale Charakter der wissenschaftlichen Erfahrung blok-
kiert». Im Dogmatismus wird «Gott wie ein Wirkliches behandelt»
(S. 208), man - um ein Wort Meister Eckharts zu zitieren - «windet ihm
einen Mantel um den Kopf und schiebt ihn unter eine Bank» oder man
«macht eine angebundene Kuh aus ihm». Im Horizont des Dogmatismus
ist Wissenschaft blockiert und der Glaube verbogen; im Horizont des

Positivismus ist die Erfahrung des Glaubens blockiert und die Wissenschaft

verbogen.
Aus dieser These H. Rombachs, die man sehr gut als Interpretation

des weniger reflektierten Textes von M. Planck verstehen kann, ergibt
sich zugleich, daß der experientielle Charakter der Theologie als Wissenschaft

mit ihrem integrierenden und metapraktischen Charakter
zusammenfällt. Integrierung erhält nun nicht mehr nur den Sinn einer

nachträglichen Kombination von Konvergenzen, sondern den Sinn einer
den Bereich der Erkenntnis erst zusammenschließenden Grunderfahrung.
Experientielle Wissenschaft aber hat metapraktischen Charakter, weil
der «transzendentale Erfahrungsstil» an der Wissenschaftspraxis, ablesbar

in der Wissenschaftsgeschichte, deutlich wird. Damit wird es möglich,

auf die wissenschaftliche Verifikation des Experienzprinzips in der

Theologie zugleich mit der Verifikation ihres integrierenden Typus und
ihres metapraktischen Charakters einzugehen.

3. Das Experienzkriterium als Verifikationsprinzip

Die Frage ist: wie verifiziert man die metapraktische theologische
Aussage Diese Frage ist wohl zu unterscheiden von der Frage, wie man
sie expliziert. Dies geschieht immer in Anlehnung an die Gesetze
allgemeiner wissenschaftlicher Theoriebildung, und hier wird ja bereits einiges

vorgeschlagen. Aber eine Erklärung der Theologie ist noch keine
Aufklärung über ihren Horizont.

a) Das Evidenzprinzip. Erfahrungen des religiösen Stils sind evident.
Wenn sie sich im argumentativen Diskurs begründen, so ist das ein Akt
der Übersetzung, des Verdolmetschens, aber keine Verifikation. Verifikation

im Sinne der Evidenz kann nur bedeuten, daß bestimmte Dinge im
Horizont der Glaubenserfahrung «gehen» und andere eben «nicht gehen»



38 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

Die doxologischen Praxismomente des Glaubens «gehen» ebenso wie
eine Reihe von ethischen Praxismomenten nur im Horizont der Evidenz
der Grunderfahrung 39.

b) Das Intensitätsprinzip. Erfahrungen haben, phänomenologisch
gesehen, unterschiedliche Intensität. Sie performieren die Person des

Erfahrenden in verschiedenem Grad. Dieser Gradunterschied kann in
der Steigerungsform «es geht - es gelingt - es glückt» ausgedrückt werden

(oder in seinem Gegensatz: «es geht nicht - es mißlingt - es mißglückt»).
Die Entsprechung zwischen metapraktischer theologischer Aussage und
Glaubenspraxis ist dort am schärfsten, wo sich Denkintensität und
Erfahrungsintensität decken.

c) Das Motivationsprinzip. Wissen wollen kann eine Motivation
sein; Gewußtes ist keine Motivation. Die Dichotomie von Wissen und
Tugend ist bekannt. Darum verifiziert sich die theologische Aussage
nicht in irgendeinem «gewußten» Sinn, in einer Weltanschauung. Es

kommt nicht letztlich darauf an, was man für wahr halten muß, um ins

ewige Leben einzugehen, wie alte Katechismen unterstellen. Es kommt
auf die unausweichliche Angängigkeit der Erfahrung an. Das entspricht
der sittlichen Praxisbildung. Denn die sittliche Praxis entsteht aus der

komplexen Bedrängnis von Kontrasterfahrung («es geht nicht»),
Sinnerfahrung («es geht mir auf») und Motivationserfahrung («es geht mich
an») 40. Die theologische Aussage verifiziert sich daher an diesem

Motivationsprinzip, das dem Menschen einen zureichenden Grund für sein Sein,
sein Leiden und Handeln liefern muß.

d) Das Totalitätsprinzip. Die theologische Aussage verifiziert sich

daran, daß sie den Verweisungszusammenhang partieller und fragmentarischer

Sinnerfahrungen deutlich machen kann, so daß dieser

Verweisungszusammenhang eine erhellende und praktisch motivierende Bedeutung

erhält. Erst in der Verweisung von sich weg auf die Totalität erhält
die einzelne Sinnerfahrung den Charakter unausweichlicher Effektivität
und verlangt Gehorsam.

e) Das Kommunikabilitätsprinzip 41. Kommunikabilität meint hier
nicht zwingende, determinierende Mitteilbarkeit, sondern Verständi-

39 Vgl. G. Ebkling, Die Evidenz des Ethischen und die Theologie, in: Ebe-

ling, Wort und Glaube, Band 2, Tübingen 1969, 1-41.
40 Vgl. D. Mieth, Praxis ohne Theorie? In: Diakonia 2 (1971) 149-162, hier:

159 ff.
41 Vgl. K. Stalder, Kommunikabilität des Glaubens, Exposé zur Vorbereitung

des Seminars der Schweizerischen Theologischen Gesellschaft (10.-12.12.1974).



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 39

gungsmöglichkeit. Nach K. Stalder kann die Kommunikabilität des

Evangeliums «realisiert werden, indem die Erfahrungen einer
Kommunikationsgemeinschaft von den im Evangelium gebotenen Voraussetzungen
her derart analysiert und interpretiert werden, daß der Kommunikationsgemeinschaft

einleuchtend wird, daß und inwiefern die betreffenden

Erfahrungen tatsächlich von jenen Voraussetzungen her sinnvoll verstanden
werden können und daß dabei jene Voraussetzungen als in den betreffenden

Erfahrungen gegenwärtig und wirklich erscheinen.» Kommunikabilität

kann es freilich auf vorsprachlich-praktischer Ebene, auf
argumentativer Ebene und auf narrativer Ebene geben. Auf welcher Ebene
auch immer: die ekklesiale Kommunikabilität erscheint als Vermittlungsinstanz

der Welterfahrung der Glaubenden mit der Glaubenserfahrung
derselben als in der Welt Lebende und Handelnde. Das Experienzkrite-
rium der theologischen Aussage läßt sich nicht auf ein spontanes naturhaftes

religiöses Bedürfnis beschränken, sondern steht immer im Uber-

mittlungsprozeß lebendiger Uberlieferung der Gemeinde 42.

/) Das doxologische Prinzip. Eine Besonderheit der theologischen
Aussage besteht darin, daß sie per definitionem der Notwendigkeit
unterliegt, die Erfahrung der Glaubenswirklichkeit vor eben dieser
auszuweisen. Die Erfahrung der Glaubenswirklichkeit ist die Erfahrung
einer Widerfahrnis oder, metapraktisch ausgedrückt, der Durchbruch
der 'Wirklichkeit' des Geistes Gottes im Moment der Unverfügbarkeit
der eigenen Praxis. Zwar könnte der Positivist in Anlehnung an G. Benns

Äußerung, Gott sei «ein schlechtes Stilprinzip», sagen, Gott sei ein
schlechtes Verifikationsprinzip 43, aber auch die Wissenschaft kann sich

nur im Horizont der sie überhaupt erst ermöglichenden, sie überhaupt
erst eröffnenden Erfahrung verifizieren. Und sie muß sich damit auch

vor ihr verifizieren. Die Tatsache, daß die einzelne Erfahrung nicht von
ihrer Bedingung zu trennen ist, macht sie voi dieser verantwortlich.

42 Vgl. W. Kasper, Tradition als Erkenntnisprinzip, Systematische Uber-
legungen zur theologischen Relevanz der Geschichte, in: ThQ 155 (1975) 198-215,
bes. 209 ff.

43 Vgl. W. Pannenberg, Wie wahr ist das Reden von Gott? a. a. O. 40. 41.

Pannenberg führt gegen den Hinweis Ebelings, daß Gott den Menschen verifiziert,
kritisch an, damit werde die «Subjektivität des Glaubens nicht überwunden». Darauf

wäre jedoch in jedem Fall zu antworten, daß Wissenschaft «Objektivität» nur
erreicht, indem sie sich ausspart. Das Aussparungsprinzip verweist sie wiederum
jenseits der Objektivität. Gewiß sollte «existenzielle Verifikation» nicht gegen
Verifikation im Argumentationszusammenhang ausgespielt werden, aber für den
theologischen Argumentationszusammenhang gilt eben, was für ihn (nach Pannenberg
a. a. O. 40) «einschlägig» ist.



40 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

Mit diesen Verifikationskriterien, die keinen Anspruch auf
Vollständigkeit erheben, soll keineswegs die Diskussion um die wissenschaftliche

Theoriebildung der Theologie abgesetzt werden. Wohl aber geht
es um eine Alternative zur herrschenden Wissenschaftsgläubigkeit im
Sinne eines systemtheoretischen «Weltbildes». Versteht man mit W.
Pannenberg «Verifikation im weiteren Sinne einer Bewährung von Hypothesen

durch Prüfung an allen einschlägigen Gegebenheiten» 44, so ist
einerseits diese Erweiterung zu begrüßen, aber andererseits zu fragen,
was unter «einschlägigen Gegebenheiten» zu verstehen sei. Man könnte
alles Wissenswerte darunter verstehen ; dann löst sich freilich die Theologie

in Wissenschaftstheorie auf, und der Streit um den Glauben wird
zum Streit um die rechte Wissenschaft. Hier sollte darum an der eigenen
Dimensionalität des Glaubens festgehalten und damit zugleich seine

Legitimität im wissenschaftlichen Bereich behauptet werden.

V. THEOLOGISCHE DEUTUNG DES WISSENSCHAFTSCHARAKTERS

DER THEOLOGIE

Theologie als Integrierungswissenschaft legitimiert ihre Ergebnisse
aus der Integrierungsfähigkeit von Einzelerkenntnissen in die integrierende

Erfahrung des Humanum im Glauben. Theologie als metapraktische

Wissenschaft legitimiert ihre Erkenntnisse aus der Entsprechung
zwischen den der Praxis eignenden, aber sie überschreitenden Momenten
und der operational gefaßten 'Wirklichkeit' Gottes. Theologie als ex-
perientielle Wissenschaft legitimiert ihre Aussagen aus der Entsprechung
zwischen den der Erfahrung eignenden, aber sie überschreitenden
Momenten einer unausweichlichen und unbedingt angehenden Widerfahrnis,
die den Menschen primär ändert und erst sekundär von ihm expliziert
werden kann.

Hinter solchen Ansätzen steht ein theologisches Vorverständnis, das

sich vor der Erfahrung verantworten muß, von der es ausgeht.
Wissenschaftstheoretische Entscheidungen der Theologie sind nicht unabhängig
von ihrem Gehalt, sie sind nur oberflächlich gesehen von formaler Bedeutung.

Darum ist es ja nicht unerheblich, ob man eine formallogische
Beschreibung theologischer Argumentationsprozesse oder eine kontrollierbare

Selbstreflexion des Glaubens an Gott will.

« A. a. O. 40.



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 41

Das theologische VorVerständnis wurde bisher an drei Stellen
angedeutet. Theologie als kritisch-integrierende Wissenschaft bezieht sich
auf die Integrierungsfähigkeit des in Christus erschlossenen Humanuni.
Indem sie anthropozentrisch ist, ist sie als christliche Theologie christo-
logisch. Denn Christologie, Soteriologie und Anthropologie lassen sich

theologisch nicht trennen.
Theologie als metapraktische Wissenschaft bezieht sich auf das in

Gott erschlossene operationale Wirklichkeitsverständnis, auf das Wirksein

Gottes. Theologie als experientielle Wissenschaft bezieht sich auf
die unbedingte Erfahrungen religiösen Stils durchwirkende Widerfahrnis
der pneumatischen Begabung. Der theologische Ansatz zur Erfahrung
ist die Pneumatologie 45.

Mit diesen trinitarischen Akzentsetzungen werden zugleich die Vei-
schränkungen deutlich. Daß das in Christus erschlossene Humanum
zugleich auch eine indirekte Erschließung dei Wirklichkeit Gottes ist, kann
man schon am Neuen Testament ablesen. Daß Gottes Wirksein in Jesus

von Nazaret erst manifest und plastisch wird, ist die Umkehrung dieser

Erkenntnis. Daß schließlich die pneumatologische Aktuierung der Widerfahrnis

des Glaubens im Christusereignis ihren Grund hat, lehrt ein
Blick auf die paulinischen Briefe. Damit ist zugleich ausgesagt, daß für
einen christlich-theologischen Ansatz zum Wissenschaftscharakter der

Theologie weder ihre Theoriefähigkeit noch ihre überbietende Funktion
für das religiöse Bedürfnis letzte Instanz sind - Theologie als allgemeine
Religionstheorie -, sondern daß der christliche Glaube selbst die
entscheidenden Impulse des Wissenschaftsdenkens unserer Zeit für sich
selbst evoziert (nicht etwa reklamiert)46.

45 Vgl. H. Mühlen, Der Heilige Geist als Person, Paderborn 31969.
46 Der hier veröffentlichte Text lag einem Vortrag zugrunde, der am 21.

November 1975 auf der Jahresversammlung der Schweizerischen Theologischen Gesellschaft

gehalten wurde. Die Ausrichtung des Textes auf den mündlichen Vortrag,
die Funktion dieses Vortrags als Diskussionsbeitrag und die damit verbundene
Möglichkeit, manche These in der Aussprache zu erklären und zu vertiefen, gaben
dem Text seine Eigenart: es kam weniger darauf an, über den allgemeinen Stand
der Forschung zu berichten, als darauf, ein systematisches Modell der Argumentation

zur Diskussion zu stellen. Die lebhafte und weitgehend zustimmende
Diskussion seiner Anregungen behält der Verfasser in dankbarer Erinnerung; ihre
Unzulänglichkeiten hofft er, im Laufe der Zeit ausbessern zu können.


	Der Wissenschaftscharakter der Theologie

