Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Der Wissenschaftscharakter der Theologie
Autor: Mieth, Dietmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761342

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DiETMAR MIETH

Der Wissenschaftscharakter
der Theologie

Fiir den Streit um den Wissenschaftscharakter der Theologie gibt
es ganz verschiedene Griinde. Solange es an der Universitit die beiden
Theorieauffassungen der klassischen Philosophie — kontemplative Theorie
und epistemologische Theorie, sapientia und scientia ! — gab, stellte sich
die Frage nach dem Wissenschaftsrang der Theologie kaum. Erst mit
dem grundsitzlichen Anspruch einer Positivierbarkeit und Objektivier-
barkeit des Wissens in der Neuzeit, mit der ungeheuren Ausweitung des
Wissenschaftsbereiches und mit dem soziologischen Faktum, daB die
theologische Forschung rein quantitativ nur eine geringe Rolle spielt,
wird der Streit um den Wissenschaftscharakter der Theologie immer
wieder von neuem begonnen 2. Gelegentlich erhilt er auch politischen
Rang, indem die Stellung der (kirchlichen) Theologie an den Universi-
tdten angegriffen wird.

1 Vgl. D. MieTH, Die Einheit von vita activa und vita contemplativa in den
deutschen Predigten und Traktaten Meister Eckharts und bei Johannes Tauler
(Studien zur Geschichte der katholischen Moraltheologie 15), Regensburg 1969, 341.:
die Unterscheidung geht der Sache nach zumindest bis Aristoteles zuriick; vgl.
ferner: D. M1ETH, Die Einheit von Theorie und Praxis als Lebensform, in: Wiirz-
burger Prosastudien II, hrsg. v. P. KEsTIiNG, Miinchen 1975, 271-286, hier 271;
schlieBlich ist auf die Fortfihrung dieser Unterscheidung im Beitrag G. Widmers
in diesem Heft zu verweisen.

2 Vgl. G. Sauter (Hrsg.), Wissenschaftstheoretische Kritik der Theologie,
Die Theologie und die neuere wissenschaftstheoretische Diskussion, Materialien —
Analysen — Entwiirfe, Miinchen 1973. Fiir die Ausgangslage vor dem Beginn dieser
neueren Diskussion vgl. P. TiLLicH, Das System der Wissenschaften nach Gegen-
stinden und Methoden, Géttingen 1923.



14 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

Ein anderer Grund liegt in der Kirche selbst. Immer wieder gerit
das kirchliche Amt mit der wissenschaftlichen Theologie in Spannung.
Der Wissenschaftscharakter der Theologie wird hier nicht bestritten,
aber zum Gegenstand des Angriffs gemacht. Die Theologie, so heiBit es,
unterliege zu sehr epistemologischer Anpassung und verspiele dabei die
Sache des Glaubens. Der schwere Stand der Theologie erklirt sich heute
zum groBen Teil daraus, daB ihr das Bemiihen um Wissenschaftlichkeit
von zwel Seiten her vergillt wird 3. Aus ganz verschiedenen Griinden
stimmen die Positivisten der Wissenschaft und die Positivisten der Tradi-
tion in der Kirche darin iiberein, daB die Theologie am besten im Bereich
des «vorwissenschaftlichen Fiihlens und Glaubens» * angesiedelt werde.
Fiir die einen erfiillt sie dort eine ebenso niitzliche und erfreuliche Funk-
tion wie die Musik; die anderen sihen sie gern in Reih’ und Glied eines
Kirchenchores, der «una voce» die Verlautbarungen der Amtskirche
besingt.

Ein dritter Grund schlieBlich entstammt der Theologie selbst.
Nachdem sie nun einmal ihre Lebensfidhigkeit mit ihrem Wissenschafts-
charakter verband, muB sie diesen Charakter in der Mutation der Wissen-
schaftslehre zu behaupten versuchen. Dieser Versuch kann auf drei
Arten geschehen, fiir die es bereits geniigend Beispiele gibt: in der
Apologetik gegeniiber der herrschenden Wissenschaftsauffassung, in der
Anpassung an das bestehende Wissenschaftssystem und schlieBlich im
Anspruch, Wissenschaft in deren eigenem Interesse zu iiberbieten.

Eine gewisse Vorentscheidung jeder Reflexion iiber den Wissen-
schaftscharakter der Theologie liegt darin, ob man zunichst ein Wissen-
schaftsverstindnis zugrundelegt und dann fragt, wie Theologie darin
vorkommen kann, oder ob man zunichst von einem Theologieverstindnis
ausgeht und dann fragt, wie dieses sich zu einer Auffassung von Wissen-
schaft vermitteln 1iB8t. Zwischen beiden Ansitzen 5 besteht gewil ein

3 Vgl. S. DAECKE, Soll die Theologie an der Universitit bleiben? in: PANNEN-
BERG, SAUTER, DAECKE, JaNowskKI, Grundlagen der Theologie — ein Diskurs, Stutt-
gart — Berlin — Kéln — Mainz 1974, 7-28, hier 7-10.

+ W. MoHR, Wissenschaft und menschliche Existenz, Vorlesungen iiber Struk-
tur und Bedeutung der Wissenschaft, Freiburg i. Br. 1967, 45,

5 Den ersten Ansatz scheint W. Pannenberg zu verfolgen, wenn er bestimmte
wissenschaftliche Desiderate zum Ausgangspunkt wéhlt, vgl. zuletzt: W. PANNEN-
BERG, Wie wahr ist das Reden von Gott? Die wissenschaftstheoretische Problematik
theologischer Aussagen, in: PANNENBERG u. a., Grundlagen der Theologie a. a. O.,
29-41. Hingegen scheint sich G. Sauter eher um einen Konsens iiber das wissen-
schaftliche Verfahren von - als solcher bereits vorausgesetzter — Theologie zu



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 15

hermeneutischer Zirkel, aber es scheint doch einem Theologen gemaBer,
in diesen Zirkel von der Theologie her einzutreten. Dabei wird er sehr
schnell bemerken, wie sehr sein Theologieverstindnis bereits wissen-
schaftstheoretische Vorentscheidungen impliziert.

I. WISSENSCHAFTSTHEORETISCHE POSITIONEN IN DER THEOLOGIE

Im folgenden sollen nicht die sehr differenzierten Positionen ein-
zelner Autoren zu Wort kommen, sondern die gegensitzlichen generellen
Einstellungen, die in der Theologie gegeniiber dem neuzeitlichen Wissen-
schaftsverstindnis eingenommen werden 6.

1. Froschkonig oder der Gegenpositivismus

Je mehr sich in der Neuzeit das Wissenschaftsverstindnis positivi-
stisch entwickelt hat, d. h. je weniger sich jede Einzelwissenschaft auf
eine gemeinsame Totalitit des Sinn- und Wertverstehens des mensch-
lichen Daseins bezog, um so eher konnte sich die Theologie als das
Andere der Wissenschaft oder die ganz andere Wissenschaft verstehen.
Dabei verband sie sich entweder mit dem Schicksal der Metaphysik,
betonte also die alte Differenz zwischen Sophia und Episteme, oder aber
sie bezog sich auf die Andersartigkeit Gottes, demgegeniiber die Wirk-
lichkeit und damit auch die Wirklichkeit der Wissenschaft nur negativen
Verweischarakter hiatte. Katholische und protestantische Geister schied
hier die Analogielehre, bis die Analogie des Wortes gegeniiber der Ana-
logie des Seins allgemein die Oberhand gewann.

Die Theologie gleicht in dieser Position dem ungebetenen Frosch,
der sich auf Grund vergangener Verdienste an den Teller der Prinzessin
Wissenschaft drangt und der dann, wenn ihn die Wissenschaft brutal
loswerden will, als heiratsfihiger Prinz von der Wand fillt. Dieser
Wunschtraum auf eine Verséhnung der Extreme hat insofern etwas
Mirchenhaftes, als sich in den Gegenpositivismus der Theologie der ver-

bemiihen. Vgl. G. SAUTER, Grundziige einer Wissenschaftstheorie der Theologie, in:
SAUTER (Hrsg.), Wissenschaftstheoretische Kritik a. a. O. 211-332. Zu beiden vgl.
H. N. Janowsk1, Wissenschaft von Gott und Religionskritik, in: PANNENBERG u.a.,
Grundlagen der Theologie a. a. O., 121-127, hier: 121. 122.

¢ Vgl. H. SieMERs (Hrsg.), Theologie zwischen Anpassung und Isolation, Ar-
gumente fiir eine kommunikative Wissenschaft, Stuttgart-Berlin-K&éln-Mainz 1975.



16 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

neinte Positivismus notgedrungen bereits einschleicht. Denn der Grund-
gedanke ist doch der, Theologie sei auf eine andere Weise positivierbar
als Wissenschaft; sie verfahre auf die gleiche Weise, nur in einem anderen
Raum, iiber dessen Realitidt sich seitens der Wissenschaft nichts aus-
machen lasse.

2. Hans im Gliick oder der Handel um die Einzelwissenschaft

Da die Isolation des ungebetenen Froschkénigs nur schwer aus-
zuhalten ist, versuchen einzelne theologische Disziplinen immer wieder,
ihren Wissenschaftscharakter durch den Handel mit einer Einzelwissen-
schaft zu gewinnen. So haben die historischen Disziplinen sich die histo-
risch-kritische Methodologie als Wissenschaftscharakter eingekauft; die
theologische Ethik fillt gelegentlich in Empiriker und Logiker ausein-
ander; die Disziplinen der praktischen Theologie gewinnen gar oft ihren
Namen von derjenigen Wissenschaft, mit deren Methode sie arbeiten.
Ein besonderes Beispiel ist die Religionspddagogik, bei der manchmal
unter Hiille eingekaufter pidagogischer Technokratie keine Bemiithungen
mehr um die Inhalte des Glaubens erkennbar werden. Es scheint, als
gehe die Theologie in der Welt der Wissenschaft herum wie Hans im
Gliick und tausche immer wieder neu ihr Eigenes ein, bis ihr zum Schluf3
der Stein der letzten Mode ihrer Anpassung ins Wasser fillt. An die
Stelle der Moden der Philosophie sind dabei lingst die simulierenden
Systemtheorien — von der Linguistik bis zur Soziologie — und die «krisen-
losenden» «exakten» Theoriebildungslehren der Humanwissenschaften
getreten. In der katholischen Moraltheologie gibt es hier zum Beispiel
eine besondere Vorliebe fiir die vergleichende Verhaltensforschung, weil
sich iiber vorspezifisch menschliche Unbeliebigkeiten noch am besten die
iibergeschichtlichen Gesetze einer Wesensordnung einholen lieBen.

3. Swinegel oder die Ableitung der Wissenschaft aus der Theologie

In der Neuzeit ist die Philosophie vom metaphysischen Partner der
Theologie immer mehr zur Wissenschaftslehre geworden. Wissenschafts-
lehre aber bedarf des Totalititsgedankens, und dieser war in seiner
Formulierung starken Verinderungen unterworfen. Es gibt jedoch keine
Verinderung des Totalitdtsanspruchs von Wissenschaft, die nicht in der
Theologie selbstbewuBte Schiiler fand, die dann ihrerseits der Theologie
die Vaterschaft fiir jedes neugeborene Kind einer allgemeinen Wissen-



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 17

schaftstheorie zuschoben. Wo immer der Hase Wissenschaft hinlief: die
Theologie war schon da, wenn sie auch unter Umsténden die entgegen-
gesetzten Seiten des Ackers besetzen muBte. So beanspruchte die Theo-
logie fiir sich den Gedanken der Sikularisierung, der Autonomie, der
Subjektivitit, der Erfahrung usw. Natiirlich war sie von jeher positi-
vistischer als der Positivismus, rationaler als der kritische Rationalismus,
kritischer als die kritische Theorie, hermeneutischer als die Hermeneutik,
anthropologischer als die Anthropologie usw. Zwar mochte es manchmal
gegeniiber der Formulierung eines wissenschaftstheoretischen Totalitdts-
gedankens so erscheinen, als begriiBten die neuen Theoretiker die Theo-
logie mit dem Ruf «Spidt kommt ihr, doch ihr kommt!», aber die Theo-
logen strahlten die Sicherheit jenes Sowjetsystems aus, das im Nach-
hinein fiir jede Erfindung eine russische Prioritdt erkannte.

4. Gibt es einen Ausweg aus dem Trilemma von Gegensatz, Anpassung
und Uberbietung?

Alle drei Positionen der Theologie haben ihre Aporien. Die Bestim-
mung ihres Wissenschaftscharakters aus der konkreten Negation positi-
vierbarer Wissenschaft 10t das verneinte Negative gerade zum Zuge
kommen, weshalb das Schlagwort «Offenbarungspositivismus» nicht aus
der Luft gegriffen ist. Theologisch besteht diese Aporie darin, daBl Gott
nicht das «Aliud» der Wirklichkeit ist, sondern das «Non aliud», fiir das
es keinen Zugang aus einer negativen Mundologie gibt. — Die Bestim-
mung des Wissenschaftscharakters der Theologie aus ihrer Saugfihig-
keit fiir Methodologie formalisiert dagegen ihre Inhalte bis zur Beliebig-
keit und hat oft nur deshalb keine durchschlagende Wirkung, weil der
einzelne Theologe in seinem rationalisierten System irgendwo aus Pietit
die Kitschfigur seines Glaubens stehen liBt, um sie den kirchlichen
Gegnern entarteter Kunst bei Gelegenheit einer Kontrolle vorzeigen zu
koénnen. Der Vorwurf der Inkonsequenz und Unredlichkeit wird dem-
entsprechend oft gegen die Theologen erhoben. — Die Uberbietungsthese
schlieBlich ist zwar dngstlich um die Vermeidung von Isolation und An-
passung 7 bemiiht, aber sie benutzt schlichtweg den Inkarnations-
gedanken und das abendlindische Missionsfaktum, um sich selbst als

7 Vgl. R. LoreENz, Der Verzicht auf Kommunikation, Zum Dogmatismus der
kritischen Theologie, in: StEMERs (Hrsg.), Theologie zwischen Anpassung und Iso-
lation a. a. O. 3148, bes.: 41-43; 47 {.

9



18 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

Transzendentale der Wissenschaft zu setzen, wohin immer diese sich
auch bewegen mag. Die Swinegel der Theologie, die in jeder Acker-
furche sitzen, sind daher von den alten Hasen der Wissenschaft lingst
durchschaut. Zudem liefern sie Legitimationen, auf die niemand Wert
legt als sie selbst &,

Die Theologie steht daher vor der Schwierigkeit, daB alle ihr még-
lichen Arten, Wissenschaft zu vereinnahmen, zu ihrer eigenen Verein-
nahmung fiihren. Die gegenpositivistische Position der Theologie ist des
Positivismus liebstes Kind, denn die Theologie nimmt genau den Ort
ein, den er ihr zuweist und wo sie ihm keine Querelen macht. Die metho-
dologische Anwandlung theologischer Gehalte 1aBt deren Samen in den
Wucherungen der Vermittlungssysteme ersticken. Die Uberbietung
schlieBlich legitimiert nicht den Wissenschaftscharakter der Theologie,
sondern das Uberbotene selbst erhilt eine fragwiirdige theologische
Legitimation.

Bei alldem stellt sich die Frage: muf denn die Theologie iiberhaupt
ihren Wissenschaftscharakter legitimieren? Man ist erstaunt, daB es
nicht die gleichen Querelen um den Wissenschaftscharakter von Recht
und Medizin gibt. Hier reicht offensichtlich das Rechtsbediirfnis und das
Gesundheitsbediirfnis der Menschen aus. Sollte nicht auch das religiése
Bediirfnis des Menschen ausreichen? Oder besteht das Grundproblem
darin, daB es hier keinen Bedarf gibt? MiiBte also die Theologie ihren
Wissenschaftscharakter religionssoziologisch legitimieren? IThre Chancen
wiren jiingst nicht schlecht °. Mir scheint in der Tat der Wissenschafts-
charakter der Theologie keine wissenschaftstheoretische, sondern eine
religionssoziologische Frage zu sein. Theologie muB nicht eo ipso Wissen-
schaft sein, aber sofern die Bediirfnisse des Menschen soziologisch ge-
sehen sich in der Neuzeit wissenschaftlich artikulieren miissen, mubB sie
Wissenschaft sein. Denn nicht ein Wissenschaftssystem entscheidet iiber
den Wissenschaftscharakter, sondern die gesellschaftliche Bediirfnislage.
Anders ausgedriickt: Wissenschaft 148t sich nicht methodologisch auf
einen Begriff bringen. Wissenschaft gibt es nicht als solche, sondern nur
als Wissenschaften, nicht im Singular, sondern nur im Plural. Natiirlich

8 Als Beispiel einer solchen Konzeption kann gelten: M. BAumotTE, Das Sub-
jekt der Kompetenz, Eine theologische Analyse wissenschaftstheoretischer Kontro-
versen, in: SIEMERS (Hrsg.), Theologie zwischen Anpassung und Isolation, a. a. O.
73-87.

9 Vgl. W. PANNENBERG, Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a. M.
1973, 314 ff.



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 19

ist es nicht so, als ldge ein soziologisches Interesse an einer Theologie als
Wissenschaft auBerhalb der Theologie. Die Theologie kann gar nichts
anderes wollen als ihre Artikulation in der Form, in der menschliche
Bediirfnisse artikuliert werden. Sie kann sich nicht am eigenen Schopf
aus der Zeit reiBen, ohne ins Irreale zu verdunsten. Darum ist sie 1m
Recht, wenn sie Position gegen eine positivistische Form des Wissen-
schaftssystems bezieht; sie ist im Recht, wenn sie sich methodologisch
verantwortet ; sie ist im Recht, wenn sie auf den Anspruch des religiésen
Bediirfnisses, Gegenstand von Wissenschaft zu sein, nicht verzichtet.
Sie muB freilich in ihrem Anspruch MaB halten und sich davor hiiten,
sich extreme Apologetik aufbiirden zu lassen. Im folgenden soll versucht
werden, einen Beitrag zum Gewinn dieses MaBes zu leisten.

II. THEOLOGIE ALS KRITISCH-INTEGRIERENDE WISSENSCHAFT

1. Der Typus integrierender Wissenschaft 1°

Die integrierende Wissenschaft stellt einen besonderen Wissenschafts-
typ dar, der nicht methodologisch definiert werden kann, weil er in
keiner Methode einer Einzelwissenschaft aufgeht. Er bestimmt sich nicht
als Einzelwissenschaft, sondern als Einheitswissenschaft. Dabei gibt es

10 DaB die Theologie dem Typus integrierender Wissenschaft zugehort, ist
besonders innerhalb der Theologischen Ethik beider Konfessionen gesehen worden.
Die Theologische Ethik ist ihrer Sache und ihrer Methode nach am stirksten von
auBertheologischen wissenschaftlichen Entwicklungen betroffen. Vgl. W. ScH6LL-
GEN, Konkrete Ethik, Diisseldorf 1961, 31-45; L. JERPHAGNON, Die Wissenschaften
fithren zur Moral, in: P. CHAUCHARD, Wie frei ist der Mensch ? Biologie und Moral,
Diisseldorf 1968, 191-208; A. AUER, Autonome Moral und christlicher Glaube,
Diisseldorf 1971, 44 ff., 189 ff.; Th. BEEMER, Bericht iiber die moraltheologische
Hermeneutik, in: Concilium 5 (1969) 395—404; H. RINGELING, Ethik als Integra-
tionswissenschaft, in: Gesellschaft und Entwicklung 3 (1974) 84-94; Ringeling ver-
weist auf den integrierenden Ansatz der theologischen Anthropologie: vgl. B. Ga-
Noczy, Neue Aufgaben der christlichen Anthropologie, in: Concilium 9 (1973)
417-424; W. PANNENBERG, Das christliche Fundament christlicher Anthropologie,
ebd. 425-434. Auch die von H. FriEs und J. GRUNDEL fiir die theologische Methode
erneut fruchtbar gemachte « Konvergenzargumentation» Newmans weist in diese
Richtung, vgl. insbesondere J. GRUNDEL, Die Bedeutung der Konvergenzargumen-
tation fiir die GewiBheitsbildung und fiir die Zustimmung zur absoluten Geltung
einzelner sittlicher Normen, in: Wahrheit und Verkiindigung, Festschrift fir
M. Schmaus, hrsg. v. L. SCHEFFzYK u. a., Bd. 2, Miinchen-Paderborn-Wien 1967,
1607-1630. Der Begriff der «Sinntotalitits, auf den hin W. PANNENBERG, Wissen-
schaftstheorie und Theologie a. a. O. bes. 330 und 344, das wissenschaftliche Vor-
gehen der Theologie anlegt, macht die Basis theologischer Integrierung sichtbar.



20 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

im gesamten Wissenschaftsbereich nach dem AbschluB des Vorgangs
resoluter Spezialisierung Versuche, zu einer spezifischen Synthese eines
Wissenschaftskomplexes im Hinblick auf menschliche Grundbediirfnisse
zu gelangen. Die synthetische Funktion des Rechtsbediirfnisses und des
Gesundheitsbediirfnisses in der Gesellschaft wurden schon erwihnt; sie
spezifizieren den juristischen und medizinischen Bereich. Einen Typ inte-
grierender Wissenschaft stellt nach ihrem Anspruch auch die philoso-
phische Anthropologie dar. Sie rivalisiert freilich in diesem Anspruch
heute mit dem neuen Anspruch der Human- und Sozialwissenschaft,
gleichsam als «induktive Basalwissenschaft» (K. Lorenz) fiir die Bediirf-
nisse des Menschen nach Humanisierung und Sozialisation akzeptiert zu
werden.

Integrierende Wissenschaften tendieren alle zur Anthropologie. Ihre
Spezifikation erhalten sie nicht aus der Methode, sondern aus ihren
anthropologischen Voraussetzungen. Die integrierende Wissenschaft
bedarf des integrierenden anthropologischen Leitbilds 1. Dieses wird
jedoch nicht definitorisch, sondern problemindikatorisch gefaBt, d. h. es
dient nicht als Begrenzung, sondern als Eréffnung des wissenschaftlichen
Problemfeldes. Das bedeutet zugleich, daB3 es im Verfahren kritischer
Integrierung ebenfalls stets mit auf dem Priifstand ist. Integrierende
Wissenschaften verfahren innenkritisch im Hinblick auf ihre eigenen
Voraussetzungen. Bekanntlich gibt es im Rahmen der Medizin, der
Rechtswissenschaften, der Sozial- und Verhaltenswissenschaften usw.
stets eine Reihe von methodologisch definierbaren Einzelwissenschaften,
die als solche jedoch nicht mit dem iibergreifenden Wissenschaftstyp zu
identifizieren sind.

Die Methode der Integrierung ist durch das Wort «kritisch», das
zunichst nur Scheidung und Sammlung einzelwissenschaftlicher Resul-
tate meint, nur ungeniigend gekennzeichnet. Die Kriterien der kritischen
Integrierung werden zwar oft als selbstverstindlich betrachtet, weil sie
auf einer pragmatischen Vorverstindigung der integrierenden Wissen-
schaft beruhen, aber diese kommunikative Verstindigung gerit sofort
in Schwierigkeiten, wenn sie sich argumentativ legitimieren soll. Ein
Beispiel dafiir ist die Verstindigung der Medizin iiber die Kriterien des
Lebensbeginns und des Todeseintritts 12

11 Vgl. auBer der in Anm. 10 angegebenen theologischen Literatur z. B.
W. LEPENIES, Soziologische Anthropologie, Materialien, Miinchen 1971, 9 ff.

12 Vgl. zuletzt etwa H.D. HierscHE (Hrsg.,) Euthanasie, Probleme der
Sterbehilfe, Miinchen-Ziirich 1975, 213-216 (Definition des Todes).



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 21

2. Integrierung als wissenschaftliche Methode

Der Methode der kritischen Integrierung geht es um die Legitima-
tion einer Zusammenschau von Teilaspekten. Fiir eine solche Zusammen-
schau von Teilaspekten sind einige kontrollierbare Schritte erforderlich.
Die Teilaspekte miissen zundchst gesammelt werden. Dabei besteht ein
Unsicherheitsfaktor, weil die Sammlung der Ergebnisse von Einzel-
wissenschaften die Fehlerquellen iibernimmt, die in den Einzelwissen-
schaften moglich sind. Dieser Unsicherheitsfaktor kann von der inte-
grierenden Wissenschaft selbst nicht beseitigt werden; sie muB ihn je-
doch im Auge behalten, um ihre eigenen Ergebnisse nicht einer spiteren
Priifung zu entziehen. :

Einzelwissenschaftliche Perspektiven werden sodann in kritische
Relation gesetzt. Sie sollen sich also wechselseitig korrigieren, soweit
nicht erhebliche Konvergenzen bestehen. Die kritische Relation bezieht
sich dabei nicht unmittelbar auf die Ergebnisse der Einzelwissenschaft,
sondern auf die Voraussetzungen, unter denen diese Ergebnisse zustande
kamen. So kann z. B. seitens der empirischen Wissenschaften eine meta-
empirische Voraussetzung falsifiziert werden, wahrend umgekehrt eine
verschleierte Wertvoraussetzung in den Faktenwissenschaften durch her-
meneutische Kontrolle aufgedeckt werden kann.

Aus der kritischen Relation ergeben sich «Uberhinge» der Argu-
mentation, Ergebnisse, die im kritischen Vergleich standhalten, die sich
im Vollzug des kritischen Diskurses behaupten. So mégen die Methoden
der Textwissenschaft z. B. im einzelnen zu verschiedenen Ergebnissen
kommen 13, aber diese lassen sich doch in einer Gesamtinterpretation
einordnen. Man kénnte einwenden, daB sich einzelwissenschaftliche Er-
gebnisse gelegentlich neutralisieren. Behdlt man aber ihre jeweils beson-
dere Perspektive im Auge, dann werden die Widerspriiche zu Perspek-
tiven einer komplexeren Analyse. Methodenkomplexion setzt immer den
Perspektivismus der Erkenntnis voraus.

Das Kriterium fiir eine iibergeordnete Perspektive der Gesamtinter-
pretation von Teilerkenntnissen ist ihre Fdhigkeit, die anderen Perspek-
tiven, soweit sie sich in der kritischen Relation behaupten, ohne Verlust
ihres Eigenwertes zu subsumieren. Die iibergeordnete Perspektive kommt
einer Hypothese gleich, deren Verifikation die Subsumierbarkeit von

13 Vgl. A. Stock, Umgang mit theologischen Texten (Arbeits- und Studien-
biicher Theologie), Ziirich-Einsiedeln-Koln 1974,



22 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

Einzelerkenntnissen ist; nachweisbare Nicht-Subsumierbarkeit erhilt
daher die Qualitit der Falsifikation. Damit ist zugleich gesagt, daB es
fiir die Methode der Integrierung eine bleibende Offenheit und kein meta-
physisches Ende gibt.

3. Integrierung als Methode der Theologie

Integrierung als Methode der Theologie erhilt ihre Spezifikation
durch die iibergeordnete Perspektive der Theologie. Gesundheitsbediirfnis
und Rechtsbediirfnis spezifizieren die Integrierungsarbeit im medizini-
schen und juristischen Bereich. Das Sinnbediirfnis 4 spezifiziert die
Theologie. Ihr Korrelationskriterium ist die Frage nach dem Menschen:
woher er kommt, wohin er geht, wonach er lebt 5. Damit wird freilich
vorausgesetzt, daB das Integrierungskriterium der Theologie anthropo-
zentrisch anzusetzen ist, und dies ist keineswegs selbstverstindlich.
Gegen ein radikal theozentrisches Integrierungskriterium ist jedoch das
Bedenken zu erheben, daB es, indem es Gott zum MaB aller Dinge macht,
mit einem «Gott» arbeiten muB, der eine meBbare GréBe darstellt, oder
aber Gott als unermeBliche Gré8e zum MaBstab macht, und damit wird
Wissenschaft uninteressant: die Theologie entflieht dem wissenschaft-
lichen Bereich.

Das Faktum, daB sich Wissenschaft im abendlindischen Bereich
entwickeln konnte, setzt zwar nicht ihre Verursachung durch den Glau-
ben voraus, wie gelegentlich behauptet wird, aber es setzt voraus, daB
diese Entwicklung im Glauben nicht als illegitim betrachtet wurde. So
scheint die radikale Aneignung der dem christlichen Gott eignenden radi-
kalen Bewegung zum Menschlichen zu einer spezifischen Anthropo-
zentrik der christlichen Theologie gefiihrt zu haben. Anthropozentrik und
Theozentrik sind keine christliche, weil keine christologische Apoiie.
Integrierungskriterium ist daher nicht einfach «Gott», sondern der den
Sinn des Humanum implizierende Christusglaube des Menschen, durch
den Gott in spezifisch christlicher Weise iiberhaupt erst zum Kriterium
werden kann.

Wenn daher gesagt wurde, das Sinnbediirfnis spezifiziere die Theo-
logie, wobei die religionssoziologische Legitimation des Sinnbediirfnisses

14 Vgl. E. SCHILLEBEECKX, Glaubensinterpretation, Beitrige zu einer herme-
neutischen und kritischen-Theologie, Mainz 1971, 83-113.
15 Vgl. M. ScHELER, Die Stellung des Menschen im Kosmos, Miinchen 1947.



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 23

vorausgesetzt wird 16, so ist sogleich hinzuzufiigen, daB dieses Bediirfnis
ebensowenig wie das Gesundheitsbediirfnis und das Rechtsbediirfnis aus
seiner Gebundenheit an eine geschichtliche Entfaltung des Humanum
herausgelost werden darf. Man kann nicht Sinn unhistorisch auf die all-
gemeine Gottesfrage des Menschen reduzieren . Er ist immer schon
konkret in der Entfaltung von Glauben und Unglauben der Menschen,
mit denen man sich im gesellschaftlichen und kirchlichen Kontext ver-
stindigt. Damit ist aber auch zugleich die bleibende Offenheit dieses
Sinnkriteriums festgehalten; es ist den Verifizierungs- und Falsifizierungs-
prozessen der Wissenschaft nicht einfach entzogen, ihnen aber auch nicht
einfach unterworfen. Wissenschaftliche Einzelperspektiven geraten, so-
bald sie im Horizont des gliubigen Sinnverstehens diskutiert werden,
in die Dimension der Kritik dieses Horizontes. Das ist in anderen Be-
reichen wissenschaftlicher Integrierung nicht anders. So wird z. B. der
Therapeutiker zu konkreten Lebensproblemen eine andere integrierende
Einstellung gewinnen als der Ethiker. Im jeweiligen Integrierungs-
horizont verindert sich der Stellenwert der einzelnen wissenschaftlichen
Aussage. Darum gibt es auch eine der Theologie eignende spezifische
Wissenschaftskritik und zugleich eine anderen Wissenschaften — Einzel-
oder Integrierungswissenschaften — spezifisch eignende Kritik der Theo-
logie, die sich ja mit ihrem Kriterium der Subsumierung des Humanum
in Christus der anthropologischen und humanwissenschaftlichen Dis-
kussion zu stellen hat. Die Kritik an der Theologie kann sich jedoch
nicht als Eiledigung ihres Horizontes verstehen, sondern nur als Uber-
priifung einzelner, in diesem Horizont entstandener, Hypothesen hin-
sichtlich der Menschwerdung des Menschen. Der integrierende Horizont
der Theologie kann nicht erledigt werden, aber er kann sich in gednderter
Form behaupten. Daher ist nach der Form zu fragen, die wir ihm heute
geben miissen.

16 Vgl. P. L. BERGER u. Th. LuckMANN, Sociology of Religion and Sociologie
of Knowledge, in: N. BIRNBAUM u. G. LENZER, Sociologie and Religion, A Book
of Readings, New York, Englewood Cliffs 1969, 410-423; Th. LuckMANN, Religion
in der modernen Gesellschaft, in: J. W6ssNER, Religion im Umbruch, Stuttgart
1972 3-15.

17 W. PANNENBERG, Wissenschaftstheorie, a. a. O. 301, nimmt darauf Riick-
sicht, in dem er «Gott» als « Problembegriff» bezeichnet, und, a. a. O. 336, zwischen
impliziter und expliziter Erfahrung der Sinntotalitit unterscheidet.



24 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

III. THEOLOGIE ALS METAPRAKTISCHE WISSENSCHAFT

Die Legitimation aus dem Sinnbediirfnis des Menschen teilt die
Theologie mit der Philosophie. Die Theologie teilt daher weitgehend das
Schicksal der Philosophie, ohne sich villig dem Geschick der Philosophie
auszuliefern. Die Philosophie bleibt der Steg zwischen dem Sehen des
Glaubens und dem Wissen der Wissenschaft, zwischen der Philia des
Einen und der Sophia des Ganzen 8. Zwar kann die Philosophie auch
andere Wege gehen, aber immer, wenn sie an diesem Steg ankommt,
evoziert sie den Bereich des Glaubens zu seiner argumentativen Verifi-
zierung. Geschichtlich 148t sich dies in drei Phasen aufweisen.

1. Metaphysik — Metatheorie — Metapraxis

Die alte Philosophie betrachtete die Wirklichkeit unter der Herr-
schaft des begrenzten Raumes. Ihr Ansatz war die Kosmologie; der
Ankniipfungspunkt, den sie benutzte und zugleich {iberschritt, war die
Physik im alten Sinne, in der die Wirklichkeit als Gegebene vor sie trat
und sie zur Sinndeutung aufrief. In der Neuzeit hat sich das Wirklich-
keitsverhiltnis der Philosophie jedoch entscheidend verindert. Im Zen-
trum steht nicht die vorgegebene, sondern die verfiigbare Wirklichkeit.
Der Mensch ist nicht Teil einer Naturordnung, sondern er gestaltet
selbst Natur zu Geschichte. An die Stelle der vorgegebenen Ordnung der
Realitit tritt daher das System des Verstehens, nach dem die Realitit
erst entworfen werden soll. Ankniipfungspunkt sind daher nicht die
Realien selbst, sondern die wissenschaftlichen Theorien, die iiber sie ent-
worfen werden. Die Philosophie benutzt diese Theorien oder Verstehens-
systeme und {iberschreitet sie auf die Totalitit des Systems hin. Philo-
sophie als Denksystem beherrscht mit wenigen Ausnahmen das 19. Jahr-
hundert. Insofern aber jedes Denksystem nicht die Realitdt, sondern
eine « Weltanschauung» impliziert, entwarf sich Philosophie als System
oder Theorie von Weltanschauungen. Sie muBte von daher gesehen, auch
die verschiedenen Glaubensformen als «Weltanschauungen» zu inte-
grieren suchen. Der Streit um die Systeme war zugleich der Streit um

18 Vgl. zu diesem Wortspiel H. RoMBACH, Der Glaube an Gott und das
wissenschaftliche Denken, in: Wer ist das eigentlich — Gott? hrsg. v. H. J. ScuuLTz,
Miinchen 1969, 192-208, hier: 208.



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 25

«Weltanschauungen». Man spiirt diese Phase noch, wenn etwa von der
Auseinandersetzung von «christlicher» und «marxistischer» Weltanschau-
ung die Rede ist. Altere Generationen kénnen oft nur in solchen « Welt-
anschauungen» denken, und erst nach dem zweiten Weltkrieg kénnen
sich politische Parteien schmerzlich von ihrer Geborgenheit in Welt-
anschauungen langsam l6sen. Ein anderer Impetus der Neuzeit hat in-
zwischen den Systemgedanken eingeholt und iiberholt: die Analogie der
Wirklichkeit zur menschlichen Praxis. Damit entsteht ein anderer Hori-
zont des Sinnbediirfnisses. Sinnbediirfnis bindet sich nicht mehr an den
Horizont der vorgegebenen Ordnung, aber auch nicht mehr an den Hori-
zont einer theoretischen Totalitdt des Verstehens. Am Schicksal des Glau-
bens kann man diesen Wandel deutlich beobachten. Im Raum des meta-
physischen Sinnbediirfnisses war Gott eine mit der Natur vorgegebene
GroBe, der SchluBstein der Ordnung. Die Frage war nicht, ob Gott ist
oder vielmehr nicht ist, sondern, wie er den Menschen erl6st hat.

Der Systemgedanke der Neuzeit kann diesen theistischen Gott nicht
mehr verstehen. Mit der verfiigbar gewordenen Wirklichkeit wird auch
Gott zur SystemgroBe, und damit wird auch ein System ohne Gott denk-
bar. Gott ist tot, weil die Wirklichkeit verfiigbhar ist. Ein Gott als System-
groBe wire ja schlieBlich auch fiir das Sinnbediirfnis des Menschen un-
interessant; er erfiillt hdchstens noch das Bediirfnis nach Symbolen oder
das dsthetische Bediirfnis nach Erhabenheit und seelischer Erhobenheit.
Die aus ihren vorneuzeitlichen Einstellungen befreite Theologie hat
gleichsam im Eilverfahren sich mit dem Systemgedanken der Neuzeit
auseinandergesetzt; symptomatisch fiir ihre einzig mogliche Reaktion
auf diesen Systemgedanken und die damit verbundene Metatheorie der
Wissenschaft scheint Karl Barth zu sein, der das resolute Nein der
Theologie zur scheinbar schicksalhaften Verbundenheit mit der Wissen-
schaftslehre ausgesprochen hat. Er hatte recht, doch inzwischen diirfte
die Philosophie, den anderen Impetus der Neuzeit wahrnehmend, wieder
am Steg der Verbindung angekommen sein.

Nach H. Urs von Balthasar ist mit der Inkarnation des Wortes
«endgiiltig das Schwergewicht vom Schauen (theoria) auf das Wirken,
sogar vom Wort auf die Tat» verlegt °. Wenn daher das neuzeitliche
Sinnbediirfnis die Phasen der kosmologischen und der theoretischen

19 H. Urs voN BALTHASAR, Zur Ortsbestimmung christlicher Mystik, in:
W. BEIERWALTES, H. URs VON BALTHASAR, A. M. Haas, Grundfragen der Mystik,
Einsiedeln 1974, 37-71, hier: 57.



26 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

Artikulierung iiberschritten hat und wenn sich heute Sinn nur noch als
Sinn der Praxis behaupten 148t, dann erscheint hier ein neuer Horizont
der Begegnung zwischen Wissenschaft und Glaube. Wo Sinn mit der
Gelungenheit der Praxis identifiziert wird, da begegnet er dem Gedanken
Teilhards, daBl Gott im Handeln «ertastbar» sei ?°. Die Frage, ob Gott
sei oder nicht vielmehr nicht sei, erledigt sich zugunsten der Frage, ob
und wie Gott im Wirken wirkt 2. Formuliert sich das Sinnbediirfnis aber
im Horizont der Praxis, so muBl der Glaube als Sinnwissenschaft bei den
der Praxis eignenden, aber sie zugleich transzendierenden Implikationen
ansetzen; er muB sich als Metapraxis verstehen. Dieses neue Verstehen
evoziert in ihm die Erinnerung an das ihm unverfilschlich Eigene, gerade
nicht Theorie iiber die Wirklichkeit, sondern Praxis und damit Wirklich-
keit selbst zu sein. Ehe nun auf das wissenschaftliche Verifikationsprinzip
im Sinne der Metapraxis niher eingegangen wird, muf theologisch dieser
metapraktische Charakter Gottes aufgezeigt werden.

2. Gott als «Wirklichkeity oder die operationale Analogie des Glaubens

Theologie in metaphysischer Gestalt verifizierte sich aus der Ana-
logie des Seins; Theologie in antisystemischer Gestalt verifizierte sich aus
der Analogie des Wortes. Doch wird schon in metaphysischer Gestalt
das Sein Gottes als Wirken bestimmt, und die Entsprechung des Wortes
basiert auf dem wirkenden Worte Gottes. Der operationale Charakter
der gottlichen Wirklichkeit war nie vergessen, aber er schwand unter
den stabilen Verhiltnissen der mittelalterlichen Seinsordnung, oder er
wurde vom Gegensatz von Glaube und Werk verdeckt.

Unabhingig von der Akt-Potenz-Lehre und vom Wortcharakter der
Offenbarung wurde der operationale Charakter géttlichen Seins am klar-
sten in der Konzeption Meister Eckharts entwickelt 22, Innerhalb der
mittelalterlichen Auseinandersetzung um die kognitive oder performative
Fassung der Theologie sah er die Basis der theologischen Aussage in der

20 Vgl. P. TEILHARD DE CHARDIN, Der gottliche Bereich, Ein Entwurf des
inneren Lebens (Werke, Bd. 4), Olten und Freiburg i. Br. 1962, 49,

21 ‘RuBerlichkeit’ und ‘Innerlichkeit’ des Werkes lésen daher in der christ-
lichen Mystik den philosophischen Gegensatz von Erkenntnis und Titigkeit ab.
Vgl. die Anm. 1 angegebenen Untersuchungen. Von daher wiren wohl auch Dicho-
tomien wie Glaube und Werk, Gnade und Werk, neu zu bedenken.

22 Vgl. D. MieTH, Die Einheit von Theorie und Praxis als Lebensform (s. o.
Anm.1).



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 27

Barmherzigkeit Gottes, d. h. in seinem aus sich selbst herausgehenden
Handeln. Schépfung und Erlésung wurden als bleibende dynamische
Elemente der einen Heilswerksontologie gesehen: creatio continua und
incarnatio continua. Gottes Sein liegt weder im Bleiben noch im Werden,
sondern im Wirken. Aus dieser Sicht erhilt der Begriff der « Wirklichkeit»
eine zentrale Bedeutung. Fiir uns ist heute sein Ursprung in der alt-
deutschen Mystik vergessen 2* und damit auch sein theologischer Ur-
sprung in der «actuositas» Gottes. Eckhart transformiert von diesem
Ansatz her die Seinsverhiltnisse in Wirkverhiltnisse; Analogie bedeutet
Entsprechung in der Richtung des Wirkens. Wirklichkeit ist nicht die
Ordnung, vor der man anschauend steht, auch nicht das System, das
dann ver-wirklicht, realisiert wird, sondern die freie Praxis Gottes, die
in der freien Praxis des Menschen verifiziert wird. Marx’ Feuerbachthese
ist, wie der Neomarxist E. Fromm erkannt hat, in Eckharts Praxisthese
antizipiert. In der beriihmten Predigt {iber Maria und Martha befreit
Eckhart die christliche Spiritualitit von den ihr in einem langen Amalga-
mierungsprozell zugewachsenen antioperationalen Ziigen und findet zur
urchristlichen Einheit von Héren und Tun zuriick.

Das Praxisverstindnis, das hier an Gott angelegt wird, ist freilich
gegeniiber dem neuzeitlichen Praxisverstindnis — Verwirklichung eines
Systems — abzusetzen. Indem es die der Praxis eignenden, sie selbst als
Verfiigung iiber die Wirklichkeit iiberschreitenden Elemente betont, er-
hilt es metapraktischen Charakter. Der Uberschreitung der Physik zur
Metaphysik, der Theorie zur weltanschaulichen Metatheorie, entspricht
die Uberschreitung der Praxis zur Metapraxis. In Anlehnung an spit-
marxistische Deutungen des frithen Marx kann man auch von Onto-
praxeologie sprechen, da die Ontologie praxeologischen, die Praxis onto-
logischen Charakter erhilt.

Um diese Konzeption richtig zu verstehen, darf man sie weder mit
dem Pragmatismus noch mit dem Orthopraxis-Gedanken verwechseln.
Im Pragmatismus wird die Wahrheit aufgegeben, in der Orthopraxis
wird der Wettbewerb der Praxis zum Kriterium der an sich unzuging-
lichen Wahrheit, d. h. die Wahrheitsfrage von den Schwierigkeiten der
Theorie auf die Schwierigkeiten der Praxis verschoben.

%3 Vgl. F. KLugg, Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache,
19. Aufl., bearb. v. W. M1t1zka, Berlin 1963, 864. 865; Art. Wirklichkeit, in: Philo-
sophisches Worterbuch, Stuttgart 181969, 663—-665; D. MieTH, Die Einheit (s. o.
Anm. 1), Register (Werk, Wirken, Wirksamkeit).



28 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

Metapraxis beinhaltet eine doppelte Distanz zum allgemeinen Vor-
verstindnis der Praxis: die Distanz zum Werk als «Produkt» der Praxis
und die Distanz zum Wirken als autarkes Verfiigen des Menschen. Beide
Phinomene sind an der rechten Erfahrung der Praxis selbst ablesbar.
DaB das Werk seine Bedeutung in der Riickwirkung auf den Menschen
hat, der es tut, nicht in seinem Produkt, die Verlegung des Praxissinnes
aus dem Werksinn in den Wirksinn, kann sowohl dem einzelnen Han-
delnden als auch der handelnden Gemeinschaft plausibel gemacht wer-
den. DafB3 zugleich das Gelingen der Praxis eines inneren Struktur-
momentes der dem Handelnden ungeschuldeten «Gnade» enthilt, gehort
ebenfalls zur Phinomenologie der menschlichen Handlung.

Eckharts Operationalisierung des Seins in «Wirklichkeit», die aus
theologischen Griinden erfolgt, sieht eine Entsprechung des Wirkens zur
«Wirklichkeit» nur in der «freien» Praxis, die sowohl die Entfremdung
des Produzenten an das Produkt als auch die vermeintliche Autarkie
des Wirkens iiberschreitet. Nur Gott witkt autark. In der Differenz hin-
sichtlich der Autarkie liegt die Unédhnlichkeit, in der Entsprechung hin-
sichtlich der Uberwindung der Entfremdung durch das Produkt die Ahn-
lichkeit der operationalen Analogie zwischen Gott und Mensch. Nur das
Wirken ohne in der Welt fixiertes Worumwillen ist Wirken im Gehorsam
gegeniiber der « Wirklichkeit.

3. Prinzipien der Verifizierung einer metapraktischen Theologie

Dieser Exkurs zum metapraktischen Verstindnis der Theologie hat
uns scheinbar mehr von ihrem Wissenschaftscharakter entfernt als ihm
angenihert. Denn die Theologie scheint sich damit den Gesetzen der
Verifizierung einer Theorie — Widerspruchslosigkeit, Kontrollierbarkeit,
Einheit des Gegenstandes * — zu entziehen und iiberhaupt einen Verlust
an kognitiver Kontrolle zu erleiden. Dies ist jedoch nur scheinbar so.
Zunichst ist festzuhalten, daB im Handeln Gottes am Menschen, durch
den Menschen und mit dem Menschen Sinn reproduziert wird. Die heutige
Gottesdiskussion zeigt, daB Gott als letzte Kausalursache, als Uberperson

24 Vgl. H. Scuorz, Wie ist eine evangelische Theologie als Wissenschaft maog-
lich? und: Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? In: G. SAUTER
(Hrsg.), Theologie als Wissenschaft, Miinchen 1971, 221-278; auf diese Kriterien
von Scholz bezieht sich W. PANNENBERG, Wissenschaftstheorie a. a. O. 329-348;
ders., Wie wahr ist das Reden von Gott? (s. o. Anm. 5) 29-41.



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 29

oder als funktionaler Bestandteil eines Denksystems wesentlich frag-
wiirdiger ist denn als innere Motivation humaner Praxis.

Halten wir zundchst fest, daB auch die Verifizierung anderer An-
sitze zum Wissenschaftscharakter der Theologie «praktisch» ist. Ent-
wiirfe der Theologie als Theorie, wie sie sich bei Pannenberg und Sauter
finden ?°, sehen, wenn auch in unterschiedlicher Weise, die Verifizierung
in der Praxis der «Theoriebildung». Analog sind auch die Prinzipien der
Verifizierung fiir die Theologie als integrierende Wissenschaft dargestellt
worden. Die Theologie kann es jedoch nicht zulassen, daB ihr praktischer
Charakter nur im Begriinden und Entdecken als wissenschaftlichen Voll-
ziigen zum Ausdruck kommt und die Praxis nur als « Pragmatologie», als
analytisches Verfahren gegeniiber praktischen Entscheidungen %6 er-
scheint. Sie muB} sich vielmehr iiber den Charakter der Entsprechung
zwischen ihrer metapraktischen Rede von Gott und den personalen und
ekklesialen Lebensvollziigen Rechenschaft ablegen. Dabei geht es nicht
darum, das Verifikationsprinzip auf die je bessere Praxis zu beziehen.
In der Orthopraxis entzieht sich gerade das Kriterium fiir die je bessere
Praxis der Kontrolle ?7. Das Kriterium liegt in der «strukturellen Ent-
sprechung» von Praxis und Metapraxis. So wie Jesus in seiner «indirekten
und praktischen Rede von Gott» 2 Gott als Vater zugleich aufweist und
sich vor ihm ausweist, so muB die Theologie das wirkende Wort in Ent-
sprechung zu seiner wortlichen Wirkung auslegen. Theologie als meta-
praktische Wissenschaft verifiziert sich also in der innenkritischen Be-
ziehung theologischer Aussagen auf die wechselseitige Korrektur von
metapraktischem und praktischem Diskurs. Auch hier kommt das Prinzip
der «kritischen Relation» zum Zug.

Das Kiriterium einer «strukturellen Entsprechung» von Praxis und
Metapraxis ist freilich nicht im luftleeren Raum zu entfalten. Die Frage

25 Vgl. H. J. Janowskl, Wissenschaft von Gott und Religionskritik (a. a. O.,
Anm. 5) 122: «Das gemeinsame Interesse an einer argumentativen Theologie, das
sich bei Sauter in der Frage nach entscheidbaren Sachverhalten und Problem-
formulierungen gegeniiber dem Dringen auf personliche Entscheidungen und bei
Pannenberg in der Beziehung von Aussagen iiber Gott auf die Erfahrungswirklich-
keit duBert, zielt ab auf eine theologische Theoriebildung ...»

26 Zur pragmatologischen Theorie der Wissenschaft vgl. G. SAUTER (Hrsg.),
Wissenschaftstheoretische Kritik der Theologie, a. a. O. 127-142.

27 Vgl. die freilich etwas einseitige Kritik von D. BERDESINSKI, Die Praxis
— Kriterium fur die Wahrheit des Glaubens? Untersuchungen zu einem Aspekt
politischer Theologie, Miinchen 1973.

28 Vgl. den gleichlautenden Artikel von Kl. SCHAFER, in: Concilium 8 (1972)
424-428.



30 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

ist: wie ist der Gehalt dieser Entsprechung zu iiberpriifen? Rein logisch-
analytisch, wie G. Sauter fordert? Dann bleibt die Theologie, mag sie
auch anderes wiinschen, letztlich doch im Bereich eines explikativen
Kontrollverfahrens; «Innovationen» werden nicht von ihr produktiv ge-
schaffen, sondern nur kontrolliert. W. Pannenbergs Alternative hingegen,
die Uberpriifung an den verschiedenen konkurrierenden Artikulationen
des religivsen Bediirfnisses in einer theologischen «Theorie der Reli-
gioneny, ist zwar genealogisch fiir die Verdnderung der religiésen Erfah-
rung relevant, aber wovor weist sich diese Erfahiung giiltig aus? Immer-
hin wird aus diesem Ansatz deutlich, daB sich die Frage nach einem
Kriterium des Gehalts als Frage nach dem «empirischen» Bezug der
Theologie stellt und damit einen dritten Zug ihres Wissenschaftscharak-
ters zum Vorschein bringt.

IV. THEOLOGIE ALS EXPERIENTIELLE WISSENSCHAFT

Das Kriterium der Integrierungsfihigkeit verwies uns an das Krite-
rium der Entsprechung von Praxis und Metapraxis, und dieses wiederum
verwies uns auf die Legitimation der Gehalte dieser Entsprechung in der
«Erfahrung». «Erfahrung» ist nun bekanntlich eine sehr umstrittene
GroBe, die die theologische Diskussion in arge Verlegenheit gebracht hat.
Phianomenologisch gesehen ?* macht in jedem Fall nicht der Empirie-
bezug der « Wissenschaft» allein die Erfahrungskontrolle aus. Das wird
deutlich, wenn man Erfahrung nach ihrer Dimensionalitit, nach ihrem
Modus, nach dem Grad ihrer Totalitit, nach dem Grad ihrer Reflexion
und nach dem Grad ihrer Intensitit unterscheidet. Dimensionen der
Erfahrung sind neben der gemessenen Erfahrung (kognitiv-theoretische
Ebene) die erlebte und gelebte Erfahrung (pragmatische Ebene) und die
gestaltete und gedeutete Erfahrung (Ebene des Sinnverstehens). Dal
die Theologie nicht aus der normativen Kraft des Faktischen, sondern
aus der Norm praktisch gelebter und metapraktisch gedeuteter und

29 Vgl. R. D. LaiNG, Phinomenologie der Erfahrung, Frankfurt a. M. 1970;
D. S6LLE, Die Hinreise, Zur religiésen Erfahrung, Texte und Uberlegungen, Stutt-
gart 1975, 44, bemerkt freilich mit Recht zu diesem und anderen Versuchen, das
komplexe Phinomen Erfahrung aufzuhellen: «Vielleicht ist es richtiger, vom
Begriffs-Symbol ‘Erfahrung’ zu sprechen, denn eine prizise psychologische und
sozialpsychologische Definition, die es erméglichte, den Begriff zu operationalisieren,
fehlt den Versuchen.»



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 31

gestalteter Erfahrungen ihre Kontrolle bezieht, ist oft gezeigt worden 3.
Nach der Modalitdt kann man spontane und vermittelte Erfahrungen
unterscheiden (die Erfahrung natiirlicher Grundbediirfnisse ist spontan,
die Erfahrung von Kulturbediirfnissen sozial vermittelt, und beides geht
ineinander iiber). Nach dem Grad der Totalitit kann man partielle und
komplexe Erfahrungen unterscheiden und aus dem fragmentarischen
Charakter jeder Erfahrung ihren ganzheitlichen Verweisungszusammen-
hang erschlieBen. Erfahrungen lassen sich ferner nach ihrem reflexiven
Grad differenzieren, d. h. nach dem Grad ihrer sprachlichen Ausdriick-
barkeit und kognitiven Verifizierbarkeit. SchlieBlich spielt auch der Grad
der Intensitdt der Erfahrung eine Rolle (s. u.).

Hier interessiert jedoch zunichst nicht das Phinomen Erfahrung
in seiner ganzen Komplexitit, sondern die Reziprozitit von wissenschaft-
licher Erfahrung und Glaubenserfahrung, die eine Klirung von Ent-
sprechung und Differenz voraussetzt. Wir fragen zunichst nach der Be-
stimmung ihrer Differenz.

1. Empirie und Experienz

Bekanntlich sind sowohl das griechische Wort «Empeiria» als auch
das lateinische Wort «experientia» doppeldeutig: auf der einen Seite
bezeichnen sie den Erfahrungsvorgang selbst, auf der anderen die Er-
fahrenheit als Ergebnis vieler Erfahrungsvorginge. Der Erfahrene ist
der «homo probus», der erprobte Mann, nicht einfach nur der kenntnis-
reiche Experte. Die Okkupation der Begrifflichkeit durch das natur-
wissenschaftliche Verfahren hat beide Elemente der «Empeiria», Erfah-
rung und Erfahrenheit, einseitig auf die Methoden empirischer Kontrolle
und ihre Kenntnis festgelegt. Um MiBverstindnisse zu vermeiden und
um zugleich die Komplexitidt des Erfahrungsbegriffs nicht in das Unter-
scheidungsproblem zu transportieren, schlage ich die Wortprigung «ex-
perientiell» fiir die Bestimmung des Erfahrungskriteriums in der Theo-
logie vor. Damit befindet man sich zugleich in einer theologischen Tradi-
tion. Thomas von Aquin bestimmt die «experientia» als «causa spei»

30 Vgl. W. Korrr, Empirische Sozialforschung und Moral, in: Korrr, Norm
und Sittlichkeit, Untersuchungen zur Logik der normativen Vernunft (Tiibinger
Theologische Studien, Bd. 1), Mainz 1973, 131-143; A. AUER, Die normative Kraft
des Faktischen, Zur Begegnung von Ethik und Sozialempirie, in: Begegnung, Bei-
trage zu einer Hermeneutik des theologischen Gespréchs, hrsg. v. M. SECKLER u. a.,
Graz-Wien-Koéln 1972, 615-632.



32 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

(S. th. 1-2, q. 40 a. 5) im besonderen und als operationalen Ausweis der
Gottesfurcht und der Gnade im allgemeinen 3!. Experimentell und prak-
tisch ist fii1 ihn beinahe konvertibel. Die «experientia» ist nicht nur
¢causa scientiae», sondern auch «causa habitum». Der Gedanke einer
«cognitio Dei quasi experimentalis» 32 kann sich darauf berufen. Luthers
biindiger Satz «sola experientia facit theologum» 33 ist bekannt.

Die Reziprozitit zwischen Empirie und Experienz bezieht sich nun
nicht einfach auf die beiden GroBen «Wissenschafty und «Theologie»,
sondern sie ist der Wissenschaft, auch der Naturwissenschaft selbst
immanent. Dafiir mag als unverdichtiger Zeuge der Naturwissenschaftler
Max Plank stehen. Zur Frage «Wissenschaft und Glaube» bemerkt er:

«Der naheliegende Gedanke, es einmal mit einer Weltanschauung auf
wissenschaftlicher Grundlage zu versuchen, wird ... in der Regel mit der
Begriindung abgelehnt, daB die wissenschaftliche Weltanschauung bankrott
gemacht habe. In dieser Behauptung steckt auch etwas Wahres; sie besteht
sogar dann zu vollem Recht, wenn man das Wort Wissenschaft, wie es viel-
fach geschehen ist und auch heute noch geschieht, in rein verstandesmiBigem
Sinne auffaBt. Aber wer so verfihrt, beweist damit nur, daB er der wahren
Wissenschaft innerlich fern steht. Tatsdchlich verhilt es sich anders. Wer
jemals am Aufbau irgendeiner Wissenschaft wirklich mitgearbeitet hat, der
weiB aus eigener innerer Erfahrung (!), da8 an der Eingangspforte der Wissen-
schaft ein AuBerlich unscheinbarer, aber durchaus unentbehrlicher Weg-
weiser steht: der vorwirtsschauende Glaube. Es gibt kaum einen Satz, der
durch seine MiBverstindlichkeit gréBeres Unheil angerichtet hitte, als der
von der Voraussetzungslosigkeit der Wissenschaft. So gewiB das feste Funda-
ment der Wissenschaft durch das Material gebildet wird, das aus der Er-
fahrung (!) stammt, ebenso sicher ist, daB nicht dies Material allein, auch
nicht seine logische Verarbeitung, die eigentliche Wissenschaft ausmacht.
Denn das Material ist stets liickenhaft, es besteht immer nur aus einzelnen,
wenn auch manchmal sehr zahlreichen Teilstiicken. Das gilt von den Mes-
sungstabellen der Naturwissenschaften ebenso wie von den Urkunden der

31 Vgl. S. th. 1-2, q. 112 a. 5, corpus und ad 5.

32 ygl. S. th. 2-2, q. 97 a. 2 ad 2; q. 162 a. 3 ad 1: die «cognitio experimen-
talis» ist zwar fiir Thomas synonym mit der «cognitio affectiva», aber man darf
dabei nicht die mittelalterliche « Psychologie» vergessen, nach der der Affekt nicht
auf die Subjektivitit des Gefithls zu beschrinken ist.

3 Vgl. G. EBELING, Studium der Theologie, Eine enzyklopiddische Orien-
tierung, Tiibingen 1975. Der von Ebeling aus Luthers Vorrede zum ersten Band
der Wittenberger Ausgabe der deutschen Schriften, 1539, herausgezogene Text {iber
das Studium der Theologie 148t freilich vermuten, daB die Anfechtung (tentatio)
die stirkste Rolle als Erfahrungskriterium spielt. Daher nimmt es nicht wunder,
daB in der evangelischen Theologie weitgehend das Experienzkriterium «via nega-
tionis» bestimmt wird.



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 33

Geisteswissenschaften. Daher mul} es erginzt und vervollstindigt werden
durch Ausfiillung der Liicken, und das geschieht stets nur durch Ideen-
verbindungen, die nicht aus der Verstandestitigkeit, sondern aus der Phan-
tasie (!) des Forschers entspringen, mag man sie nun als Glaube oder mit
einem vorsichtigeren Ausdruck als Arbeitshypothese bezeichnen. Wesent-
lich ist, daB ihr Inhalt iiber das in der Erfahrung (!) Gegebene irgendwie
hinausgreift. Wie aus dem Chaos einzelner Massen ohne ordnende Kratt
kein Kosmos entsteht, so kann auch aus dem Einzelmaterial der Erfahrung(!)
ohne zielbewuBtes Eingreifen eines von einem befruchtenden Glauben er-
fiillten Geistes niemals eine wirkliche Wissenschaft erwachsen ...

Wenn sich in ... vielen ... Fillen der Glaube als diejenige Kraft erweist,
die das gesammelte wissenschaftliche Einzelmaterial erst zur richtigen Wirk-
samkeit bringt, so darf man sogar noch einen Schritt weitergehen und be-
haupten, daBl schon beim Sammeln des Materials der vorausschauende und
vorfithlende Glaube an die tieferen Zusammenhidnge gute Dienste leisten
kann. Er zeigt den Weg und er schirft die Sinne. Einem Historiker, der im
Archiv nach Aktenstiicken forscht und die gefundenen studiert, oder einem
Experimentator, der im Laboratorium seine Versuchsanordnung aufbaut
und die gemachten Aufnahmen unter die Lupe nimmt, wird in vielen Fillen
der Fortschritt der Arbeit, namentlich die Trennung des Wesentlichen vom
Unwesentlichen, erleichtert durch eine gewisse, mehr oder weniger klar
bewuBte besondere Gedankeneinstellung, mit welcher er seine Untersuchun-
gen einrichtet und die gewonnenen Ergebnisse betrachtet und deutet. Es
geht ihm dann dhnlich wie einem Mathematiker, der einen neuen Satz findet
und formuliert, ehe er noch imstande ist, ihn zu beweisen» 34,

Dieser Text setzt offensichtlich einen doppelten Erfahrungsbegrift
voraus: Erfahrung als empirisches Material der Erkenntnis und Erfah-
rung als Fdhigkeit zur Kombination, die eben nur der «erfahreney,
erprobte Wissenschaftler besitzt. M. Planck spricht von «innerer Erfah-
rung», «Phantasie», «Glaube». Offensichtlich spielt diese Art von Erfah-
rung oder besser Erfahrenheit im Entdeckungszusammenhang der Wissen-
schaft, wie er hier beschrieben wird, eine entscheidende Rolle. Fiir den
Begriindungszusammenhang der wissenschaftlichen Aussage geniigt
diese Erfahrung nicht 3.

In der Wissenschaft findet sich also die Dialektik zwischen «inte-
grierender» Erfahrung, die letztlich auf der Wissenschaftspraxis aufbaut,
und Faktenerfahrung, die als methodologische Verifikationsquelle dient.

3% M. PLANCK, Vortrige und Erinnerungen, 7. Aufl. (reprografischer Nach-
druck der 5. Aufl., Stuttgart 1949), Darmstadt 1965, 247. 248 («Wissenschaft und
Glaube»).

35 Vgl. a. a. O. 249, wo die « Achtung vor den Tatsachen» dem Ideenreichtum
und der Phantasiebegabung gegeniiber gehalten wird.

3



34 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

M. Planck hat die «integrierende» Erfahrung in Analogie zur Glaubens-
hoffnung formuliert - «experientia est causa spei». Sie muB sich jedoch
der empirischen Kontrolle stellen. Wire es nun in umgekehrter Analogie
nicht maglich, von einer Bewdhrung des Daten- und Theorienmaterials
der Einzelwissenschaften vor «integrierenden» Erfahrungen des Menschen
zu sprechen und damit einen anderen Typ von Wissenschaft, den Typus
«integrierender Wissenschaft» zu markieren? Eben davon sind wir aus-
gegangen. Empirie und Experienz wiren also zwar zu unterscheiden,
aber sie bedingten sich in ihrer je eigenen Region wechselseitig, wobei
das Bedingungsverhiltnis als reziprok zu bestimmen wire. Dieses rezi-
proke Bedingungsverhiltnis hat der Philosoph H. Rombach darzustellen
versucht 36,

2. Strukturelle Entsprechung von Glaubenserfahrung und wissenschaftlicher
Erfahrung

Rombach geht davon aus, daB es weder dem Glauben noch der Wis-
senschaft auf « Weltbilder» ankomme. Der Glaube ist sich dieser Sache
mit dem Fall Galilei bewuBt geworden, die Wissenschaft mit dem Dogma-
tismus der klassischen Mechanik. Der Unterschied scheint nun darin zu
bestehen, daB die Wissenschaft absolute Totalitit per definitionem nicht
fassen kann. Ein Ordnungssystem der Erkenntnisse kann zwar als in
sich stimmig, aber nicht als existent bewiesen werden. Wissenschaft
heiBt « Kritizismus der Grundsitzlichkeit» (S. 195). Umgekehrt will aber
auch der Glaube seine Totalitdt, Gott, nicht wissenschaftlich beweisen.
Denn: «Der Gott des Christentums ist ... kein Bestandteil der Welt. Er
muB als unbedingt und absolut gedacht, das heiBt auBerhalb allen Zu-
sammenhangs mit dem Wirklichen angesetzt werden. Er ist so sehr
auBerhalb dieses Zusammenhangs, daB er nicht einmal mehr ‘auBerhalb’
ist; er ist so anders als alles Wirkliche, daB er nicht einmal mehr ‘das
andere’ ist. (Gott ist das Nicht-andere, das Non-aliud, wie Cusanus
treffend sagt», a. a. O.)

Die Unterscheidung ist fruchtbar. Denn Wissenschaft im modernen
Sinne konnte sich auf diese Weise besonders «im Geltungs- oder Folge-
bereich des Christentums» entwickeln. Die Welt der Wissenschaft und
die Welt des Glaubens stehen sich gerade aufgrund ihres Unterschiedes

36 Vgl. Der Glaube an Gott und das wissenschaftliche Denken (s. 0. Anm. 18),
im folgenden Text zitiert nach Seitenzahl.



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 35

nicht im Weg (vgl. S. 197). Daraus ist aber nicht zu schlieBen, daB sie
nichts miteinander zu tun haben und schon gar nicht, daB sie sich im
Gegensatz befinden miissen. Ein Gegensatz kann nur aus einem falschen
Weltbild der Wissenschaft und aus einem falschen Gottesbild der Theo-
logie entstehen. Wenn sich z. B. der Pluralismus der Wissenschaft —
Wissenschaft gibt es nur als Wissenschaften — durch Ergebnisse und
Methodologie einer einzelnen Wissenschaft disziplinieren lieBe, wire je-
weils die Gefahr eines sogenannten «wissenschaftlichen Weltbildes» ge-
geben 3. Dimensionalitit und grundsitzlicher Kritizismus der Wissen-
schaft erzwingen eine «offene Methodenlehre» (S. 198).

Ebendieser mit dem Kritizismus verbundene Pluralismus der Wissen-
schaft bliebe einem eigenen dimensionalen «Erfahrungsstily und einer
eigenen «Art der Evidenz» des Glaubens gegeniiber offen. Rombach
schlieft daran die These, daB es religiose Erfahrungen ebenso «unbestreit-
bar» gebe wie «naturwissenschaftliche Erfahrungen» (S. 199). Die reli-
gidse Erfahrung — Rombach legt einige dar — hat jedoch den Stil des
«Sehens» und nicht den Stil des « Wissens» (S. 200). Ihr Aufweis besteht
in der Stimmigkeit von praktisch gelebten Uberzeugungen, nicht in der
Logik einer hypothetischen Konstruktion des Tatsachenmaterials. Von
der religiosen Erfahrung sind alle diejenigen ausgeschlossen, die die
Erfahrung nicht haben. Dennoch kommt auch die religiése Erfahrung
— als metapraktische Erfahrung — nicht darum herum, sich zu artiku-
lieren und damit theoretisch zu argumentieren. Aber das Kriterium dieses
Redens ist die Entsprechung zur religiésen Experienz, nicht zur Empirie
der Fakten.

Gesteht man nun die Moglichkeit des religiosen Erfahrungsstiles
und der ihm eigenen Evidenz zu, so «bestiinde Einigkeit iiber die Mog-
lichkeit einer Erfahrung der héheren Dimension des Lebens, und zwar
so, daB wir nicht etwa nur ein Wissen davon erhielten, sondern es als
lebendige Kraft in uns erfithren» (S. 205). Der Unterschied bestiinde
darin, daB uns nicht nur etwas aufgeht, sondern es uns zugleich unaus-
weichlich angeht. Damit stellt sich jedoch das Problem, wie nach der
«Betonung der Selbstgegebenheit, Unaussprechlichkeit und Unbeweis-
barkeit dieser Region» diese noch vermittelt werden kann: « Was nicht
vermittelt werden kann, ist auch nicht Wissenschaft» (a. a. O.). In dieser
Aporie hilft nun der Ansatz Rombachs bei der «strukturellen Entspre-

37 Vgl. K. LoreNz, Vom Weltbild des Verhaltensforschers, Miinchen 1968, 95.



36 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

chung». Der Erfahrungsgang von Wissenschaft und Glaube ist zwar
nicht gleich, nicht homolog, aber er ist in seiner GesetzmiBigkeit analog.

Auch Wissenschaft kann nur unter der Voraussetzung der Teilhabe
an den sie erst eréffnenden Grunderfahrungen vermittelt werden. Dieser
Gedanke war schon im Text von M. Planck deutlich. Man ziehe zum
Vergleich H. Rombachs Text heran:

«In beiden Welten ist die Erfahrung ... eine solche, daB man sie eine
transzendentale’ nennen kann. Ubersteigend insofern, als sie den Bereich
nicht vorwegnehmen kann, in dem das Erfahrene erfahrbar wird. Das Er-
fahrene macht den Bereich erst sichtbar, innerhalb dessen es erfahrbar ist.
In beiden Fillen ist das Erfahrene und seine Erfahrungsvoraussetzung ein
und dasselbe.

Freilich liegt der transzendentale Stil des Erfahrens nicht auf der Hand.
Fiir einen gewissen geistigen Mittelstand sind die wissenschaftlichen Erfah-
rungen nicht iibersteigend, sie etablieren sich alle in einem bereits vor-
bekannten Bereich von Wirklichkeit iiberhaupt. Wer jedoch Wissenschafts-
und Forschungsgeschichte treibt 3%, erfihrt sogleich, daB die entscheidenden
Erkenntnisse, die den Wissenschaftscharakter erst eigentlich ausmachen,
solche sind, durch die ein Forschungsbereich erst erschlossen wird» (S. 206).

Die Ausarbeitung eines Wissenschaftsbereichs sei hingegen nur sekun-
direr Natur. DaB der Bereich also in der Erfahrung erst gesehen wird, stellt
die Entsprechung von Glaube und Wissenschaft dar.

Eine weitere Verbindung sieht Rombach im grundsitzlichen Kriti-
zismus. Die Setzungsenthaltung gegeniiber Gott im Glauben entspricht
der wissenschaftlichen Bescheidung auf die Dimensionalitit ihrer Grund-
erfahrung. Auch das Vermittlungsproblem stelle sich in gleicher Weise,
denn eine wissenschaftliche Aussage erreiche nur den, der sich in der
gleichen Dimension der Kommunikation bewege. Dem anderen muB sie
verdolmetscht, d. h. in den Horizont seiner Erfahrung iibersetzt werden.
Glaube und Wissenschaft bemiihten sich also beide um eine « Vergegen-
wirtigung des Ganzen ohne Hypostasierung des Ganzen» (S. 207):

«Der Physiker spricht iiber Physikalisches, aber nicht iiber die Physis.
Ahnlich der Glaubende. Er hat das Ganze seiner Dimension nur in der
unendlichen Ausgestaltung mannigfaltiger Einzelheiten seines Heilsgesche-
hens. Will er das Ganze ohne dies, so hat er nichts. Je genauer er das einzelne
faBt, desto mehr prigt sich daran das Ganze aus. In der absoluten Prizision
der letzten Einzelheit liegt die einzige Moglichkeit der Universalitit des

Wissens. In der absoluten Prizision einer einzelnen Erfahrung liegt die ein-
zige Moglichkeit der Totalitit des Glaubens» (S. 207).

38 Vgl. das kleine Stiick Forschungsgeschichte bei M. PLANCK, a. a. O. 247.
248, wo auf Johannes Kepler und Julius Robert Mayer verwiesen wird.



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 37

Der Gegensatz von Glaubenserfahrung und wissenschaftlicher Er-
fahrung kann daher nur im Positivismus auf wissenschaftlicher Seite
und im Dogmatismus auf gliubiger Seite behauptet werden. Im Positi-
vismus wird «ein einziger Typus der Wirklichkeit angesetzt ... und darum
der transzendentale Charakter der wissenschaftlichen Erfahrung blok-
kiert». Im Dogmatismus wird «Gott wie ein Wirkliches behandelt»
(S. 208), man — um ein Wort Meister Eckharts zu zitieren — «windet ihm
einen Mantel um den Kopf und schiebt ihn unter eine Bank» oder man
«macht eine angebundene Kuh aus ihm». Im Horizont des Dogmatismus
ist Wissenschaft blockiert und der Glaube verbogen; im Horizont des
Positivismus ist die Erfahrung des Glaubens blockiert und die Wissen-
schaft verbogen.

Aus dieser These H. Rombachs, die man sehr gut als Interpretation
des weniger reflektierten Textes von M. Planck verstehen kann, ergibt
sich zugleich, dal der experientielle Charakter der Theologie als Wissen-
schaft mit ihrem integrierenden und metapraktischen Charakter zu-
sammenfadllt. Integrierung erhédlt nun nicht mehr nur den Sinn einer
nachtriglichen Kombination von Konvergenzen, sondern den Sinn einer
den Bereich der Erkenntnis erst zusammenschlieBenden Grunderfahrung.
Experientielle Wissenschaft aber hat metapraktischen Charakter, weil
der «transzendentale Erfahrungsstil» an der Wissenschaftspraxis, ables-
bar in der Wissenschaftsgeschichte, deutlich wird. Damit wird es mog-
lich, auf die wissenschaftliche Verifikation des Experienzprinzips in der
Theologie zugleich mit der Verifikation ihres integrierenden Typus und
ihres metapraktischen Charakters einzugehen.

3. Das Experienzkriterium als Verifikationsprinzip

Die Frage ist: wie verifiziert man die metapraktische theologische
Aussage? Diese Frage ist wohl zu unterscheiden von der Frage, wie man
sie expliziert. Dies geschieht immer in Anlehnung an die Gesetze allge-
meiner wissenschaftlicher Theoriebildung, und hier wird ja bereits einiges
vorgeschlagen. Aber eine Erklirung der Theologie ist noch keine Auf-
klirung iiber ihren Horizont.

a) Das Evidenzprinzip. Erfahrungen des religitsen Stils sind evident.
Wenn sie sich im argumentativen Diskurs begriinden, so ist das ein Akt
der Ubersetzung, des Verdolmetschens, aber keine Verifikation. Verifika-
tion im Sinne der Evidenz kann nur bedeuten, daB bestimmte Dinge im
Horizont der Glaubenserfahrung «gehen» und andere eben «nicht gehen»



38 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

Die doxologischen Praxismomente des Glaubens «gehen» ebenso wie
eine Reihe von ethischen Praxismomenten nur im Horizont der Evidenz
der Grunderfahrung 3.

b) Das Intensititsprinzip. Erfahrungen haben, phinomenologisch
gesehen, unterschiedliche Intensitit. Sie performieren die Person des
Erfahrenden in verschiedenem Grad. Dieser Gradunterschied kann in
der Steigerungsform «es geht — es gelingt — es gliickt» ausgedriickt werden
(oder in seinem Gegensatz: «es geht nicht — es miBlingt — es miBgliickt»).
Die Entsprechung zwischen metapraktischer theologischer Aussage und
Glaubenspraxis ist dort am schirfsten, wo sich Denkintensitit und Er-
fahrungsintensitit decken.

¢) Das Motivationsprinzip. Wissen wollen kann eine Motivation
sein; GewuBtes ist keine Motivation. Die Dichotomie von Wissen und
Tugend ist bekannt. Darum verifiziert sich die theologische Aussage
nicht in irgendeinem «gewuBten» Sinn, in einer Weltanschauung. Es
kommt nicht letztlich darauf an, was man fiir wahr halten muB3, um ins
ewige Leben einzugehen, wie alte Katechismen unterstellen. Es kommt
auf die unausweichliche Angingigkeit der Erfahrung an. Das entspricht
der sittlichen Praxisbildung. Denn die sittliche Praxis entsteht aus der
komplexen Bedringnis von Kontrasterfahrung («es geht nicht»), Sinn-
erfahrung («es geht mir auf») und Motivationserfahrung («es geht mich
an») 0, Die theologische Aussage verifiziert sich daher an diesem Motiva-
tionsprinzip, das dem Menschen einen zureichenden Grund fiir sein Sein,
sein Leiden und Handeln liefern muB.

d) Das Totalitdtsprinzip. Die theologische Aussage verifiziert sich
daran, daB sie den Verweisungszusammenhang partieller und fragmenta-
rischer Sinnerfahrungen deutlich machen kann, so daB dieser Verwei-
sungszusammenhang eine erhellende und praktisch motivierende Bedeu-
tung erhilt. Erst in der Verweisung von sich weg auf die Totalitét erhilt
die einzelne Sinnerfahrung den Charakter unausweichlicher Effektivitit
und verlangt Gehorsam.

¢) Das Kommunikabilititsprinzip .. Kommunikabilitit meint hier
nicht zwingende, determinierende Mitteilbarkeit, sondern Verstindi-

3 Vgl. G. EBELING, Die Evidenz des Ethischen und die Theologie, in: EBE-
LING, Wort und Glaube, Band 2, Tiibingen 1969, 1-41.

4 Vgl. D. MieTH, Praxis ohne Theorie? In: Diakonia 2 (1971) 149-162, hier:
159 ff.

41 Vgl. K. STALDER, Kommunikabilitit des Glaubens, Exposé zur Vorberei-
tung des Seminars der Schweizerischen Theologischen Gesellschaft (10.-12.12.1974).



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 39

gungsmoglichkeit. Nach K. Stalder kann die Kommunikabilitit des
Evangeliums «realisiert werden, indem die Erfahrungen einer Kommuni-
kationsgemeinschaft von den im Evangelium gebotenen Voraussetzungen
her derart analysiert und interpretiert werden, daBl der Kommunikations-
gemeinschaft einleuchtend wird, daB und inwiefern die betreffenden Er-
fahrungen tatsichlich von jenen Voraussetzungen her sinnvoll verstanden
werden konnen und daB dabei jene Voraussetzungen als in den betreffen-
den Erfahrungen gegenwirtig und wirklich erscheinen.» Kommunika-
bilitit kann es freilich auf vorsprachlich-praktischer Ebene, auf argu-
mentativer Ebene und auf narrativer Ebene geben. Auf welcher Ebene
auch immer: die ekklesiale Kommunikabilitdt erscheint als Vermittlungs-
instanz der Welterfahrung der Glaubenden mit der Glaubenserfahrung
derselben als in der Welt Lebende und Handelnde. Das Experienzkrite-
rium der theologischen Aussage liBt sich nicht auf ein spontanes natur-
haftes religioses Bediirfnis beschrianken, sondern steht immer im Uber-
mittlungsprozeB lebendiger Uberlieferung der Gemeinde *2,

f) Das doxologische Prinzip. Eine Besonderheit der theologischen
Aussage besteht darin, daB sie per definitionem der Notwendigkeit
unterliegt, die Erfahrung der Glaubenswirklichkeit vor eben dieser aus-
zuweisen. Die Erfahrung der Glaubenswirklichkeit ist die Erfahrung
einer Widerfahrnis oder, metapraktisch ausgedriickt, der Durchbruch
der ‘Wirklichkeit’ des Geistes Gottes im Moment der Unverfiigbarkeit
der eigenen Praxis. Zwar konnte der Positivist in Anlehnung an G. Benns
AuBerung, Gott sei «ein schlechtes Stilprinzip», sagen, Gott sei ein
schlechtes Verifikationsprinzip #3, aber auch die Wissenschaft kann sich
nur im Horizont der sie iiberhaupt erst ermdéglichenden, sie {iberhaupt
erst eréffnenden Erfahrung verifizieren. Und sie muB sich damit auch
vor ihr verifizieren. Die Tatsache, daf3 die einzelne Erfahrung nicht von
ihrer Bedingung zu trennen ist, macht sie vor dieser verantwortlich.

42 Vgl. W. KaspER, Tradition als Erkenntnisprinzip, Systematische Uber-
legungen zur theologischen Relevanz der Geschichte, in: ThQ 155 (1975) 198-215,
bes. 209 ff.

43 Vgl. W. PANNENBERG, Wie wahr ist das Reden von Gott? a. a. O. 40. 41.
Pannenberg fithrt gegen den Hinweis Ebelings, daB Gott den Menschen verifiziert,
kritisch an, damit werde die « Subjektivitit des Glaubens nicht iiberwunden». Dar-
auf wire jedoch in jedem Fall zu antworten, da Wissenschaft «Objektivitit»y nur
erreicht, indem sie sich ausspart. Das Aussparungsprinzip verweist sie wiederum
jenseits der Objektivitit. Gewil sollte «existenzielle Verifikation» nicht gegen Veri-
fikation im Argumentationszusammenhang ausgespielt werden, aber fiir den theo-
logischen Argumentationszusammenhang gilt eben, was fiir ihn (nach Pannenberg
a. a. O. 40) «einschldgig» ist.



40 Der Wissenschaftscharakter der Theologie

Mit diesen Verifikationskriterien, die keinen Anspruch auf Voll-
stindigkeit erheben, soll keineswegs die Diskussion um die wissenschaft-
liche Theoriebildung der Theologie abgesetzt werden. Wohl aber geht
es um eine Alternative zur herrschenden Wissenschaftsgliubigkeit im
Sinne eines systemtheoretischen « Weltbildes». Versteht man mit W. Pan-
nenberg «Verifikation im weiteren Sinne einer Bewdhrung von Hypo-
thesen durch Priifung an allen einschligigen Gegebenheiten» *, so ist
einerseits diese Erweiterung zu begriiBen, aber andererseits zu fragen,
was unter «einschligigen Gegebenheiten» zu verstehen sei. Man kénnte
alles Wissenswerte darunter verstehen; dann l6st sich freilich die Theo-
logie in Wissenschaftstheorie auf, und der Streit um den Glauben wird
zum Streit um die rechte Wissenschaft. Hier sollte darum an der eigenen
Dimensionalitit des Glaubens festgehalten und damit zugleich seine
Legitimitit im wissenschaftlichen Bereich behauptet werden.

V. THEOLOGISCHE DEUTUNG DES WISSENSCHAFTSCHARAKTERS
DER THEOLOGIE

Theologie als Integrierungswissenschaft legitimiert ihre Ergebnisse
aus der Integrierungsfihigkeit von Einzelerkenntnissen in die integrie-
rende Erfahrung des Humanum im Glauben. Theologie als metaprak-
tische Wissenschaft legitimiert ihre Erkenntnisse aus der Entsprechung
zwischen den der Praxis eignenden, aber sie iiberschreitenden Momenten
und der operational gefaBten ‘Wirklichkeit’ Gottes. Theologie als ex-
perientielle Wissenschaft legitimiert ihre Aussagen aus der Entsprechung
zwischen den der Erfahrung eignenden, aber sie iiberschreitenden Mo-
menten einer unausweichlichen und unbedingt angehenden Widerfahrnis,
die den Menschen primir dndert und erst sekundidr von ihm expliziert
werden kann.

Hinter solchen Ansitzen steht ein theologisches Vorverstindnis, das
sich vor der Erfahrung verantworten muB3, von der es ausgeht. Wissen-
schaftstheoretische Entscheidungen der Theologie sind nicht unabhingig
von ihrem Gehalt, sie sind nur oberflichlich gesehen von formaler Bedeu-
tung. Darum ist es ja nicht unerheblich, ob man eine formallogische
Beschreibung theologischer Argumentationsprozesse oder eine kontrol-
lierbare Selbstreflexion des Glaubens an Gott will.

4“4 A.a. 0. 40.



Der Wissenschaftscharakter der Theologie 41

Das theologische Vorverstindnis wurde bisher an drei Stellen an-
gedeutet. Theologie als kritisch-integrierende Wissenschaft bezieht sich
auf die Integrierungsfahigkeit des in Christus erschlossenen Humanum.
Indem sie anthropozentrisch ist, ist sie als christliche Theologie christo-
logisch. Denn Christologie, Soteriologie und Anthropologie lassen sich
theologisch nicht trennen.

Theologie als metapraktische Wissenschaft bezieht sich auf das in
Gott erschlossene operationale Wirklichkeitsverstindnis, auf das Wirk-
sein Gottes. Theologie als experientielle Wissenschaft bezieht sich auf
die unbedingte Erfahrungen religiésen Stils durchwirkende Widerfahrnis
der pneumatischen Begabung. Der theologische Ansatz zur Erfahrung
ist die Pneumatologie *.

Mit diesen trinitarischen Akzentsetzungen werden zugleich die Ver-
schrinkungen deutlich. Dall das in Christus erschlossene Humanum zu-
gleich auch eine indirekte ErschlieBung der Wirklichkeit Gottes ist, kann
man schon am Neuen Testament ablesen. Dall Gottes Wirksein in Jesus
von Nazaret erst manifest und plastisch wird, ist die Umkehrung dieser
Erkenntnis. Dal} schlielich die pneumatologische Aktuierung der Wider-
fahrnis des Glaubens im Christusereignis ihren Grund hat, lehrt ein
Blick auf die paulinischen Briefe. Damit ist zugleich ausgesagt, daB fiir
einen christlich-theologischen Ansatz zum Wissenschaftscharakter der
Theologie weder ihre Theoriefdhigkeit noch ihre iiberbietende Funktion
fiir das religiose Bediirfnis letzte Instanz sind — Theologie als allgemeine
Religionstheorie —, sondern daB der christliche Glaube selbst die ent-
scheidenden Impulse des Wissenschaftsdenkens unserer Zeit fiir sich
selbst evoziert (nicht etwa reklamiert) 4.

45 Vgl. H. MUHLEN, Der Heilige Geist als Person, Paderborn 31969.

4% Der hier verdffentlichte Text lag einem Vortirag zugrunde, der am 21. No-
vember 1975 auf der Jahresversammlung der Schweizerischen Theologischen Gesell-
schaft gehalten wurde. Die Ausrichtung des Textes auf den miindlichen Vortrag,
die Funktion dieses Vortrags als Diskussionsbeitrag und die damit verbundene
Méglichkeit, manche These in der Aussprache zu erkliren und zu vertiefen, gaben
dem Text seine Eigenart: es kam weniger darauf an, iiber den allgemeinen Stand
der Forschung zu berichten, als darauf, ein systematisches Modell der Argumen-
tation zur Diskussion zu stellen. Die lebhafte und weitgehend zustimmende Dis-
kussion seiner Anregungen behilt der Verfasser in dankbarer Erinnerung; ihre
Unzulinglichkeiten bofft er, im Laufe der Zeit ausbessern zu kénnen.



	Der Wissenschaftscharakter der Theologie

