Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Evangelium und Philosophie

Autor: Balthasar, Hans Urs von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761341

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HANSs URs VON BALTHASAR

Evangelium und Philosophie®

Das Ihnen vorgeschlagene Thema diirfte in unserer Kirchenstunde
seine Aktualitit haben, da sich einerseits viele um das «reine Evange-
lium», abgel6st von allen ideologischen, ja konfessionellen Verstrickungen
bemiihen, anderseits die Philosophie in und auBerhalb der Kirchen in
einer tiefen Krise steckt und von manchen bereits abgeschrieben wird.
Das «reine Evangelium» suchen so verschiedene Leute wie Exegeten (die
«vor» der Dogmatik arbeiten), Okumeniker (die sich auf der Ebene des
«reinen Wortes» treffen wollen) und Charismatiker (die das reine Wort aus
seinen Verfilzungen mit dem Establishment 16sen und befolgen méchten);
fiir eine nicht mehr vollziehbare Philosophie sucht man Ersatz in den
«Humanwissenschaften», die Vertreter der philosophischen Uberlieferung
aber sitzen freiwillig oder unfreiwillig im Schmollwinkel.

Nun wird das Wort aus dem Exerzitienbuch doch grundsitzlich
recht haben: «Die Schrift setzt voraus, daB wir Vernunft haben, wie
geschrieben steht: ‘Seid auch ihr ohne Einsicht?’» (nr. 299), und man
kann sich blof fragen, ob jene, die aus dem reinen Buchstaben den reinen
Geist herauspressen mochten, nicht eher scharfsinnigen Verstand als
eigentliche Vernunft bekunden und anwenden, vielleicht gerade des-
wegen, weil sie aus Kleinmut oder Selbstgeniigsamkeit der Vermittlung
der Philosophie nicht zu bediirfen vermeinen. Aber Moden kommen und
gehen, wir wollen uns auf die bleibenden Verhiltnisse besinnen.

Niemand wird bestreiten, daB die gottliche Offenbarung Alten und
Neuen Bundes sich als « Wort Gottes» versteht, das sich an einen als
vernunfthaft geschaffenen Menschen wendet. Was von Anfang an vor-

* Ansprache in der Aula maxima der Universitit Freiburg anldflich des
Dies academicus, 13. November 1975.



4 Evangelium und Philosophie

ausgesetzt war, das wird von dem spiten priesterschriftlichen Schop-
fungsbericht ausdriicklich an den Anfang der Bibel gestellt: der Mensch
erscheint da offensichtlich deshalb als der Herrscher iiber die Schépfung,
weil er als «Bild und Gleichnis Gottes», kraft seiner geistigen Uberlegen-
heit, seines Selbstdenkens und Selbstwollens dazu bestimmt und aus-
geriistet ist. Er ist durch seine Erhobenheit iiber alles Rein-Faktische
das «fragende Tier»: Warum ist das so, konnte es nicht anders sein oder
anders gemacht werden? Und er fragt im einzelnen nur, weil er immer die
letzte Frage mitstellt: Was hat das Ganze der Welt (und mein Dasein in
ihr) fiir einen Sinn? Ist es sinnvoll, daB es etwas gibt und nicht lieber
nichts? Pauli Rede an die griechischen Philosophen hat in einer grof3-
artigen Wendung dieses Fragevermogen als das Wesen des Menschen
herausgestellt: die Menschen sind auf die Erde gesetzt, um «das Gottliche
(ton theon) zu suchen, ob sie etwa daran rithren und es zu finden ver-
mochten» (Apg 17,27). Das tastende Fragen nach dem abschlieBenden
Sinn wird den Menschen kategorisch zugesprochen, das Finden dagegen
nur hypothetisch, gleich als kime es mehr auf das erste als auf das zweite
an. Mensch ist offenes Fragen nach dem Seins- und Sinnhorizont hin, in
der Hoffnung und Erwartung, daf3 die so wesenhaft vorgetragene Frage
nicht enttduscht werden wird, und je offener sein suchendes Fragen
bleibt, desto mehr Chance besteht, dal die Antwort, falls sie von Gott
her erténen sollte, gehort und zentral verstanden wird.

Christlichem Glauben gemi8 ist dieses Wort von Gott her in der
mit der Menschwerdung des Wortes gipfelnden biblischen Offenbarung
an die Menschen ergangen. Dieses Wort ist freilich Antwort auf die Sinn-
frage, aber nicht indem es primir iiber menschliche und weltliche Dinge
spricht, die der Mensch mit seiner angeschaffenen Vernunft durch sich
selbst zu beantworten vermag — Gott ist kein Vater, der die Schulauf-
gaben seiner Kinder schreibt —, sondern indem es iiber das spricht, was
kein Mensch von sich her ergriinden konnte: die innere «Subjektivitit»
Gottes. « Welcher Mensch nidmlich weil, was innen im Menschen ist, als
nur der Geist des Menschen, der in ihm ist? So erkennt auch keiner, was
in Gott ist, als nur der Geist Gottes» (1 Kor 2,11). Von Jesus sagt deshalb
der Johannesprolog, er sei gekommen, um uns «Gott auszulegen» (1,18).
Und freilich werden durch den Aufgang dieses ewigen Sinn-Lichtes dann
auch Welt und Mensch in ein neues Licht getaucht, Sinnzusammenhinge
werden sichtbar, die bereits in der Schopfung lagen, aber der Selbstoffen-
barung Gottes bedurften, um iiberhaupt oder wenigstens mit Sicherheit
gesehen zu werden.



Evangelium und Philosophie 5

Trotzdem bleibt das Wort Gottes Wort von Gott iiber Gott und
iiber sein Verhédltnis zu Welt und Mensch — und nicht Wort iiber die Welt
und den Menschen. Es ist spontane SelbsterschlieBung, und so auch Ant-
wort auf die gestellte Frage. Die SelbsterschlieBung wird eben nur der zu
wiirdigen wissen, der an den gottlichen Sinnhorizont die dringliche Frage
gestellt hatte. Gottes Wort wendet sich an Interessierte, an «die Weisheit
mit Liebe Suchende», was der eigentliche Sinn des Wortes «Philo-soph»
ist. Und in diesem Sinn muB jeder des Menschseins wiirdige Mensch
Philosoph sein, und er kann es auch, ohne in fachphilosophischen Ein-
zelheiten bewandert zu sein !. Einem Menschen hingegen, der aufhdéren
wiirde zu philosophieren, weil es ihm geniigt, die Welt technisch zu
beherrschen, ohne die Sinnfrage nach dem Ganzen zu stellen, hitte Gottes
Wort in der Bibel nichts mehr zu sagen, besser: es wiirde ihm «nichts
mehr sagen», und der Dialog zwischen beiden bliebe ein «dialogue de
sourds».

Um dies im kurzen Zeitraum einer Ansprache etwas deutlicher zu
machen — auch wenn wir kaum mehr als andeuten kénnen — kénnen wir
drei Querschnitte durch die geschichtliche Entwicklung des Problems
legen: der erste soll die Frage auf der Ebene des Alten Bundes stellen,
der zweite auf der des Neuen Bundes und der dritte mag ein Licht auf
die heutige christliche Situation werfen.

1. Das Alte Testament und die Philosophie

Das Alte Testament entstand inmitten der von tiefen Daseinsfragen
aufgewiihlten Kulturwelt des Vorderen Orients, zwischen Agypten,
Sumer und Mesopotamien, Ugarit und Kanaan, in der Endphase auch

! Wollten wir ein Beispiel solch untechnischen Philosophierens haben, so
kénnten wir einen Augenblick George Eliots Tischler « Adam Bede» zuhéren, der
wiahrend des Schreinerns seinen Gesellen sagt: «... we must have something beside
Gospel i’ this world. Look at the canals, an’ th’ adqueducs, an’ th’ coal-pit engines,
and Arkwright’s mills there at Cromford; a man must learn summat beside Gospel
to make them things, i reckon. But t’hear some o’ them preachers, you'd think as a
man must be doing nothing all’s life but shutting’s eyes and looking what'’s a-going
on inside him. I know a man must have the love o’ God in his soul, and the Bible’s
God’s word. But what does the Bible say? Why, it says as Got put his sperrit into
the workman as built the tabernacle, to make him do all the carved work and things
as wanted a nice hand. And this is my way o’ looking at it: there’s the sperrit o’
God in all things and all times — week-day as well as Sunday - ...» (Everyman'’s
Library, London/New York 1972) 11.



6 Evangelium und Philosophie

Hellas. Die Exegese deckt uns — nach den ersten dramatischen Bibel-
Babel-Kdmpfen — diese Zusammenhinge mit Gelassenheit und angst-
los immer tiefer auf: nicht erst die Weisheitsliteratur (seit Salomon) ist
sichtlich beeinfluBt von einer sehr viel dlteren analogen in Agypten und
Babylonien, nicht erst die Psalmen zeigen sich in ihrer Form abhingig
von Ugarit, nicht nur wurde die Hiobsfrage, die Israel wihrend der Ver-
bannung stellte, frither eben in Babylon schon gestellt, sondern bereits
die mosaische Gesetzgebung ist bei all ihrer Originalitit — und eine solche
besitzen alle biblischen Schriften — eingebettet in eine solche der umlie-
genden GroBreiche. Wer wiirde verniinftigerweise etwas anderes er-
warten? Klaus Westermann 2 hat jiingst in einer bemerkenswerten Ein-
leitung zum biblischen Schopfungsbericht diesen in eine riesige Welt-
literatur iiber die Entstehung des Kosmos eingebettet und unter anderem
gezeigt, daB der Gedanke, Gott habe die Welt durch Sprechen hervor-
gebracht, kein Sondergut Israels ist, sondern — neben andern analogen
Vorstellungen — vielerorts vorkommt. In dieser Hinsicht beansprucht
der Schépfungsbericht (der erste wie der zweite) der Bibel auch durchaus
keine exklusive Originalitit. Er enthilt ebensoviel religiose Philosophie
wie Theologie.

Alttestamentliche Philosophie vollzieht sich im Zeitraum des Uber-
gangs vom bildlichen (mythischen) zum begrifflichen (abstrakten) Den-
ken, und insofern es ein wesentliches Anliegen der damaligen Offenbarung
war, eine magisch-mythische Auffassung der Welt durch die Erfahrung
des welttranszendenten, freien Schopfergottes zu entzaubern (zu entmy-
thologisieren), trug sie michtig dazu bei, den Mythos in Logos, also zu
einem philosophischen Denken in abgekldrtem Sinn iiberzufithren. Aus
diesem Grund konnte gegen Ende des Alten Bundes die Aufnahme hel-
lenistischer Denkformen, die von auBen herandringten, in die Bibel
ohne Umsturz erfolgen, und wir wissen heute (etwa durch Martin Hengels
grundlegendes Werk «Judentum und Hellenismus» 2 1973), daB die helle-
nistischen Einfliisse bis in die traditionell-jiidischen Kreise Jerusalems
hinein vordrangen, so daB die schroffe Trennung zwischen jiidisch-pali-
stinensischen und heidnisch-hellenistischen Christengemeinden, wie sie
von Harnack bis Bultmann iiblich war, hinfillig wird.

GewiB hatte die griechische Anstrengung den Ubergang vom Mythos
zum Logos aus eigener erstaunlicher Kraft zustande gebracht — Platon

2 Genesis 1-11, in: Biblischer Kommentar zum Alten Testament. Neukirchener
Verlag 1974,



Evangelium und Philosophie 7

hatte die mythischen Dramendichter aus seinem Vernunftstaat verbannt
und die Stoiker hatten in ihrer Welterklirung die alten Gotter zu Welt-
prinzipien entmythologisiert —, deshalb sollte die Begegnung zwischen
der durch den griechischen «Begriff» geschaffenen Universalitit mensch-
lichen Denkens und Fragens und der ganz anderen Universalitit des
gottlichen Wortes in der Bibel von unabsehbarer weltgeschichtlicher
Bedeutung werden. In der Tat war ja mit dem Ubergang vom Alten zum
Neuen Bund innerbiblisch etwas Grundstiirzendes geschehen: das bisher
primir einem einzelnen Volk angebotene gottliche Heil war durch die
Mensch-werdung des gottlichen Wortes zu allmenschlicher Tragweite
ent-schrinkt, Jesus war nach dem Glauben der ersten Jiinger und offen-
bar nach seinem eigenen Selbstverstindnis (siehe die Einsetzungsworte
der Eucharistie) nicht nur fiir Israel, sondern fiir «die Vielen», das heilit
«fiir alle Menschen» (1 Tim 2,4) gestorben, und die Botschaft dieser Ver-
sohnung der Welt mit Gott muBte nunmehr «bis an die Grenzen der Erde»
hinausgetragen werden. Eine solche weltweite Verkiindigung in der
Oikumene, dem «bewohnten Erdkreis», wire aber nicht méglich gewesen,
wenn es nicht ein oikumenisches Denken, erméglicht durch die griechische
Philosophie, und ein ebensolches Sprechen (die « Koiné», die «gemeinsame
Sprache») gegeben hitte. Dem Griechischen entsprach das Lateinische,
die Rémer hatten sich die griechische Philosophie im wesentlichen ein-
verleibt und durch ihr Weltreich ihre Sprache ebenfalls zu einer all-
gemeinen gemacht.

Einen Gegenbeweis zur Fruchtbarkeit dieser Begegnung kann Philon
leisten, der das Unmogliche unternahm, die noch partikulire, weil volkisch
gebundene Offenbarungsreligion der Juden in die griechische universale
Begriffswelt zu tibertragen. So blieb sein geniales Unternehmen schlieB3-
lich ein holzernes Eisen (wie iibrigens manche spdteren analogen jiidi-
schen Unternehmungen, etwa die Martin Bubers), die Kirchenviter
waren es, die davon profitieren konnten.

2. Das Evangelium und das antike Denken

Aber nun taucht die Frage auf: wurde denn das Evangelium vom
griechischen Denken wirklich aufgenommen oder nicht vielmehr um-
gedeutet und damit verfilscht? Haben die Griechen und Romer die
gottliche Offenbarung nicht doch einfach in ihren philosophischen Hori-
zont hinein absorbiert ?



8 Evangelium und Philosophie

Zur Antwort kénnen wir drei Aspekte auseinanderhalten: die antike
Philosophie bedeutete fiir die christliche Verkiindigung 1. eine Chance,
2. eine Gefahr, 3. eine Herausforderung.

Die Chance lag in der vorhin aufgezeigten Begegnung zweier ent-
schrinkter Horizonte: das Christentum kann sich selbst nur als die
universale Heilsreligion verstehen und verkiinden, in Dankbarkeit dem
gegeniiber, was Gott in Jesus Christus an AuBerstem fiir die ganze Welt
getan hat. Das griechische Denken verstand sich und war faktisch iiber-
national (was das BewuBtsein und die Sendung Alexanders erwies); die
nationalen Gottheiten waren lingst zu Momenten einer iibernationalen
Kosmopolis depotenziert.

Die Gefahr war evident. Denn die Griechen formulierten nicht nur
fragend, sokratisch (und auch noch aristotelisch), sondern weitgehend
systematisch, sie suchten dort, wo die letzten Fragen auftauchten, auch
letzte, nach oben hin abschlieBende Antworten zu geben. Die Hiupter
der philosophischen Schulen erteilten ihren Adepten theoretisch wie
praktisch verbindliche Auskiinfte und Weisungen, von der platonischen
Akademie iiber die Stoa, Epikur bis zu den spaten Platonikern. So stieBen,
als Christentum und Philosophie einander begegneten, zwei geschlossene
Sphiren zusammen: was konnte dabei geschehen? Zweierlei. Man konnte
versuchen, die beiden Sphiren ineinander zu verschmelzen: dadurch
entstand die Gnosis, bei der die Geschichtlichkeit der biblischen Offen-
barung und die Ungeschichtlichkeit des griechischen Denkens einander
auf halbem Wege begegneten und zusammen ein hybrid-mythisches
Gebilde ergaben. Man konnte auch versuchen, den griechischen Verste-
henshorizont als Rahmen zu nehmen und ihm die historische Christus-
Offenbarung einzupassen: so entstand der Arianismus und manche
andere hiretische Ableger. Der dritte Weg: die Assimilation des grie-
chischen Denkens durch die Kirche forderte die gewaltige Anstrengung,
die die alte kirchliche Orthodoxie zu leisten hatte: in Nicia, Ephesus,
Chalkedon und den andern Konzilien ging es darum, die geschlossene
Systematik des griechischen Denkens (und entsprechend der einzelnen
Systembegriffe) aufzusprengen, zu zerdehnen, zu transponieren, um dar-
aus mogliche Ausdrucksformen zu gewinnen fiir das Mysterium des
freien Gottes, der in Christus frei Mensch geworden war, um den siindigen
Menschen zu befreien.

Aber die Herausforderung diirfte wohl das wichtigste sein. Die
Griechen hatten spitestens seit Platons «Parmenides», in der Stoa und
bei Plotin ernstgemacht mit dem formalen Begriff des Absoluten. Dieses,



Evangelium und Philosophie 9

als das Sein oder das Eine, konnte nicht als das «Andere» der vielheit-
lichen Welt gedacht werden; denn das Andere des Seins oder des Einen
kann ja selbst nur dadurch ein Anderes sein, da} es seinerseits ein Seien-
des und ein Eines ist, es kann sich vom Sein und vom Einen also nur
dadurch unterscheiden, daB es (zumindest) daran teilhat. Der Gottes-
name, den der Kusaner prigte: «Der Nicht-Anderey, ist in vielen Formu-
lierungen Plotins oder Proklos’ lingst vorbereitet. Dieser (Grenz-)
Gedanke ist eine formale Minimalforderung, die jede ernsthafte Philo-
sophie — nicht nur die griechische, sondern in ihrer Art auch die indische
und ferndstliche — an die christliche Verkiindigung stellt. Nun finden wir
am Ende des Alten Testaments, an einer versteckten Stelle, den staunen-
den Ausruf: «Gott ist Alles! ho Theos to pan!» (Sir 43,27). Dieser Ausruf
ist wie ein Durchbruch durch den in der partikuldren Volksreligion beste-
henden Schein, daB Gott und Volk sich wie der Eine und das Andere
gegeniiberstehen («Gottes ist der Himmel, den Menschen hat er die Erde
zugewiesen»). Dieser Anschein entsteht dadurch, daB die Offenbarung
Alten Bundes eine erst anhebende, verheiBende ist — Pauli Lehre vom
Gesetz hat es genugsam unterstrichen —, daB im Gesetz Gott und Mensch
einander noch gegeniiberstehen, und das Gesetz noch nicht, wie ver-
heiBen, in die Menschenherzen hineingelegt worden ist. Wenn aber Paulus
endzeitlich «Gott alles in allem» (1 Kor 15,28) sein 1d8t, so ist dieses Er-
fiillungsbild im Neuen Bund nicht mehr blof8e VerheiBung, weil «die
Liebe Gottes in unsere Herzen ausgegossen ist durch den Heiligen Geist,
der uns verliehen wurde» (Rém 5,5). Die «formale» Forderung der Philo-
sophie wird vom Christentum «materiell» erfiillt, auf der Ebene der Frei-
heit, deshalb ohne die (fast unvermeidliche philosophische) Gefahr des
Pantheismus. Wenn Ignatius von Loyola betet: «Sume, Domine, et
suscipe universam meam libertatem», so meint er mit «sume» gewill kein
«destrue» (wie es logisch eine stoische oder eine Zen-Philosophie ansetzen
miiBte).

Die groBten christlichen Denker haben sich dieser Herausforderung
der Philosophie gestellt, jeder auf seine Weise: in der Zeit der Patristik
im Osten besonders Gregor von Nyssa und Maximus Confessor, im Westen
besonders Augustinus, im Mittelalter Thomas von Aquin und Nikolaus
von Kues. Wir kénnen ihre Antworten hier nicht weiter differenzieren,
weisen nur hin auf die zentrale Leistung des Aquinaten, der in seiner
Seinslehre eine Vermittlung zwischen Philosophie und Theologie geboten
hat, wie sie nach ihm weder iiberboten noch eingeholt worden ist, so
vieles an seinen Formulierungen auch fragmentarisch bleiben mag. Ohne



10 Evangelium und Philosophie

den Horizont, der bei ihm oder bei einem andern der Genannten auf-
gerissen worden ist, 1Bt sich iiberhaupt nicht verantwortlich Theologie
treiben und das Evangelium verkiindigen.

Das wird angesichts der modernen Formen des Atheismus besonders
eindringlich klar. Denn Atheismus ist immer ein Gegen-Entwurf zu
einer verkiirzten, philosophisch nicht verantwortbaren Gottesidee. Die
Revolte richtet sich gegen einen Gott, der der Andere des Menschen ist,
einen verendlichten, von auBen her versklavenden, einen in einem ver-
heiBungslos gedachten Alten Bund fixierten Gott. Aber das Gesagte
gilt nicht nur nach auBen, sondern auch nach innen. Ohne das «Bedenken
des Seins im Ganzen» (Heidegger) kann auch den Gldubigen keine wahre
theosebeia, pietas, Frommbheit nahegelegt werden und damit auch kein
wahrer Glaube. Denn ohne dieses Denken bleibt Gott auch hier «der
Andere», weshalb ein Auszug aus der Welt, eine Abkehr vom Nichsten
nétig wird, um sich ihm zu nihern. Jesus hat eine solche Religion mit den
Whurzeln ausgehoben.

Es versteht sich von selbst, daB Gottes Selbstoffenbarung nie ver-
wechselt werden darf mit einer Antwort, die der Mensch sich iiber den
Weltsinn selber erteilen kann, daB die in Jesus Christus gekreuzigte
Gottesliebe als das abschlieBende Wort von der Welt aus nicht einmal
erahnbar ist und fiir Juden und Heiden Torheit und Argernis bleibt, daB
die Wendung vom eigenen Suchen zum Gefundenwordensein durch Gott
vom Menschen jene Herzensumkehr verlangt, zu der das Evangelium in
seinen ersten Worten aufruft. Wird die Philosophie bereit sein, eine solche
Metanoia als Wesensbedingung ihrer eigenen Erfiillung anzunehmen?

3. Christentum und heutige Philosophie

Das fithrt uns zu unserem dritten Querschnitt hiniiber. Das christ-
liche Denken hat in Antike und Mittelalter die Seinslehre der Griechen
(und potentiell auch der Inder und anderer Denker des Absoluten) so
durchdrungen und innerlich {iberhéht, daB es fiir ein nach-christliches
Denken schwer ist, nochmals neu und gleichsam naiv im Offenen zu
fragen. Es kann vornehmlich dreierlei versuchen:

Entweder beim friihesten, gleichsam christlich noch unverbrauchten
griechischen Denken anzukniipfen, beim vorsokratischen, wobei es die
Tendenz haben wird, alles Spitere, mit Sokrates und Platon Anhebende
bereits als ein Absinken (ins Abstrakte und ins Moralisierende) abzu-
werten: hierin sind sich Nietzsche und Heidegger einig. Und es kénnte



Evangelium und Philosophie 11

wohl sein, daB wenn einmal die marxistisch-maoistischen Ideale ver-
blassen, das letzte Wort eines nichtchristlichen Philosophierens das Nietz-
sches sein wird; manche Anzeichen (etwa in Frankreich) deuten schon
darauf hin. Aus der gleichen Tendenz (denn die Vorsokratiker sind
Monisten) kann man gegen das Christliche in Indien Zuflucht suchen,
aber allgemein gesprochen fillt man damit (hier hat Hegel recht) noch
hinter das Griechische zuriick; der formale Monismus (das Sein oder
Nichtsein oder Eine) ist dort vorwiegend auch ein materieller.

Oder man kann versuchen, das in die Philosophie eingedrungene
Christliche zu séikularisieren, in Philosophie aufzulésen: der groBe Ver-
such Hegels, der von einem liberal verstandenen Johannes-Christentum
die Kehr zu einer allgemeinen Logisierung der Liebe macht. Diesem
Versuch parallel ist derjenige von Marx, den alttestamentlichen Messia-
nismus als VerheiBung des durch Gott den Menschen zu bringenden Heils
in einen rein humanistischen Messianismus zu verwandeln.

SchlieBlich drittens kann man auf alle Philosophie verzichten und
sich mit bloBer « Wissenschaftstheorie» (die vorwiegend aus Psychologie
und Soziologie bestehen wird) als Grundlage fiir «Praxis» (d. h. techni-
sche Weltverinderung) begniigen, also die Sinnfrage des Seins im Ganzen
auf sich beruhen lassen und sich nur noch an vom Menschen selbst zu
sichernde oder herstellbare Sinnfragmente halten, die gleichsam als
abgegrenzte Inseln von Sinn im Meer des Umgreifend-Sinnlosen auf-
tauchen. Dem wird ein Weltgefiihl der Angst und einer fieberhaften
Geschiftigkeit der Sicherung gegen die Angst entsprechen; aber die
Angst kann dadurch nur iibertdubt, nicht iiberwunden werden, und als
Antwort auf die Sinnlosigkeit des Ganzen miissen Terror und Anarchie
notwendig iiberhandnehmen. BloBe Verkiindigung des «reinen Evange-
liums» ohne vermittelnde Philosophie wird darin ungehéort verhallen.

Christliches Denken und Verkiinden kann sich auf keine der drei
geschilderten Formen nachchristlichen Denkens (oder Nicht-Denkens)
einlassen. Es kann aber ebensowenig auf den fragenden Menschen als
seinen Adressaten verzichten. Dieser Mensch ist ein heute Fragender,
und man muB ihn seine genuine Frage selbst formulieren lassen und ihm
nicht mit fertigen patristischen oder mittelalterlichen Antwortformeln
ins Wort fallen. Trotzdem mufl man ihm zeigen kénnen, daB die tiefste
Frage immer schon gestellt worden ist, und in welcher Richtung man zu
blicken hat, wenn man im Dunkeln ein Licht méchte aufgehen sehen.

Mit anderen Worten: wir brauchen heute so nétig wie Brot und
Wasser eine originidre Philosophie, die sich nicht ins Schlepptau der



12 Evangelium und Philosophie

modernen drei Formen des monistischen oder sidkularisierten oder sich
selbst aufhebenden Philosophierens nehmen liBt, sondern aus den
menschlichen Urspriingen heraus fragt. Und weil diese Urspriinge immer
wieder die eine Hauptfrage aus sich entlassen, wird man getrost sagen
diirfen, daB alle groBen Philosophien der Menschheit untereinander in
Osmose stehen. Sie kénnen es, wenn jede von ihnen auf den Anspruch
verzichtet, die einzig seligmachende Antwort zu bieten. Nur kleine
Geister wollen derartige Antworten schwarz auf weil nach Hause tragen.
Ein Vorurteil dieser kleinen Geister ist es, zu meinen, ein Platoniker
koénne kein Aristoteliker sein (Pico, der ein groBer Geist war, hat es in
seinem «De Ente et Uno» unternommen, den Gegenbeweis zu fiihren).
Ein Plotin war sicher beides zugleich und auBlerdem noch ein Stoiker.
Und ein Thomas von Aquin hat sowohl Plotin wie Aristoteles, Augustin
wie Dionysius, das jiidische wie das arabische Denken in sich vereinigt,
ohne daf man dieses Genie einen Synkretisten nennen diirfte. Solche
Osmose ist deshalb moglich, weil groBe Philosophie das Sein und das Eine
nicht als etwas begrifflich zu Bewiltigendes, sondern als ein Mysterium
betrachten, dem man sich (wie G. Siewerth sagt) als einem «Gleichnis
Gottes» nihern mub.

Und wie wir eine originire Philosophie brauchen, so eine originire
Theologie, die sich wiederum nicht ins Schlepptau einer nichtphiloso-
phierenden positivistischen Exegese oder gar «wissenschaftstheoreti-
schen» Hermeneutik nehmen liBt, den Geist des Herrn nicht mit dem
Begriff und die lebendige Inkarnation nicht mit dem Buchstaben ver-
wechselt und damit auch frei dazu ist, nicht vor lauter Antwortwissen
die Frage des Menschen zu iiberhéren und zu vergessen, da3 man selber
ein fragender Mensch ist.

Seien wir als Christen wirkliche Denker, die mit Aristoteles wissen:
«Man muB immerfort neu fragen, was das Sein wohl sein mag», dann
wird uns, wenn wir die Botschaft von Christus verkiinden, auch keine
echte menschliche Frage fremd sein.



	Evangelium und Philosophie

