
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 23 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Evangelium und Philosophie

Autor: Balthasar, Hans Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Urs von Balthasar

Evangelium und Philosophie*

Das Ihnen vorgeschlagene Thema dürfte in unserer Kirchenstunde
seine Aktualität haben, da sich einerseits viele um das «reine Evangelium»,

abgelöst von allen ideologischen, ja konfessionellen Verstrickungen
bemühen, anderseits die Philosophie in und außerhalb der Kirchen in
einer tiefen Krise steckt und von manchen bereits abgeschrieben wird.
Das «reine Evangelium» suchen so verschiedene Leute wie Exegeten (die
«vor» der Dogmatik arbeiten), Ökumeniker (die sich auf der Ebene des

«reinen Wortes» treffen wollen) und Charismatiker (die das reine Wort aus
seinen Verfilzungen mit dem Establishment lösen und befolgen möchten) ;

für eine nicht mehr vollziehbare Philosophie sucht man Ersatz in den

«HumanWissenschaften», die Vertreter der philosophischen Überlieferung
aber sitzen freiwillig oder unfreiwillig im Schmollwinkel.

Nun wird das Wort aus dem Exerzitienbuch doch grundsätzlich
recht haben: «Die Schrift setzt voraus, daß wir Vernunft haben, wie
geschrieben steht: 'Seid auch ihr ohne Einsicht?'» (nr. 299), und man
kann sich bloß fragen, ob jene, die aus dem reinen Buchstaben den reinen
Geist herauspressen möchten, nicht eher scharfsinnigen Verstand als

eigentliche Vernunft bekunden und anwenden, vielleicht gerade
deswegen, weil sie aus Kleinmut oder Selbstgenügsamkeit der Vermittlung
der Philosophie nicht zu bedürfen vermeinen. Aber Moden kommen und
gehen, wir wollen uns auf die bleibenden Verhältnisse besinnen.

Niemand wird bestreiten, daß die göttliche Offenbarung Alten und
Neuen Bundes sich als «Wort Gottes» versteht, das sich an einen als

vernunfthaft geschaffenen Menschen wendet. Was von Anfang an vor-

* Ansprache in der Aula maxima der Universität Freiburg anläßlich des
Dies academicus, 13. November 1975.



4 Evangelium und Philosophie

ausgesetzt war, das wird von dem späten priesterschriftlichen
Schöpfungsbericht ausdrücklich an den Anfang der Bibel gestellt : der Mensch
erscheint da offensichtlich deshalb als der Herrscher über die Schöpfung,
weil er als «Bild und Gleichnis Gottes», kraft seiner geistigen Überlegenheit,

seines Selbstdenkens und Selbstwollens dazu bestimmt und
ausgerüstet ist. Er ist durch seine Erhobenheit über alles Rein-Faktische
das «fragende Tier»: Warum ist das so, könnte es nicht anders sein oder
anders gemacht werden Und er fragt im einzelnen nur, weil er immer die
letzte Frage mitstellt : Was hat das Ganze der Welt (und mein Dasein in
ihr) für einen Sinn? Ist es sinnvoll, daß es etwas gibt und nicht lieber
nichts? Pauli Rede an die griechischen Philosophen hat in einer
großartigen Wendung dieses Fragevermögen als das Wesen des Menschen

herausgestellt : die Menschen sind auf die Erde gesetzt, um «das Göttliche
(ton theon) zu suchen, ob sie etwa daran rühren und es zu finden
vermöchten» (Apg 17,27). Das tastende Fragen nach dem abschließenden
Sinn wird den Menschen kategorisch zugesprochen, das Finden dagegen

nur hypothetisch, gleich als käme es mehr auf das erste als auf das zweite

an. Mensch ist offenes Fragen nach dem Seins- und Sinnhorizont hin, in
der Hoffnung und Erwartung, daß die so wesenhaft vorgetragene Frage
nicht enttäuscht werden wird, und je offener sein suchendes Fragen
bleibt, desto mehr Chance besteht, daß die Antwort, falls sie von Gott
her ertönen sollte, gehört und zentral verstanden wird.

Christlichem Glauben gemäß ist dieses Wort von Gott her in der

mit der Menschwerdung des Wortes gipfelnden biblischen Offenbarung
an die Menschen ergangen. Dieses Wort ist freilich Antwort auf die
Sinnfrage, aber nicht indem es primär über menschliche und weltliche Dinge
spricht, die der Mensch mit seiner angeschaffenen Vernunft durch sich
selbst zu beantworten vermag - Gott ist kein Vater, der die Schulaufgaben

seiner Kinder schreibt -, sondern indem es über das spricht, was
kein Mensch von sich her ergründen könnte: die innere «Subjektivität»
Gottes. «Welcher Mensch nämlich weiß, was innen im Menschen ist, als

nur der Geist des Menschen, der in ihm ist So erkennt auch keiner, was
in Gott ist, als nur der Geist Gottes» (1 Kor 2,11). Von Jesus sagt deshalb

der Johannesprolog, er sei gekommen, um uns «Gott auszulegen» (1,18).
Und freilich werden durch den Aufgang dieses ewigen Sinn-Lichtes dann
auch Welt und Mensch in ein neues Licht getaucht, Sinnzusammenhänge
werden sichtbar, die bereits in der Schöpfung lagen, aber der Selbstoffenbarung

Gottes bedurften, um überhaupt oder wenigstens mit Sicherheit

gesehen zu werden.



Evangelium und Philosophie 5

Trotzdem bleibt das Wort Gottes Wort von Gott über Gott und
über sein Verhältnis zu Welt und Mensch - und nicht Wort über die Welt
und den Menschen. Es ist spontane Selbsterschließung, und so auch
Antwort auf die gestellte Frage. Die Selbsterschließung wird eben nur der zu
würdigen wissen, der an den göttlichen Sinnhorizont die dringliche Frage
gestellt hatte. Gottes Wort wendet sich an Interessierte, an «die Weisheit
mit Liebe Suchende», was der eigentliche Sinn des Wortes «Philo-soph»
ist. Und in diesem Sinn muß jeder des Menschseins würdige Mensch

Philosoph sein, und er kann es auch, ohne in fachphilosophischen
Einzelheiten bewandert zu sein x. Einem Menschen hingegen, der aufhören
würde zu philosophieren, weil es ihm genügt, die Welt technisch zu
beherrschen, ohne die Sinnfrage nach dem Ganzen zu stellen, hätte Gottes
Wort in der Bibel nichts mehr zu sagen, besser: es würde ihm «nichts
mehr sagen», und der Dialog zwischen beiden bliebe ein «dialogue de

sourds».

Um dies im kurzen Zeitraum einer Ansprache etwas deutlicher zu
machen - auch wenn wir kaum mehr als andeuten können - können wir
drei Querschnitte durch die geschichtliche Entwicklung des Problems

legen: der erste soll die Frage auf der Ebene des Alten Bundes stellen,
der zweite auf der des Neuen Bundes und der dritte mag ein Licht auf
die heutige christliche Situation werfen.

7. Das Alte Testament und die Philosophie

Das Alte Testament entstand inmitten der von tiefen Daseinsfragen
aufgewühlten Kulturwelt des Vorderen Orients, zwischen Ägypten,
Sumer und Mesopotamien, Ugarit und Kanaan, in der Endphase auch

1 Wollten wir ein Beispiel solch untechnischen Philosophierens haben, so
könnten wir einen Augenblick George Eliots Tischler «Adam Bede» zuhören, der
während des Schreinerns seinen Gesellen sagt: «... we must have something beside
Gospel i' this world. Look at the canals, an' th' adqueducs, an' th' coal-pit engines,
and Arkwright's mills there at Cromford ; a man must learn summat beside Gospel
to make them things, i reckon. But t'hear some o' them preachers, you'd think as a
man must be doing nothing all's life but shutting's eyes and looking what's a-going
on inside him. I know a man must have the love o' God in his soul, and the Bible's
God's word. But what does the Bible say Why, it says as Got put his sperrit into
the workman as built the tabernacle, to make him do all the carved work and things
as wanted a nice hand. And this is my way o' looking at it: there's the sperrit o'
God in all things and all times — week-day as well as Sunday - ...» (Everyman's
Library, London/New York 19721 11.



6 Evangelium und Philosophie

Hellas. Die Exegese deckt uns - nach den ersten dramatischen Bibel-
Babel-Kämpfen - diese Zusammenhänge mit Gelassenheit und angstlos

immer tiefer auf: nicht erst die Weisheitsliteratur (seit Salomon) ist
sichtlich beeinflußt von einer sehr viel älteren analogen in Ägypten und
Babylonien, nicht erst die Psalmen zeigen sich in ihrer Form abhängig
von Ugarit, nicht nur wurde die Hiobsfrage, die Israel während der
Verbannung stellte, früher eben in Babylon schon gestellt, sondern bereits
die mosaische Gesetzgebung ist bei all ihrer Originalität - und eine solche
besitzen alle biblischen Schriften - eingebettet in eine solche der
umliegenden Großreiche. Wer würde vernünftigerweise etwas anderes
erwarten? Klaus Westermann 2 hat jüngst in einer bemerkenswerten
Einleitung zum biblischen Schöpfungsbericht diesen in eine riesige
Weltliteratur über die Entstehung des Kosmos eingebettet und unter anderem

gezeigt, daß der Gedanke, Gott habe die Welt durch Sprechen
hervorgebracht, kein Sondergut Israels ist, sondern - neben andern analogen
Vorstellungen - vielerorts vorkommt. In dieser Hinsicht beansprucht
der Schöpfungsbericht (der erste wie der zweite) der Bibel auch durchaus
keine exklusive Originalität. Er enthält ebensoviel religiöse Philosophie
wie Theologie.

Alttestamentliche Philosophie vollzieht sich im Zeitraum des Übergangs

vom bildlichen (mythischen) zum begrifflichen (abstrakten) Denken,

und insofern es ein wesentliches Anliegen der damaligen Offenbarung

war, eine magisch-mythische Auffassung der Welt durch die Erfahrung
des welttranszendenten, freien Schöpfergottes zu entzaubern (zu
entmythologisieren), trug sie mächtig dazu bei, den Mythos in Logos, also zu
einem philosophischen Denken in abgeklärtem Sinn überzuführen. Aus
diesem Grund konnte gegen Ende des Alten Bundes die Aufnahme
hellenistischer Denkformen, die von außen herandrängten, in die Bibel
ohne Umsturz erfolgen, und wir wissen heute (etwa durch Martin Hengeis
grundlegendes Werk «Judentum und Hellenismus»2 1973), daß die
hellenistischen Einflüsse bis in die traditionell-jüdischen Kreise Jerusalems
hinein vordrangen, so daß die schroffe Trennung zwischen
jüdisch-palästinensischen und heidnisch-hellenistischen Christengemeinden, wie sie

von Harnack bis Bultmann üblich war, hinfällig wird.
Gewiß hatte die griechische Anstrengung den Übergang vom Mythos

zum Logos aus eigener erstaunlicher Kraft zustande gebracht - Piaton

2 Genesis 1-11, in : Biblischer Kommentar zum Alten Testament. Neukirchener
Verlag 1974.



Evangelium und Philosophie 7

hatte die mythischen Dramendichter aus seinem Vernunftstaat verbannt
und die Stoiker hatten in ihrer Welterklärung die alten Götter zu
Weltprinzipien entmythologisiert -, deshalb sollte die Begegnung zwischen
der durch den griechischen «Begriff» geschaffenen Universalität menschlichen

Denkens und Fragens und der ganz anderen Universalität des

göttlichen Wortes in der Bibel von unabsehbarer weltgeschichtlicher
Bedeutung werden. In der Tat war ja mit dem Übergang vom Alten zum
Neuen Bund innerbiblisch etwas Grundstürzendes geschehen: das bisher

primär einem einzelnen Volk angebotene göttliche Heil war durch die

Mensch-werdung des göttlichen Wortes zu allmenschlicher Tragweite
ent-schränkt, Jesus war nach dem Glauben der ersten Jünger und offenbar

nach seinem eigenen Selbstverständnis (siehe die Einsetzungsworte
der Eucharistie) nicht nur für Israel, sondern für «die Vielen», das heißt
«für alle Menschen» (1 Tim 2,4) gestorben, und die Botschaft dieser

Versöhnung der Welt mit Gott mußte nunmehr « bis an die Grenzen der Erde »

hinausgetragen werden. Eine solche weltweite Verkündigung in der

Oikumene, dem «bewohnten Erdkreis», wäre aber nicht möglich gewesen,
wenn es nicht ein oikumenisches Denken, ermöglicht durch die griechische
Philosophie, und ein ebensolches Sprechen (die «Koinë», die «gemeinsame

Sprache») gegeben hätte. Dem Griechischen entsprach das Lateinische,
die Römer hatten sich die griechische Philosophie im wesentlichen
einverleibt und durch ihr Weltreich ihre Sprache ebenfalls zu einer
allgemeinen gemacht.

Einen Gegenbeweis zur Fruchtbarkeit dieser Begegnung kann Philon
leisten, der das Unmögliche unternahm, die noch partikuläre, weil völkisch
gebundene Offenbarungsreligion der Juden in die griechische universale

Begriffswelt zu übertragen. So blieb sein geniales Unternehmen schließlich

ein hölzernes Eisen (wie übrigens manche späteren analogen
jüdischen Unternehmungen, etwa die Martin Bubers), die Kirchenväter
waren es, die davon profitieren konnten.

2. Das Evangelium und, das antike Denken

Aber nun taucht die Frage auf: wurde denn das Evangelium vom
griechischen Denken wirklich aufgenommen oder nicht vielmehr
umgedeutet und damit verfälscht? Haben die Griechen und Römer die

göttliche Offenbarung nicht doch einfach in ihren philosophischen Horizont

hinein absorbiert



8 Evangelium und Philosophie

Zur Antwort können wir drei Aspekte auseinanderhalten : die antike
Philosophie bedeutete für die christliche Verkündigung 1. eine Chance,
2. eine Gefahr, 3. eine Herausforderung.

Die Chance lag in der vorhin aufgezeigten Begegnung zweier ent-
schränkter Horizonte: das Christentum kann sich selbst nur als die
universale Heilsreligion verstehen und verkünden, in Dankbarkeit dem

gegenüber, was Gott in Jesus Christus an Äußerstem für die ganze Welt
getan hat. Das griechische Denken verstand sich und war faktisch
übernational (was das Bewußtsein und die Sendung Alexanders erwies) ; die
nationalen Gottheiten waren längst zu Momenten einer übernationalen

Kosmopolis depotenziert.
Die Gefahr war evident. Denn die Griechen formulierten nicht nur

fragend, sokratisch (und auch noch aristotelisch), sondern weitgehend
systematisch, sie suchten dort, wo die letzten Fragen auftauchten, auch

letzte, nach oben hin abschließende Antworten zu geben. Die Häupter
der philosophischen Schulen erteilten ihren Adepten theoretisch wie

praktisch verbindliche Auskünfte und Weisungen, von der platonischen
Akademie über die Stoa, Epikur bis zu den späten Piatonikern. So stießen,
als Christentum und Philosophie einander begegneten, zwei geschlossene

Sphären zusammen: was konnte dabei geschehen? Zweierlei. Man konnte
versuchen, die beiden Sphären ineinander zu verschmelzen: dadurch
entstand die Gnosis, bei der die Geschichtlichkeit der biblischen
Offenbarung und die Ungeschichtlichkeit des griechischen Denkens einander
auf halbem Wege begegneten und zusammen ein hybrid-mythisches
Gebilde ergaben. Man konnte auch versuchen, den griechischen Verste-
henshorizont als Rahmen zu nehmen und ihm die historische Christus-

Offenbarung einzupassen: so entstand der Arianismus und manche
andere häretische Ableger. Der dritte Weg: die Assimilation des
griechischen Denkens durch die Kirche forderte die gewaltige Anstrengung,
die die alte kirchliche Orthodoxie zu leisten hatte: in Nicäa, Ephesus,
Chalkedon und den andern Konzilien ging es darum, die geschlossene

Systematik des griechischen Denkens (und entsprechend der einzelnen

Systembegriffe) aufzusprengen, zu zerdehnen, zu transponieren, um daraus

mögliche Ausdrucksformen zu gewinnen für das Mysterium des

freien Gottes, der in Christus frei Mensch geworden war, um den sündigen
Menschen zu befreien.

Aber die Herausforderung dürfte wohl das wichtigste sein. Die
Griechen hatten spätestens seit Piatons «Parmenides», in der Stoa und
bei Plotin ernstgemacht mit dem formalen Begriff des Absoluten. Dieses,



Evangelium und Philosophie 9

als das Sein oder das Eine, konnte nicht als das «Andere» der vielheitlichen

Welt gedacht werden; denn das Andere des Seins oder des Einen
kann ja selbst nur dadurch ein Anderes sein, daß es seinerseits ein Seiendes

und ein Eines ist, es kann sich vom Sein und vom Einen also nur
dadurch unterscheiden, daß es (zumindest) daran teilhat. Der Gottesname,

den der Kusaner prägte: «Der Nicht-Andere», ist in vielen
Formulierungen Plotins oder Proklos' längst vorbereitet. Dieser (Grenz-)
Gedanke ist eine formale Minimalforderung, die jede ernsthafte
Philosophie - nicht nur die griechische, sondern in ihrer Art auch die indische
und fernöstliche - an die christliche Verkündigung stellt. Nun finden wir
am Ende des Alten Testaments, an einer versteckten Stelle, den staunenden

Ausruf: «Gott ist Alles! ho Theos to pän !» (Sir 43,27). Dieser Ausruf
ist wie ein Durchbruch durch den in der partikulären Volksreligion
bestehenden Schein, daß Gott und Volk sich wie der Eine und das Andere
gegenüberstehen («Gottes ist der Himmel, den Menschen hat er die Erde
zugewiesen»). Dieser Anschein entsteht dadurch, daß die Offenbarung
Alten Bundes eine erst anhebende, verheißende ist - Pauli Lehre vom
Gesetz hat es genugsam unterstrichen -, daß im Gesetz Gott und Mensch
einander noch gegenüberstehen, und das Gesetz noch nicht, wie
verheißen, in die Menschenherzen hineingelegt worden ist. Wenn aber Paulus
endzeitlich «Gott alles in allem» (1 Kor 15,28) sein läßt, so ist dieses

Erfüllungsbild im Neuen Bund nicht mehr bloße Verheißung, weil «die

Liebe Gottes in unsere Herzen ausgegossen ist durch den Heiligen Geist,
der uns verliehen wurde» (Rom 5,5). Die «formale» Forderung der
Philosophie wird vom Christentum «materiell» erfüllt, auf der Ebene der Freiheit,

deshalb ohne die (fast unvermeidliche philosophische) Gefahr des

Pantheismus. Wenn Ignatius von Loyola betet: «Sume, Domine, et
suscipe universam meam libertatem», so meint er mit «sume» gewiß kein
«destrue» (wie es logisch eine stoische oder eine Zen-Philosophie ansetzen

müßte).
Die größten christlichen Denker haben sich dieser Herausforderung

der Philosophie gestellt, jeder auf seine Weise: in der Zeit der Patristik
im Osten besonders Gregor von Nyssa und Maximus Confessor, im Westen
besonders Augustinus, im Mittelalter Thomas von Aquin und Nikolaus
von Kues. Wir können ihre Antworten hier nicht weiter differenzieren,
weisen nur hin auf die zentrale Leistung des Aquinaten, der in seiner
Seinslehre eine Vermittlung zwischen Philosophie und Theologie geboten
hat, wie sie nach ihm weder überboten noch eingeholt worden ist, so
vieles an seinen Formulierungen auch fragmentarisch bleiben mag. Ohne



10 Evangelium und Philosophie

den Horizont, der bei ihm oder bei einem andern der Genannten
aufgerissen worden ist, läßt sich überhaupt nicht verantwortlich Theologie
treiben und das Evangelium verkündigen.

Das wird angesichts der modernen Formen des Atheismus besonders

eindringlich klar. Denn Atheismus ist immer ein Gegen-Entwurf zu
einer verkürzten, philosophisch nicht verantwortbaren Gottesidee. Die
Revolte richtet sich gegen einen Gott, der der Andere des Menschen ist,
einen verendlichten, von außen her versklavenden, einen in einem
verheißungslos gedachten Alten Bund fixierten Gott. Aber das Gesagte

gilt nicht nur nach außen, sondern auch nach innen. Ohne das «Bedenken
des Seins im Ganzen» (Heidegger) kann auch den Gläubigen keine wahre
theosebeia, pietas, Frommheit nahegelegt werden und damit auch kein
wahrer Glaube. Denn ohne dieses Denken bleibt Gott auch hier «der

Andere», weshalb ein Auszug aus der Welt, eine Abkehr vom Nächsten

nötig wird, um sich ihm zu nähern. Jesus hat eine solche Religion mit den

Wurzeln ausgehoben.
Es versteht sich von selbst, daß Gottes Selbstoffenbarung nie

verwechselt werden darf mit einer Antwort, die der Mensch sich über den

Weltsinn selber erteilen kann, daß die in Jesus Christus gekreuzigte
Gottesliebe als das abschließende Wort von der Welt aus nicht einmal
erahnbar ist und für Juden und Heiden Torheit und Ärgernis bleibt, daß
die Wendung vom eigenen Suchen zum Gefundenwordensein durch Gott
vom Menschen jene Herzensumkehr verlangt, zu der das Evangelium in
seinen ersten Worten aufruft. Wird die Philosophie bereit sein, eine solche

Metanoia als Wesensbedingung ihrer eigenen Erfüllung anzunehmen

3. Christentum und heutige Philosophie

Das führt uns zu unserem dritten Querschnitt hinüber. Das christliche

Denken hat in Antike und Mittelalter die Seinslehre der Griechen

(und potentiell auch der Inder und anderer Denker des Absoluten) so

durchdrungen und innerlich überhöht, daß es für ein nach-christliches
Denken schwer ist, nochmals neu und gleichsam naiv im Offenen zu

fragen. Es kann vornehmlich dreierlei versuchen:

Entweder beim frühesten, gleichsam christlich noch unverbrauchten
griechischen Denken anzuknüpfen, beim vorsokratischen, wobei es die
Tendenz haben wird, alles Spätere, mit Sokrates und Piaton Anhebende
bereits als ein Absinken (ins Abstrakte und ins Moralisierende)
abzuwerten: hierin sind sich Nietzsche und Heidegger einig. Und es könnte



Evangelium und Philosophie 11

wohl sein, daß wenn einmal die marxistisch-maoistischen Ideale
verblassen, das letzte Wort eines nichtchristlichen Philosophierens das Nietzsches

sein wird; manche Anzeichen (etwa in Frankreich) deuten schon
darauf hin. Aus der gleichen Tendenz (denn die Vorsokratiker sind
Monisten) kann man gegen das Christliche in Indien Zuflucht suchen,
aber allgemein gesprochen fällt man damit (hier hat Hegel recht) noch
hinter das Griechische zurück; der formale Monismus (das Sein oder
Nichtsein oder Eine) ist dort vorwiegend auch ein materieller.

Oder man kann versuchen, das in die Philosophie eingedrungene
Christliche zu säkularisieren, in Philosophie aufzulösen: der große
Versuch Hegels, der von einem liberal verstandenen Johannes-Christentum
die Kehr zu einer allgemeinen Logisierung der Liebe macht. Diesem
Versuch parallel ist derjenige von Marx, den alttestamentlichen Messia-

nismus als Verheißung des durch Gott den Menschen zu bringenden Heils
in einen rein humanistischen Messianismus zu verwandeln.

Schließlich drittens kann man auf alle Philosophie verzichten und
sich mit bloßer «Wissenschaftstheorie» (die vorwiegend aus Psychologie
und Soziologie bestehen wird) als Grundlage für «Praxis» (d. h. technische

Weltveränderung) begnügen, also die Sinnfrage des Seins im Ganzen
auf sich beruhen lassen und sich nur noch an vom Menschen selbst zu
sichernde oder herstellbare Sinnfragmente halten, die gleichsam als

abgegrenzte Inseln von Sinn im Meer des Umgreifend-Sinnlosen
auftauchen. Dem wird ein Weltgefühl der Angst und einer fieberhaften
Geschäftigkeit der Sicherung gegen die Angst entsprechen; aber die

Angst kann dadurch nur übertäubt, nicht überwunden werden, und als

Antwort auf die Sinnlosigkeit des Ganzen müssen Terror und Anarchie
notwendig überhandnehmen. Bloße Verkündigung des «reinen Evangeliums»

ohne vermittelnde Philosophie wird darin ungehört verhallen.
Christliches Denken und Verkünden kann sich auf keine der drei

geschilderten Formen nachchristlichen Denkens (oder Nicht-Denkens)
einlassen. Es kann aber ebensowenig auf den fragenden Menschen als
seinen Adressaten verzichten. Dieser Mensch ist ein heute Fragender,
und man muß ihn seine genuine Frage selbst formulieren lassen und ihm
nicht mit fertigen patristischen oder mittelalterlichen Antwortformeln
ins Wort fallen. Trotzdem muß man ihm zeigen können, daß die tiefste
Frage immer schon gestellt worden ist, und in welcher Richtung man zu
blicken hat, wenn man im Dunkeln ein Licht möchte aufgehen sehen.

Mit anderen Worten: wir brauchen heute so nötig wie Brot und
Wasser eine originäre Philosophie, die sich nicht ins Schlepptau der



12 Evangelium und Philosophie

modernen drei Formen des monistischen oder säkularisierten oder sich

selbst aufhebenden Philosophierens nehmen läßt, sondern aus den
menschlichen Ursprüngen heraus fragt. Und weil diese Ursprünge immer
wieder die eine Hauptfrage aus sich entlassen, wird man getrost sagen
dürfen, daß alle großen Philosophien der Menschheit untereinander in
Osmose stehen. Sie können es, wenn jede von ihnen auf den Anspruch
verzichtet, die einzig seligmachende Antwort zu bieten. Nur kleine
Geister wollen derartige Antworten schwarz auf weiß nach Hause tragen.
Ein Vorurteil dieser kleinen Geister ist es, zu meinen, ein Platoniker
könne kein Aristoteliker sein (Pico, der ein großer Geist war, hat es in
seinem «De Ente et Uno» unternommen, den Gegenbeweis zu führen).
Ein Plotin war sicher beides zugleich und außerdem noch ein Stoiker.
Und ein Thomas von Aquin hat sowohl Plotin wie Aristoteles, Augustin
wie Dionysius, das jüdische wie das arabische Denken in sich vereinigt,
ohne daß man dieses Genie einen Synkretisten nennen dürfte. Solche

Osmose ist deshalb möglich, weil große Philosophie das Sein und das Eine
nicht als etwas begrifflich zu Bewältigendes, sondern als ein Mysterium
betrachten, dem man sich (wie G. Siewerth sagt) als einem «Gleichnis
Gottes» nähern muß.

Und wie wir eine originäre Philosophie brauchen, so eine originäre
Theologie, die sich wiederum nicht ins Schlepptau einer nichtphiloso-
phierenden positivistischen Exegese oder gar «wissenschaftstheoretischen»

Hermeneutik nehmen läßt, den Geist des Herrn nicht mit dem

Begriff und die lebendige Inkarnation nicht mit dem Buchstaben
verwechselt und damit auch frei dazu ist, nicht vor lauter Antwortwissen
die Frage des Menschen zu überhören und zu vergessen, daß man selber
ein fragender Mensch ist.

Seien wir als Christen wirkliche Denker, die mit Aristoteles wissen :

«Man muß immerfort neu fragen, was das Sein wohl sein mag», dann

wird uns, wenn wir die Botschaft von Christus verkünden, auch keine

echte menschliche Frage fremd sein.


	Evangelium und Philosophie

