Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Maas, Wilhelm: Unveridnderlichkeit Gottes. — Zum Verhiltnis von grie-
chisch-philosophischer und christlicher Gotteslehre. — Miinchen—Paderborn—-
Wien: F. Schéningh 1974. 211 S. — (Paderborner Theologische Studien. 1.)

Ohne jeden Zweifel hat W. Maas in seiner Untersuchung iiber die Bedeu-
tung der « Unverdnderlichkeit Gottes» fiir die christliche Theologie ein hochst
aktuelles Problem angefaB3t. Es kann auch gleich gesagt werden, dall er uns
in seiner unter der Leitung von Prof. H. Miihlen ausgearbeiteten Disser-
tation eine gediegene Einfiihrung in diese heute allgemein als fundamental
betrachtete Problematik bietet.

Dies gilt bereits vom Einleitungskapitel (11-33). Darin umrei3t der Ver-
fasser in kurzen, klaren Ziigen, wie die philosophisch verstandene Unver-
danderlichkeit Gottes fast von Anfang an bis in unser Jahrhundert die Gottes-
lehre des kirchlichen Lehramtes und der Theologie weitgehend bestimmte,
ohne einen der heutigen Exegese standhaltenden Riickhalt in der Bibel zu
besitzen. Im zweiten Kapitel (34—-86) wird dann aufgewiesen, wo die Herkunft
dieses so entscheidenden Leitgedankens zu suchen ist, nimlich in der grie-
chischen, d. h., vor allem in der platonischen und neupythagoreischen Got-
tesvorstellung. Das dritte Kapitel (87-124) ist Philon von Alexandrien gewid-
met, der, besonders in seiner Schrift «Uber die Unverinderlichkeit Gottes»,
als erster die griechische Auffassung vom unbeweglichen, unbeeinfluBbaren
und leidenslosen Gott zum hermeneutischen Prinzip seiner Bibelauslegung
machte, ohne dabei die als unverbriichliche Treue verstandene Unverdnder-
lichkeit Gottes der alttestamentlichen Schriften ganz zu iibersehen. Im vier-
ten Kapitel (125-162) kommen unter dem Titel «Die Unverdnderlichkeit
Gottes in der Patristik» Klemens von Alexandrien, Origenes, Arius, Atha-
nasius und das Konzil von Nizda sowie Augustinus und die von ihm beein-
fluBte frithmittelalterliche Theologie zum Wort. Dabei zeigt sich, wie die
griechisch verstandene Unverdnderlichkeit Gottes sich ganz durchsetzte,
auch wenn die Theologen, wie vor allem Origenes, immer wieder von der
Bibel her gedriangt wurden, die eine und andere Korrektur anzubringen. Zum
Abschluf} stellt das letzte Kapitel (173-194) die Unverdnderlichkeit Gottes als
dogmatisches Problem hin. Dabei wird in etwa zugestanden, dal3 die bibli-
sche Auffassung vom immer treuen Gott von der Philosophie her tiefer ver-
standen werden kann. Doch diese philosophische Vertiefung wird eher von
der richtig verstandenen dynamischen Gottesidee Hegels als von der grie-
chisch-philosophischen Gotteslehre erwartet.



416 Besprechungen

Es ist nur natiirlich, daB3 eine Arbeit mit einer so weit gespannten The-
matik bei aller Gediegenheit auch AnlaB3 zu kritischen Uberlegungen gibt.
Vorerst zu ein paar Einzelheiten. Es ist nicht gerade gliicklich, wenn unter
den lehramtlichen Aussagen ein Brief Leos des Groflen an Julianus den zwei
Dokumenten des Lateranense IV und des Vaticanum I praktisch gleich-
gestellt wird (S. 20). — Weiter wird zu undifferenziert gesagt, der Begriff
opovotog sel gnostischer Provenienz (S. 140); denn dieser Begriff hatte im
Zusammenhang mit der antiken Lehre von der animalischen Zeugung eine
viel weitere Verbreitung (vgl. Augustinianum 13 [1973] 599-607). — Es ist
ferner nicht so sicher, wie der Verfasser mit J. Quasten annimmt (S. 145),
daB die Schrift «Contra Gentes» des Athanasius vor das Konzil von Nizia
anzusetzen ist (vgl. C. KANNENGIESSER, in RchSR 58 [1970] 383-428). — Bei
der Darstellung der arianischen Kontroverse wird der Zusammenhang mit
der Diskussion zwischen den Freunden und den Gegnern des Origenes nicht
beriicksichtigt (S. 138-143). — Auch wenn ein Zusammenhang zwischen den
Lehren iiber die Unverdnderlichkeit Gottes und iiber die Unverdnderlichkeit
von Kirche, Glauben und Dogma angenommen werden kann, wird man sich
schliefllich doch fragen, ob der Verfasser den Sinn dieses Zusammenhangs
bei den von ihm anvisierten Theologen geniigend differenziert wiedergegeben
hat (S. 189-194), stehen doch dabei die Unverdnderlichkeit Gottes selbst und
die Unveranderlichkeit von «go6ttlichen Institutionen» gegeniiber.

Wichtiger als diese Bemerkungen ist jedoch die folgende Kritik. Wenn
ndmlich in dieser Untersuchung so oft vom Verstindnis-Horizont fritherer
Theologen die Rede ist, wird man sich wohl die Frage stellen diirfen, welches
eigentlich die Voraussetzungen des Verfassers selbst gewesen sind. Auf diese
Frage wird man, vielleicht etwas simplifizierend, antworten kénnen, dal3 er
auf der einen Seite den griechischen Gottesbegriff fortwdhrend als starr und
mathematisch-abstrakt abwertet (vgl. S. 118 £., 159 usw.) und auf der andern
Seite das Geschichtliche und Personliche der gottlichen Treue nach der Bibel
herausstellt. Das ist vom Anliegen des Verfassers her gut zu verstehen; denn
er wollte aufzeigen, wie schwierig es ist, in der Theologie gleichzeitig die
moderne Kategorie der «Geschichtlichkeit» und die traditionelle Lehre von
der Unveridnderlichkeit Gottes vertreten zu wollen (vgl. S. 11 £.). Doch diese
Gegeniiberstellung kommt uns trotzdem als Schwarz-Weil3-Malerei vor.

Tatsédchlich erweist sich der christliche, innerhalb des griechischen Ver-
stehenshorizontes vertretene Gottesbegriff keineswegs als so starr und ab-
strakt, wie der Verfasser meint. Einmal wird darin mit der Unverdnderlich-
keit Gottes im Grunde genommen nur der Unterschied zwischen Schopfer
und Geschopfen sichergestellt. Dafiir sind die geschichtlichen und personali-
stischen Kategorien der Bibel sicher geeigneter. Doch das kann die Berech-
tigung der Begriffe des Absoluten und Kontingenten einer Seinsphilosophie
nicht in Frage stellen. SchlieBlich steht auch dahinter eine tiefe Gotteser-
fahrung. — Das Gleiche gilt von der mathematisch inspirierten Vorstellung
der Unverdanderlichkeit Gottes. Darin geht es nicht nur um die unteilbare
und selbige Einheit, die der teilbaren Vielheit gegeniibergestellt wird (vgl.
S.791.), sondern auch um das Prinzip der Ordnung und der Harmonie
(vgl. z. B. in bezug auf Augustinus, H. I. MARROU, S. Augustin et la fin de



Besprechungen 417

la culture antique, 259-266). Dieses Ordnungsdenken jedoch ist keineswegs
so fern von der biblischen Naturbetrachtung, wie sie von gewissen alttesta-
mentlichen Hymnen auf die Schopfung bezeugt wird (vgl. Bar 3,32 ff., Is
40,26, Job 38,33 ff.). — Vor allem aber hat sich der Verfasser nicht bemiiht,
den Begriff des ACTUS PURUS positiv zu bewerten. Er zitiert Thomas, Summa
Theologiae I, 9, nicht, wo die Unverdnderlichkeit Gottes besonders davon
abgeleitet wird, da es in Gott keine Potenz, sondern nur reine Vollkommen-
heit gibt. Wenn er darauf geachtet hitte, wire die Unverdnderlichkeit Gottes
schon in philosophischer Hinsicht in einem ganzen andern Licht erschienen.

Auf der andern Seite wird aber auch der biblische Verstehens-Horizont
in nur ungeniigender Weise umschrieben. Es ist klar, daf3 die geschichtlichen
und personalen Kategorien der Bibel, wie Bund und Treue, die Unverdnder-
lichkeit Gottes, das heilt seine unerschiitterliche, stete Liebe, besser zum
Ausdruck bringen, als dies die kosmologisch und arithmetisch geprigten
Auffassungen der Griechen tun. Aber es miifite auch mitberiicksichtigt wer-
den, wie sehr die Entwicklung der biblischen Gotteslehre an Erwahlung und
Achtung, an Krieg und Vernichtung gebunden ist. Zum mindesten wiirde
man dann besser verstehen, warum die griechisch denkenden Theologen eine
vielleicht statischere, aber universalistischere Gottesauffassung vorgezogen
haben. Ganz abgesehen davon, daB3 im AT selbst der geschichtliche Gottes-
begriff gerade dort am groBartigsten hervortritt, wo er sich mit dem Schop-
fungsgedanken verbindet.

Diese Schwarz-Weil3-Malerei hat schlielich ihren Grund darin, da3 der
Verfasser zu wenig gesucht hat, die Problematik der Unverdnderlichkeit
Gottes selbst durchzudenken. Er stiitzt sich in seinen mehr theoretischen
Darlegungen weitgehend auf die Meinungen von heute anerkannten, katho-
lischen und noch mehr evangelischen Theologen, ohne dabei besonders auf
den je verschiedenen Verstehens-Horizont der einzelnen Gewidhrsleute zu
achten. Oder wire es etwa nicht von Bedeutung, darauf zu sehen, wie je-
mand, der die Unverdnderlichkeit Gottes kritisiert, zur Seinspohilosophie im
allgemeinen steht? Auf jeden Fall wird man es vermissen, dal3 der Verfasser
sich nicht besonders angestrengt hat, die selbst heute noch giiltigen Intui-
tionen herauszustellen, die hinter der sicher unvollstindigen und erganzungs-
bediirftigen Auffassung der Griechen von der Unveranderlichkeit Gottes
standen.

BAsIL STUDER

In Principio. Interprétations des premiers versets de la Genése. — Publi-
cations du Centre d’Etudes des Religions du Livre. Paris: Etudes Augus-
tiniennes 1973. 315 S.

Es handelt sich hier um eine Ver6ffentlichung des 1970 in Paris durch die
5. Sektion der Ecole Pratique des Hautes Etudes und des C. N. R. S. errich-
teten Centre d’Etudes des Religions du Livre, das sich zum Ziel gemacht hat,
die drei groflen Religionen, Judentum, Christentum und Islam zusammen zu
studieren, die alle drei den Monotheismus vertreten, sich alle drei auf heilige



418 Besprechungen

Biicher berufen und damit durch eine Art Exegese zugdnglich sind, und die
schlieBlich alle drei als lebendige Religionen in der Geschichte verwurzelt
sind (vgl. das Vorwort von P. Vignaux). Von dieser Zielsetzung her war es
nur gegeben, den Anfang der Bibel, d. h. die ersten Verse der Genesis, von
verschiedenen Standpunkten aus zu untersuchen.

Eine gedringte, biindige Erkldrung der ersten Genesis-Verse von A.
Caquor, «Breves remarques exégétiques sur Genése 1,1-2», dient als Ein-
fiihrung (S. 9-21). Es folgt von G. Vajpa eine Ubersicht iiber die rabbinische
Kosmologie sowie die philosophische und mystische Exegese, wie wir sie im
nachbiblischen Judentum finden (S.23-35). Den nichsten Artikel, «La
lumiére de I'Intellect, création du Premier Jour. L’exégése de Genese 1,1-3
chez Gersonide», widmet CH. TouATI der Exegese eines jiidischen Autors des
mittelalterlichen Siidfrankreich, Gersonide (1288-1344) (S.37-45). Unter
dem Titel «Quelques lectures juives et chrétiennes des premiers versets de la
Genese» bringt P. GEOLTRAIN die Genesis-Auslegung in der Literatur von
Qumran und in einigen Apokryphen, wie 4. Esdras-Buch und Liber Antiqui-
tatum Biblicarum, bei Philo und im NT (Jo1 und Apg 1) zur Darstellung
und hebt dabei vor allem die Gegeniiberstellung von Licht und Finsternis,
die Idee des Anfangs und des Logos als Schopfungsmittler hervor (S. 47-60).
In einem weiteren, sehr gut dokumentierten Beitrag, «Genese 1,1-2 de
Justin a Origéne», konzentriert sich P. NauTin auf drei Probleme: Schépfung
als Organisation der Materie — Die Worte «Im Anfang», als Hinweis auf die
Mittlertdtigkeit des Logos — Der Geist iiber den Wassern und die Taufe
(S. 61-94). J. RousseLET untersucht unter dem Titel «Grégoire de Nysse,
avocat de ... Moise», vor allem den kurzen Traktat In Hexaemeron, in dem
Gregor seinem Bruder Petrus von Sebaste auf einige Fragen in bezug auf die
Schopfung zu antworten sucht, und zeigt dabei auf, wie es in dieser Schrift
weniger um eine Auslegung des Textes als um eine Beantwortung von theo-
logischen Fragen mit Hilfe des Textes geht (S. 95-113). Die folgende Arbeit,
verfaBt von A. GuiLLaAumONT, fiihrt in die Welt der syrischen Kommentare
ein, deren Exegese von der Polemik Ephrems gegen Bardesanes und seine
Schiiler oder auch von griechischen Einfliissen, besonders von Seite von Basi-
lius und Theodor von Mopsuestia, aber auch von jiidischen Uberlieferungen
bestimmt war (S. 115-132). J. GouiLLARD stellt im folgenden die Exegese
von Gen 1,1-3 in der byzantinischen Zeit dar, und zwar in zwei Teilen:
1. Von Theodoret von Cyrus (ca. 450) bis Anastasius Sinaita (ca. 650);
2. Vom 7. bis zum 14. Jahrhundert, mit besonderer Beachtung von Johannes
von Damaskus und Photius (S. 133-152). Beziiglich Johannes von Damaskus
ist ihm allerdings ein Lapsus unterlaufen, wenn er schreibt, dieser hitte seine
Expositio de Fide Orthodoxa in vier Biicher eingeteilt (S. 146). Eine nicht
leichte Aufgabe hatte A. SoriGNac, dem es zukam, die Exegese und die
Metaphysik in den Genesis-Erklarungen des heiligen Augustinus zu unter-
suchen (S. 153-171); denn diese Exegese ist nicht nur selbst mit ihrem anti-
manichédischen und neuplatonischen Hintergrund sehr komplex, sondern es
besteht dariiber auch eine schwer zu iiberblickende Literatur (vgl. die
Hinweise auf die neuesten Arbeiten in REtAug 20 [1974] 325-327). Doch der
Autor hat sich dieser heiklen Aufgabe mit der ihm gewohnten Griindlichkeit



Besprechungen 419

entledigt und die Bedeutung dieser exegetischen Versuche fiir die Geschichte
der Theologie fein herausgestellt. Es schlieBt sich die Untersuchung von
R. Roques iiber Johannes Skotus Eriugena an, in der es um die Problematik
der Ewigen Schopfung geht (S. 173-212). Weitgehend um die gleiche Frage
der Ewigkeit der Welt handelt es sich in den Kommentaren von Bonaven-
tura und Thomas von Aquin, die, wie J. JoLIVET nachweist, gerade hier
zu zeigen suchten, daB8 die Philosophie des Aristoteles sich mit dem christ-
lichen Glauben verbinden laBt (S. 213-234). In einem kurzen Artikel behan-
delt F. SEcreT die eigenartigen Worterkldrungen von «Beresith» bei den
christlichen Kabbalisten (S. 235-243). R. STAUFFER legt in seinem Artikel
«L’exégese de Genese 1,1-3 chez Luther et Calvin» dar, daB dieser, auch wenn
er jenem zum Teil gefolgt ist, sich doch um eine mehr philologische als theo-
logische Auslegung bemiiht hat (S. 245-266). Von groem Interesse fiir die
Geschichte der Kontrovers-Theologie ist die Arbeit «Genese 1,1-2 chez les
commentateurs catholiques des XVIe et XVIIe siécles» mit einer chrono-
logischen Bibliographie fiir diese Zeit (S. 267-283). A. FAIvRE geht auf die
«Tradition martinésiste» (Ende des 18. Jh.), eine Art christlicher Theosophie,
ein (S. 285-291). Als letzter Beitrag schlieBt sich unter dem Titel «Et son
Trone était porté sur l'eau ...» (Koran 11/9) eine Untersuchung an, in der
H. CorsIN aufzeigt, wie die Koran-Erklirung im Laufe der Jahrhunderte die
«Finsternis iiber dem Abgrund» und den «Geist iiber den Wassern» verstan-
den hat (S. 293-304). In einer Art Zusammenfassung hebt Cu. TouaTI die
Ubereinstimmungen und Unterschiede in dieser Vielfalt von Genesis-Erkli-
rungen hervor (S. 305-307). Im Laufe der Zeiten haben diese Auslegungen
auf ihre Weise den Schopfungsakt, den Zusammenhang von Anfang und
Ende, das Verhiltnis von Zeit und Ewigkeit, den Anteil der drei gottlichen
Personen am Schopfungswerk und anderes mehr zu erhellen gesucht.

Ein Namen- und Sachverzeichnis bilden eine niitzliche Ergdnzung dieser
interessanten und in der den Etudes Augustiniennes eigenen Gediegenheit
gestalteten Veroffentlichung, in der einmal mehr zum Ausdruck kommt, wie
jede Zeit die Bibel auf ihre Weise versteht, wie aber auch das Zusammenwir-
ken von verschiedenen Disziplinen und Fachleuten notig ist, um den ganzen
Reichtum der biblischen Botschaft zur Geltung zu bringen.

BasiL STUDER

Greer, Rowan A.: The Captain of our Salvation. A Study in the Patri-
stic Exegesis of Hebrews. — Tiibingen: Mohr 1973. 1v—371 S. — (Beitridge zur
Geschichte der Biblischen Exegese. 15.)

In der Einfithrung zu seiner Arbeit gibt der Verfasser als deren Haupt-
ziel an, die antiochenische Christologie von der Exegese her zu verstehen
(S. 1). In den weiteren, recht interessanten Ausfithrungen iiber die verschie-
denen Weisen, die Viterexegese zu studieren, préazisiert er, daB er selbst das
Schriftverstindnis der Kirchenviter untersuchen moéchte, wie es in der
Exegese des Hebriderbriefes anzutreffen ist, und gibt zugleich zu verstehen,
daB er dabei in erster Linie an der antiochenischen Schriftauslegung inter-



420 Besprechungen

essiert ist, auch wenn er dabei die vornizdnische Exegese des Origenes und
die spitere alexandrinische und kappadokische Uberlieferung miteinbeziehen
wird (S. 1-6).

Entsprechend diesem Programm behandelt das erste Kapitel (S. 7-64)
die Schriften des Origenes, in denen zum ersten Mal dem Hebréderbrief ein
groBerer Platz eingerdumt wird. Nach einigen allgemeinen Darlegungen
iiber Christus als den Erfiiller des Gesetzes kommen darin die Auslegungen
zu einzelnen Versen zur Sprache. Daraus ergibt sich, dal die Exegese des
Origenes weitgehend von seiner Auffassung vom Wort als Offenbarung her
bestimmt ist und sich so von der nachnizidnischen Interpretation grundlegend
unterscheidet, auch wenn ihr die Exegese eines Athanasius oder eines Cyrill
von Alexandrien ndherkommt als jene von Theodor von Mopsuestia oder
Nestorius. Immerhin ist nicht zu iibersehen, dal3 das Interesse an der Freiheit
oder die strikt typologische Auslegung von Hebr 10,1 sie mehr in die Nahe
der antiochenischen Exegese stellen.

Das zweite Kapitel (S. 65-128) ist der arianischen Kontroverse gewid-
met, wie sie sich vor allem zuerst in den Schriften des Athanasius und dann
in denjenigen der Kappadokier widerspiegelt. Dabei wird herausgestellt, wie
die anti-arianische Polemik der Exegese des Hebriderbriefes eine mehr theo-
logische, d. h., trinitarische Ausrichtung gegeben hat. Die Verteidigung des
«Homoousios» durch Athanasius und seine ndhere Bestimmung durch die
Kappadokier machen sich iiberall bemerkbar, besonders natiirlich in der Aus-
legung von Hebr 1,3. Das wird zunédchst fiir Athanasius an den drei Themen-
kreisen: Trinitdat (Hebr 1,3 2,10 13,8) — Soteriologie (Hebr 2,9 ff.) — Christo-
logie (Hebr 3,1 ff.) aufgezeigt (S. 70-97). In dhnlicher Weise kommt dann die
nuanciertere, aber weniger einfluBreiche Exegese der Kappadokier, vor
allem diejenige des Gregor von Nyssa zur Sprache (97-126). Dieser konnte
auf Grund seiner griindlicheren philosophischen Ausbildung, aber auch
dank einer weiterentwickelten theologischen Problematik (Polemik gegen
Apollinaris) nicht nur eine tiefere Auffassung vom «neuen Menschen» vor-
legen, sondern hatte bereits auch einen offeneren Blick fiir die eigentlich
christologische Fragestellung.

Im dritten Kapitel (S. 129-177) gelangen mit Eustathius von Antiochien
und Diodor die Anfidnge der antiochenischen Christologie und damit der
eigentlichen Thematik des Buches zur Darstellung. Trotz der prekdren
Quellenlage 148t sich nach GREER aufzeigen, in welchem Verhiltnis diese
beiden Autoren zur Wort-Fleisch-Christologie des Malchion und Lukian von
Antiochien und damit auch zu den Anfingen der Wort-Mensch-Christologie
stehen und wie von da aus gesehen ihre Exegese sowie ihre Bedeutung fiir
die spatere antiochenische Christologie zu bewerten sind. Mit anderen Wor-
ten, es erscheint hier, da3 am Anfang wie am Ende der arianischen Kontro-
verse in Antiochien eine Unterscheidungs-Christologie beheimatet ist, wie
sie spater von Theodor von Mopsuestia weiterentwickelt werden wird. Auch
wenn die Unterschiede der beiden Theologen nicht zu iibersehen sind, steht
zudem fest, dal3 weder beim einen noch beim andern die Exegese die Christo-
logie bestimmt hat, dal deren Wurzeln vielmehr in die vornizdnische Zeit
zuriickreichen.



Besprechungen 421

Es folgen zwei Kapitel iiber Theodor von Mopsuestia: Das erste (Kap.4:
S. 178-223) iiber seine Theologie, das zweite (Kap. 5: S. 224-263) iiber seine
Exegese. In den Ausfithrungen iiber die Theologie stehen vier Hauptthemen
zur Debatte: Die zwei Zeitalter (S. 179-192), Gnade und Freiheit (S. 192—-
202), die Erlosung (S. 202-210) und die Christologie (S. 210-220). Dabei er-
weist sich die Theologie der zwei Zeitalter als grundlegend fiir die ganze
Theologie von Theodor. Gott, der die Welt erschaffen hat und sie durch seine
Vorsehung leitet, ruft in seiner Gnade den Menschen zur freien Antwort auf,
um ihn zur Vollendung im zweiten Zeitalter zu erziehen. Der Ubergang vom
ersten zum zweiten Zeitalter selbst vollzieht sich grundlegend in Christus,
der als der «Assumptus homo» die Erstlingsfrucht der neuen Menschheit
darstellt, und dessen Tod und Auferstehung die Menschen bereits an dem
teilhaben lassen, was sie einst vollkommen sein werden. Diese Theologie, die
mit ihrer Betonung von gottlicher Erziehung und menschlicher Freiheit an
jene von Origenes erinnert, von ihr aber vor allem durch ihre neue christo-
logische Problematik doch sehr verschieden ist, bildet dann auch die Grund-
lage fiir die Exegese des Hebrierbriefes. Das konnen eine Betrachtung des
Schriftverstindnisses und der exegetischen Methode von Theodor sowie ein
Studium der Fragmente des Hebrder-Kommentars und des Gebrauches des
Hebrierbriefes in andern Schriften klar herausstellen. Diese theologische
Orientierung tritt noch eindeutiger hervor, wenn die Exegese von Theodor
mit derjenigen von Athanasius konfrontiert wird. Wahrend ndmlich Atha-
nasius in seiner Auslegung durchwegs den Logos als Subjekt der Aussagen
hinstellt und andererseits auf das Menschliche in Jesus nicht eingeht, sucht
Theodor, gerade diesen Gesichtspunkt hervorzuheben. Damit kiindigt sich
der Kontrast an, der in bezug auf Hebr 1,3 3,1 2,14 13,8 und besonders 5,7-9
zwischen Cyrill und Nestorius offen hervortreten wird.

Im sechsten Kapitel (S. 264-306) kommen Chrysostomus und Theodoret
zur Behandlung, die sich beide durch ihre MadBigung ausgezeichnet haben.
Der erste wich der christologischen Debatte aus, wahrend der andere die
Christologie seiner Vorganger in versohnlichem Geiste weiterentwickelt hat.
Tatsdchlich folgt Chrysostomus sowohl in der Theologie wie in der Exegese
des Hebrderbriefes weitgehend der Linie von Theodor und unterscheidet
sich damit von der alexandrinischen Tradition. Er vermeidet es aber, vom
«Homo Assumptus» zu sprechen und sieht mehr als andere Antiochener im
Menschlichen einen Beweis fiir die Wirklichkeit der Menschwerdung Gottes.
Theodoret wiederum hilt sich noch mehr an die antiochenische Theologie.
Ja, sein Kommentar zum Hebrderbrief mutet wie eine Zweitauflage desjeni-
gen von Theodor an. Dementsprechend bekdmpft Theodoret wie Nestorius,
was er als Apollinarismus Cyrills und der alexandrinischen Tradition betrach-
tet. Aber er benimmt sich weniger polemisch als Nestorius. So bereitete er
den Kompromi3 von Chalcedon vor und trug fiir die Ubereinstimmung der
trinitarischen und christologischen Terminologie bei. Das alles hat auch seine
Auslegung des Hebrderbriefes gepriagt (vgl. bes. Hebr 2,9 ff. 13,8). Diese ist
darum wie diejenige von Chrysostomus von der alexandrinischen verschieden.
Sie legt weniger Gewicht auf das Geheimnis der Menschwerdung Gottes als auf
die Vollendung des menschliches Lebens durch das gehorsame Leiden Christi.



422 Besprechungen

Das letzte Kapitel (S.307-355) stellt Cyrill und Nestorius einander
gegeniiber, bei denen sowohl die beiden theologischen Richtungen wie die
beiden exegetischen Traditionen aufeinander prallen, wie man es besonders
an der Auslegung der fiinf Haupttexte feststellen kann. Tatsdchlich inter-
pretiert Nestorius diese und andere Stellen des Hebrderbriefes entsprechend
seiner Auffassung von den klar unterschiedenen, im einen « Prosopon» geein-
ten Naturen, wahrend Cyrill durchgehend die substantielle Einigung des
Wortes mit der wahren Menschheit voraussetzt. In bezug auf Hebr 1,3 und
den damit verbundenen Texten vertreten die beiden zwar eine dhnliche Aus-
legung. Aber Cyrill nimmt diesen Text als Ausgangspunkt dafiir, daB das
Wort in allen Texten wie an dieser Stelle Subjekt der Aussage ist. Ein ernste-
rer Unterschied erscheint in der Auslegung von Hebr 3,1 iiber die Sendung
und das Priesteramt Christi. Wahrend Nestorius diese auf den «Homo
assumptus» bezieht, schreibt sie Cyrill, und zwar sowohl vor wie nach 428,
dem menschgewordenen Worte Gottes zu. Gerade hier zeigt sich, wie die von
Anfang an vertretenen theologischen Positionen die verschiedenen Ausle-
gungen bestimmt haben. Obwohl Cyrill, wie schon Athanasius, fiir Hebr 5,7-9
nicht viel iibrig hat, ist er doch gezwungen, dazu Stellung zu nehmen und
dabei sowohl die Unverdnderlichkeit des Wortes wie die volle Menschheit
Christi klar zu bejahen. Auch wenn er mit Recht das Geheimnis der Mensch-
werdung betont, frigt es sich doch, ob er dabei das Menschliche auch genii-
gend ernst nimmt. Hebr 2,9 ff. gehoért zu den Lieblingstexten Cyrills. Er
mufl allerdings gegeniiber Nestorius bei der Auslegung dieses Textes darauf
achten, daB er die Einigung der beiden Naturen naher bestimmt. SchlieBlich
stellt sich das Problem der Einheit auch in bezug auf Hebr 13,8. Cyrill
bezieht den Text auf das ewige wie auf das menschgewordene Wort, wihrend
Nestorius das «Christus gestern und heute und in Ewigkeit» gemidlB seiner
Einigungstheorie erkldart. So wird gerade in diesen zwei Autoren deutlich,
wie wenig es auf die exegetische Methode, hingegen ganz auf die theolo-
gischen Voraussetzungen ankommt, die aus bereits festgelegten Traditionen
stammen. Allerdings beweisen sowohl Cyrill wie Theodoret ebenso, daf3
solche theologische Gegensidtze nicht unbedingt uniiberbriickbar sind.

In der Zusammenfassung (S. 356-359) hebt der Verfasser gerade diesen
Umstand nochmals klar heraus, indem er darauf hinweist, daf3 die arianische
und dann die apollinaristische Kontroverse Einschnitte in der Geschichte der
Auslegung des Hebrierbriefes darstellen. Er fiigt aber gleich hinzu, da3 damit
nicht gesagt sei, die Viter hitten nur «Eisegese» getrieben. Nach ihm bemiih-
ten sie sich vielmehr, die Schrift als theologisches Kriterium ernst zu nehmen,
auch wenn ihre Theologie, die iibrigens weitgehend von der Schrift selbst
bestimmt war, den Rahmen fiir ihre Exegese abgab. SchlieBlich stellt er auch
mit Nachdruck fest, daB die antiochenische Theologie schon vor 325 zuriick-
reicht, auch wenn sie sich erst im Laufe der arianischen und dann vor allem
in der apollinaristischen Kontroverse voll entwickelt hat.

Aus dieser etwas lang geratenen Ubersicht ist leicht ersichtlich, daB
GREER eine Thematik behandelt hat, die nicht nur sachlich, sondern auch
methodologisch interessant ist. Einmal konnte er nachweisen, wie sich die
beiden christologischen Hauptrichtungen der Viterzeit gerade in der Exegese



Besprechungen 423

des Hebrderbriefes immer mehr unterschieden haben. Anderseits ist es ihm
auch gelungen darzutun, wie sehr die Exegese sich von theologischen An-
sichten her und nicht so sehr aufgrund verschiedener Auslegungsmethoden
je verschieden entwickelt hat. Man kann allerdings nicht verschweigen, daf3
es nicht immer leicht ist, dem Autor in allem zu folgen. Das mag teilweise
von den subtilen Unterscheidungen herriihren, die ihm die Sache selbst auf-
erlegte. Zum Teil aber hat es seinen Grund auch darin, daf3 der Verfasser in
seinen allgemein- und theologiegeschichtlichen Ausfiihrungen oft zu weit
ausholt, besonders in jenen Gebieten, die ihm, wie die Geschichte von Theo-
dor von Mopsuestia oder die Nestoriusfrage, von fritheren Untersuchungen
her sehr vertraut sind. Auch wenn diese Darlegungen selbst im allgemeinen
ziemlich prézis sind, muf3 man sich doch fragen, ob es zum Verstandnis der
Hebrier-Exegese auch nétig war, sie in diesem Umfang zu entwickeln. Diese
Frage stellt sich umso mehr, als es dem Autor kaum moglich gewesen ist,
auch die neueste Literatur zur Sache, wie etwa die Arbeiten von SIMONETTI
und MUHLENBERG, heranzuziehen, und damit auch wirklich etwas Neues zu
sagen.

Zum SchluB zwei kleine Bemerkungen. Bei der Behandlung der Exegese
des Origenes hitte die Eigenart der lateinischen Ubersetzungen mehr
beriicksichtigt werden sollen. Dann ist es nicht richtig zu sagen, Athanasius
hatte 362 die Kirche von Alexandrien iiberzeugt, die Formel der drei Hypo-
stasen in einer Ousie anzunehmen; denn diese Formel wurde erst in den dar-
auffolgenden Jahren erarbeitet (vgl. S. 67). Es ist indes klar, da3 diese Aus-
setzungen den Wert dieser griindlichen und lehrreichen Arbeit in keiner
Weise in Frage stellen. BAsIL STUDER

Dassmann, Ernst: Siindenvergebung durch Taufe, Busse und Martyrer-
fiirbitte in den Zeugnissen friihchristlicher Frommigkeit und Kunst. — Miin-
ster: Aschendorff 1973. — S. 1x—494, 51 Tafeln mit 66 Abbildungen im
Anhang, 8 Tabellen als Beilage. (Miinsterische Beitrdge zur Theologie. 36.)

Die Glaubenswelt der friihchristlichen Zeit ist uns nicht allein aus den
Schriften der Apologeten, Exegeten und Prediger, sondern ebenso aus der
damaligen Kunst zugédnglich. Von dieser Einsicht her geht der Verfasser an
die Sarkophage und Malereien der Katakomben der vor- und frithkonstanti-
nischen Zeit heran, um sie auf das hin zu befragen, was sie uns iiber die ver-
schiedenen Formen der Siindenvergebung in Taufe, BuBe und Martyrer-
fiirbitte zu sagen haben. Es steht dabei ohne Zweifel eine zentrale Botschaft
des NT in Frage, die jedoch gerade im dritten Jahrhundert zu einem der
brennendsten Probleme geworden ist. So ist es eigentlich iiberraschend, da@3
bisher wohl die Idee der Rettung oder des Heiles im allgemeinen, aber kaum
der Komplex der Siindenvergebung, wie er sich in jenen Bildwerken wider-
spiegelt, niher untersucht worden ist. Da jedoch das vorhandene Bildmate-
rial allein oft nicht eindeutig ist, sind auch die Glaubenserfahrungen und
Heilserwartungen jener Zeit zu erfassen, wie sie sich in den literarischen
Quellen duBlern. Dabei kann nicht iibersehen werden, daB sich mit der Aus-



424 Besprechungen

weitung der Tauffrommigkeit zu einer BuBspiritualitit auch die Frage der
Fiirbitte der Glaubenszeugen gestellt hat. Im weiteren driangt es sich auf,
in den frithchristlichen Schriften den in der Kunst verwendeten biblischen
Motiven nachzugehen, soweit sie sich auf die BuBthematik beziehen. Erst
so kann das fragliche Bildmaterial voll zum Sprechen gebracht werden. Um
die Untersuchung der Bilder auf diesen drei Ebenen vorzubereiten, war es
schlieBlich notig, nicht nur das Bildmaterial kurz vorzustellen, sondern auch
die anzuwendende Methode ndher zu begriinden (vgl. Einleitung: S. 1-8).

Von diesen Uberlegungen her ergab sich folgende Einteilung der Arbeit:
Kapitel 1: Grundlegung, mit einer Beschreibung der Kunstdenkmiler der
vor- und frithkonstantinischen Zeit (S. 9-45) und einer Darlegung der metho-
dischen Fragen (S. 45-75). — Kapitel 2: Beschreibung der Tauf-, Buf- und
Martyrerfrémmigkeit, soweit sie das religiose BewuB3tsein in den Gemeinden
des dritten Jahrhunderts geprdagt haben (S. 76-182). — Kapitel 3: Die in der
frithchristlichen Kunst verwendeten Bildmotive, wie sie aus der Literatur
des zweiten und dritten Jahrhunderts zugdnglich sind: Alttestamentliche
Bildmotive (Abraham und Isaak, Quellwunder, Noe, Jonas, der Siindenfall,
Daniel und die drei Jiinglinge, Susanna, Hiob, die Himmelfahrt des Elias
[S. 184-282]), neutestamentliche Bildmotive (Lazarus, die Samariterin, Hei-
lungswunder, Kana, die Anbetung der Magier [S. 282-322], und das Hirten-
bild [S. 322-340]). — Kapitel 4: Ikonographische Auswertung, mit einer Ein-
fithrung iiber die Bedeutung des ikonographischen Kontextes und der geson-
derten Behandlung von Taufe, Bulle und Martyrerdarstellungen (S. 341-447).
— Ein kurzes SchluBwort (S. 448 £.), ein ausfiihrliches Literaturverzeichnis
(S. 450-457), verschiedene Register (Stellen aus der Schrift und der friih-
christlichen Literatur, Namen, Orte und Sachen [S. 458-493]), sowie 51
Bildtafeln mit entsprechendem Bildnachweis beschlieBen die Arbeit. Dazu
sind im Umschlag 8 Tabellen beigefiigt, die es erlauben, die verschiedenen
Bildmotive auf den Malereien der rémischen Katakomben, der Sarkophage
und Sarkophagfragmente wiederzufinden.

Diese mehr als niichterne Ubersicht iiber die Untersuchung 148t gewi3
sofort erkennen, wie wichtig diese nicht nur fiir die frithchristliche Archédo-
logie, sondern auch fiir die Geschichte der Theologie, fiir die Kenntnis des
Gemeindelebens und vor allem der Frommigkeit der Alten Kirche ist. Ein
eingehendes Studium der Arbeit kann diesen ersten Eindruck nur bestédtigen.
Tatsdchlich zeichnet sie sich nicht nur durch die Verarbeitung eines immen-
sen literarischen und ikonographischen Materials, sondern auch durch die
sichere Anwendung von klaren methodischen Grundsitzen aus. Dabei zeigt
sich der Verfasser in seinen Urteilen immer sehr behutsam (vgl. im bes. das
zuriickhaltende und nuancierte SchluBwort). Ja, gerade diese kluge Zuriick-
haltung hat zur Folge, dal es nicht immer leicht ist, den subtilen Darlegungen
gleich zu folgen. Diese Vorziige miissen dem Verfasser umso héher angerech-
net werden, als es sich um eine keineswegs leichte Thematik handelt. Sowohl
die Problematik der Taufheiligkeit und Siindenvergebung im 2./3. Jahrhun-
dert, wie die Datierung und die einigermafen sichere Deutung der Bilder er-
forderten eine feine Einfiihlung. Dabei kann man dem Verfasser nur dankbar
sein, daf} er seine Untersuchung nicht auf die ikonographische Thematik von



Besprechungen 425

BuBe und Siindenvergebung beschrankt, sondern auch den weitern Kontext
in den literarischen Quellen mitberiicksichtigen wollte; denn tatsdchlich
hat er sich so nicht nur die nétigen Voraussetzungen fiir die Interpretation
seiner Bilder geschaffen, sondern kam auch dazu, iiber die Taufe, Bue und
Martyrerfiirbitte Darlegungen zu bieten, die in sich selbst wertvoll sind.

So sind gerade die Ausfithrungen iiber die Taufe, fiir die eine groBe
Literatur herangezogen worden ist, als ausgezeichnet zu bewerten. Man kann
sich allerdings fragen, ob die positiven Aspekte der Taufe nicht doch zu sehr
zuriicktreten. Die diesbeziiglichen Hinweise fehlen zwar nicht (S. 83-87).
Aber sie werden bewullt der Siindenvergebung untergeordnet. Doch das
scheint mir etwas fragwiirdig zu sein. Noch dringender stellt sich die Frage,
ob nicht auch die Auferstehung viel mehr hitte einbezogen werden miissen.
Die saLus carNis bildet ndmlich, vor allem seit Irendus, den Mittelpunkt
der Heilserwartungen der friihchristlichen Gemeinden. Schliellich gehort
nach dem Glaubensbekenntnis die Auferstehung nicht weniger als die Siin-
denvergebung in der Taufe zum Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche.
Im iibrigen wire es gewil3 nur von Vorteil gewesen, wenn auch die Unter-
suchung von G. Kretschmar, Die Geschichte des Taufgottesdienstes in der
alten Kirche: Leiturgia, 5 (Kassel, 1970) 1-348, hitte beniitzt werden kénnen.

Auch die Darlegungen iiber die Bufle sind beachtenswert. Das gilt im
besondern von den Ausfiihrungen iiber die damaligen Kritiken an den Zu-
stinden in den Gemeinden. Es wire freilich auch ein Hinweis auf den soge-
nannten Weltpessimismus des dritten Jahrhunderts fillig gewesen, wie wir
ihn vor allem in De mortalitate von Cyprian finden (vgl. dazu C. ANDRESEN,
Erlosung: RAC 6 (1966) 152 1.). Bei der Literatur miite man hier H. Karrpp,
Die BuBe. Quellen zur Entstehung des altkirchlichen BuBwesens, Ziirich,
1969, nachtragen. '

Ebenso enthidlt die Darstellung der Martyrerfrommigkeit ein reiches
Material, das mit Vorteil auch fiir andere Gebiete wie die Soteriologie oder die
Eucharistielehre herangezogen wird (vgl. die Hinweise auf den Opferbegrift
bei Klemens von Alexandrien und Origenes mit seinem jiidischen und heid-
nischen Hintergrund: S. 166, 177 {.).

Mit gleichem Recht kann auch gesagt werden, daB das dritte Kapitel
eine eigenstandige Bedeutung besitzt. Wir finden ndamlich darin eine gedie-
gene Einfiihrung in einen groBen Teil der patristischen Exegese (vgl. auch
S. 63-75: Biblische Paradigmen in der Literatur). Ob man sich in bezug auf
die Erbsiindenlehre so sehr auf J. Gross, Geschichte des Erbsiindendogmas,
verlassen kann, mochte ich allerdings eher bezweifeln (vgl. S. 243: Das Siin-
denfall-Motiv bei Origenes). Den interessanten Hinweis auf das Anklingen
des Felix-Culpa-Motivs bei Origenes wiirde ich dahin prézisieren, daBl bei
diesem Autor nicht nur die Menschwerdung des Wortes, sondern die ganze
Entstehung der koérperlichen Welt im Zusammenhang mit der Siinde zu
sehen ist (vgl. S. 246). In bezug auf das Jonas-Motiv ware nun auch die be-
deutende Arbeit von Y. M. Duvar, Le livre de Jonas dans la littérature
chrétienne grecque et latine, Paris, 1973, einzusehen.

SchlieBlich geht auch dem Nichtfachmann auf, dal es dem Verfasser
aufs beste gelungen ist, die Grundsidtze der Bild-Auslegung und im beson-

28



426 Besprechungen

dern das Zusammenspiel der Interpretation von literarischen und monumen-
talen Denkmilern in verschiedener Hinsicht klarer herauszuarbeiten (vgl.
bes. die eigentlich methodologischen Darlegungen). Vielleicht wire in diesem
Zusammenhang auch ein Vergleich mit der Exegese niitzlich gewesen, in
der es auch immer wieder darum geht, den Ausgleich zwischen historischer
und spiritueller Auslegung zu finden (vgl. S. 48 {.).

So kann man den Verfasser zu seiner griindlichen und instruktiven Ar-
beit nur begliickwiinschen, in der er iiberzeugend nachgewiesen hat, wie sehr
die christliche Kunst des dritten Jahrhunderts zusammen mit der religiésen
Literatur die Grundanliegen der Gemeinden widerspiegelt, die immer mehr
um den Sinn der Siindenvergebung ringen mufBten.

BAsiL STUDER

Baumeister, Theofried: Martyr invictus. — Der Martyrer als Sinnbild der
Erloésung in der Legende und im Kult der frithen koptischen Kirche. Zur
Kontinuitdt des dgyptischen Denkens. - Miinster: Verlag Regensberg 1972.
219 S. (Forschungen zur Volkskunde, begriindet von G. Schreiber, hrg. von
B. Kotting und A. Schroder. 46.)

In seiner 1970/71 an der Universitidt von Miinster vorgelegten Disserta-
tion behandelt Th. Baumeister unter dem bezeichnenden Haupttitel « Martyr
Invictus» das Thema der Erlosung, wie es in der Legende und im Kult der
frithen koptischen Kirche zum Ausdruck kommt. Auch wenn sich diese vor-
ziigliche Arbeit auf ein verhdltnisméaBig enges Gebiet der christlichen Hagio-
graphie, d. h. auf die uns heute noch zuginglichen, fast ausschlieBlich nur
edierten Martyrerlegenden des christlichen Agyptens (vgl. S. 87 ff.), be-
schrankt, verdient sie trotzdem ein allgemeineres Interesse.

Einmal fiithrt sie in einer ausgezeichneten Einleitung sehr gut in die
Geschichte und in die heute verwendeten Methoden der Legendenforschung
ein (S. 11-30). Auf ein paar wenigen Seiten lernt hier auch ein Nicht-Fach-
mann leicht, wie komplex eine solche Arbeit ist, die nicht nur die literari-
schen Gattungen, sondern auch die Einfliisse der Umwelt beriicksichtigen
mul, wie sie heute von der Hagiographie, aber auch von andern historischen
Disziplinen, wie im besondern von der Volkskunde und der Exegese der
Bibel erforscht werden.

Weiter ist die Arbeit von B. beachtenswert, weil sie selbst in muster-
giiltiger Weise diese verschiedenen Methoden zusammenspielen liBt. Das
geht allein schon aus einer Ubersicht iiber ihre vier Kapitel hervor (vgl.
S. 30 1{.). Das erste Kapitel gibt eine allgemeine Einfithrung in die Geschichte
der christlichen Martyrerlegende (S. 32-50). Mit Hinweisen auf die jiidischen
Vorbilder, die neutestamentlichen Motive und die griechisch-hellenistischen
Einfliisse wird aufgezeigt, wie die Martyrerlegende als Ausdruck fiir den Glau-
ben an den im Sieg des Martyrers sich offenbarenden Schutz Gottes entstan-
den ist. — Im zweiten Kapitel wird aufgewiesen, wie der schon im griechischen
Bereich vorkommende Topos der Wiederherstellung des verletzten und zer-
stiickelten Martyrers vor dem endgiiltigen Sterben in der koptischen Legende,



Besprechungen 427

offenbar unter dem Einflul der im dgyptischen Totenkult vorherrschenden
Idee von der Integritdt des Leibes, gesteigert und zum Mittelpunkt gemacht
wird (S. 51-86). — Das dritte Kapitel legt dar, wie diese Idee vom unzerstor-
baren Leben vor allem in den Legenden des sog. koptischen Konsenses ent-
wickelt worden ist (S. 87-148: mit einem Inventar der Legenden). — Das
vierte Kapitel schlieBlich ist dem Unterschied zwischen den griechischen und
koptischen Legenden gewidmet (S.149-183). Es hebt hervor, wie diese
nicht nur weit mehr als jene an den Wiederherstellungserzihlungen interes-
siert sind, sondern ein groBes Interesse an der Lokalisierung des Martyriums
und der letzten Ruhestdtte der Martyrer zeigen und sich damit als Kultdtio-
logien erweisen (vgl. dazu bes. S. 172-176).

Endlich hat diese in einem verniinftigen Rahmen gehaltene Dissertation
auch den Vorteil, daB3 sie einen Gesichtspunkt der christlichen Erlésungs-
lehre, d. h. die Hoffnung auf die Auferstehung des ganzen Menschen in einer
eindriicklichen Weise illustriert. In allen Kapiteln ndmlich, besonders aber
im letzten Abschnitt des vierten Kapitels (S. 172 ff. : «Die religiose Bedeutung
der koptischen Legenden vom unzerstérbaren Leben»), weill der Verfasser
darzustellen, wie die koptischen Legenden den christlichen Glauben an die
Auferstehung des Fleisches auf «dgyptische Art» zum Ausdruck bringen. Fiir
das vorchristliche, dann aber nicht weniger fiir das christliche Agypten ging
es tatsiachlich darum, die Angst vor dem Sterben und vor den im Jenseits
drohenden Gefahren dadurch zu iiberwinden, daf3 die Integritit des Leibes
sichergestellt wurde (Mumifizierung). Aus diesem Grunde heben die kopti-
schen Legenden heraus (vgl. S. 147 f. die zusammenfassende Charakterisie-
rung), wie die Martyrer grausam zerfleischt und zerstiickelt und dann auf
wunderbare Weise wiederhergestellt wurden, bevor sie endgiiltig hingerichtet
worden sind. Einen eindeutigeren Beweis fiir die definitiv {iber den Tod sie-
gende Macht Gottes konnte es nicht geben (vgl. S. 179). Damit ist aber auch
ein klares Beispiel dafiir gegeben, dal3 die Heilslehre des Evangeliums je
nach den Erwartungen eines Landes und einer Zeit auf verschiedene Weise
reinterpretiert wird. Als Gegenbeweis wire eine dhnliche Darstellung fiir
andere Gebiete der Hagiographie nur wiinschenswert.

Es mag noch beigefiigt werden, dal3 die Arbeit mit einem sehr interes-
santen Literaturverzeichnis sowie mit vier Indices (Moderne Autoren — Index
Sanctorum — Stellenregister — Sachregister) zum Nutzen der Leser beschlossen
wird. BAsIL STUDER

Janota, Johannes: Studien zu Funktion und Typus des deutschen geist-
lichen Liedes im Mittelalter. — Miinchen: Verlag C. H. Beck 1968. (Miinchener
Texte und Untersuchungen zur Deutschen Literatur des Mittelalters. Bd. 23.)

Janota wendet sich in seiner Tiibinger Dissertation einem bislang kaum
nennenswert zur Kenntnis genommenen Thema zu, das in der Fragestellung
gipfelt: Gibt es iiberhaupt ein mittelalterliches, volkssprachliches « Kirchen-
lied» und wenn ja, in welcher Form, mit welcher Funktion (im Rahmen der
Liturgie etwa), in was fiir Typen? Die Fargestellung — allzulange verdeckt



428 Besprechungen

durch die Faszination LUTHERS als des Schopfers des deutschen Kirchen-
lieds — gibt Janota AnlaB, das deutschsprachige «geistliche Lied» in Kon-
frontation zum mittelalterlichen Liturgiebegriff, in seiner gottesdienstlichen
Funktion und typologischen Ausfaltung zu begreifen und darzustellen.
Resultat: eine streng liturgische Funktion des deutschen gottesdienstlichen
Liedes gab es im Mittelalter nicht; erst in der evangelischen Kirche liegt
eine solche vor. Eigentliche Gemeindegesinge sind im Mittelalter an sich
sparlich, weil die Funktion der Gemeinde meist an die dafiir zustdndige
Schola delegiert wurde. Aber auch die (damals noch von der bischéflichen
und nicht der padpstlichen Jurisdiktion abhédngige) Liturgiedefinition gestat-
tete kaum eine strenge Implikation des Gemeindegesangs in den Gottes-
dienst. Dagegen gibt es im Mittelalter eine Fiille von unliturgischen oder
paraliturgischen Verwendungsweisen deutscher geistlicher Lieder, differen-
ziert nach gottesdienstlicher Situation (im Rahmen der MeQfeier, der Predigt-
veranstaltung) und Zeitpunkt des Kirchenjahrs.

Die genannten situationsbestimmenden Kriterien und eine unterschied-
liche Auffithrungspraxis gestatten Janota die iiberzeugende Konstruktion
einer differenzierenden Typologie fiir das mittelalterliche geistliche Lied in
deutscher Sprache. «Geistliches Lied» bildet den Oberbegriff, der sich in die
Haupttypen des Gemeinde- und Chorlieds, des Konventikel- und Gemein-
schaftslieds aufgliedert. Die soziologische Zuweisung ist das Kriterium solcher
Differenzierung: das (seltene) Gemeindelied wird wirklich im Rahmen des
liturgischen Gottesdienstes von der ganzen Gemeinde gesungen, wahrend das
Chorlied von der Schola vorgetragen wird. Das Gemeinschaftslied ist der
geistliche Kunstgesang der adeligen und biirgerlichen Gemeinschaften. Das
Konventikellied, vor allem im Rahmen der Devotio moderna verwendet, hat
seinen Ursprung und seine Pflegestitte in geschlossenen religiésen Lebens-
gemeinschaften, ist aber von der apostolischen Funktion dieser Gruppen her
iibergangig auf das Chor- und Gemeindelied.

Es ist zu hoffen, dal von dieser bestechenden Begriffsklirung her das
reiche vorreformatorische Liedgut, das zum Beispiel bei Wackernagel kunter-
bunt mit reformatorischem Liedgut vermengt ediert ist, endlich eine sach-
liche und historisch gerechtfertigte Ausgliederung erfahren kann. Janota hat
dazu die notige Vorarbeit geleistet. A. M. Haas

Meissburger, G.: Grundlagen zum Verstindnis der deutschen Ménchs-
dichtung im 11. und 12. Jahrhundert. — Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 1970.

Die aspektreiche und die entscheidende Forschung zum Benediktiner-
orden reich heranziehende Freiburger Habilitationsschrift versucht, «die
geistige, die geschichtliche, die geistesgeschichtliche Bedingtheit der deut-
schen Ménchsdichtung im 11. und 12. Jahrhundert als einer Epoche inner-
halb des Ablaufs der Geschichte der deutschen Dichtung darzustellen» (11).
Man weil3, wie sehr die deutsche Dichtung der salischen Kaiserzeit mit dem
Epitheton «kluniazensisch» belastet und befrachtet ist: Der Geist der klunia-
zensischen Reformbewegung hitte — schon nach W. SCHERRER — den Geist



Besprechungen 429

dieser Dichtungen inspiriert und geleitet. Meissburger unterzieht diese These
nochmals (nach Rupp) einer ausfiihrlichen Befragung. Es erweist sich, daB
das abendldndische Benediktinertum als ganzes den bald nach dem Tode
Karls des Groflen einsetzenden und bis in den Anfang des 10. Jahrhunderts
unaufhaltsam fortschreitenden politischen, geistigen und moralischen Zer-
fall des GroBreichs durch seine geistigen und sittlichen Anstrengungen iiber-
wunden hat; und daB es nicht erlaubt ist, im Benediktinertum bestimmte
Hauptexponenten des Reformmonchtums (Cluny, Gorze etc.) herauszu-
greifen, sondern dal3 in jedem Fall die iibergeordnete Einheit des Benedik-
tinertums historisch und geistesgeschichtlich immer entscheidend blieb. Der
Begriff des « Reformmoénchtums» ist eine historische Hilfskonstruktion, der
der Germanist hinfort nicht mehr wird aufsitzen diirfen. Aus inneren ordens-
geschichtlichen Griinden 148t sich daher nicht mehr rechtens von «klunia-
zensischer» Dichtung reden; die Dichtung des 11. und 12. Jahrhunderts
1aBt sich aber auch keinem andern Reformkloster zuweisen, etwa Gorze.

Meissburger versucht nach dieser Richtigstellung die Relevanz dieser
Dichtung aus dem Geist des benediktinischen Ménchtums verstdandlich zu
machen, etwa aus der benediktinischen cura animae (im Gegensatz zu Rupp,
der diese nur den Weltgeistlichen zuweisen méchte). Hinweise und sinnvolle
Hypothesen fiir die monastische Verfasserschaft dieser Texte (wenn Meiss-
burger auch «eine eindeutige Beantwortung der Verfasserfrage» ablehnt)
und scharfsinnige Ausfithrungen iiber den literarischen Erwerb des Deut-
schen als Literatursprache schlieBen sich an.

Man wird sagen diirfen, daB3 Meissburgers Arbeit eine Gesamtdarstellung
der deutschsprachigen Monchsdichtung im Mittelalter wesentlich in den
Bereich des Moglichen geriickt hat. Avrois M. Haas

Eichler, Wolfgang: Jan van Ruusbroecs « Brulocht » in oberdeutscher
Uberlieferung. Untersuchungen und kritische Textausgabe. — Miinchen:
Verlag C. H. Beck 1969. (Miinchener Texte und Untersuchungen zur deut-
schen Literatur des Mittelalters. Bd. 22)

Die vorliegende Erstausgabe der in 15 Textzeugen erhaltenen ober-
deutschen Uberlieferung von Ruusbroecs Hauptwerk stellt einen wesent-
lichen Beitrag zur Erforschung des niederldindischen Anteils an der Deut-
schen Mystik des Spéatmittelalters dar. Ein umfdnglicher Untersuchungsteil
referiert iiber Geschichte und Stand der Forschung, beschreibt ausfiihrlich
die verschiedenen Handschriften, zeichnet die Geschichte der Ubertragung
des Textes von seiner Entstehung im StraBburger Gottesfreundkreis bis zur
Kompilation und Zerstiickelung im 15. und 16. Jahrhundert nach, wiirdigt
die Ubersetzungsleistung und liefert prizise textkritische Untersuchungen
(Filiation der Handschriften). Die Edition des Textes ist mit einem ausfiihr-
lichen Lesartenapparat ausgestattet, der nicht nur die Textredaktion begriin-
den, sondern auch implizit die Weiterentwicklung der urspriinglichen Uber-
setzung deutlich machen soll. Ein umfassendes Glossar schliisselt den Text



430 Besprechungen

hinsichtlich des theologisch-mystischen Wortschatzes Ruusbroecs auf, gibt
aber dariiber hinaus auch einen Hinweis auf formelhafte Prigungen in
Kombinationsfeldern, der fiir eine stilistische Deutung des mittelnieder-
lindischen Mystikers relevant sein kann. A. M. Haas

Handbuch philosophischer Grundbegriffe. Hrsg. von Hermann KRINGS,
Hans Michael BaAuMGARTNER und Christoph WiLp. Studienausgabe. 6
Bde. — Miinchen: Kosel (1973-74). Bd. I: x11-288 S.; Bd. II: viin-279
S.; Bd. III: viii—=320 S.; Bd. IV: vii-344 S.; Bd. V: viii-308 S.; Bd.
VI: 1x-335 S.

En l'espace d’une année, le Kosel-Verlag a réussi a faire paraitre sous
le titre Handbuch philosophischer Gyvundbegriffe, en édition reliée et en édition
de poche, un important vocabulaire des concepts fondamentaux de la philo-
sophie. Sous la direction de Hermann Krings, Hans Michael Baumgartner
et Christoph Wild, plus de cent collaborateurs ont contribué a sa rédaction.
Il s’agit formellement d’un vocabulaire des principales notions philosophi-
ques, dans le genre du Vocabulaive philosophique de Lalande, par exemple.
On n’y trouvera donc aucun article consacré a un philosophe en particulier,
ni a aucun systéme, ancien ou moderne. Les 140 notions fondamentales
sont choisies en telle sorte qu’elles couvrent l'ensemble des disciplines et
permettent de grouper sous un seul titre et de traiter sous une forme synthé-
tique des notions apparentées. C’est ainsi que 'herméneutique est traitée
sous le titre Verstehen,; la participation, la différence ontologique, sous le
mot Sein, divers problemes de critique sous le mot Realitit etc. On trouve
d’ailleurs en téte de chaque article un sommaire qui permet d’en saisir
facilement le contenu. Un double index des matiéres et des noms propres,
qui termine l'ouvrage, en facilite grandement la consultation.

L’intention des éditeurs n’était pas d’ajouter un nouveau vocabulaire
a tous ceux qui existent déja et qui visent, soit a fournir une nomenclature
des termes utiles au philosophe, soit & en définir I'usage fait par les philoso-
phes au cours de l'histoire. Il s’agissait pour eux de donner des notions
fondamentales une analyse proprement philosophique sur la base d’une
réflexion critique. Ils n’ont donc retenu que les notions qui, a leur avis,
traduisent d’authentiques problémes, qui offrent donc un contenu valable,
susceptible d’alimenter aujourd’hui encore, aprés une réflexion critique,
la recherche du philosophe. Qu'’il y ait 1& des choix a faire, les éditeurs en
ont eu pleinement conscience et ils s’en expliquent dans la préface au premier
volume. C’est par des échanges préalables entre les collaborateurs, choisis
d’ailleurs dans plusieurs orientations philosophiques différentes, qu’ils se
sont efforcés d’éviter les inconvénients de leur option initiale.

Reconnaissons qu’ils y ont réussi autant qu’on peut raisonnablement
le demander. Il n’existe pas de voraussetzungslose Philosophie, si ce n’est &
titre de limite vers laquelle I’esprit peut tendre en explicitant loyalement
les présupposés dont il fait usage, sans d’abord s’en rendre compte. Mais
ceci aussi est déja une conviction philosophique. Elle peut se traduire con-



Besprechungen 431

créetement de plusieurs maniéres. Disons qu’elle est partagée par la majorité
des collaborateurs, et que sa présence constitue l'originalité du présent
Handbuch. Elle en explique 'unité en méme temps que la diversité. Le
lecteur aura vite fait de se rendre compte que les différents articles, clairs,
solidement construits et bien documentés, ne sont pas destinés a lui fournir
principalement une documentation impersonnelle, mais qu’ils constituent,
diversement, selon les auteurs, l’expression de positions originales qui
appellent, a leur tour, la prise de position du lecteur et sa réflexion. Certes
I'information historique est loin d’étre absente, et chaque article comporte
une breve bibliographie. Mais l’essentiel demeure 1’élaboration aussi rigou-
reuse que possible du probléme précis qui est en cause sous un mot donné
et sa clarification a 1’aide des ressources variées qu’offre aujourd’hui ’ensem-
ble des méthodes et des disciplines philosophiques. Entreprise de mise a
jour, et, disons-le, de rajeunissement et de renouvellement des problemes
traités, dont le lecteur, méme et surtout quand il possede des convictions
différentes, ne peut pas ne pas éprouver le bienfait. Nous ne pouvons donc
que souhaiter, avec les éditeurs, que le Handbuch trouve en grand nombre,
les selbstindige Diskussionspariner qu’ils souhaitent eux-mémes.

L. B. GEIGER

Amalric, A., Azam, G., u. a.: Penseurs hétérodoxes du monde hispanique.—
Toulouse 1974. 395 S.

Das vorliegende Buch ist ein Gemeinschaftswerk der Forschungsequipe
Nr. 80 des C.N.R.S., die von Alain Guy (Toulouse) geleitet wird und sich
mit der Philosophie im spanischen und portugiesischen Sprachbereich be-
schaftigt. Bereits in fritheren Jahren erschienen bedeutende Arbeiten dieser
Equipe: 1968 «Le temps et la mort dans la philosophie espagnole contempo-
raine», 1971 «Le temps et la mort dans la philosophie contemporaine
d’Amérique Latine» und 1972 «Pensée ibérique et finitudey.

Zweifellos fiillt die neueste Vertffentlichung eine empfindliche Liicke in
der Darstellung der Denkgeschichte des iberischen Raumes. Zwar fehlt es
nicht an wertvollen Publikationen zu diesem Thema, denken wir etwa an
die Werke von Ivo HOLLHUBER, Geschichte der Philosophie im spanischen
Kulturbereich, Miinchen/Basel 1967, und von Alfonso LorPEz-QUINTAS, « Filo-
soffa espafiola contempordnea», Madrid 1970, aber nirgends sosehr wie in
der Geschichtsschreibung, wo die Standpunkte der Verfasser trotz stindiger
Bemiithung um Sachlichkeit einen groBen EinfluB haben, sind alternative
Angebote nicht nur erwiinscht, sondern sogar vonnéten.

Den Autoren der vorliegenden Publikation geht es darum, das allent-
halben noch vorhandene Vorurteil, das Denken im hispanischen Bereich
habe einen monolithischen, ja sogar einen totalitiren Charakter, dadurch
abzubauen, dal} sie non-konformistische Denker, die sonst gerne iibergangen
werden, zur Sprache bringen. So behandelt Jean Cosos (Barcelona und
Toulouse) Juda oder Leo den Hebrier (ca.1460-1522), auch Abravenel,



432 Besprechungen

Abarbanel und sogar Barbanella genannt, und dessen Dialoge iiber die
Liebe, einen Autor, der z. B. in der Darstellung von Héllhuber fehlt (S. 11-79).
Christian CLANET wendet sich Las Casas (1474-1566) und De Vitoria (ca.
1480-1546) zu, und betrachtet ihr Werk im Hinblick auf die Frage, ob und
warum sie, die zwar keineswegs zu den Heterodoxen gehdren, doch immer
wieder Non-Konformisten waren, die um stidndige Verdichtigungen nicht
herumkamen (S. 81-114). Neben bibliographischen Angaben und einer Zeit-
tafel ist an CLANETS Darstellung besonders wertvoll, dal er sich bemiiht,
durch seine Fragestellungen, vor allem nach dem Verhdltnis von «Ortho-
doxie und Autoritit», «Orthodoxie und Macht» sowie «Orthodoxie und
Legalitdt» seine geschichtliche Arbeit im Lichte auch noch heute brennender
Probleme zu aktualisieren. Henry ME£cHoULAN studiert zwei unbekannte
heterodoxe Denker, Fadrique Furié Ceriol (1527-1584) und Antonio Lépez
de Vega (ca. 1600-1664), welche beide bei Ivo HOLLHUBER fehlen und auch
bei M. Menéndez Pelayo in seiner Geschichte der Heterodoxen nicht behan-
delt werden (S. 115-132). Die Arbeit von Sylvie KouriM, Universitit Prag,
(S. 133-153), analysiert die Widerspriichlichkeiten einer «Ideologie des ortho-
doxen Spanien im XVII. Jahrhundert». Sehr hart geht sie mit dem damaligen
Selbstverstiandnis der Orthodoxie ins Gericht, wenn sie ihr — wohl zu Recht —
vorwirft, die neue Realitit der Dekadenz wegen einer Fixierung auf eine
«glorreiche» Vergangenheit nicht wahrgenommen zu haben.

Der Beitrag von Lucienne DOMERGUE, Universitdt Toulouse (S. 155-197),
gilt dem hiretischen Pfarrer von Escd, Juan Miguel Sorano (1739-1805),
dessen Auseinandersetzung mit der kirchlichen Obrigkeit dem Leser ein-
driicklich vor Augen fiihrt, wie grausam Intoleranz sein kann. Gilbert Azam
versucht (S. 199-212), den metaphysischen und poetischen Wert des spani-
schen Krausismus herauszustellen und zu zeigen, wie dieses «Phdnomen
einer Epoche» die bedeutsame Bewegung des Modernismus vorbereitete.
Unamunos unorthodoxe Lehre vom Leben und von der Unsterblichkeit
bildet den Inhalt der Studie von Anne AmALRIC, welche (S. 213-221) einige
Kapitel des «tragischen Lebensgefiihls» analysiert.

Marie LAFRANQUE beschiftigt sich (S. 223-289) mit Antonio Machado,
den sie nicht in erster Linie als Dichter, sondern als skeptischen Philosophen
wiirdigt, und den Alfonso Lorez QUINTAS nicht in sein Werk aufgenommen
hat. Die non-konformistische Zeitkonzeption des bedeutenden katalanischen
Denkers Joaquim Xirau y Palau (1895-1946) wird von Reine Guy (S. 291-
310) untersucht. Eine ausfiihrliche Bibliographie von und iiber Xirau er-
ganzt ihre Ausfithrungen.

Alain Guy wendet sich einem noch lebenden heterodoxen Intellektuellen
zu, ndmlich dem 1924 geborenen Gustavo Bueno, dessen kritischen und
sozialistischen Materialismus er (S. 311-328) darstellt. Wer um den groBen
EinfluB dieses Denkers auf die jiingere Intellektuellengeneration Spaniens
weill, der ist erstaunt, daB weder HOLLHUBER noch Lopez QuinTAs auf
dessen Thesen eingehen, und er wird Alain Guy fiir seine summarische Ein-
fithrung in dessen Denken dankbar sein. Zdenék KouriM von der Universitidt
Prag wendet sich (S. 329-350) den mexikanischen Philosophen Antonio Caso
(1883-1946) und José Vasconcelos (1882-1959) zu, die er als die beiden



Besprechungen 433

Emanzipatoren der Philosophie in Mexiko darstellt. Dem Schiiler der soeben
erwahnten Caso und Vasconcelos, nimlich dem bedeutenden Analytiker
mexikanischer Kultur Samuel Ramos (1897-1959) gilt der Beitrag von
Alonso TorDESILLAS (S. 351-367), der mit wertvollen bibliographischen An-
gaben versehen ist, und Alain Huc schliellich versucht (S. 369-394), die
politische Philosophie von Salvador Allende in ihrem historischen Kontext
zu thematisieren.

Gerade die Tatsache, daB3 der vorliegende Sammelband eine Gestalt wie
diejenige von Allende aufgenommen hat, zeigt, daB die Forschungsequipe
von Alain Guy entschlossen ist, auch Heterodoxe unserer Tage zu Wort
kommen zu lassen. Das Werk, das sicher nicht einfach unkritisch zu lesen
ist — denken wir nur an die Problematik der Leitidee «Orthodoxie-Hetero-
doxie» — diirfte dem Philosophen wie auch dem Hispanisten einen groBen
Dienst erweisen, und der politisch Interessierte konnte — gerade angesichts
des heute im spanisch- und portugiesisch-sprechenden Bereich offen zutage
tretenden Pluralismus — wertvolle Hinweise erhalten in bezug auf den
geistes- und ideologiegeschichtlichen Hintergrund, der es ihm erméglichen
wird, zu einem vertieften Verstdndnis eines bei uns viel zu wenig bekannten
oder doch zu einseitig vermittelten Kulturbereiches zu kommen. Das Werk,
das in einer Neuauflage gerade wegen seiner Fiille an Information unbedingt
mit einem Namen- und Sachverzeichnis versehen werden sollte, leistet einen
wertvollen Beitrag zu dem so notwendigen Abbau von simplifizierenden
Clichée-Vorstellungen iiber das Hispano-amerikanische Denken.

Hans WIDMER

Vergauwen, Guido: Absolute und endliche Freiheit. Schellings Lehre von
Schopfung und Fall. — Freiburg/Schweiz: Universitiatsverlag 1975. 527 S,
(Studia Friburgensia. Neue Folge. 51.)

Die deutschen Idealisten stehen nicht im Ruf, leicht lesbar zu sein. So
ist auch von vornherein anzunehmen, daf3 eine Dissertation iiber Schelling
keine Bettlektiire ist. Die Arbeit von Guido Vergauwen bildet in diesem
Punkt keine Ausnahme. Sie fithrt den Leser durch das gesamte Werk Schel-
lings. Als Leitmotiv dient der Begriff «Freiheit». Die Untersuchung fiihrt
uns also in einen zentralen Bereich der neuen Philosophie, die seit Descartes
den Menschen als Freiheit und sinnbegriindendes Wesen versteht. G. Ver-
gauwen zeigt, wie Schelling das Verhéltnis zwischen Gott und BewuBtsein
in den verschiedenen Phasen seiner Philosophie bestimmt hat. Der Schwer-
punkt der Arbeit liegt in der Darstellung und Beschreibung des Weges, den
Schelling zuriickgelegt hat. Es ist, den Umstidnden entsprechend, leicht, dem
Autor zu folgen. Die Zusammenfassungen am Ende jedes Kapitels sind eine
willkommene Hilfe bei der Lektiire. Da es mir nicht sinnvoll erscheint, eine
Beschreibung der Beschreibung zu bieten, méchte ich nur auf einzelne Punkte
aufmerksam machen.



434 Besprechungen

1) Der Leser stellt sich am Schlu die Frage nach dem Ziel der Unter-
suchung. Ein Anliegen besteht in der Darstellung der Schellingschen Philo-
sophie unter dem Aspekt des Verhiltnisses zwischen endlicher und unend-
licher Freiheit. G. Vergauwen zeigt, wie Schelling die Schépfung als das
Andere (Negation) Gottes versteht und wie er die Geschichte als Versohnung
und Aufhebung der Entfremdung durch philosophische Anschauung ver-
steht. Dieser Ansatz beherrscht die Philosophie Schellings. Die Spatphilo-
sophie bildet eine Ausnahme: Schelling dringt hier zur Idee der freien Welt-
schopfung vor. Der Autor greift diese Gedanken auf und fiihrt sie ansatz-
weise fort. Leider umfassen diese Grundgedanken einer theologischen Neu-
orientierung nur vier Seiten. Die Darstellung der Philosophie Schellings ent-
halt aber viel mehr Anregungen, als hier aufgegriffen und verarbeitet sind.
Das Ziel scheint in der Darstellung zu liegen, und an diesem Punkt kommt
der Leser auf die Rechnung. G. Vergauwen hat sich sehr griindlich in die
Philosophie Schellings eingearbeitet und kann richtig fithren. Die Anwesen-
heit des Autors in seinem Werk ist nicht zu iibersehen. Er bezieht Stellung,
wird aber in der Auseinandersetzung mit anderen Interpreten nie polemisch.
Der Ton ist sachlich, niichtern und trocken.

2) An gewissen Stellen drangt sich eine Auseinandersetzung mit Motiven
der Schellingschen Philosophie geradezu auf. Das gilt wohl besonders fiir die
sprachanalytischen Uberlegungen iiber das Verhiltnis zwischen Subjekt und
Priadikat, die uns in wichtige Bereiche der Philosophie der Gegenwart fiithren
(Husserls Logische Untersuchungen, die intentionale ILogik, Philosophie der
idealen Sprache). Ahnlich verhilt es sich mit der von Schelling getroffenen
Unterscheidung zwischen empirischem und absolutem Ich, die an Husserls
Phinomenologie ({iranszendentales BewuBtsein, universaler Logos usw.) erin-
nert. Vielleicht hdtte G. Vergauwen durch solche Parallelen die Arbeit leichter
lesbar machen koénnen: Es geht doch immer um das Verhiltnis zwischen
dem transzendentalen und empirischen Ich, Subjektivitit und Intersub-
jektivitit, Geschichte und Gott. — Haben wir es bei Schelling bereits mit
einer Phinomenologie zu tun, der nur das wissenschaftliche Fundament
fehlt? Es ist iiberraschend, wie sorglos sich Schelling gegeniiber den Grund-
lagen seiner Philosophie verhilt, und man versteht die Haltung der Positi-
visten und Sprachanalytiker zur Metaphysik.

G. Vergauwen bietet uns in seiner These eine Darstellung der Philosophie
Schellings, zeigt den Stand der Forschung und den EinfluB auf die Theo-
logie — eine Arbeit, die Respekt fordert. Die These enthilt aber eine Reihe
von Themen und Motiven, die mit der zeitgenossischen Philosophie zu kon-
frontieren wiren. Es ist zu hoffen, daB der Darstellung eine breitere Aus-
einandersetzung folgt. An Anregungen fehlt es nicht, und die Ansitze sind
verheiBungsvoll.

JOSEF BREUSS



	Besprechungen

