
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Maas, Wilhelm: Unveränderlichkeit Gottes. - Zum Verhältnis von
griechisch-philosophischer und christlicher Gotteslehre. - München-Paderborn-
Wien: F. Schöningh 1974. 211 S. - (Paderborner Theologische Studien. 1.)

Ohne jeden Zweifel hat W. Maas in seiner Untersuchung über die Bedeutung

der «Unveränderlichkeit Gottes» für die christliche Theologie ein höchst
aktuelles Problem angefaßt. Es kann auch gleich gesagt werden, daß er uns
in seiner unter der Leitung von Prof. H. Mühlen ausgearbeiteten Dissertation

eine gediegene Einführung in diese heute allgemein als fundamental
betrachtete Problematik bietet.

Dies gilt bereits vom Einleitungskapitel (11-33). Darin umreißt der
Verfasser in kurzen, klaren Zügen, wie die philosophisch verstandene
Unveränderlichkeit Gottes fast von Anfang an bis in unser Jahrhundert die Gotteslehre

des kirchlichen Lehramtes und der Theologie weitgehend bestimmte,
ohne einen der heutigen Exegese standhaltenden Rückhalt in der Bibel zu
besitzen. Im zweiten Kapitel (34-86) wird dann aufgewiesen, wo die Herkunft
dieses so entscheidenden Leitgedankens zu suchen ist, nämlich in der
griechischen, d. h., vor allem in der platonischen und neupythagoreischen
Gottesvorstellung. Das dritte Kapitel (87-124) ist Philon von Alexandrien gewidmet,

der, besonders in seiner Schrift «Über die Unveränderlichkeit Gottes»,
als erster die griechische Auffassung vom unbeweglichen, unbeeinflußbaren
und leidenslosen Gott zum hermeneutischen Prinzip seiner Bibelauslegung
machte, ohne dabei die als unverbrüchliche Treue verstandene Unveränderlichkeit

Gottes der alttestamentlichen Schriften ganz zu übersehen. Im vierten

Kapitel (125-162) kommen unter dem Titel «Die Unveränderlichkeit
Gottes in der Patristik» Klemens von Alexandrien, Origenes, Arius,
Athanasius und das Konzil von Nizäa sowie Augustinus und die von ihm beeinflußte

frühmittelalterliche Theologie zum Wort. Dabei zeigt sich, wie die
griechisch verstandene Unveränderlichkeit Gottes sich ganz durchsetzte,
auch wenn die Theologen, wie vor allem Origenes, immer wieder von der
Bibel her gedrängt wurden, die eine und andere Korrektur anzubringen. Zum
Abschluß stellt das letzte Kapitel (173-194) die Unveränderlichkeit Gottes als
dogmatisches Problem hin. Dabei wird in etwa zugestanden, daß die biblische

Auffassung vom immer treuen Gott von der Philosophie her tiefer
verstanden werden kann. Doch diese philosophische Vertiefung wird eher von
der richtig verstandenen dynamischen Gottesidee Hegels als von der
griechisch-philosophischen Gotteslehre erwartet.



416 Besprechungen

Es ist nur natürlich, daß eine Arbeit mit einer so weit gespannten
Thematik bei aller Gediegenheit auch Anlaß zu kritischen Überlegungen gibt.
Vorerst zu ein paar Einzelheiten. Es ist nicht gerade glücklich, wenn unter
den lehramtlichen Aussagen ein Brief Leos des Großen an Julianus den zwei
Dokumenten des Lateranense IV und des Vaticanum I praktisch
gleichgestellt wird (S. 20). - Weiter wird zu undifferenziert gesagt, der Begriff
ôpotiaioç sei gnostischer Provenienz (S. 140) ; denn dieser Begriff hatte im
Zusammenhang mit der antiken Lehre von der animalischen Zeugung eine
viel weitere Verbreitung (vgl. Augustinianum 13 [1973] 599-607). - Es ist
ferner nicht so sicher, wie der Verfasser mit J. Quasten annimmt (S. 145),
daß die Schrift «Contra Gentes» des Athanasius vor das Konzil von Nizäa
anzusetzen ist (vgl. C. Kannengiesser, in RchSR 58 [1970] 383^-28). - Bei
der Darstellung der arianischen Kontroverse wird der Zusammenhang mit
der Diskussion zwischen den Freunden und den Gegnern des Origenes nicht
berücksichtigt (S. 138-143). - Auch wenn ein Zusammenhang zwischen den
Lehren über die Unveränderlichkeit Gottes und über die Unveränderlichkeit
von Kirche, Glauben und Dogma angenommen werden kann, wird man sich
schließlich doch fragen, ob der Verfasser den Sinn dieses Zusammenhangs
bei den von ihm anvisierten Theologen genügend differenziert wiedergegeben
hat (S. 189-194), stehen doch dabei die Unveränderlichkeit Gottes selbst und
die Unveränderlichkeit von «göttlichen Institutionen» gegenüber.

Wichtiger als diese Bemerkungen ist jedoch die folgende Kritik. Wenn
nämlich in dieser Untersuchung so oft vom Verständnis-Horizont früherer
Theologen die Rede ist, wird man sich wohl die Frage stellen dürfen, welches
eigentlich die Voraussetzungen des Verfassers selbst gewesen sind. Auf diese

Frage wird man, vielleicht etwas simplifizierend, antworten können, daß er
auf der einen Seite den griechischen Gottesbegriff fortwährend als starr und
mathematisch-abstrakt abwertet (vgl. S. 118 f., 159 usw.) und auf der andern
Seite das Geschichtliche und Persönliche der göttlichen Treue nach der Bibel
herausstellt. Das ist vom Anliegen des Verfassers her gut zu verstehen; denn
er wollte aufzeigen, wie schwierig es ist, in der Theologie gleichzeitig die
moderne Kategorie der «Geschichtlichkeit» und die traditionelle Lehre von
der Unveränderlichkeit Gottes vertreten zu wollen (vgl. S. 11 f.). Doch diese

Gegenüberstellung kommt uns trotzdem als Schwarz-Weiß-Malerei vor.
Tatsächlich erweist sich der christliche, innerhalb des griechischen Ver-

stehenshorizontes vertretene Gottesbegriff keineswegs als so starr und
abstrakt, wie der Verfasser meint. Einmal wird darin mit der Unveränderlichkeit

Gottes im Grunde genommen nur der Unterschied zwischen Schöpfer
und Geschöpfen sichergestellt. Dafür sind die geschichtlichen und personali-
stischen Kategorien der Bibel sicher geeigneter. Doch das kann die Berechtigung

der Begriffe des Absoluten und Kontingenten einer Seinsphilosophie
nicht in Frage stellen. Schließlich steht auch dahinter eine tiefe Gotteserfahrung.

— Das Gleiche gilt von der mathematisch inspirierten Vorstellung
der Unveränderlichkeit Gottes. Darin geht es nicht nur um die unteilbare
und selbige Einheit, die der teilbaren Vielheit gegenübergestellt wird (vgl.
S. 79 f.), sondern auch um das Prinzip der Ordnung und der Harmonie
(vgl. z. B. in bezug auf Augustinus, H. I. Marrou, S. Augustin et la fin de



Besprechungen 417

la culture antique, 259-266). Dieses Ordnungsdenken jedoch ist keineswegs
so fern von der biblischen Naturbetrachtung, wie sie von gewissen alttesta-
mentlichen Hymnen auf die Schöpfung bezeugt wird (vgl. Bar 3,32 ff., Is
40,26, Job 38,33 ff.). - Vor allem aber hat sich der Verfasser nicht bemüht,
den Begriff des actus purus positiv zu bewerten. Er zitiert Thomas, Summa
Theologiae I, 9, nicht, wo die Unveränderlichkeit Gottes besonders davon
abgeleitet wird, daß es in Gott keine Potenz, sondern nur reine Vollkommenheit

gibt. Wenn er darauf geachtet hätte, wäre die Unveränderlichkeit Gottes
schon in philosophischer Hinsicht in einem ganzen andern Licht erschienen.

Auf der andern Seite wird aber auch der biblische Verstehens-Horizont
in nur ungenügender Weise umschrieben. Es ist klar, daß die geschichtlichen
und personalen Kategorien der Bibel, wie Bund und Treue, die Unveränderlichkeit

Gottes, das heißt seine unerschütterliche, stete Liebe, besser zum
Ausdruck bringen, als dies die kosmologisch und arithmetisch geprägten
Auffassungen der Griechen tun. Aber es müßte auch mitberücksichtigt werden,

wie sehr die Entwicklung der biblischen Gotteslehre an Erwählung und
Ächtung, an Krieg und Vernichtung gebunden ist. Zum mindesten würde
man dann besser verstehen, warum die griechisch denkenden Theologen eine
vielleicht statischere, aber universalistischere Gottesauffassung vorgezogen
haben. Ganz abgesehen davon, daß im AT selbst der geschichtliche Gottesbegriff

gerade dort am großartigsten hervortritt, wo er sich mit dem
Schöpfungsgedanken verbindet.

Diese Schwarz-Weiß-Malerei hat schließlich ihren Grund darin, daß der
Verfasser zu wenig gesucht hat, die Problematik der Unveränderlichkeit
Gottes selbst durchzudenken. Er stützt sich in seinen mehr theoretischen
Darlegungen weitgehend auf die Meinungen von heute anerkannten,
katholischen und noch mehr evangelischen Theologen, ohne dabei besonders auf
den je verschiedenen Verstehens-Horizont der einzelnen Gewährsleute zu
achten. Oder wäre es etwa nicht von Bedeutung, darauf zu sehen, wie
jemand, der die Unveränderlichkeit Gottes kritisiert, zur Seinspohilosophie im
allgemeinen steht? Auf jeden Fall wird man es vermissen, daß der Verfasser
sich nicht besonders angestrengt hat, die selbst heute noch gültigen
Intuitionen herauszustellen, die hinter der sicher unvollständigen und ergänzungsbedürftigen

Auffassung der Griechen von der Unveränderlichkeit Gottes
standen.

Basil Studer

In Principio. Interprétations des premiers versets de la Genèse. -
Publications du Centre d'Etudes des Religions du Livre. Paris: Etudes Augus-
tiniennes 1973. 315 S.

Es handelt sich hier um eine Veröffentlichung des 1970 in Paris durch die
5. Sektion der Ecole Pratique des Hautes Etudes und des C. N. R. S. errichteten

Centre d'Etudes des Religions du Livre, das sich zum Ziel gemacht hat,
die drei großen Religionen, Judentum, Christentum und Islam zusammen zu
studieren, die alle drei den Monotheismus vertreten, sich alle drei auf heilige



418 Besprechungen

Bücher berufen und damit durch eine Art Exegese zugänglich sind, und die
schließlich alle drei als lebendige Religionen in der Geschichte verwurzelt
sind (vgl. das Vorwort von P. Vignaux). Von dieser Zielsetzung her war es

nur gegeben, den Anfang der Bibel, d. h. die ersten Verse der Genesis, von
verschiedenen Standpunkten aus zu untersuchen.

Eine gedrängte, bündige Erklärung der ersten Genesis-Verse von A.
Caquot, «Brèves remarques exégétiques sur Genèse 1,1—2», dient als
Einführung (S. 9-21). Es folgt von G. Vajda eine Übersicht über die rabbinische
Kosmologie sowie die philosophische und mystische Exegese, wie wir sie im
nachbiblischen Judentum finden (S. 23-35). Den nächsten Artikel, «La
lumière de l'Intellect, création du Premier Jour. L'exégèse de Genèse 1,1—3

chez Gersonide», widmet Ch. Touati der Exegese eines jüdischen Autors des

mittelalterlichen Südfrankreich, Gersonide (1288-1344) (S. 37-45). Unter
dem Titel «Quelques lectures juives et chrétiennes des premiers versets de la
Genèse» bringt P. Geoltrain die Genesis-Auslegung in der Literatur von
Qumran und in einigen Apokryphen, wie 4. Esdras-Buch und Liber Antiqui-
tatum Biblicarum, bei Philo und im NT (Jo 1 und Apg 1) zur Darstellung
und hebt dabei vor allem die Gegenüberstellung von Licht und Finsternis,
die Idee des Anfangs und des Logos als Schöpfungsmittler hervor (S. 47-60).
In einem weiteren, sehr gut dokumentierten Beitrag, «Genèse 1,1—2 de

Justin à Origène», konzentriert sich P. Nautin auf drei Probleme : Schöpfung
als Organisation der Materie - Die Worte «Im Anfang», als Hinweis auf die

Mittlertätigkeit des Logos — Der Geist über den Wassern und die Taufe
(S. 61-94). J. Rousselet untersucht unter dem Titel «Grégoire de Nysse,
avocat de Moïse», vor allem den kurzen Traktat In Hexaemeron, in dem
Gregor seinem Bruder Petrus von Sebaste auf einige Fragen in bezug auf die
Schöpfung zu antworten sucht, und zeigt dabei auf, wie es in dieser Schrift
weniger um eine Auslegung des Textes als um eine Beantwortung von
theologischen Fragen mit Hilfe des Textes geht (S. 95-113). Die folgende Arbeit,
verfaßt von A. Guillaumont, führt in die Welt der syrischen Kommentare
ein, deren Exegese von der Polemik Ephrems gegen Bardesanes und seine
Schüler oder auch von griechischen Einflüssen, besonders von Seite von Basilius

und Theodor von Mopsuestia, aber auch von jüdischen Überlieferungen
bestimmt war (S. 115-132). J. Gouillard stellt im folgenden die Exegese
von Gen 1,1—3 in der byzantinischen Zeit dar, und zwar in zwei Teilen:
1. Von Theodoret von Cyrus (ca. 450) bis Anastasius Sinaita (ca. 650);
2. Vom 7. bis zum 14. Jahrhundert, mit besonderer Beachtung von Johannes
von Damaskus und Photius (S. 133-152). Bezüglich Johannes von Damaskus
ist ihm allerdings ein Lapsus unterlaufen, wenn er schreibt, dieser hätte seine

Expositio de Fide Orthodoxa in vier Bücher eingeteilt (S. 146). Eine nicht
leichte Aufgabe hatte A. Solignac, dem es zukam, die Exegese und die
Metaphysik in den Genesis-Erklärungen des heiligen Augustinus zu
untersuchen (S. 153-171); denn diese Exegese ist nicht nur selbst mit ihrem anti-
manichäischen und neuplatonischen Hintergrund sehr komplex, sondern es

besteht darüber auch eine schwer zu überblickende Literatur (vgl. die
Hinweise auf die neuesten Arbeiten in REtAug 20 [1974] 325-327). Doch der
Autor hat sich dieser heiklen Aufgabe mit der ihm gewohnten Gründlichkeit



Besprechungen 419

entledigt und die Bedeutung dieser exegetischen Versuche für die Geschichte
der Theologie fein herausgestellt. Es schließt sich die Untersuchung von
R. Roques über Johannes Skotus Eriugena an, in der es um die Problematik
der Ewigen Schöpfung geht (S. 173-212). Weitgehend um die gleiche Frage
der Ewigkeit der Welt handelt es sich in den Kommentaren von Bonaventura

und Thomas von Aquin, die, wie J. J olivet nachweist, gerade hier
zu zeigen suchten, daß die Philosophie des Aristoteles sich mit dem christlichen

Glauben verbinden läßt (S. 213-234). In einem kurzen Artikel behandelt

F. Secret die eigenartigen Worterklärungen von «Beresith» bei den
christlichen Kabbalisten (S. 235-243). R. Stauffer legt in seinem Artikel
«L'exégèse de Genèse 1,1-3 chez Luther et Calvin» dar, daß dieser, auch wenn
er jenem zum Teil gefolgt ist, sich doch um eine mehr philologische als
theologische Auslegung bemüht hat (S. 245-266). Von großem Interesse für die
Geschichte der Kontrovers-Theologie ist die Arbeit «Genèse 1,1-2 chez les
commentateurs catholiques des XVIe et XVIIe siècles» mit einer
chronologischen Bibliographie für diese Zeit (S. 267-283). A. Faivre geht auf die
«Tradition martinésiste» (Ende des 18. Jh.), eine Art christlicher Theosophie,
ein (S. 285-291). Als letzter Beitrag schließt sich unter dem Titel «Et son
Trône était porté sur l'eau ...» (Koran 11/9) eine Untersuchung an, in der
H. CoRBiN aufzeigt, wie die Koran-Erklärung im Laufe der Jahrhunderte die
«Finsternis über dem Abgrund» und den «Geist über den Wassern» verstanden

hat (S. 293-304). In einer Art Zusammenfassung hebt Ch. Touati die
Übereinstimmungen und Unterschiede in dieser Vielfalt von Genesis-Erklärungen

hervor (S. 305-307). Im Laufe der Zeiten haben diese Auslegungen
auf ihre Weise den Schöpfungsakt, den Zusammenhang von Anfang und
Ende, das Verhältnis von Zeit und Ewigkeit, den Anteil der drei göttlichen
Personen am Schöpfungswerk und anderes mehr zu erhellen gesucht.

Ein Namen- und Sachverzeichnis bilden eine nützliche Ergänzung dieser
interessanten und in der den Etudes Augustiniennes eigenen Gediegenheit
gestalteten Veröffentlichung, in der einmal mehr zum Ausdruck kommt, wie
jede Zeit die Bibel auf ihre Weise versteht, wie aber auch das Zusammenwirken

von verschiedenen Disziplinen und Fachleuten nötig ist, um den ganzen
Reichtum der biblischen Botschaft zur Geltung zu bringen.

Basil Studer

Greer, Rowan A.: The Captain of our Salvation. A Study in the Patristic

Exegesis of Hebrews. - Tübingen: Mohr 1973. iv-371 S. - (Beiträge zur
Geschichte der Biblischen Exegese. 15.)

In der Einführung zu seiner Arbeit gibt der Verfasser als deren Hauptziel

an, die antiochenische Christologie von der Exegese her zu verstehen
(S. 1). In den weiteren, recht interessanten Ausführungen über die verschiedenen

Weisen, die Väterexegese zu studieren, präzisiert er, daß er selbst das
Schriftverständnis der Kirchenväter untersuchen möchte, wie es in der
Exegese des Hebräerbriefes anzutreffen ist, und gibt zugleich zu verstehen,
daß er dabei in erster Linie an der antiochenischen Schriftauslegung inter-



420 Besprechungen

essiert ist, auch wenn er dabei die vornizänische Exegese des Origenes und
die spätere alexandrinische und kappadokische Überlieferung miteinbeziehen
wird (S. 1-6).

Entsprechend diesem Programm behandelt das erste Kapitel (S. 7-64)
die Schriften des Origenes, in denen zum ersten Mal dem Hebräerbrief ein
größerer Platz eingeräumt wird. Nach einigen allgemeinen Darlegungen
über Christus als den Erfüller des Gesetzes kommen darin die Auslegungen
zu einzelnen Versen zur Sprache. Daraus ergibt sich, daß die Exegese des

Origenes weitgehend von seiner Auffassung vom Wort als Offenbarung her
bestimmt ist und sich so von der nachnizänischen Interpretation grundlegend
unterscheidet, auch wenn ihr die Exegese eines Athanasius oder eines Cyrill
von Alexandrien näherkommt als jene von Theodor von Mopsuestia oder
Nestorius. Immerhin ist nicht zu übersehen, daß das Interesse an der Freiheit
oder die strikt typologische Auslegung von Hebr 10,1 sie mehr in die Nähe
der antiochenischen Exegese stellen.

Das zweite Kapitel (S. 65-128) ist der arianischen Kontroverse gewidmet,

wie sie sich vor allem zuerst in den Schriften des Athanasius und dann
in denjenigen der Kappadokier widerspiegelt. Dabei wird herausgestellt, wie
die anti-arianische Polemik der Exegese des Hebräerbriefes eine mehr
theologische, d. h., trinitarische Ausrichtung gegeben hat. Die Verteidigung des
«Homoousios» durch Athanasius und seine nähere Bestimmung durch die
Kappadokier machen sich überall bemerkbar, besonders natürlich in der
Auslegung von Hebr 1,3. Das wird zunächst für Athanasius an den drei Themenkreisen:

Trinität (Hebr 1,3 2,10 13,8) - Soteriologie (Hebr 2,9 ff.) - Cnristo-
logie (Hebr 3,1 ff.) aufgezeigt (S. 70-97). In ähnlicher Weise kommt dann die
nuanciertere, aber weniger einflußreiche Exegese der Kappadokier, vor
allem diejenige des Gregor von Nyssa zur Sprache (97-126). Dieser konnte
auf Grund seiner gründlicheren philosophischen Ausbildung, aber auch
dank einer weiterentwickelten theologischen Problematik (Polemik gegen
Apollinaris) nicht nur eine tiefere Auffassung vom «neuen Menschen»
vorlegen, sondern hatte bereits auch einen offeneren Blick für die eigentlich
christologische Fragestellung.

Im dritten Kapitel (S. 129-177) gelangen mit Eustathius von Antiochien
und Diodor die Anfänge der antiochenischen Christologie und damit der
eigentlichen Thematik des Buches zur Darstellung. Trotz der prekären
Quellenlage läßt sich nach Greer aufzeigen, in welchem Verhältnis diese
beiden Autoren zur Wort-Fleisch-Christologie des Malchion und Lukian von
Antiochien und damit auch zu den Anfängen der Wort-Mensch-Christologie
stehen und wie von da aus gesehen ihre Exegese sowie ihre Bedeutung für
die spätere antiochenische Christologie zu bewerten sind. Mit anderen Worten,

es erscheint hier, daß am Anfang wie am Ende der arianischen Kontroverse

in Antiochien eine Unterscheidungs-Christologie beheimatet ist, wie
sie später von Theodor von Mopsuestia weiterentwickelt werden wird. Auch
wenn die Unterschiede der beiden Theologen nicht zu übersehen sind, steht
zudem fest, daß weder beim einen noch beim andern die Exegese die Christologie

bestimmt hat, daß deren Wurzeln vielmehr in die vornizänische Zeit
zurückreichen.



Besprechungen 421

Es folgen zwei Kapitel über Theodor von Mopsuestia: Das erste (Kap. 4:
S. 178-223) über seine Theologie, das zweite (Kap. 5 : S. 224-263) über seine

Exegese. In den Ausführungen über die Theologie stehen vier Hauptthemen
zur Debatte: Die zwei Zeitalter (S. 179-192), Gnade und Freiheit (S. 192-
202), die Erlösung (S. 202-210) und die Christologie (S. 210-220). Dabei
erweist sich die Theologie der zwei Zeitalter als grundlegend für die ganze
Theologie von Theodor. Gott, der die Welt erschaffen hat und sie durch seine

Vorsehung leitet, ruft in seiner Gnade den Menschen zur freien Antwort auf,
um ihn zur Vollendung im zweiten Zeitalter zu erziehen. Der Übergang vom
ersten zum zweiten Zeitalter selbst vollzieht sich grundlegend in Christus,
der als der «Assumptus homo» die Erstlingsfrucht der neuen Menschheit
darstellt, und dessen Tod und Auferstehung die Menschen bereits an dem
teilhaben lassen, was sie einst vollkommen sein werden. Diese Theologie, die
mit ihrer Betonung von göttlicher Erziehung und menschlicher Freiheit an
jene von Origenes erinnert, von ihr aber vor allem durch ihre neue christo-
logische Problematik doch sehr verschieden ist, bildet dann auch die Grundlage

für die Exegese des Hebräerbriefes. Das können eine Betrachtung des
Schriftverständnisses und der exegetischen Methode von Theodor sowie ein
Studium der Fragmente des Hebräer-Kommentars und des Gebrauches des
Hebräerbriefes in andern Schriften klar herausstellen. Diese theologische
Orientierung tritt noch eindeutiger hervor, wenn die Exegese von Theodor
mit derjenigen von Athanasius konfrontiert wird. Während nämlich
Athanasius in seiner Auslegung durchwegs den Logos als Subjekt der Aussagen
hinstellt und andererseits auf das Menschliche in Jesus nicht eingeht, sucht
Theodor, gerade diesen Gesichtspunkt hervorzuheben. Damit kündigt sich
der Kontrast an, der in bezug auf Hebr 1,3 3,1 2,14 13,8 und besonders 5,7-9
zwischen Cyrill und Nestorius offen hervortreten wird.

Im sechsten Kapitel (S. 264-306) kommen Chrysostomus und Theodoret
zur Behandlung, die sich beide durch ihre Mäßigung ausgezeichnet haben.
Der erste wich der christologischen Debatte aus, während der andere die
Christologie seiner Vorgänger in versöhnlichem Geiste weiterentwickelt hat.
Tatsächlich folgt Chrysostomus sowohl in der Theologie wie in der Exegese
des Hebräerbriefes weitgehend der Linie von Theodor und unterscheidet
sich damit von der alexandrinischen Tradition. Er vermeidet es aber, vom
«Homo Assumptus» zu sprechen und sieht mehr als andere Antiochener im
Menschlichen einen Beweis für die Wirklichkeit der Menschwerdung Gottes.
Theodoret wiederum hält sich noch mehr an die antiochenische Theologie.
Ja, sein Kommentar zum Hebräerbrief mutet wie eine Zweitauflage desjenigen

von Theodor an. Dementsprechend bekämpft Theodoret wie Nestorius,
was er als Apollinarismus Cyrills und der alexandrinischen Tradition betrachtet.

Aber er benimmt sich weniger polemisch als Nestorius. So bereitete er
den Kompromiß von Chalcedon vor und trug für die Übereinstimmung der
trinitarischen und christologischen Terminologie bei. Das alles hat auch seine

Auslegung des Hebräerbriefes geprägt (vgl. bes. Hebr 2,9 ff. 13,8). Diese ist
darum wie diejenige von Chrysostomus von der alexandrinischen verschieden.
Sie legt weniger Gewicht auf das Geheimnis der Menschwerdung Gottes als auf
die Vollendung des menschliches Lebens durch das gehorsame Leiden Christi.



422 Besprechungen

Das letzte Kapitel (S. 307—355) stellt Cyrill und Nestorius einander
gegenüber, bei denen sowohl die beiden theologischen Richtungen wie die
beiden exegetischen Traditionen aufeinander prallen, wie man es besonders
an der Auslegung der fünf Haupttexte feststellen kann. Tatsächlich
interpretiert Nestorius diese und andere Stellen des Hebräerbriefes entsprechend
seiner Auffassung von den klar unterschiedenen, im einen «Prosopon» geeinten

Naturen, während Cyrill durchgehend die substantielle Einigung des
Wortes mit der wahren Menschheit voraussetzt. In bezug auf Hebr 1,3 und
den damit verbundenen Texten vertreten die beiden zwar eine ähnliche
Auslegung. Aber Cyrill nimmt diesen Text als Ausgangspunkt dafür, daß das
Wort in allen Texten wie an dieser Stelle Subjekt der Aussage ist. Ein ernsterer

Unterschied erscheint in der Auslegung von Hebr 3,1 über die Sendung
und das Priesteramt Christi. Während Nestorius diese auf den «Homo
assumptus» bezieht, schreibt sie Cyrill, und zwar sowohl vor wie nach 428,
dem menschgewordenen Worte Gottes zu. Gerade hier zeigt sich, wie die von
Anfang an vertretenen theologischen Positionen die verschiedenen
Auslegungen bestimmt haben. Obwohl Cyrill, wie schon Athanasius, für Hebr 5,7-9
nicht viel übrig hat, ist er doch gezwungen, dazu Stellung zu nehmen und
dabei sowohl die Unveränderlichkeit des Wortes wie die volle Menschheit
Christi klar zu bejahen. Auch wenn er mit Recht das Geheimnis der
Menschwerdung betont, fragt es sich doch, ob er dabei das Menschliche auch genügend

ernst nimmt. Hebr 2,9 ff. gehört zu den Lieblingstexten Cyrills. Er
muß allerdings gegenüber Nestorius bei der Auslegung dieses Textes darauf
achten, daß er die Einigung der beiden Naturen näher bestimmt. Schließlich
stellt sich das Problem der Einheit auch in bezug auf Hebr 13,8. Cyrill
bezieht den Text auf das ewige wie auf das menschgewordene Wort, während
Nestorius das «Christus gestern und heute und in Ewigkeit» gemäß seiner
Einigungstheorie erklärt. So wird gerade in diesen zwei Autoren deutlich,
wie wenig es auf die exegetische Methode, hingegen ganz auf die
theologischen Voraussetzungen ankommt, die aus bereits festgelegten Traditionen
stammen. Allerdings beweisen sowohl Cyrill wie Theodoret ebenso, daß
solche theologische Gegensätze nicht unbedingt unüberbrückbar sind.

In der Zusammenfassung (S. 356-359) hebt der Verfasser gerade diesen
Umstand nochmals klar heraus, indem er darauf hinweist, daß die arianische
und dann die apollinaristische Kontroverse Einschnitte in der Geschichte der
Auslegung des Hebräerbriefes darstellen. Er fügt aber gleich hinzu, daß damit
nicht gesagt sei, die Väter hätten nur «Eisegese» getrieben. Nach ihm bemühten

sie sich vielmehr, die Schrift als theologisches Kriterium ernst zu nehmen,
auch wenn ihre Theologie, die übrigens weitgehend von der Schrift selbst
bestimmt war, den Rahmen für ihre Exegese abgab. Schließlich stellt er auch
mit Nachdruck fest, daß die antiochenische Theologie schon vor 325 zurückreicht,

auch wenn sie sich erst im Laufe der arianischen und dann vor allem
in der apollinaristischen Kontroverse voll entwickelt hat.

Aus dieser etwas lang geratenen Übersicht ist leicht ersichtlich, daß
Greer eine Thematik behandelt hat, die nicht nur sachlich, sondern auch
methodologisch interessant ist. Einmal konnte er nachweisen, wie sich die
beiden christologischen Hauptrichtungen der Väterzeit gerade in der Exegese



Besprechungen 423

des Hebräerbriefes immer mehr unterschieden haben. Anderseits ist es ihm
auch gelungen darzutun, wie sehr die Exegese sich von theologischen
Ansichten her und nicht so sehr aufgrund verschiedener Auslegungsmethoden
je verschieden entwickelt hat. Man kann allerdings nicht verschweigen, daß
es nicht immer leicht ist, dem Autor in allem zu folgen. Das mag teilweise
von den subtilen Unterscheidungen herrühren, die ihm die Sache selbst
auferlegte. Zum Teil aber hat es seinen Grund auch darin, daß der Verfasser in
seinen allgemein- und theologiegeschichtlichen Ausführungen oft zu weit
ausholt, besonders in jenen Gebieten, die ihm, wie die Geschichte von Theodor

von Mopsuestia oder die Nestoriusfrage, von früheren Untersuchungen
her sehr vertraut sind. Auch wenn diese Darlegungen selbst im allgemeinen
ziemlich präzis sind, muß man sich doch fragen, ob es zum Verständnis der
Hebräer-Exegese auch nötig war, sie in diesem Umfang zu entwickeln. Diese
Frage stellt sich umso mehr, als es dem Autor kaum möglich gewesen ist,
auch die neueste Literatur zur Sache, wie etwa die Arbeiten von Simonetti
und Mühlenberg, heranzuziehen, und damit auch wirklich etwas Neues zu
sagen.

Zum Schluß zwei kleine Bemerkungen. Bei der Behandlung der Exegese
des Origenes hätte die Eigenart der lateinischen Übersetzungen mehr
berücksichtigt werden sollen. Dann ist es nicht richtig zu sagen, Athanasius
hätte 362 die Kirche von Alexandrien überzeugt, die Formel der drei Hypostasen

in einer Ousie anzunehmen ; denn diese Formel wurde erst in den
darauffolgenden Jahren erarbeitet (vgl. S. 67). Es ist indes klar, daß diese
Aussetzungen den Wert dieser gründlichen und lehrreichen Arbeit in keiner
Weise in Frage stellen. Basil Studer

Dassmann, Ernst: Sündenvergebung durch Taufe, Busse und Martyrer-
fürbitte in den Zeugnissen frühchristlicher Frömmigkeit und Kunst. - Münster:

Aschendorff 1973. - S. ix-494, 51 Tafeln mit 66 Abbildungen im
Anhang, 8 Tabellen als Beilage. (Münsterische Beiträge zur Theologie. 36.)

Die Glaubenswelt der frühchristlichen Zeit ist uns nicht allein aus den
Schriften der Apologeten, Exegeten und Prediger, sondern ebenso aus der
damaligen Kunst zugänglich. Von dieser Einsicht her geht der Verfasser an
die Sarkophage und Malereien der Katakomben der vor- und frühkonstanti-
nischen Zeit heran, um sie auf das hin zu befragen, was sie uns über die
verschiedenen Formen der Sündenvergebung in Taufe, Buße und Martyrer-
fürbitte zu sagen haben. Es steht dabei ohne Zweifel eine zentrale Botschaft
des NT in Frage, die jedoch gerade im dritten Jahrhundert zu einem der
brennendsten Probleme geworden ist. So ist es eigentlich überraschend, daß
bisher wohl die Idee der Rettung oder des Heiles im allgemeinen, aber kaum
der Komplex der Sündenvergebung, wie er sich in jenen Bildwerken
widerspiegelt, näher untersucht worden ist. Da jedoch das vorhandene Bildmaterial

allein oft nicht eindeutig ist, sind auch die Glaubenserfahrungen und
Heilserwartungen jener Zeit zu erfassen, wie sie sich in den literarischen
Quellen äußern. Dabei kann nicht übersehen werden, daß sich mit der Aus-



424 Besprechungen

weitung der Tauffrömmigkeit zu einer Bußspiritualität auch die Frage der
Fürbitte der Glaubenszeugen gestellt hat. Im weiteren drängt es sich auf,
in den frühchristlichen Schriften den in der Kunst verwendeten biblischen
Motiven nachzugehen, soweit sie sich auf die Bußthematik beziehen. Erst
so kann das fragliche Bildmaterial voll zum Sprechen gebracht werden. Um
die Untersuchung der Bilder auf diesen drei Ebenen vorzubereiten, war es

schließlich nötig, nicht nur das Bildmaterial kurz vorzustellen, sondern auch
die anzuwendende Methode näher zu begründen (vgl. Einleitung: S. 1-8).

Von diesen Überlegungen her ergab sich folgende Einteilung der Arbeit:
Kapitel 1 : Grundlegung, mit einer Beschreibung der Kunstdenkmäler der
vor- und frühkonstantinischen Zeit (S. 9-45) und einer Darlegung der
methodischen Fragen (S. 45-75). - Kapitel 2: Beschreibung der Tauf-, Büß- und
Martyrerfrömmigkeit, soweit sie das religiöse Bewußtsein in den Gemeinden
des dritten Jahrhunderts geprägt haben (S. 76-182). - Kapitel 3: Die in der
frühchristlichen Kunst verwendeten Bildmotive, wie sie aus der Literatur
des zweiten und dritten Jahrhunderts zugänglich sind: Alttestamentliche
Bildmotive (Abraham und Isaak, Quellwunder, Noe, Jonas, der Sündenfall,
Daniel und die drei Jünglinge, Susanna, Hiob, die Himmelfahrt des Elias
[S. 184-282]), neutestamentliche Bildmotive (Lazarus, die Samariterin,
Heilungswunder, Kana, die Anbetung der Magier [S. 282-322], und das Hirtenbild

[S. 322-340]). - Kapitel 4: Ikonographische Auswertung, mit einer
Einführung über die Bedeutung des ikonographischen Kontextes und der
gesonderten Behandlung von Taufe, Buße und Martyrerdarstellungen (S. 341-447).

- Ein kurzes Schlußwort (S. 448 f.), ein ausführliches Literaturverzeichnis
(S. 450-457), verschiedene Register (Stellen aus der Schrift und der
frühchristlichen Literatur, Namen, Orte und Sachen [S. 458-493]), sowie 51

Bildtafeln mit entsprechendem Bildnachweis beschließen die Arbeit. Dazu
sind im Umschlag 8 Tabellen beigefügt, die es erlauben, die verschiedenen
Bildmotive auf den Malereien der römischen Katakomben, der Sarkophage
und Sarkophagfragmente wiederzufinden.

Diese mehr als nüchterne Übersicht über die Untersuchung läßt gewiß
sofort erkennen, wie wichtig diese nicht nur für die frühchristliche Archäologie,

sondern auch für die Geschichte der Theologie, für die Kenntnis des
Gemeindelebens und vor allem der Frömmigkeit der Alten Kirche ist. Ein
eingehendes Studium der Arbeit kann diesen ersten Eindruck nur bestätigen.
Tatsächlich zeichnet sie sich nicht nur durch die Verarbeitung eines immensen

literarischen und ikonographischen Materials, sondern auch durch die
sichere Anwendung von klaren methodischen Grundsätzen aus. Dabei zeigt
sich der Verfasser in seinen Urteilen immer sehr behutsam (vgl. im bes. das
zurückhaltende und nuancierte Schlußwort). Ja, gerade diese kluge Zurückhaltung

hat zur Folge, daß es nicht immer leicht ist, den subtilen Darlegungen
gleich zu folgen. Diese Vorzüge müssen dem Verfasser umso höher angerechnet

werden, als es sich um eine keineswegs leichte Thematik handelt. Sowohl
die Problematik der Taufheiligkeit und Sündenvergebung im 2./3. Jahrhundert,

wie die Datierung und die einigermaßen sichere Deutung der Bilder
erforderten eine feine Einfühlung. Dabei kann man dem Verfasser nur dankbar
sein, daß er seine Untersuchung nicht auf die ikonographische Thematik von



Besprechungen 425

Buße und Sündenvergebung beschränkt, sondern auch den weitern Kontext
in den literarischen Quellen mitberücksichtigen wollte; denn tatsächlich
hat er sich so nicht nur die nötigen Voraussetzungen für die Interpretation
seiner Bilder geschaffen, sondern kam auch dazu, über die Taufe, Buße und
Martyrerfürbitte Darlegungen zu bieten, die in sich selbst wertvoll sind.

So sind gerade die Ausführungen über die Taufe, für die eine große
Literatur herangezogen worden ist, als ausgezeichnet zu bewerten. Man kann
sich allerdings fragen, ob die positiven Aspekte der Taufe nicht doch zu sehr
zurücktreten. Die diesbezüglichen Hinweise fehlen zwar nicht (S. 83-87).
Aber sie werden bewußt der Sündenvergebung untergeordnet. Doch das
scheint mir etwas fragwürdig zu sein. Noch dringender stellt sich die Frage,
ob nicht auch die Auferstehung viel mehr hätte einbezogen werden müssen.
Die Salus carnis bildet nämlich, vor allem seit Irenäus, den Mittelpunkt
der Heilserwartungen der frühchristlichen Gemeinden. Schließlich gehört
nach dem Glaubensbekenntnis die Auferstehung nicht weniger als die
Sündenvergebung in der Taufe zum Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche.
Im übrigen wäre es gewiß nur von Vorteil gewesen, wenn auch die
Untersuchung von G. Kretschmar, Die Geschichte des Taufgottesdienstes in der
alten Kirche : Leiturgia, 5 (Kassel, 1970) 1-348, hätte benützt werden können.

Auch die Darlegungen über die Buße sind beachtenswert. Das gilt im
besondern von den Ausführungen über die damaligen Kritiken an den
Zuständen in den Gemeinden. Es wäre freilich auch ein Hinweis auf den
sogenannten Weltpessimismus des dritten Jahrhunderts fällig gewesen, wie wir
ihn vor allem in De mortalitate von Cyprian finden (vgl. dazu C. Andresen,
Erlösung: RAC 6 (1966) 152 f.). Bei der Literatur müßte man hier H. Karpp,
Die Buße. Quellen zur Entstehung des altkirchlichen Bußwesens, Zürich,
1969, nachtragen.

Ebenso enthält die Darstellung der Martyrerfrömmigkeit ein reiches
Material, das mit Vorteil auch für andere Gebiete wie die Soteriologie oder die
Eucharistielehre herangezogen wird (vgl. die Hinweise auf den Opferbegriff
bei Klemens von Alexandrien und Origenes mit seinem jüdischen und
heidnischen Hintergrund: S. 166, 177 f.).

Mit gleichem Recht kann auch gesagt werden, daß das dritte Kapitel
eine eigenständige Bedeutung besitzt. Wir finden nämlich darin eine gediegene

Einführung in einen großen Teil der patristischen Exegese (vgl. auch
S. 63-75 : Biblische Paradigmen in der Literatur). Ob man sich in bezug auf
die Erbsündenlehre so sehr auf J. Gross, Geschichte des Erbsündendogmas,
verlassen kann, möchte ich allerdings eher bezweifeln (vgl. S. 243 : Das
Sündenfall-Motiv bei Origenes). Den interessanten Hinweis auf das Anklingen
des Felix-Culpa-Motivs bei Origenes würde ich dahin präzisieren, daß bei
diesem Autor nicht nur die Menschwerdung des Wortes, sondern die ganze
Entstehung der körperlichen Welt im Zusammenhang mit der Sünde zu
sehen ist (vgl. S. 246). In bezug auf das Jonas-Motiv wäre nun auch die
bedeutende Arbeit von Y. M. Duval, Le livre de Jonas dans la littérature
chrétienne grecque et latine, Paris, 1973, einzusehen.

Schließlich geht auch dem Nichtfachmann auf, daß es dem Verfasser
aufs beste gelungen ist, die Grundsätze der Bild-Auslegung und im beson-

28



426 Besprechungen

dern das Zusammenspiel der Interpretation von literarischen und monumentalen

Denkmälern in verschiedener Hinsicht klarer herauszuarbeiten (vgl.
bes. die eigentlich methodologischen Darlegungen). Vielleicht wäre in diesem
Zusammenhang auch ein Vergleich mit der Exegese nützlich gewesen, in
der es auch immer wieder darum geht, den Ausgleich zwischen historischer
und spiritueller Auslegung zu finden (vgl. S. 48 f.).

So kann man den Verfasser zu seiner gründlichen und instruktiven
Arbeit nur beglückwünschen, in der er überzeugend nachgewiesen hat, wie sehr
die christliche Kunst des dritten Jahrhunderts zusammen mit der religiösen
Literatur die Grundanliegen der Gemeinden widerspiegelt, die immer mehr
um den Sinn der Sündenvergebung ringen mußten.

Basil Studer

Baumeister, Theofried: Martyr invictus. - Der Märtyrer als Sinnbild der
Erlösung in der Legende und im Kult der frühen koptischen Kirche. Zur
Kontinuität des ägyptischen Denkens. - Münster: Verlag Regensberg 1972.
219 S. (Forschungen zur Volkskunde, begründet von G. Schreiber, hrg. von
B. Kötting und A. Schröder. 46.)

In seiner 1970/71 an der Universität von Münster vorgelegten Dissertation

behandelt Th. Baumeister unter dem bezeichnenden Haupttitel «Martyr
Invictus» das Thema der Erlösung, wie es in der Legende und im Kult der
frühen koptischen Kirche zum Ausdruck kommt. Auch wenn sich diese
vorzügliche Arbeit auf ein verhältnismäßig enges Gebiet der christlichen
Hagiographie, d. h. auf die uns heute noch zugänglichen, fast ausschließlich nur
edierten Martyrerlegenden des christlichen Ägyptens (vgl. S. 87 ff.),
beschränkt, verdient sie trotzdem ein allgemeineres Interesse.

Einmal führt sie in einer ausgezeichneten Einleitung sehr gut in die
Geschichte und in die heute verwendeten Methoden der Legendenforschung
ein (S. 11-30). Auf ein paar wenigen Seiten lernt hier auch ein Nicht-Fachmann

leicht, wie komplex eine solche Arbeit ist, die nicht nur die literarischen

Gattungen, sondern auch die Einflüsse der Umwelt berücksichtigen
muß, wie sie heute von der Hagiographie, aber auch von andern historischen
Disziplinen, wie im besondern von der Volkskunde und der Exegese der
Bibel erforscht werden.

Weiter ist die Arbeit von B. beachtenswert, weil sie selbst in
mustergültiger Weise diese verschiedenen Methoden zusammenspielen läßt. Das
geht allein schon aus einer Übersicht über ihre vier Kapitel hervor (vgl.
S. 30 f.). Das erste Kapitel gibt eine allgemeine Einführung in die Geschichte
der christlichen Martyrerlegende (S. 32-50). Mit Hinweisen auf die jüdischen
Vorbilder, die neutestamentlichen Motive und die griechisch-hellenistischen
Einflüsse wird aufgezeigt, wie die Martyrerlegende als Ausdruck für den Glauben

an den im Sieg des Märtyrers sich offenbarenden Schutz Gottes entstanden

ist. — Im zweiten Kapitel wird aufgewiesen, wie der schon im griechischen
Bereich vorkommende Topos der Wiederherstellung des verletzten und
zerstückelten Märtyrers vor dem endgültigen Sterben in der koptischen Legende,



Besprechungen 427

offenbar unter dem Einfluß der im ägyptischen Totenkult vorherrschenden
Idee von der Integrität des Leibes, gesteigert und zum Mittelpunkt gemacht
wird (S. 51-86). - Das dritte Kapitel legt dar, wie diese Idee vom unzerstörbaren

Leben vor allem in den Legenden des sog. koptischen Konsenses
entwickelt worden ist (S. 87-148: mit einem Inventar der Legenden). — Das
vierte Kapitel schließlich ist dem Unterschied zwischen den griechischen und
koptischen Legenden gewidmet (S. 149-183). Es hebt hervor, wie diese
nicht nur weit mehr als jene an den Wiederherstellungserzählungen interessiert

sind, sondern ein großes Interesse an der Lokalisierung des Martyriums
und der letzten Ruhestätte der Märtyrer zeigen und sich damit als Kultätio-
logien erweisen (vgl. dazu bes. S. 172-176).

Endlich hat diese in einem vernünftigen Rahmen gehaltene Dissertation
auch den Vorteil, daß sie einen Gesichtspunkt der christlichen Erlösungslehre,

d. h. die Hoffnung auf die Auferstehung des ganzen Menschen in einer
eindrücklichen Weise illustriert. In allen Kapiteln nämlich, besonders aber
im letzten Abschnitt des vierten Kapitels (S. 172 ff. : «Die religiöse Bedeutung
der koptischen Legenden vom unzerstörbaren Leben»), weiß der Verfasser
darzustellen, wie die koptischen Legenden den christlichen Glauben an die
Auferstehung des Fleisches auf «ägyptische Art» zum Ausdruck bringen. Für
das vorchristliche, dann aber nicht weniger für das christliche Ägypten ging
es tatsächlich darum, die Angst vor dem Sterben und vor den im Jenseits
drohenden Gefahren dadurch zu überwinden, daß die Integrität des Leibes
sichergestellt wurde (Mumifizierung). Aus diesem Grunde heben die koptischen

Legenden heraus (vgl. S. 147 f. die zusammenfassende Charakterisierung),

wie die Märtyrer grausam zerfleischt und zerstückelt und dann auf
wunderbare Weise wiederhergestellt wurden, bevor sie endgültig hingerichtet
worden sind. Einen eindeutigeren Beweis für die definitiv über den Tod
siegende Macht Gottes konnte es nicht geben (vgl. S. 179). Damit ist aber auch
ein klares Beispiel dafür gegeben, daß die Heilslehre des Evangeliums je
nach den Erwartungen eines Landes und einer Zeit auf verschiedene Weise
reinterpretiert wird. Als Gegenbeweis wäre eine ähnliche Darstellung für
andere Gebiete der Hagiographie nur wünschenswert.

Es mag noch beigefügt werden, daß die Arbeit mit einem sehr interessanten

Literaturverzeichnis sowie mit vier Indices (Moderne Autoren - Index
Sanctorum - Stellenregister - Sachregister) zum Nutzen der Leser beschlossen
wird. Basil Studer

Janota, Johannes: Studien zu Funktion und Typus des deutschen
geistlichen Liedes im Mittelalter. - München: Verlag C. H. Beck 1968. (Münchener
Texte und Untersuchungen zur Deutschen Literatur des Mittelalters. Bd. 23.)

Janota wendet sich in seiner Tübinger Dissertation einem bislang kaum
nennenswert zur Kenntnis genommenen Thema zu, das in der Fragestellung
gipfelt : Gibt es überhaupt ein mittelalterliches, volkssprachliches « Kirchenlied»

und wenn ja, in welcher Form, mit welcher Funktion (im Rahmen der
Liturgie etwa), in was für Typen? Die Fargestellung - allzulange verdeckt



428 Besprechungen

durch die Faszination Luthers als des Schöpfers des deutschen Kirchenlieds

- gibt Janota Anlaß, das deutschsprachige «geistliche Lied» in
Konfrontation zum mittelalterlichen Liturgiebegriff, in seiner gottesdienstlichen
Funktion und typologischen Ausfaltung zu begreifen und darzustellen.
Resultat: eine streng liturgische Funktion des deutschen gottesdienstlichen
Liedes gab es im Mittelalter nicht; erst in der evangelischen Kirche liegt
eine solche vor. Eigentliche Gemeindegesänge sind im Mittelalter an sich
spärlich, weil die Funktion der Gemeinde meist an die dafür zuständige
Schola delegiert wurde. Aber auch die (damals noch von der bischöflichen
und nicht der päpstlichen Jurisdiktion abhängige) Liturgiedefinition gestattete

kaum eine strenge Implikation des Gemeindegesangs in den Gottesdienst.

Dagegen gibt es im Mittelalter eine Fülle von unliturgischen oder
paraliturgischen Verwendungsweisen deutscher geistlicher Lieder, differenziert

nach gottesdienstlicher Situation (im Rahmen der Meßfeier, der
Predigtveranstaltung) und Zeitpunkt des Kirchenjahrs.

Die genannten situationsbestimmenden Kriterien und eine unterschiedliche

Aufführungspraxis gestatten Janota die überzeugende Konstruktion
einer differenzierenden Typologie für das mittelalterliche geistliche Lied in
deutscher Sprache. «Geistliches Lied» bildet den Oberbegriff, der sich in die
Haupttypen des Gemeinde- und Chorlieds, des Konventikel- und
Gemeinschaftslieds aufgliedert. Die soziologische Zuweisung ist das Kriterium solcher
Differenzierung: das (seltene) Gemeindelied wird wirklich im Rahmen des

liturgischen Gottesdienstes von der ganzen Gemeinde gesungen, während das
Chorlied von der Schola vorgetragen wird. Das Gemeinschaftslied ist der
geistliche Kunstgesang der adeligen und bürgerlichen Gemeinschaften. Das
Konventikellied, vor allem im Rahmen der Devotio moderna verwendet, hat
seinen Ursprung und seine Pflegestätte in geschlossenen religiösen
Lebensgemeinschaften, ist aber von der apostolischen Funktion dieser Gruppen her
übergängig auf das Chor- und Gemeindelied.

Es ist zu hoffen, daß von dieser bestechenden Begriffsklärung her das
reiche vorreformatorische Liedgut, das zum Beispiel bei Wackernagel kunterbunt

mit reformatorischem Liedgut vermengt ediert ist, endlich eine sachliche

und historisch gerechtfertigte Ausgliederung erfahren kann. Janota hat
dazu die nötige Vorarbeit geleistet. A. M. Haas

Meissburger, G.: Grundlagen zum Verständnis der deutschen
Mönchsdichtung im 11. und 12. Jahrhundert. - München: Wilhelm Fink Verlag 1970.

Die aspektreiche und die entscheidende Forschung zum Benediktinerorden

reich heranziehende Freiburger Habilitationsschrift versucht, «die
geistige, die geschichtliche, die geistesgeschichtliche Bedingtheit der
deutschen Mönchsdichtung im 11. und 12. Jahrhundert als einer Epoche innerhalb

des Ablaufs der Geschichte der deutschen Dichtung darzustellen» (11).
Man weiß, wie sehr die deutsche Dichtung der salischen Kaiserzeit mit dem
Epitheton «kluniazensisch» belastet und befrachtet ist: Der Geist der klunia-
zensischen Reformbewegung hätte - schon nach W. Scherrer - den Geist



Besprechungen 429

dieser Dichtungen inspiriert und geleitet. Meissburger unterzieht diese These
nochmals (nach Rupp) einer ausführlichen Befragung. Es erweist sich, daß
das abendländische Benediktinertum als ganzes den bald nach dem Tode
Karls des Großen einsetzenden und bis in den Anfang des 10. Jahrhunderts
unaufhaltsam fortschreitenden politischen, geistigen und moralischen Zerfall

des Großreichs durch seine geistigen und sittlichen Anstrengungen
überwunden hat; und daß es nicht erlaubt ist, im Benediktinertum bestimmte
Hauptexponenten des Reformmönchtums (Cluny, Gorze etc.) herauszugreifen,

sondern daß in jedem Fall die übergeordnete Einheit des Benedik-
tinertums historisch und geistesgeschichtlich immer entscheidend blieb. Der
Begriff des «Reformmönchtums» ist eine historische Hilfskonstruktion, der
der Germanist hinfort nicht mehr wird aufsitzen dürfen. Aus inneren
ordensgeschichtlichen Gründen läßt sich daher nicht mehr rechtens von «klunia-
zensischer» Dichtung reden; die Dichtung des 11. und 12. Jahrhunderts
läßt sich aber auch keinem andern Reformkloster zuweisen, etwa Gorze.

Meissburger versucht nach dieser Richtigstellung die Relevanz dieser
Dichtung aus dem Geist des benediktinischen Mönchtums verständlich zu
machen, etwa aus der benediktinischen cura animae (im Gegensatz zu Rupp,
der diese nur den Weltgeistlichen zuweisen möchte). Hinweise und sinnvolle
Hypothesen für die monastische Verfasserschaft dieser Texte (wenn
Meissburger auch «eine eindeutige Beantwortung der Verfasserfrage» ablehnt)
und scharfsinnige Ausführungen über den literarischen Erwerb des Deutschen

als Literatursprache schließen sich an.
Man wird sagen dürfen, daß Meissburgers Arbeit eine Gesamtdarstellung

der deutschsprachigen Mönchsdichtung im Mittelalter wesentlich in den
Bereich des Möglichen gerückt hat. Alois M. Haas

Eichler, Wolfgang: Jan van Ruusbroecs « Brulocht » in oberdeutscher
Überlieferung. Untersuchungen und kritische Textausgabe. - München:
Verlag C. H. Beck 1969. (Münchener Texte und Untersuchungen zur
deutschen Literatur des Mittelalters. Bd. 22

Die vorliegende Erstausgabe der in 15 Textzeugen erhaltenen
oberdeutschen Uberlieferung von Ruusbroecs Hauptwerk stellt einen wesentlichen

Beitrag zur Erforschung des niederländischen Anteils an der Deutschen

Mystik des Spätmittelalters dar. Ein umfänglicher Untersuchungsteil
referiert über Geschichte und Stand der Forschung, beschreibt ausführlich
die verschiedenen Handschriften, zeichnet die Geschichte der Übertragung
des Textes von seiner Entstehung im Straßburger Gottesfreundkreis bis zur
Kompilation und Zerstückelung im 15. und 16. Jahrhundert nach, würdigt
die Übersetzungsleistung und liefert präzise textkritische Untersuchungen
(Filiation der Handschriften). Die Edition des Textes ist mit einem ausführlichen

Lesartenapparat ausgestattet, der nicht nur die Textredaktion begründen,

sondern auch implizit die Weiterentwicklung der ursprünglichen
Übersetzung deutlich machen soll. Ein umfassendes Glossar schlüsselt den Text



430 Besprechungen

hinsichtlich des theologisch-mystischen Wortschatzes Ruusbroecs auf, gibt
aber darüber hinaus auch einen Hinweis auf formelhafte Prägungen in
Kombinationsfeldern, der für eine stilistische Deutung des mittelniederländischen

Mystikers relevant sein kann. A. M. Haas

Handbuch philosophischer Grundbegriffe. Hrsg. von Hermann Krings,
Hans Michael Baumgartner und Christoph Wild. Studienausgabe. 6
Bde. - München: Kösel (1973-74). Bd. I: xn-288 S.; Bd. II: vui-279
S.; Bd. III: vin-320 S.; Bd. IV: vn-344 S.; Bd. V: vm-308 S.; Bd.
VI: ix-335 S.

En l'espace d'une année, le Kösel-Verlag a réussi à faire paraître sous
le titre Handbuch philosophischer Grundbegriffe, en édition reliée et en édition
de poche, un important vocabulaire des concepts fondamentaux de la
philosophie. Sous la direction de Hermann Krings, Hans Michael Baumgartner
et Christoph Wild, plus de cent collaborateurs ont contribué à sa rédaction.
Il s'agit formellement d'un vocabulaire des principales notions philosophiques,

dans le genre du Vocabulaire philosophique de Lalande, par exemple.
On n'y trouvera donc aucun article consacré à un philosophe en particulier,
ni à aucun système, ancien ou moderne. Les 140 notions fondamentales
sont choisies en telle sorte qu'elles couvrent l'ensemble des disciplines et
permettent de grouper sous un seul titre et de traiter sous une forme synthétique

des notions apparentées. C'est ainsi que l'herméneutique est traitée
sous le titre Verstehen; la participation, la différence ontologique, sous le
mot Sein, divers problèmes de critique sous le mot Realität etc. On trouve
d'ailleurs en tête de chaque article un sommaire qui permet d'en saisir
facilement le contenu. Un double index des matières et des noms propres,
qui termine l'ouvrage, en facilite grandement la consultation.

L'intention des éditeurs n'était pas d'ajouter un nouveau vocabulaire
à tous ceux qui existent déjà et qui visent, soit à fournir une nomenclature
des termes utiles au philosophe, soit à en définir l'usage fait par les philosophes

au cours de l'histoire. Il s'agissait pour eux de donner des notions
fondamentales une analyse proprement philosophique sur la base d'une
réflexion critique. Us n'ont donc retenu que les notions qui, à leur avis,
traduisent d'authentiques problèmes, qui offrent donc un contenu valable,
susceptible d'alimenter aujourd'hui encore, après une réflexion critique,
la recherche du philosophe. Qu'il y ait là des choix à faire, les éditeurs en
ont eu pleinement conscience et ils s'en expliquent dans la préface au premier
volume. C'est par des échanges préalables entre les collaborateurs, choisis
d'ailleurs dans plusieurs orientations philosophiques différentes, qu'ils se

sont efforcés d'éviter les inconvénients de leur option initiale.
Reconnaissons qu'ils y ont réussi autant qu'on peut raisonnablement

le demander. Il n'existe pas de voraussetzungslose Philosophie, si ce n'est à

titre de limite vers laquelle l'esprit peut tendre en explicitant loyalement
les présupposés dont il fait usage, sans d'abord s'en rendre compte. Mais
ceci aussi est déjà une conviction philosophique. Elle peut se traduire con-



Besprechungen 431

crètement de plusieurs manières. Disons qu'elle est partagée par la majorité
des collaborateurs, et que sa présence constitue l'originalité du présent
Handbuch. Elle en explique l'unité en même temps que la diversité. Le
lecteur aura vite fait de se rendre compte que les différents articles, clairs,
solidement construits et bien documentés, ne sont pas destinés à lui fournir
principalement une documentation impersonnelle, mais qu'ils constituent,
diversement, selon les auteurs, l'expression de positions originales qui
appellent, à leur tour, la prise de position du lecteur et sa réflexion. Certes
l'information historique est loin d'être absente, et chaque article comporte
une brève bibliographie. Mais l'essentiel demeure l'élaboration aussi rigoureuse

que possible du problème précis qui est en cause sous un mot donné
et sa clarification à l'aide des ressources variées qu'offre aujourd'hui l'ensemble

des méthodes et des disciplines philosophiques. Entreprise de mise à

jour, et, disons-le, de rajeunissement et de renouvellement des problèmes
traités, dont le lecteur, même et surtout quand il possède des convictions
différentes, ne peut pas ne pas éprouver le bienfait. Nous ne pouvons donc
que souhaiter, avec les éditeurs, que le Handbuch trouve en grand nombre,
les selbständige Diskussionspartner qu'ils souhaitent eux-mêmes.

L. B. Geiger

Amalric, A., Azam, G., u. a.: Penseurs hétérodoxes du monde hispanique.-
Toulouse 1974. 395 S.

Das vorliegende Buch ist ein Gemeinschaftswerk der Forschungsequipe
Nr. 80 des C.N.R.S., die von Alain Guy (Toulouse) geleitet wird und sich
mit der Philosophie im spanischen und portugiesischen Sprachbereich
beschäftigt. Bereits in früheren Jahren erschienen bedeutende Arbeiten dieser
Equipe: 1968 «Le temps et la mort dans la philosophie espagnole contemporaine»,

1971 «Le temps et la mort dans la philosophie contemporaine
d'Amérique Latine» und 1972 «Pensée ibérique et finitude».

Zweifellos füllt die neueste Veröffentlichung eine empfindliche Lücke in
der Darstellung der Denkgeschichte des iberischen Raumes. Zwar fehlt es

nicht an wertvollen Publikationen zu diesem Thema, denken wir etwa an
die Werke von Ivo Höllhuber, Geschichte der Philosophie im spanischen
Kulturbereich, München/Basel 1967, und von Alfonso Lopez-Quintäs, «Filo-
soffa espanola contemporânea», Madrid 1970, aber nirgends sosehr wie in
der Geschichtsschreibung, wo die Standpunkte der Verfasser trotz ständiger
Bemühung um Sachlichkeit einen großen Einfluß haben, sind alternative
Angebote nicht nur erwünscht, sondern sogar vonnöten.

Den Autoren der vorliegenden Publikation geht es darum, das
allenthalben noch vorhandene Vorurteil, das Denken im hispanischen Bereich
habe einen monolithischen, ja sogar einen totalitären Charakter, dadurch
abzubauen, daß sie non-konformistische Denker, die sonst gerne übergangen
werden, zur Sprache bringen. So behandelt Jean Cobos (Barcelona und
Toulouse) Juda oder Leo den Hebräer (ca. 1460-1522), auch Abravenel,



432 Besprechungen

Abarbanel und sogar Barbanella genannt, und dessen Dialoge über die
Liebe, einen Autor, der z. B. in der Darstellung von Höllhuber fehlt (S. 11-79).
Christian Clanet wendet sich Las Casas (1474-1566) und De Vitoria (ca.
1480-1546) zu, und betrachtet ihr Werk im Hinblick auf die Frage, ob und
warum sie, die zwar keineswegs zu den Heterodoxen gehören, doch immer
wieder Non-Konformisten waren, die um ständige Verdächtigungen nicht
herumkamen (S. 81-114). Neben bibliographischen Angaben und einer Zeittafel

ist an Clanets Darstellung besonders wertvoll, daß er sich bemüht,
durch seine Fragestellungen, vor allem nach dem Verhältnis von «Orthodoxie

und Autorität», «Orthodoxie und Macht» sowie «Orthodoxie und
Legalität» seine geschichtliche Arbeit im Lichte auch noch heute brennender
Probleme zu aktualisieren. Henry Méchoulan studiert zwei unbekannte
heterodoxe Denker, Fadrique Furiö Ceriol (1527-1584) und Antonio Löpez
de Vega (ca. 1600-1664), welche beide bei Ivo Höllhuber fehlen und auch
bei M. Menéndez Pelayo in seiner Geschichte der Heterodoxen nicht behandelt

werden (S. 115-132). Die Arbeit von Sylvie Kourim, Universität Prag,
(S. 133-153), analysiert die Widersprüchlichkeiten einer «Ideologie des orthodoxen

Spanien im XVII. Jahrhundert». Sehr hart geht sie mit dem damaligen
Selbstverständnis der Orthodoxie ins Gericht, wenn sie ihr - wohl zu Recht -
vorwirft, die neue Realität der Dekadenz wegen einer Fixierung auf eine
«glorreiche» Vergangenheit nicht wahrgenommen zu haben.

Der Beitrag von Lucienne Domergue, Universität Toulouse (S. 155-197),
gilt dem häretischen Pfarrer von Escö, Juan Miguel Solano (1739-1805),
dessen Auseinandersetzung mit der kirchlichen Obrigkeit dem Leser
eindrücklich vor Augen führt, wie grausam Intoleranz sein kann. Gilbert Azam
versucht (S. 199-212), den metaphysischen und poetischen Wert des spanischen

Krausismus herauszustellen und zu zeigen, wie dieses «Phänomen
einer Epoche» die bedeutsame Bewegung des Modernismus vorbereitete.
Unamunos unorthodoxe Lehre vom Leben und von der Unsterblichkeit
bildet den Inhalt der Studie von Anne Amalric, welche (S. 213-221) einige
Kapitel des «tragischen Lebensgefühls» analysiert.

Marie Lafranque beschäftigt sich (S. 223-289) mit Antonio Machado,
den sie nicht in erster Linie als Dichter, sondern als skeptischen Philosophen
würdigt, und den Alfonso Lopez Quintäs nicht in sein Werk aufgenommen
hat. Die non-konformistische Zeitkonzeption des bedeutenden katalanischen
Denkers Joaquim Xirau y Palau (1895-1946) wird von Reine Guy (S. 291-
310) untersucht. Eine ausführliche Bibliographie von und über Xirau
ergänzt ihre Ausführungen.

Alain Guy wendet sich einem noch lebenden heterodoxen Intellektuellen
zu, nämlich dem 1924 geborenen Gustavo Bueno, dessen kritischen und
sozialistischen Materialismus er (S. 311-328) darstellt. Wer um den großen
Einfluß dieses Denkers auf die jüngere Intellektuellengeneration Spaniens
weiß, der ist erstaunt, daß weder Höllhuber noch Lopez Quintäs auf
dessen Thesen eingehen, und er wird Alain Guy für seine summarische
Einführung in dessen Denken dankbar sein. Zdenëk Kourim von der Universität
Prag wendet sich (S. 329-350) den mexikanischen Philosophen Antonio Caso

(1883-1946) und José Vasconcelos (1882-1959) zu, die er als die beiden



Besprechungen 433

Emanzipatoren der Philosophie in Mexiko darstellt. Dem Schüler der soeben
erwähnten Caso und Vasconcelos, nämlich dem bedeutenden Analytiker
mexikanischer Kultur Samuel Ramos (1897-1959) gilt der Beitrag von
Alonso Tordesillas (S. 351-367), der mit wertvollen bibliographischen
Angaben versehen ist, und Alain Hue schließlich versucht (S. 369-394), die
politische Philosophie von Salvador Allende in ihrem historischen Kontext
zu thematisieren.

Gerade die Tatsache, daß der vorliegende Sammelband eine Gestalt wie
diejenige von Allende aufgenommen hat, zeigt, daß die Forschungsequipe
von Alain Guy entschlossen ist, auch Heterodoxe unserer Tage zu Wort
kommen zu lassen. Das Werk, das sicher nicht einfach unkritisch zu lesen
ist - denken wir nur an die Problematik der Leitidee «Orthodoxie-Hetero-
doxie» - dürfte dem Philosophen wie auch dem Hispanisten einen großen
Dienst erweisen, und der politisch Interessierte könnte - gerade angesichts
des heute im spanisch- und portugiesisch-sprechenden Bereich offen zutage
tretenden Pluralismus - wertvolle Hinweise erhalten in bezug auf den
geistes- und ideologiegeschichtlichen Hintergrund, der es ihm ermöglichen
wird, zu einem vertieften Verständnis eines bei uns viel zu wenig bekannten
oder doch zu einseitig vermittelten Kulturbereiches zu kommen. Das Werk,
das in einer Neuauflage gerade wegen seiner Fülle an Information unbedingt
mit einem Namen- und Sachverzeichnis versehen werden sollte, leistet einen
wertvollen Beitrag zu dem so notwendigen Abbau von simplifizierenden
Clichée-Vorstellungen über das Hispano-amerikanische Denken.

Hans Widmer

Vergauwen, Guido: Absolute und endliche Freiheit. Schellings Lehre von
Schöpfung und Fall. - Freiburg/Schweiz: Universitätsverlag 1975. 527 S.

(Studia Friburgensia. Neue Folge. 51.)

Die deutschen Idealisten stehen nicht im Ruf, leicht lesbar zu sein. So

ist auch von vornherein anzunehmen, daß eine Dissertation über Schelling
keine Bettlektüre ist. Die Arbeit von Guido Vergauwen bildet in diesem
Punkt keine Ausnahme. Sie führt den Leser durch das gesamte Werk Schellings.

Als Leitmotiv dient der Begriff «Freiheit». Die Untersuchung führt
uns also in einen zentralen Bereich der neuen Philosophie, die seit Descartes
den Menschen als Freiheit und sinnbegründendes Wesen versteht. G.

Vergauwen zeigt, wie Schelling das Verhältnis zwischen Gott und Bewußtsein
in den verschiedenen Phasen seiner Philosophie bestimmt hat. Der Schwerpunkt

der Arbeit liegt in der Darstellung und Beschreibung des Weges, den
Schelling zurückgelegt hat. Es ist, den Umständen entsprechend, leicht, dem
Autor zu folgen. Die Zusammenfassungen am Ende jedes Kapitels sind eine
willkommene Hilfe bei der Lektüre. Da es mir nicht sinnvoll erscheint, eine
Beschreibung der Beschreibung zu bieten, möchte ich nur auf einzelne Punkte
aufmerksam machen.



434 Besprechungen

1) Der Leser stellt sich am Schluß die Frage nach dem Ziel der
Untersuchung. Ein Anliegen besteht in der Darstellung der Schellingschen
Philosophie unter dem Aspekt des Verhältnisses zwischen endlicher und unendlicher

Freiheit. G. Vergauwen zeigt, wie Schelling die Schöpfung als das
Andere (Negation) Gottes versteht und wie er die Geschichte als Versöhnung
und Aufhebung der Entfremdung durch philosophische Anschauung
versteht. Dieser Ansatz beherrscht die Philosophie Schellings. Die Spätphilosophie

bildet eine Ausnahme : Schelling dringt hier zur Idee der freien
Weltschöpfung vor. Der Autor greift diese Gedanken auf und führt sie ansatzweise

fort. Leider umfassen diese Grundgedanken einer theologischen
Neuorientierung nur vier Seiten. Die Darstellung der Philosophie Schellings
enthält aber viel mehr Anregungen, als hier aufgegriffen und verarbeitet sind.
Das Ziel scheint in der Darstellung zu liegen, und an diesem Punkt kommt
der Leser auf die Rechnung. G. Vergauwen hat sich sehr gründlich in die
Philosophie Schellings eingearbeitet und kann richtig führen. Die Anwesenheit

des Autors in seinem Werk ist nicht zu übersehen. Er bezieht Stellung,
wird aber in der Auseinandersetzung mit anderen Interpreten nie polemisch.
Der Ton ist sachlich, nüchtern und trocken.

2) An gewissen Stellen drängt sich eine Auseinandersetzung mit Motiven
der Schellingschen Philosophie geradezu auf. Das gilt wohl besonders für die
sprachanalytischen Überlegungen über das Verhältnis zwischen Subjekt und
Prädikat, die uns in wichtige Bereiche der Philosophie der Gegenwart führen
(Husserls Logische Untersuchungen, die intentionale Logik, Philosophie der
idealen Sprache). Ähnlich verhält es sich mit der von Schelling getroffenen
Unterscheidung zwischen empirischem und absolutem Ich, die an Husserls
Phänomenologie (transzendentales Bewußtsein, universaler Logos usw.)
erinnert. Vielleicht hätte G. Vergauwen durch solche Parallelen die Arbeit leichter
lesbar machen können: Es geht doch immer um das Verhältnis zwischen
dem transzendentalen und empirischen Ich, Subjektivität und Intersub-
jektivität, Geschichte und Gott. - Haben wir es bei Schelling bereits mit
einer Phänomenologie zu tun, der nur das wissenschaftliche Fundament
fehlt? Es ist überraschend, wie sorglos sich Schelling gegenüber den Grundlagen

seiner Philosophie verhält, und man versteht die Haltung der Positi-
visten und Sprachanalytiker zur Metaphysik.

G. Vergauwen bietet uns in seiner These eine Darstellung der Philosophie
Schellings, zeigt den Stand der Forschung und den Einfluß auf die Theologie

- eine Arbeit, die Respekt fordert. Die These enthält aber eine Reihe
von Themen und Motiven, die mit der zeitgenössischen Philosophie zu
konfrontieren wären. Es ist zu hoffen, daß der Darstellung eine breitere
Auseinandersetzung folgt. An Anregungen fehlt es nicht, und die Ansätze sind
verheißungsvoll.

Josef Breuss


	Besprechungen

