
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 3

Artikel: "Das Christentum und die Angst"

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Das Christentum und die Angst»

Zur Neuauflage von O. Pfisters Spätwerk *

Das erste Erscheinen von O. Pfister: Das Christentum und die Angst
(Zürich: Artemis-Verlag 1944) war «ausgesprochen unzeitgemäß » (vu). Die
Begegnung von Theologie und Psychologie auf breiter Front kam im
deutschen Sprachraum erst in jüngsten Jahren in Gang. Das erklärt die «Verspätung

der zweiten Auflage» (vn). Über O. Pf. berichtet keines der heute
gebräuchlichen theologischen Nachschlagewerke. Pf. war sein Leben lang ein
«Einzelgänger zwischen den Fronten» (vn) : Pfarrer, Pädagoge, Analytiker
(Kenner der Musik, leidenschaftlicher Bergsteiger). Geboren 23.2.1873 in
Zürich. Studium der evangelischen Theologie in Basel, der Psychologie in
Berlin (Dr. phil. 1897). 1897-1907 Pfarrer in Wald (Kt. Zürich). 1907-1939
Pfarrer in Zürich (Predigergemeinde). 1908 Ablehnung einer Berufung zum
Ordinarius für systematische und praktische Theologie. 1909 Beginn der
Freundschaft mit Sigmund Freud, die erst mit dem Tod Freuds endigte
(vgl. S.Freud / O. Pfister: Briefe 1909-1939, Frankfurt a. M. 1963). 1913

Veröffentlichung des ersten Lehrbuches zur Psychoanalyse (mit einem
Vorwort von S. Freud). 1919 Mitbegründer der Schweizerischen Gesellschaft für
Psychoanalyse. 1934 Theologischer Ehrendoktor der Universität Genf.
Gestorben 6.8.1956 in Zürich. Hauptwerke : Die psychoanalytische Methode,
1913, 19242; Analytische Seelsorge, 1927: Das Christentum und die Angst,
1944. Die vorliegende zweite Auflage von «Das Christentum und die Angst»
ist, einschließlich der Register und des Literatur-Verzeichnisses, ein Reprint.
Neu ist einzig das «Vorwort» (vii-xxvu) von Thomas Bonhoeffer, Prof. für
interdisziplinäre praktische Theologie an der Universität Bochum.

Der 510 Seiten umfassende Text gliedert sich in drei Teile : I. Die Theorie
der Angst (11-116), II. Angstlösung und Angstbildung in der
israelischchristlichen Religionsgeschichte (117^-40), III. Die grundsätzliche Lösung
des Angstproblems durch das Christentum (441-510). Im ersten Teil werden
die «psychologisch-biologischen Grundlagen» für eine «Wissenschaft von der
Angst» (7) gelegt. Pf. zeigt sich hier als Weggenosse Freuds, mit dem er
getreulich Adler und « Jungsche Manier» ablehnt. Doch bleibt er nicht ohne
Reserven gegenüber seinem verehrten Freund und Meister. Unter dem Stich-

* Oskar Pfister: Das Christentum und die Angst. Mit einem Vorwort von
Thomas Bonhoeffer. Ölten u. Freiburg i. Br. : Walter-Verlag 1975. xli—530 S.



Das Christentum und die Angst» 411

wort «Unsere Auffassung» heißt es : «Störung des Liebesdranges im
allgemeinen und Schuldgefühl im besonderen, eine Spezialform von
Liebesstörung, sind die beiden Hauptursachen der Angst» (24). Der zweite,
umfangreichste, historische Teil beschäftigt sich mit der «Angstbildung und
Angstbekämpfung in der israelitisch-christlichen Religionsgeschichte» (8).
Dabei werden vorwiegend die negativen, angsterzeugenden, neurotisieren-
den Aspekte herausgestellt. «Sicher ist soviel, daß die Christenheit bisher
trotz bald zweitausendjähriger Bemühungen, was die Psychologie und
Hygiene der christlichen Liebe anbetrifft, in ägyptischer Finsterniß
herumtappte...» (452). Der dritte, religionshygienische Teil befaßt sich mit dem
Problem, «wie innerhalb des Christentums die Angst behandelt werden
müsse, um einerseits pathologische Verzerrungen der Frömmigkeit Jesu zu
vermeiden und um anderseits das hygienisch Bestmögliche für die leidende
Menschheit zu gewinnen» (9/10). Pf. war ein hochkultivierter Praktiker und
ein von Begeisterung für die Liebesbotschaft Jesu getragener Seelsorger.
Sein Beitrag zur «Theorie der Angst» mag bescheiden sein. Doch wäre es

verfehlt, diese Bescheidenheit, bzw. Zurückhaltung, die ja nur allzu oft
kritische Distanz verrät, als bloßen Mangel zu registrieren. Pf. s. psychologische

Analyse der Geschichte des Christentums ist eine Leistung, die
ihresgleichen sucht und von Seiten der Theologie — nicht zuletzt auch der
ökumenisch orientierten - höchste Achtung verdient. In der pragmatischen
Anleitung zu einer psychohygienischen Seelsorge spiegeln sich die Erfahrungen
Pf. s. als Pfarrer und feinfühliger Berater von Jugendlichen (für die
Anwendung der psychoanalytischen Methode in der Pädagogik prägt Pf. den
Ausdruck «Pädanalyse»), «Also ich bewundere Sie» - schreibt Freud in
einem Brief an Pf. - «daß Sie so schreiben können, so milde, human, voll
Nachsicht, so sachlich, so viel eher für den Leser als gegen den Feind. Es
ist offenbar das erzieherisch Richtigere und Ihrer Stellung Angemessenere»
(S. Freud / O. Pfister: Briefe, 1963, 30).

Theologisch ist Pf. in der liberalen Tradition des 19. Jahrhunderts
beheimatet. Seine systematischen Gedankengänge werden getragen von der
Spannung, bzw. dem Gegensatz zwischen dem schlichten Evangelium Jesu
und dem himmlischen, dogmatischen Christus. Merkwürdig, daß Pf. sich für
das «schlichte Evangelium» fast ausschließlich auf johanneische Schriftstellen

beruft (die wie ein roter Faden sein Werk begleiten : insgesamt zwanzig
Verweise oder Zitate, dabei geht es um sechs Stellen, «Furcht ist nicht in der
Liebe» wird sechsmal zitiert, dreimal «In der Welt habt ihr Angst, aber
seid getrost, ich habe die Welt überwunden»). Paulus wird als «Vater der
christlichen Dogmatik» (470, vgl. 201, 413, 463, 465) verketzert. Mit der
Trinität weiß Pf. kaum etwas anzufangen (die metaphysische Interpretation
Jesu «endigt» bei der zweiten Person der Dreieinigkeit, 182, vgl. 235 f., 408,
425). Schematisch und negativ lauten die globalen Äußerungen zum Alten
Testament (84, 87 f.) und zum Judentum (208, 481). «Dogma» führt zum
«Dogmenfetischismus» (479). «Orthodoxie» ist eine «kollektive
Zwangsneurose» (Sachregister 520, vgl. 250 u. 506). Barth (352, 357, 363, 436, 495),
Bultmann (144-148) und Emil Brunner (436, 495^-98) werden nur tadelnd
erwähnt.



412 «Das Christentum und die Angst»

Doch ist gleich auch auf das Positive am Pf. sehen (pietistisch-herren-
huterisch gefärbten) Liberalismus hinzuweisen. Der Aufklärung wird «Ver-
wässerung», «Biedermeiertum», «Philisterhaftigkeit», «schale Gemütlichkeit»
(428) vorgeworfen. «Den leidenschaftlichen, dämonischen Mächten der
Menschenseele ist mit reiner Vernünftigkeit nicht beizukommen» (432).
«Es fehlten jene starken Verdrängungen, die Voraussetzungen der höchsten
religiösen Konzentration der Kräfte und zugleich eine Schutzwehr gegen
banale Nivellierung bilden» (433). «Zur Überwindung der ungeheuren
Kontraste» postuliert die in göttlicher Liebes- und Gnadengabe verwurzelte
Angstbekämpfung «heroische Frömmigkeit» (473). «Der Liebesglaube Jesu
Christi erfordert angesichts des unermeßlichen Weltleides allerhöchsten
Mut. Schaler Optimismus bildet keine Grundlage der Glaubensliebe» (473).
In diesem Zusammenhang seien einige Stellen aus dem in so mancher Beziehung

erhellenden Briefwechsel Freud - Pfister angeführt: Nach dem
Erscheinen von Freuds «Zukunft einer Illusion» schreibt Pf. seinem «lieben
Herrn Professor»: «Ihr Religionsersatz ist im Wesentlichen der Aufklärungs-
gedanke des 18. Jahrhunderts in stolzer moderner Auffrischung» (S. Freud/
O. Pfister: Briefe, 1963, 123) und spricht nicht nur von Freuds «Pessimismus»,

sondern «Miserabilismus» (aaO 124). Doch nennt er Freud einen «edlen
Nathan», der «die Namenchristen übertrifft» (aaO 150) und als
«geistesmächtiger Gegner der Religion» dieser mehr nützt als «tausend
nichtsnutzige Anhänger» (aaO 117). Freud lobt die «herzerfreuende Wärme» Pf. s,
seine «Begeisterungsfähigkeit», seine «Wahrheits- und Menschenliebe», seinen
«Bekennermut» (aaO 62) und sagt dem «lieben Gottesmann» (aaO 26):
«Sie, dem die Liebe die Welterlösung und den Kern der Religion bedeutet ...»
(aaO 113).

Etwas eigenwillig verwendet Pf. die Termini «analytisch» und «synthetisch»

(84-88, 459^-67). «Analytisch» nennt er die Zusage der reinen,
unbedingten, absoluten Liebe Gottes («Analyse» «Auflösung» der Schuldangst,
460). «Synthetisch» die Verkündigung zwar der vergebenden Liebe, der
jedoch die Forderung nach Sühne beigefügt wird («synthetisch» «Abbüßung»
461). «In der entgeltfreien Gnade feiert die absolute Liebe ihren größten Sieg,
und je mehr die synthetische Schulderledigung auf Leidzufügung oder Sühne
(Schuldopfer) drängt, desto mehr drängt sie die Gnade zurück und hebt sie

auf» (462). Die Überwindung der «Angst» ist - gestützt auf 1 Joh 4, 18 -
ausschließlich Sache der «Liebe». Die Liebe vermag zwar die Furcht zu
«Ehrfurcht» zu sublimieren (176, 448 f., 481 f.). Daß es jedoch auch eine positive
Dialektik zwischen Gottesliebe und Gottesfurcht - einer Gottesfurcht, die
die «Angst» vertreibt - geben kann, ja geben muß, scheint außerhalb des

Problembewußtseins Pf. s. zu liegen. Dies überrascht umso mehr, als sich ja
Pf. zu Beginn (2) ausdrücklich auf Kierkegaard und Rudolf Otto beruft.
«Furcht» bleibt für Pf. Realfurcht, «wo in der Außenwelt eine Gefahr
vorherrscht» (14), und wird nie zu einer biblisch-theologischen Kategorie
erhoben. «Angst» ist und bleibt das grundlegende und umfassende psychologische

Problem (16 f.). Scharf geht der analytische Seelsorger mit Kant ins
Gericht: Kants Ethik ist «ein wertvoller Notbehelf für Liebesunfähige»
(494). Der kategorische Imperativ eine «Lehre, die nur für neurotisch ge-



Das Christentum und die Angst 413

hemmte Liebesunfähige Wert besitzt» (456). Vorsichtig grenzt der liberale
Theologe seine Methode dem «Psychologismus» gegenüber ab: Die «angebliche

Ausschaltung der subjektiven Wurzel» der Glaubenserfahrung ist ebenso
falsch wie die «Leugnung objektiver Wahrheit» derselben durch gewisse
«Psychologen (besser: Psychologisten)» (476). Brauchte es zur Annahme des

religiösen Glaubens einen Entschluß, so wäre es doch nur «negativer
Dogmatismus», dem Glauben «Wahrheitsgehalt und objektive Gültigkeit
überhaupt abzusprechen» (477).

J. Scharfenberg spricht zu Beginn seines Buches über Freud (Sigmund
Freud und seine Religionskritik, Göttingen 1968, 13-20) von der «schicksalhaften

Bedeutung» Pf. s für den «Weg der Psychoanalyse Freuds hinüber
ins theologische Lager» (aaO 13). In der Beziehungslosigkeit zum
theologischen Zeitgeschehen sieht Scharfenberg den Grund, weshalb «Das Christentum

und die Angst» von der theologischen Fachwelt «geflissentlich
totgeschwiegen» wurde (aaO 17). Wir möchten den Spieß nun umdrehen und
— trotz der mangelhaften theologischen Reflexion und der naiven Jesus-
Frömmigkeit Pf. s - auf einige Punkte hinweisen, in denen selbst die Theologie

vom Spätwerk des Zürcher Pfarrers lernen könnte. Die Zeit scheint
dafür auch günstiger zu sein als die 40er Jahre. Der «antipsychologische
Affekt» eines Barth oder Bultmann ist verklungen, die Lernbereitschaft der
Theologie den empirischen Humanwissenschaften gegenüber ein allgemein
anerkanntes Desiderat. Und Pf. ist denn auch eine außergewöhnliche,
faszinierende Gestalt : unermüdlich tätig in seiner psychotherapeutischen Praxis,
Autor eines umfangreichen, mannigfaltigen literarischen Werkes, aktives
Mitglied in lokalen und internationalen psychologischen Fachverbänden,
Lehrer, Erzieher, über vierzig Jahre Pfarrer - der sich im Konflikt zwischen
der Teilnahme an einem Kongreß und Sonntagspredigt zugunsten seiner
Gemeinde entscheidet. Ein Mann, der Seelsorger war «aus Beruf, Leidenschaft
und Liebe», wird ein gar so schlechter Vermittler nicht sein zwischen Theologie

und Welterfahrung (zur « Oskar-Pfister-Tagung» 1973 in Zürich vgl.
Wege zum Menschen, Göttingen 25, 1973, 433-511).

Immerhin hat Pf. sich um eine Art theologischer Synthese bemüht:
um die Einheit von «Liebesglaube» und «Glaubensliebe» (180, 417, 452,
469-471). Damit will Pf. sowohl der Überbetonung des Glaubens (vgl. 309,
345) als auch dem Abgleiten der Liebe in rein menschlichen Altruismus
wehren. Glaube als «Liebesglaube» glaubt zuerst und vor allem an die
Liebe Gottes, die in Jesu Leben Erfahrung wurde. Liebe als «Glaubensliebe»

geht vom Glauben an Jesus und seine allumfassende Liebesbotschaft

aus. Ferner betont Pf. die Notwendigkeit und die Bedeutung echt
menschlicher Liebe: die Einheit von «Neigung» und «Pflicht» (151, 160, 453,
494). Ist es richtig, hier vom Inkarnatorischen, von Pf. s implizierter Chri-
stologie zu reden Auf jeden Fall protestiert Pf. energisch gegen die Äußerung
Barths, die Liebe Gottes sei etwas «ganz anderes», als «wir unter Liebe
verstehen» (352, 363). Christliche Liebe ist nur in der Einheit von «Gottes-,
Nächsten- und Selbstliebe» wirklich (452-459). «Selbstliebe», die nichts mit
Selbstsucht gemein hat, ist und bleibt ein Wesensmoment des dreifachen
Liebesgebotes (159, 383, 408, 454 f.). Will man in ethizistischem Übereifer



414 Das Christentum und die Angst»

die Nächstenliebe «über» die Liebe zu sich selbst stellen, so beweist die
Neurosenlehre die «Unrichtigkeit dieser Korrektur an Jesu Ethik und Frömmigkeit.

Die Selbstentwertung bei der ethischen Zielsetzung führt sehr oft
zu einer masochistischen Persönlichkeitsschrumpfung, die auch den Dienst
am Nächsten einschränkt» (455). Nygrens Antithese zwischen «Eros» und
«Agape» wird zurückgewiesen (456^-59). Kirche soll «Gemeinschaft» sein,
nicht «Vermassung», auch keine «Hochmasse» (265 ff., 394, 504-509, vgl.
110-116). Viel wäre gewonnen, wenn man endlich einmal aufhörte, das
Christentum «vorwiegend als Lehre zu betrachten» (452). Von hier aus
wären auch die gesellschaftskritischen, kollektivpsychologischen Analysen
zu würdigen. An manchen Stellen spürt man ein starkes, für seine Zeit wohl
außergewöhnliches soziales Engagement des Analytikers (er war auch ein
Freund Albert Schweitzers). Geld kann zum «symbolischen Liebesersatz»
werden (499). «Das Christentum darf nicht vor dem oberflächlichen Gerede
der (absoluten) Eigengesetzlichkeit der Wirtschaft oder gar der Politik die
Waffen strecken» (504, für die Beziehung Pf. s. zu den «Anfängen des

religiösen Sozialismus» vgl. den Beitrag von Ulrich Jäger in: Wege zum
Menschen 25, 1973, 451-455). Schließlich fordert Pf. mit fast missionarischem
Eifer, vom Geschäft der Theologie, die tiefenpsychologische Erfahrung
vom Geschäft der Theologie nicht auszuschließen (476 f.), ganz besonders
nicht von der hermeneutischen Aufgabe der Theologie (144-148.) Das Ethos
der Wahrhaftigkeit - das Pf. s. Wiener Freund zu so bahnbrechenden
Forschungen anregte - wird auch in diesem Kontext seine kritische Funktion

erfüllen.
Die Wiederherausgabe von Pf. s Alterswerk - die letzten Exemplare

der ersten deutschen Auflage wurden eingestampft, mehr Erfolg war der
englischen Übersetzung von 1948 beschieden - ist ohne Zweifel ein verdienstvolles

und zeitgemäßes Unternehmen. Dem Verlag ist für die Initiative zu
danken. Besonders glücklich war auch die Wahl des Autors für das Vorwort:
Prof. Thomas Bonhoeffer, der in kompetenter Weise über den Fortgang der
psychologischen Forschung seit dem ersten Erscheinen des Buches orientiert
und wertvolle Hilfe bietet, um den Verfasser und sein Werk dem heutigen
Leser näher zu bringen (vgl. auch Thomas Bonhoeffer : Das Christentum und
die Angst - dreißig Jahre später, in: Wege zum Menschen 25, 1973, 433-443).

Heinrich Stirnimann


	"Das Christentum und die Angst"

