Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 3

Artikel: "Das Christentum und die Angst"
Autor: Stirnimann, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760423

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Das Christentum und die Angst»

Zur Neuauflage von O. Pfisters Spdtwerk *

Das erste Erscheinen von O. Pfister: Das Christentum und die Angst
(Ziirich: Artemis-Verlag 1944) war «ausgesprochen unzeitgemal » (vii). Die
Begegnung von Theologie und Psychologie auf breiter Front kam im deut-
schen Sprachraum erst in jiingsten Jahren in Gang. Das erklirt die « Verspa-
tung der zweiten Auflage» (vii). Uber O. Pf. berichtet keines der heute ge-
brauchlichen theologischen Nachschlagewerke. Pf. war sein Leben lang ein
«Einzelgdnger zwischen den Fronten» (viI): Pfarrer, Pidagoge, Analytiker
(Kenner der Musik, leidenschaftlicher Bergsteiger). Geboren 23.2.1873 in
Ziirich. Studium der evangelischen Theologie in Basel, der Psychologie in
Berlin (Dr. phil. 1897). 1897-1907 Pfarrer in Wald (Kt. Ziirich). 1907-1939
Pfarrer in Ziirich (Predigergemeinde). 1908 Ablehnung einer Berufung zum
Ordinarius fiir systematische und praktische Theologie. 1909 Beginn der
Freundschaft mit Sigmund Freud, die erst mit dem Tod Freuds endigte
(vgl. S. Freud | O. Pfister: Briefe 1909-1939, Frankfurt a. M. 1963). 1913
Verodffentlichung des ersten Lehrbuches zur Psychoanalyse (mit einem Vor-
wort von S. Freud). 1919 Mitbegriinder der Schweizerischen Gesellschaft fiir
Psychoanalyse. 1934 Theologischer Ehrendoktor der Universitit Genf.
Gestorben 6.8.1956 in Ziirich. Hauptwerke: Die psychoanalytische Methode,
1913, 19242; Analytische Seelsorge, 1927: Das Christentum und die Angst,
1944. Die vorliegende zweite Auflage von «Das Christentum und die Angst»
ist, einschlieBlich der Register und des Literatur-Verzeichnisses, ein Reprint.
Neu ist einzig das « Vorwort» (viI-xxvii) von Thomas Bonhoeffer, Prof. fiir
interdisziplindre praktische Theologie an der Universitdit Bochum.

Der 510 Seiten umfassende Text gliedert sich in drei Teile: I. Die Theorie
der Angst (11-116), II. Angstlosung und Angstbildung in der israelisch-
christlichen Religionsgeschichte (117-440), III. Die grundsdtzliche Losung
des Angstproblems durch das Christentum (441-510). Im ersten Teil werden
die «psychologisch-biologischen Grundlagen» fiir eine « Wissenschaft von der
Angsty (7) gelegt. Pf. zeigt sich hier als Weggenosse Freuds, mit dem er ge-
treulich Adler und « Jungsche Manier» ablehnt. Doch bleibt er nicht ohne Re-
serven gegeniiber seinem verehrten Freund und Meister. Unter dem Stich-

* OskAR PrisTER: Das Christentum und die Angst. Mit einem Vorwort von
Thomas Bonhoeffer. Olten u. Freiburg i. Br.: Walter-Verlag 1975. xr1-530 S.



«Das Christentum und die Angst» 411

wort «Unsere Auffassung» heiBt es : «Stérung des Liebesdranges im all-
gemeinen und Schuldgefiihl im besonderen, eine Spezialform von Liebes-
storung, sind die beiden Hauptursachen der Angst» (24). Der zweite, um-
fangreichste, historische Teil beschiftigt sich mit der «Angstbildung und
Angstbekdmpfung in der israelitisch-christlichen Religionsgeschichte» (8).
Dabei werden vorwiegend die negativen, angsterzeugenden, neurotisieren-
den Aspekte herausgestellt. «Sicher ist soviel, daB die Christenheit bisher
trotz bald zweitausendjdhriger Bemiihungen, was die Psychologie und
Hygiene der christlichen Liebe anbetrifft, in dgyptischer Finsterni3 herum-
tappte...» (452). Der dritte, religionshygienische Teil befaB3t sich mit dem
Problem, «wie innerhalb des Christentums die Angst behandelt werden
miisse, um einerseits pathologische Verzerrungen der Frommigkeit Jesu zu
vermeiden ... und um anderseits das hygienisch Bestmogliche fiir die leidende
Menschheit zu gewinnen» (9/10). Pf. war ein hochkultivierter Praktiker und
ein von Begeisterung fiir die Liebesbotschaft Jesu getragener Seelsorger.
Sein Beitrag zur «Theorie der Angst» mag bescheiden sein. Doch wire es
verfehlt, diese Bescheidenheit, bzw. Zuriickhaltung, die ja nur allzu oft kri-
tische Distanz verrit, als bloBen Mangel zu registrieren. Pf. s. psychologi-
sche Analyse der Geschichte des Christentums ist eine Leistung, die ihres-
gleichen sucht und von seiten der Theologie — nicht zuletzt auch der 6ku-
menisch orientierten — héchste Achtung verdient. In der pragmatischen An-
leitung zu einer psychohygienischen Seelsorge spiegeln sich die Erfahrungen
Pf. s. als Pfarrer und feinfiihliger Berater von Jugendlichen (fiir die An-
wendung der psychoanalytischen Methode in der Pdadagogik pragt Pf. den
Ausdruck «Piadanalyse»). «Also ich bewundere Sie» — schreibt Freud in ei-
nem Brief an Pf. — «daBB Sie so schreiben kénnen, so milde, human, voll
Nachsicht, so sachlich, so viel eher fiir den Leser als gegen den Feind. Es
ist offenbar das erzieherisch Richtigere und IThrer Stellung Angemessenere»
(S. Freud / O. Pfister: Briefe, 1963, 30).

Theologisch ist Pf. in der liberalen Tradition des 19. Jahrhunderts
beheimatet. Seine systematischen Gedankenginge werden getragen von der
Spannung, bzw. dem Gegensatz zwischen dem schlichten Evangelium Jesu
und dem himmlischen, dogmatischen Christus. Merkwiirdig, da3 Pf. sich fiir
das «schlichte Evangelium» fast ausschlieBlich auf johanneische Schrift-
stellen beruft (die wie ein roter Faden sein Werk begleiten: insgesamt zwanzig
Verweise oder Zitate, dabei geht es um sechs Stellen, « Furcht ist nicht in der
Liebe» wird sechsmal zitiert, dreimal «In der Welt habt ihr Angst, aber
seid getrost, ich habe die Welt iiberwundeny). Paulus wird als «Vater der
christlichen Dogmatik» (470, vgl. 201, 413, 463, 465) verketzert. Mit der
Trinitat weil3 Pf. kaum etwas anzufangen (die metaphysische Interpretation
Jesu «endigt» bei der zweiten Person der Dreieinigkeit, 182, vgl. 235 {., 408,
425). Schematisch und negativ lauten die globalen AuBerungen zum Alten
Testament (84, 87 f.) und zum Judentum (208, 481). «Dogma» fithrt zum
«Dogmenfetischismus» (479). «Orthodoxie» ist eine «kollektive Zwangs-
neurose» (Sachregister 520, vgl. 250 u. 506). Barth (352, 357, 363, 436, 495),
Bultmann (144-148) und Emil Brunner (436, 495-498) werden nur tadelnd
erwihnt.



412 «Das Christentum und die Angst»

Doch ist gleich auch auf das Positive am Pf. schen (pietistisch-herren-
huterisch gefdarbten) Liberalismus hinzuweisen. Der Aufklarung wird «Ver-
wisserung», « Biedermeiertum», « Philisterhaftigkeit», «schale Gemiitlichkeit»
(428) wvorgeworfen. «Den leidenschaftlichen, ddmonischen Michten der
Menschenseele ist mit reiner Verniinftigkeit nicht beizukommen» (432).
«Es fehlten jene starken Verdridngungen, die Voraussetzungen der héchsten
religiosen Konzentration der Kriafte und zugleich eine Schutzwehr gegen
banale Nivellierung bilden» (433). «Zur Uberwindung der ungeheuren Kon-
traste» postuliert die in gottlicher Liebes- und Gnadengabe verwurzelte
Angstbekdmpfung «heroische Frommigkeit» (473). «Der Liebesglaube Jesu
Christi erfordert angesichts des unermeBlichen Weltleides allerhéchsten
Mut. Schaler Optimismus bildet keine Grundlage der Glaubensliebe» (473).
In diesem Zusammenhang seien einige Stellen aus dem in so mancher Bezie-
hung erhellenden Briefwechsel Freud — Pfister angefiihrt: Nach dem Er-
scheinen von Freuds «Zukunft einer Illusion» schreibt Pf. seinem «lieben
Herrn Professor»: «Ihr Religionsersatz ist im Wesentlichen der Aufklirungs-
gedanke des 18. Jahrhunderts in stolzer moderner Auffrischung» (S. Freud/
O. Pfister: Briefe, 1963, 123) und spricht nicht nur von Freuds «Pessimis-
mus», sondern «Miserabilismus» (aaO 124). Doch nennt er Freud einen «edlen
Nathan», der «die Namenchristen iibertrifft» (aaO 150) und als «geistes-
michtiger Gegner der Religion» dieser mehr niitzt als «tausend nichts-
nutzige Anhinger» (aaO 117). Freud lobt die «herzerfreuende Warme» Pf. s,
seine « Begeisterungsfdahigkeit», seine « Wahrheits- und Menschenliebe», seinen
«Bekennermut» (aaO 62) und sagt dem «lieben Gottesmann» (aaO 26):
«Sie, dem die Liebe die Welterlosung und den Kern der Religion bedeutet ...»
(aaO 113).

Etwas eigenwillig verwendet Pf. die Termini «analytisch» und «synthe-
tisch» (84-88, 459—467). « Analytisch» nennt er die Zusage der reinen, unbe-
dingten, absoluten Liebe Gottes (¢Analyse» = «Auflésung» der Schuldangst,
460). «Synthetisch» die Verkiindigung zwar der vergebenden Liebe, der je-
doch die Forderung nach Siihne beigefiigt wird («synthetisch» = «AbbiiBung»
461). «In der entgeltfreien Gnade feiert die absolute Liebe ihren gréBten Sieg,
und je mehr die synthetische Schulderledigung auf Leidzufiigung oder Siihne
(Schuldopfer) driangt, desto mehr dringt sie die Gnade zuriick und hebt sie
auf» (462). Die Uberwindung der «Angst» ist — gestiitzt auf 1 Joh 4, 18 —
ausschlieBlich Sache der «Liebe». Die Liebe vermag zwar die Furcht zu « Ehr-
furcht» zu sublimieren (176, 448 f., 481 f.). Dal} es jedoch auch eine positive
Dialektik zwischen Gottesliebe und Gottesfurcht — einer Gottesfurcht, die
die « Angst» vertreibt — geben kann, ja geben mul, scheint auBlerhalb des
ProblembewuBtseins Pf. s. zu liegen. Dies iiberrascht umso mehr, als sich ja
Pf. zu Beginn (2) ausdriicklich auf Kierkegaard und Rudolf Otto beruft.
«Furcht» bleibt fiir Pf. Realfurcht, «wo in der Aullenwelt eine Gefahr vor-
herrscht» (14), und wird nie zu einer biblisch-theologischen Kategorie er-
hoben. «Angst» ist und bleibt das grundlegende und umfassende psychologi-
sche Problem (16 f.). Scharf geht der analytische Seelsorger mit Kant ins
Gericht: Kants Ethik ist «ein wertvoller Notbehelf fiir Liebesunfdhige»
(494). Der kategorische Imperativ eine «Lehre, die nur fiir neurotisch ge-



«Das Christentum und die Angst» 413

hemmte Liebesunfihige Wert besitzt» (456). Vorsichtig grenzt der liberale
Theologe seine Methode dem «Psychologismus» gegeniiber ab: Die «angeb-
liche Ausschaltung der subjektiven Wurzel» der Glaubenserfahrung ist ebenso
falsch wie die «Leugnung objektiver Wahrheit» derselben durch gewisse
«Psychologen (besser: Psychologisten)» (476). Brauchte es zur Annahme des
religiosen Glaubens einen Entschlul3, so wére es doch nur «negativer Dogma-
tismus», dem Glauben «Wahrheitsgehalt und objektive Giiltigkeit iiber-
haupt abzusprechen» (477).

J. Scharfenberg spricht zu Beginn seines Buches iiber Freud (Sigmund
Freud und seine Religionskritik, Gottingen 1968, 13-20) von der «schicksal-
haften Bedeutung» Pf. s fiir den « Weg der Psychoanalyse Freuds hiniiber
ins theologische Lager» (aaO 13). In der Beziehungslosigkeit zum theolo-
gischen Zeitgeschehen sieht Scharfenberg den Grund, weshalb «Das Christen-
tum und die Angst» von der theologischen Fachwelt «geflissentlich tot-
geschwiegen» wurde (aaO 17). Wir méchten den Spiel nun umdrehen und
— trotz der mangelhaften theologischen Reflexion und der naiven Jesus-
Frommigkeit Pf. s — auf einige Punkte hinweisen, in denen selbst die Theo-
logie vom Spatwerk des Ziircher Pfarrers lernen konnte. Die Zeit scheint
dafiir auch giinstiger zu sein als die 40er Jahre. Der «antipsychologische
Affekt» eines Barth oder Bultmann ist verklungen, die Lernbereitschaft der
Theologie den empirischen Humanwissenschaften gegeniiber ein allgemein
anerkanntes Desiderat. Und P{. ist denn auch eine auergewohnliche, faszi-
nierende Gestalt: unermiidlich tdtig in seiner psychotherapeutischen Praxis,
Autor eines umfangreichen, mannigfaltigen literarischen Werkes, aktives
Mitglied in lokalen und internationalen psychologischen Fachverbdnden,
Lehrer, Erzieher, iiber vierzig Jahre Pfarrer — der sich im Konflikt zwischen
der Teilnahme an einem Kongrel3 und Sonntagspredigt zugunsten seiner Ge-
meinde entscheidet. Ein Mann, der Seelsorger war «aus Beruf, Leidenschaft
und Liebe», wird ein gar so schlechter Vermittler nicht sein zwischen Theo-
logie und Welterfahrung (zur «Oskar-Pfister-Tagung» 1973 in Ziirich vgl.
Wege zum Menschen, Go6ttingen 25, 1973, 433-511).

Immerhin hat Pf. sich um eine Art theologischer Synthese bemiiht:
um die Einheit von «Liebesglaube» und «Glaubensliebe» (180, 417, 452,
469-471). Damit will Pf. sowohl der Uberbetonung des Glaubens (vgl. 309,
345) als auch dem Abgleiten der Liebe in rein menschlichen Altruismus
wehren. Glaube als «Liebesglaube» glaubt zuerst und vor allem an die
Liebe Gottes, die in Jesu Leben Erfahrung wurde. Liebe als «Glaubens-
liebe» geht vom Glauben an Jesus und seine allumfassende Liebesbot-
schaft aus. Ferner betont Pf. die Notwendigkeit und die Bedeutung echt
menschlicher Liebe: die Einheit von «Neigung» und «Pflicht» (151, 160, 453,
494). Ist es richtig, hier vom Inkarnatorischen, von Pf. s implizierter Chri-
stologie zu reden ? Auf jeden Fall protestiert Pf. energisch gegen die AuBerung
Barths, die Liebe Gottes sei etwas «ganz anderes», als «wir unter Liebe ver-
stehen» (352, 363). Christliche Liebe ist nur in der Einheit von «Gottes-,
Niachsten- und Selbstliebe» wirklich (452—459). «Selbstliebe», die nichts mit
Selbstsucht gemein hat, ist und bleibt ein Wesensmoment des dreifachen
Liebesgebotes (159, 383, 408, 454 f.). Will man in ethizistischem Ubereifer



414 «Das Christentum und die Angst»

die Nichstenliebe «iiber» die Liebe zu sich selbst stellen, so beweist die Neu-
rosenlehre die « Unrichtigkeit dieser Korrektur an Jesu Ethik und Frommig-
keit. Die Selbstentwertung bei der ethischen Zielsetzung fiihrt ... sehr oft
zu einer masochistischen Personlichkeitsschrumpfung, die auch den Dienst
am Nidchsten einschriankt» (455). Nygrens Antithese zwischen «Eros» und
«Agape» wird zuriickgewiesen (456—459). Kirche soll «Gemeinschaft» sein,
nicht «Vermassung», auch keine «Hochmasse» (265 ff., 394, 504-509, vgl.
110-116). Viel widre gewonnen, wenn man endlich einmal aufhérte, das
Christentum «vorwiegend als Lehre zu betrachten» (452). Von hier aus
wiaren auch die gesellschaftskritischen, kollektivpsychologischen Analysen
zu wiirdigen. An manchen Stellen spiirt man ein starkes, fiir seine Zeit wohl
aulergewohnliches soziales Engagement des Analytikers (er war auch ein
Freund Albert Schweitzers). Geld kann zum «symbolischen Liebesersatz»
werden (499). «Das Christentum darf nicht vor dem oberfldchlichen Gerede
der (absoluten) Eigengesetzlichkeit der Wirtschaft oder gar der Politik die
Walffen strecken» (504, fiir die Beziehung Pf. s. zu den «Anfingen des reli-
giosen Sozialismus» vgl. den Beitrag von Ulrich Jdger in: Wege zum Men-
schen 25, 1973, 451-455). SchlieBlich fordert Pf. mit fast missionarischem
Eifer, vom Geschift der Theologie, die tiefenpsychologische Erfahrung
vom Geschidft der Theologie nicht auszuschlieBen (476 f.), ganz besonders
nicht von der hermeneutischen Aufgabe der Theologie (144-148.) Das Ethos
der Wahrhaftigkeit — das Pf. s. Wiener Freund zu so bahnbrechenden
Forschungen anregte — wird auch in diesem Kontext seine kritische Funk-
tion erfiillen.

Die Wiederherausgabe von Pf.s Alterswerk — die letzten Exemplare
der ersten deutschen Auflage wurden eingestampft, mehr Erfolg war der
englischen Ubersetzung von 1948 beschieden — ist ohne Zweifel ein verdienst-
volles und zeitgemaBes Unternehmen. Dem Verlag ist fiir die Initiative zu
danken. Besonders gliicklich war auch die Wahl des Autors fiir das Vorwort:
Prof. Thomas Bonhoeffer, der in kompetenter Weise iiber den Fortgang der
psychologischen Forschung seit dem ersten Erscheinen des Buches orientiert
und wertvolle Hilfe bietet, um den Verfasser und sein Werk dem heutigen
Leser naher zu bringen (vgl. auch Thomas Bonhoeffer: Das Christentum und
die Angst — dreiBig Jahre spéter, in: Wege zum Menschen 25, 1973, 433-443).

HEINRICH STIRNIMANN



	"Das Christentum und die Angst"

