
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 3

Artikel: Erzählungen über Jesus oder Christologie?

Autor: Vergauwen, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760422

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760422
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erzählung über Jesus oder Christologie

Zu einem neuen Buch von Edward Schillebeeckx *

Das neue Buch von E. Schillebeeckx «Jezus - het verhaal van een
levende» (Jesus - die Erzählung über einen Lebendigen) ist die Frucht einer
langjährigen und mutigen Auseinandersetzung eines Dogmatikers mit der
Detailarbeit der modernen Exegese.

Die christliche Jesusinterpretation, in der S. als dogmatischer Theologe
den Resultaten der historisch-kritischen Exegese voll gerecht zu werden
versucht, wurde nicht zur Lösung rein akademisch-theologischer Probleme
geschrieben. Das Werk ist aus der Einsicht herausgewachsen, daß schließlich
nur eine narrative Christologie, die auf ein allumfassendes, theoretisches
«christologisches System» verzichtet, im Stande ist, dem heutigen Gläubigen
einen Zugang zu Jesus und zum Heil, das er von Gott her vermittelt, zu
verschaffen. Das Buch wollte deswegen für jeden Interessenten zugänglich sein.
Der Leser sollte darin das Werden des christlichen - auch des eigenen -
verantworteten Glaubens mitvollziehen können.

Eine Erzählung ist das Buch indessen nicht geworden, und das Ausmaß
der exegetischen und theologischen Information macht das Lesen zwar
mühsam, aber auch ungemein bereichernd. Was schließlich vorliegt, ist
eher der Entwurf einer argumentativen Christologie, die sich durch kritische
Fragen und Analysen durchgerungen und vor der lebendigen Konkretheit
und Fülle der Wirklichkeit der Person und der Praxis Jesu die Grenze ihres
theoretischen Projektes erkannt hat. Im Hinblick auf den aktuellen Problemkreis

von «Erlösung» und «Emanzipation» sind S. s Untersuchungen
zudem Prolegomena, d. h. eine verantwortete Einleitung zu einer Theologie
der Befreiung. Im heutigen Verstehens- und Handlungshorizont soll der
Glaube, aufgrund der erzählten und gelebten Erinnerung an Jesu
Botschaft, Leben, Tod und Auferstehung, einen Raum für eine fortgeführte
befreiende Praxis des Reiches Gottes schaffen.

Im folgenden soll dargelegt werden, wie S. dieses neue Jesusbuch
aufgefaßt, gegliedert und in den einzelnen Teilen gestaltet hat. Dazu sei
angemerkt, daß eine zusammenfassende Darstellung der Unmenge bibliographischer

Information, die angegeben und verarbeitet wurde, nicht voll gerecht
werden kann.

* E. Schillebeeckx: Jezus - het verhaal van een levende. - Brugge: Em-
mäus; Bloemendaal: Nelissen 1974. 623 S.



Erzählung über Jesus oder Christologie 385

Die Herausforderung der heutigen Situation

In einer ausführlichen Einleitung umschreibt der Verfasser zuerst die
Situation und die Fragen, die ihn dazu herausforderten, dieses Buch zu
veröffentlichen. Es lohnt sich, diese einführenden Bemerkungen etwas näher zu
betrachten, weil sie einen guten Überblick über die aktuelle christologische
Problematik liefern und weil in ihnen die Denkbewegung des ganzen Buches
umrissen wird.

1. S. geht davon aus, daß eine Konfrontation mit Jesus von Nazareth
nur durch die Bewegung, die er ins Leben gerufen hat, historisch vermittelt
wird. Innerhalb der konkret erfahrenen Leidensgeschichte haben Menschen
in Jesus Heil-von-Gott-her gefunden. Ihre Heilserwartungen wurden durch
die einmalige, ganz konkrete Geschichte Jesu erfüllt und innerlich korrigiert.

Uns sind aber die Kategorien, in denen die Schriften des Neuen Testaments

die Heilserwartungen und ihre Erfüllung ausdrückten, fremd geworden.

Wie soll Heil-von-Gott-her in Jesus für uns zur Sprache gebracht
werden?

Angesichts der heutigen Heils- und Unheilserfahrungen des technischen
Zeitalters erfahren wir nur begrenzte Möglichkeiten der Selbsterlösung. Wir
suchen nach einer befreiten Freiheit, in der der Mensch von Gott her neu sich
selbst geschenkt wird. Hier stellt sich die Frage, ob eine solche Freiheit
nicht gerade in Jesus zur Sprache kommt. Diese Frage spricht ein erstes,
eher «apologetisches» Anliegen des Buches aus. Damit die christliche
Botschaft vom Heil für alle in Jesus nicht unter Ideologieverdacht gerate, muss
sie sich der kritischen Besinnung stellen und sich auf ihren universalen
Anspruch hin befragen lassen.

2. Mit dieser Einsicht, die im Buch ständig hervortritt, verbindet sich
das Bewußtsein, daß Jesus nicht Monopol der christlichen Kirchen ist. Weiter

gibt es auch nicht-kirchliche Jesusinterpretationen, in denen Jesus einen
Symbol- oder Mythoscharakter (etwa als überzeitliches Modell der wahren
Menschlichkeit) erhält. Was haben die Kirchen diesen außerkirchlichen
Jesusinterpretationen entgegenzustellen, vor allem im Hinblick auf die
dahinter liegende Gottes- und Kirchenproblematik, die öfters in einer einseitigen

Anhängerschaft an Jesus vorschnell und meistens nur scheinbar gelöst
und überwunden wird

3. Ein weiterer Fragenkomplex betrifft die innerkirchliche christologische

Problematik und zeigt die Verflochtenheit von Christologie und Ekkle-
siologie. Vordergründig geht es um die Frage, ob das Heil in Jesus, der auf
Erden lebte (d. h. im historischen Jesus), oder allein im auferstandenen
Gekreuzigten (im kerygmatischen Christus) zu finden sei. Aus diesem Gegensatz

erwachsen zwei Typen von Christentum. Es gibt einerseits ein auf die
Welt gerichtetes Christentum, das sich vom Menschen Jesus, von seiner
Botschaft und Lebenspraxis her, kritisch für eine bessere Welt einsetzt. Es gibt
anderseits ein hochkirchliches Christentum, das den Nachdruck auf den beim
Vater erhöhten Herrn legt. Der Erhöhte ist das Haupt der Kirche, er wirkt



386 Erzählung über Jesus oder Christologie

in ihr und seine Präsenz wird im Kult gepriesen. Er schenkt den Geist als

Angeld für das ewige Leben. Einem Engagement in diese Welt, die vorübergeht,

steht man kritisch gegenüber. Nach S. s Ansicht soll ein Dialog
zwischen diesen beiden christlichen Richtungen möglich sein, wenn sie davon
ausgehen, daß definitives Heil-von-Gott-her in der Person Jesu geschenkt
wird. Am Bekenntnis zu ihm als endgültiger Heilswirklichkeit entscheidet
sich das Christ-sein. Zu diesem Dialog will das Buch beitragen.

4. In all dem wird das Interesse des Theologen von der Wahrheitsfrage
beherrscht. Dies bedeutet hier, daß der historische Mensch Jesus und seine
Botschaft nur eine verbindliche Kraft erhalten, wenn ihr Verhältnis zu Gott
als dem sinngebenden Schöpfer aufgezeigt werden kann. Dabei muß der
Theologe sowohl dem Glauben in seiner sich selbst begründenden Ursprünglichkeit

als auch den Forderungen der kritischen Rationalität beim Sprechen
über diesen Glauben gerecht werden.

5. Ein letzter Punkt, der S. zum Schreiben dieses Buches bewegte, ist
das Verhältnis von Juden und Christen. Immer wieder weist er darauf hin,
daß bestimmte früh-christliche Jesusinterpretationen in Wahrheit eine
christliche Aufnahme vor-christlicher, jüdischer Denk- und Handlungsmodelle

sind. Auf diese Weise soll das Buch den Dialog zwischen Juden und
Christen fördern.

Angesichts dieser vielfältigen Fragen und Problemkreise macht der
Autor es sich zur Aufgabe, kritisch und gläubig zugleich eine menschliche
Einsichtigkeit des christlichen Glaubens an Jesus, vor allem in seinem
Entstehen, zu suchen. Dabei läßt er sich von der Frage nach der Identität dieses

Jesus von Nazareth führen. Er will untersuchen, ob das historisch-kritisch
rekonstruierte Jesusbild möglicherweise Zeichen enthält, welche die Frage
nach Heil auf das christliche Angebot einer Antwort hin orientieren könnten.
Denn dieses christliche Angebot spricht gerade von einem endgültigen
Heilshandeln Gottes in Jesus.

Vom christlichen Dogma in seiner geschichtlichen Entfaltung
herausgefordert, wollte S. - ohne die Dogmengeschichte überspringen zu wollen -
den christlichen Glauben auf sein Entstehen hin befragen und ihn von
seinem Ursprung im Urchristentum her neu mitvollziehen. Zu diesem Zweck
mußte er weitgehend auf die Exegese eingehen, was ihn zu einer methodischen
Stellungnahme über das Verhältnis von Exegese und Dogmatik veranlaßte.

Exegese und Dogmatik

Beim Studium der Glaubenszeugnisse des Neuen Testaments ist der
thematisch denkende Theologe nicht von den einzelnen und unter sich
uneinigen Fachexegeten, sondern von der Fachexegese abhängig. Dies bedeutet,
daß der Dogmatiker sich nicht auf einen Exegeten oder auf eine Methode
verpflichten darf. Vielmehr muß er über den Wert der ihm vorgelegten
Argumente und vor allem über ihre Voraussetzungen urteilen können. Und weil er



Erzählung über Jesus oder Christologie 387

nicht mit exegetischen Globalstudien zufrieden sein kann, muß der Dogma-
tiker selber in die Detailexegese eintreten. Seine theologische Arbeit entsteht
also auf exegetischer Basis. Es geht um eine theologische Exegese, die in der
historischen Erscheinung Jesu und des frühen Christentums die theologische
Wahrheitsdimension, d. h. die Zeichen eines endgültigen Heilshandelns Gottes

zu entdecken versucht.
Die historisch-kritische Forschung ist mit der gläubigen Wahrheitssuche

und der Geschichtsinterpretation engstens verbunden. In unserem Fall
heißt dies, daß Jesus von Nazareth die Norm und das Kriterium jeder
gläubigen Jesusinterpretation ist. Für die theologische Reflexion erweist sich der
historische Zugang zu Jesus somit als unentbehrlich. Wie soll dies in der
jetzigen Untersuchung vor sich gehen und welches sind die verbindlichen
Kriterien und Methoden einer solchen theologisch-exegetischen Arbeit Mit
diesen Fragen der Methode, der Hermeneutik und der Kriteriologie befaßt
sich der erste teil des Buches.

7. Methode, Hermeneutik, Kriterien

7.7. Der historische Zugang des Gläubigen zu Jesus von Nazareth. In einem
ersten Abschnitt geht S. ausführlich auf die hermeneutischen Aspekte der
Frage nach der Notwendigkeit eines historischen Zugangs des Gläubigen
zu Jesus von Nazareth ein. Er will zeigen, daß das Interesse für die
historische Wahrheitsfrage durchaus theologisch ist. Dies ergibt sich aus der
konkreten Struktur von historischem Heilsangebot und gläubiger Antwort, wie
sie im Leben der christlichen Gemeinde vorliegt.

Was Jesus selber war, sagte und tat, ist uns nur indirekt durch das
Zeugnis der ersten Christengemeinschaft, die in ihm Heil fand, zugänglich.
Ihre pneumatischen Heilserfahrungen, die im Kerygma zur Sprache kommen,
sind an die Erinnerung des irdischen Jesus gebunden. Das Kerygma enthält
geschichtliche Information, die auf eine vielfältige Weise in einer Glaubenssprache

interpretiert ist. Die Vielheit der kulturell und religiös vorgegebenen
Kategorien und die Faszination, die von der Person Jesu selber ausging, sind
schon im Neuen Testament Anlaß zu verschiedenen Jesusinterpretationen.
Der einigende Faktor dieser Deutungen ist die Bewegung derer, die in Jesus
definitives Heil-von-Gott-her erfahren haben und weiter vom Geiste Jesu
geführt werden. Auch jetzt werden wir mit dem wirklichen Heilsangebot
Jesu konfrontiert. Dies geschieht aber durch die Vermittlung der Gemeinde,
die das Heilsangebot im Glauben interpretierend annahm und diese Glaubensreaktion

in der Schrift normativ festlegte.
Die Struktur von Heilsangebot und interpretierender Antwort muß

aber auf Grund neuer Heilserfahrungen fortgeführt werden. Die wirkliche
«memoria Jesu» bleibt die begrenzende Norm und das Kriterium der die
Heilsstruktur mitkonstituierenden heutigen Glaubensantwort. Die
historische Forschung vermittelt gerade den Zugang zu dieser im Glauben zur
Sprache gebrachten und beantworteten historischen Wirklichkeit des end-



388 Erzählung über Jesus oder Christologie

gültigen Heilsangebots Jesu. S. weist darauf hin, daß die historisch-kritische
Untersuchung ihre Grenzen anerkennen muß. So soll sie ohne Anspruch auf
ontologische Exklusivität geschehen. Was die historisch-kritische Forschung
«historisch» nennt, weist in diesem Sinne nur auf die durch Vermittlung der
historischen Methode feststellbaren und erreichbaren Fakten hin. Die
«geschehende Realität» ist breiter als das, was die «Geschichtswissenschaft»
durch ihre Methode ermitteln kann. Diese Grenze der historisch-kritischen
Methode zeigt sich vor allem, wenn die «geschehende Realität» eine konkret
individuelle Person ist. Die historische Forschung kann nicht umhin, ein
Jesusbild zu suchen, das der historischen Kritik gegenüber standhält.
Zugleich muß sie eingestehen, daß auch dieser konkrete Mensch Jesus sich letztlich

jeder rein wissenschaftlichen Analyse entzieht und nur in einer
sogenannten «disclosure» - hier de facto im Glauben - erkennbar ist.

Das historische Interesse an Jesus ist dennoch möglich und notwendig.
Es ist möglich, weil das Kerygma selber auf das vergangene Geschehen mit
Jesus - auf seine Praxis, seine Botschaft, seinen Tod und seine Auferstehung

- zurückweisen will. Das historische Interesse an Jesus ist theologisch
notwendig, weil Jesus von Nazareth gerade in seinem wirklichen Heilsangebot

Norm und Kriterium der fortgeführten Verkündigung bleiben muß. Er
ist das bleibende Gegenüber, das in seiner Konkretheit auch historisch-wissenschaftlich

erkannt werden muß, damit die Heilserfahrung der Gläubigen und
die Botschaft der Kirche nicht zur reinen Projektion oder zur leeren Chiffre
werden. Das historische Studium gibt dem Glauben einen konkreten Inhalt;
eine Verifikation des Glaubens liefert es aber nicht. Die Geschichtsforschung
bietet das Material an, das als eine an den Menschen gerichtete Frage eine
verantwortete Glaubensantwort ermöglicht, vom Menschen aber auch
verworfen werden kann. Denn daß sich in Jesus Heil-von-Gott-her ereignet,
kann durch die Geschichtsforschung nicht im strengen Sinn bewiesen werden.

Dies eindeutig zu sehen und zu bejahen, bleibt nur dem Glauben offen.

7.2. Kriterien der Erkenntnis des historischen Jesus. Der zweite Abschnitt
des ersten Teiles ist ausdrücklich den Kriterien gewidmet, auf die der Theologe

für die kritische Erkenntnis des historischen Jesus angewiesen ist.
Der hermeneutische Ausgangspunkt dieser Untersuchung liegt darin,

daß die verschiedenen christologischen Ansätze im Neuen Testament auf
Grund der Erkenntnis des Heils in Jesus in ihrem kerygmatischen Interesse
an bestimmte Aspekte des Lebens Jesu anknüpfen. Die historisch-kritische
Analyse will schließlich anhand bestimmter positiv angewendeter Kriterien
die faktische Kontinuität zwischen Jesus und der kirchlichen Verkündigung
in ihrer komplexen Einheit verifizieren. Neben den redaktions-, form- und
traditionsgeschichtlichen Kriterien verwendet S. in der theologischen
Durchführung seines Projektes noch zwei andere Kriterien. Das erste nennt er das
Kriterium der inhaltlichen Konsistenz, in dem das Gesamtbild, das sich aus
der wissenschaftlich-historischen Untersuchung ergibt, durch Detailanalyse
weiter korrigiert und modifiziert wird. Ein zweites Kriterium sucht nach
Elementen in Jesu Botschaft und Praxis, die die Verwerfung und Hinrichtung

Jesu verständlich machen. Eine kombinierte Anwendung dieser Krite-



Erzählung über Jesus oder Christologie 389

rien kann die theologische Glaubenseinsicht bestätigen, daß das kerygma-
tische Projekt der Evangelien dem historischen Jesus treu bleibt, auch wenn
es Jesu Verkündigung und Auftreten nicht historisch genau wiedergibt.

1.3. Gliederung des Buches. Diese hermeneutischen Prinzipien, Methoden
und Kriterien bestimmen die weitere Gliederung des Buches. Wie gesagt,
geht S. davon aus, daß im Neuen Testament ein Zeugnis von Menschen
vorliegt, die in Jesus Heil oder Gnade von Gott her erfahren haben. Bestimmte
Heilserwartungen wurden in der Begegnung mit Jesus verwirklicht und die
vorgeprägten Kategorien, in denen diese Begegnung ausgesagt wurde, bekamen

von der konkret-historischen Gestalt Jesu her einen neuen Inhalt. Das
Heilsangebot und die gläubige Antwort, die vom jeweiligen Erfahrungs- und
Verstehenshorizont abhängig ist, sind unlöslich miteinander verbunden.

Wenn wir nun die neutestamentlichen Jesusinterpretationen reflektieren
wollen, müssen wir zwei Elemente in Betracht ziehen. In einer historischkritischen

Untersuchung soll festgestellt werden, was in Jesus von Nazareth
wirklich zur Sprache gekommen ist (2. Teil). Nachher soll auch der
Verstehenshorizont analysiert werden, in dem Juden und Heiden auf die historische
Erscheinung Jesu reagierten (3. Teil). So zeigt sich, wie die Relation zu einem
je neuen «Heute» das glaubende Verständnis Jesu mitbestimmt. Darum der
4. Teil: Was bedeutet Jesus für uns jetzt?

2. Das Evangelium von Jesus Christus

2.1. Die Botschaft Jesu. Der zweite teil, der den Titel «Evangelium Jesu
Christi» trägt, fängt mit einer einführenden Analyse des biblischen Begriffs
«Evangelium» an. Diese Analyse bestätigt die Einsicht, daß es ein inneres
Band zwischen dem Kerygma und der Erinnerung an das vergangene
Geschehen des irdischen Lebens Jesu gibt. Wenn die Verkündigung jetzt in
schöpferischer Treue dem heutigen Menschen Heil-in-Jesus mitteilen will,
muß sie sich unter das Kriterium der historischen Botschaft und Praxis Jesu
stellen und sich fragen, wie diese damals von bestimmten Menschen als Heil
erfahren werden konnte.

2.1.1. Die erste prophetische Tat: die Johannestaufe. Zum Ausgangspunkt
der historischen Untersuchung über die Botschaft und Lebenspraxis Jesu
nimmt S. Jesu Taufe durch Johannes. Die Johannesbewegung und der
Anfang des Auftretens Jesu werden zunächst auf dem Hintergrund der prophetischen

und apokalyptischen Bußbewegungen in Israel geortet. Nachher
werden die Eigenheit des Auftretens des Johannes und vor allem die Neuheit
der Botschaft Jesu von diesem komplexen Hintergrund abgehoben.

So stoßen wir von Anfang an auf die Frage, die als roter Faden das ganze
Buch durchzieht : Welche ist die universale und bleibende Bedeutung dieses
historischen Menschen Jesus, der innerhalb einer mit ihren vielen religiösen
Bewegungen schwer zu erfassenden Epoche auftrat? Der Einstieg bei der



390 Erzählung über Jesus oder Christologie

Botschaft und der Praxis des Johannes ist allerdings nicht unproblematisch,
da der Zugang zu Johannes nur durch die christliche, auf Jesus bezogene
Johannesinterpretation vermittelt wird. Dennoch lassen sich einige historisch
gesicherte Begebenheiten in bezug auf sein Auftreten als Gerichtsprophet
und Täufer festhalten.

Im Hinblick auf das kommende Urteil predigt und spendet Johannes
eine Taufe der Umkehr. Das Urteil wird vom kommenden Menschensohn-
Richter vollzogen werden. Die Identifikation Jesu mit diesem Kommenden
und die Deutung des Johannes als des Vorläufers dürfte unter späterem
christlichem Einfluß entstanden sein. Johannes ist der Prophet, der die
Zukunftserwartung und den ethisch-religiösen Einsatz in einer exklusiven
Urteilsperspektive und nicht in der Perspektive der Liebe und Gnade Gottes
innerlich miteinander verbindet.

Wenn Jesus sich von Johannes taufen läßt, setzt er eine erste prophetische

Tat. S. ist also der Ansicht, daß Jesu Taufe nicht ein erster, expliziter
Durchbruch der besonderen Berufung Jesu ist. In der Linie der Propheten
will er durch eine Symboltat zeigen, daß ganz Israel der Umkehr bedarf und
daß es sich, so wie es der Täufer will, zu Gott bekehren soll. Wenn Jesus
sich der Taufe unterwirft, bezeichnet er damit den Abfall Israels, zugleich
aber seine Umkehr und Rettung. In diesem Sinn kann man sagen, daß Jesus
der Metanoia-Taufe zustimmt: die Johannestaufe gehört zur ersten
Heilsoffenbarung Gottes in Jesus, sie ist unlöslich mit dem ersten prophetischen
Auftreten Jesu verbunden.

2.1.2. Die Predigt des Reiches Gottes. Im Gegensatz zu Johannes verkündet
Jesus das Kommen und die Nähe der Gottesherrschaft - des Reiches Gottes -
als eine gute Nachricht von Heil und Befreiung. «Gottesherrschaft» weist auf
das aktuelle Herrschen Gottes in der Welt hin : er ist der Herr der Geschichte
und ist auf das Heil des Menschen bedacht. Im Begriff «Reich Gottes» klingt
eher die Idee eines endgültigen Heilszustandes an. Schließlich sagen die beiden

Begriffe zusammen etwas Wesentliches über das Verhältnis von Gott
und Mensch aus : Gott ist sich selbst und dem Menschen, für den er eine sinnvolle

Zukunft will, radikal treu.
Jesus bringt also Gott als Heil des Menschen zur Sprache. Was er

verkündet, wofür er lebt und stirbt, ist die «Sache Gottes» als «Sache des
Menschen ».

In diesem Heilszuspruch Jesu fehlt aber keineswegs der Gerichtsgedanke.

Das Herrschen Gottes hat immer eine kritische Kraft dem
Menschen, der Kultur und den Gesellschaftsstrukturen gegenüber. Das Urteil,
das in der Verkündigung der Gottesherrschaft enthalten ist, äußert sich darin,
daß Jesus nicht einen heiligen Rest, sondern das ganze Zwölfstamme-Volk
Israel unter Gottes erbarmende Liebe sammeln will. Jesus verkündigt nicht,
wie Johannes, ein imminentes Gericht, sondern die heilvolle Nähe des
Reiches Gottes. Wenn in Jesu Predigt vom geschichtlichen Urteil die Rede ist,
wird dies futurisch als ein eschatologisches Endurteil aufgefaßt. Dies bedeutet

keineswegs, daß Jesus in der Reich-Gottes-Verkündigung etwa eine Lehre
über die Zukunft entwickelt hat. Über das «Wann» und «Wie» der eschato-



Erzählung über Jesus oder Christologie 391

logischen Mahlsgemeinschaft äußert sich Jesus nicht. In der ältesten Schicht
der Überlieferung der Logienquelle ist die Predigt der kommenden
Gottesherrschaft und des kommenden Gerichtes, in dem Jesus als Menschensohn
seine Gemeinde retten wird, am unmittelbarsten wiedergegeben.

Was nach S. s Meinung typisch ist für Jesu Predigt und Auftreten, ist
die enge Verbundenheit von Gottesherrschaft und Orthopraxis. Von dieser
Verbundenheit zeugt das Verhalten Jesu selber. In seiner Praxis, in seinem
Umgang mit Zöllnern und Sündern gibt er dem Reiche Gottes ein konkretes
Antlitz. Das Kommen des Gottesreiches wird im Auftreten Jesu menschlich
vermittelt. Die Sorge um den Menschen in seiner konkreten leiblichen und
seelischen Not wird so zur sichtbaren Gestalt, zu einer praktischen Vorwegnahme

und Verwirklichung des kommenden Reiches.

2.1.3. Die Gleichnisse Jesu. Die Praxis des Gottesreiches wird in den Gleichnissen

Jesu inhaltlich konkretisiert. Um dies einsichtig zu machen, analysiert
S. einige Gleichnisse, in denen die auf Menschlichkeit ausgerichtete
Gottesherrschaft, die Notwendigkeit der Wachsamkeit, der Bruch mit dem legali-
stischen Gedanken von «Lohn nach Leistung» und die Verwerfung der
Botschaft durch Israel bildhaft zur Sprache kommen, den Hörer zur Stellungnahme

herausfordern und ihm eine andere, neue Lebensmöglichkeit eröffnen.
Auch wenn die Gleichnisse eine unmittelbar theo-logische Bedeutung

haben, sind sie als integrierender Teil des Auftretens und der Verkündigung
Jesu indirekter Ausdruck des Selbstverständnisses Jesu. Darum richten die
Gleichnisse auch an uns heute die christologische Frage, ob wir uns von
Jesus das Heil-von-Gott-her schenken und zur Umkehr bewegen lassen wollen.

Diese Frage enthält die weitere Frage nach der Identität dieses Jesus:
«Ihr aber, für wen haltet ihr mich?» (Mt 16,15.)

2.1.4. Die Seligpreisungen. Neben den Gleichnissen müssen auch die
Seligpreisungen in der Perspektive des eschatologischen Kommens der
Gottesherrschaft gesehen werden. Die sichere Nähe des Gottesreiches bedeutet das
radikale Nein Gottes gegen die ganze Leidensgeschichte des Menschen, gegen
jede Form von Bösem, Armut und Leiden. Darum haben die Armen, die
Hungernden, die Weinenden «trotz allem» einen Grund zur Hoffnung.

Eine Analyse der Praxis Jesu zeigt, wie sein Umgang mit den Menschen
und mit Gott eine Illustration ist von dem, was er verkündigt.

2.2. Die Lebenspraxis Jesu. Jesu Sorge um den konkreten Menschen konnte
als Heil-von-Gott-her gedeutet werden. An drei Aspekten seines Verhaltens
soll dies aufgezeigt werden. Die Wundertaten Jesu sind ein Angebot der
wohltuenden Wirklichkeit der Gottesherrschaft. Jesu Freiheit, Gutes zu tun,
zeigt sich in der Tischgemeinschaft mit den Jüngern und den Ausgestoßenen
und in seiner Lebensgemeinschaft mit denen, die ihm gefolgt sind. In seinem
Verhältnis zu Gott erscheint Jesus als der Befreier des Menschen aus einem
bedrängenden Gottesbild. Die Quelle dieses ganzen Verhaltens, der Botschaft
und der Praxis und das eigentliche Lebensgeheimnis Jesu ist seine ursprüngliche

Abba-Erfahrung.



392 Erzählung über Jesus oder Christologie

2.2.1. Die Wunder Jesu. Bezüglich der Wunder Jesu weist S. darauf hin,
daß wir zuerst der Frage nachgehen sollen, was die Evangelien meinen, wenn
sie Wunder Jesu erzählen. Erst in zweiter und dritter Instanz soll gefragt
werden, ob und welche Wunder Jesus tatsächlich getan hat. Wenn Wunder
Jesu erzählt werden, geschieht dies nicht in der Perspektive des
Durchbrechens bestimmter Naturgesetze. Im Vordergrund steht die Überzeugung,
daß sich in Jesu Verhalten die Macht des Guten innerhalb einer Geschichte,
die unter der Macht des Bösen leidet, als siegreich erweist. Dies zeigt sich
deutlich in den Wunderüberlieferungen der Logienquelle. Was thematisiert
wird, ist vor allem die Herkunft, die Macht, aus der sich dieses
«verwunderungerregende» Auftreten Jesu erklären läßt.

Bestimmte Exorzismen und Heilungen, die Jesus verrichtet hat, erlaubten

es, in ihm den eschatologischen Propheten zu erkennen. Er übt die Wunder

aus, die traditionsgemäß dem Propheten der endgültigen Heilszeit
zugeschrieben werden. Wenn einmal diese Identifikation Jesu mit dem
eschatologischen Propheten historisch begründet vorliegt, kann man Jesus auch
eine weitere eschatologische Wundertätigkeit zuschreiben: in seinem
Auftreten bricht sich die Gottesherrschaft mit der Tat Bahn.

In der Evangelien-Tradition, die S. von der Mk-Tradition her untersucht,

zeigt sich, daß die Wunder keine legitimierenden Zeichen sind. Es geht
lediglich um den Aufweis, daß in Jesu Auftreten Heil-von-Gott-her erfahren
wird. In ihm erfährt man die wohltuende Präsenz der Gottesherrschaft.

Die Evangelien weisen ausdrücklich auf das Verhältnis der Wunder
zum Glauben hin. Die ganze Sendung Jesu zu Israel und die in diesem Kontext

gewirkten Wunder haben diesen Sinn : als konkretes Heilsangebot wollen

sie den Menschen zum Glauben an Gott führen. Gewisse Wunder weisen
aber auf den mangelhaften oder kleinen Glauben der Jünger hin. Die schon
anwesende und wirksame Glaubensgemeinschaft mit Jesus sollte eigentlich
Wunder überflüssig machen. Das dennoch gewirkte Wunder ist dann ein

Appell, es will die Inkonsequenz des mangelnden Glaubens tadeln.

2.2.2. Die Tisch- und Lebensgemeinschaft mit Jesus. Ein weiteres Verhalten
Jesu, in dem Gottes Sorge für den Menschen zum Ausdruck kommt, ist seine
befreiende und erfreuende Tischgemeinschaft mit den Ausgestoßenen.

Zuerst sei aber auf das existentielle Unvermögen der Jünger, in Jesu
Nähe zu fasten oder traurig zu sein (Mk 2,18-20), hingewiesen. Die konkrete
Präsenz Jesu, erfahren als Manifestation der Güte Gottes, macht das Fasten
unmöglich. Dieses Verhalten der Jünger wirft ein Licht auf die positive
Bedeutung der Tischgemeinschaft mit dem irdischen Jesus1. In dieser
Tischgemeinschaft - dem Bild der eschatologischen Heilsgemeinschaft - realisiert

sich jetzt schon das Sündenvergebende und kommunikationsstiftende
Heilsangebot Gottes, das keinen ausschließt. Jesus tritt auch als Gastgeber
auf (Brotvermehrung) und nach seinem Tod erneuert er die Tischgemeinschaft

mit den Seinen. Von besonderer Bedeutung ist sodann das Abschiedsmahl

mit den Jüngern.

1 J. Roloff: Das Kerygma und der irdische Jesus. Göttingen 1970.



Erzählung über Jesus oder Christologie 393

Ein weiteres Element in Jesu Praxis des Reiches Gottes tritt in der
Lebensgemeinschaft Jesu mit seinen Nachfolgern hervor. Diese Gemeinschaft
ist durch eine freie Berufung bestimmt. Die Jünger haben an der Sendung
Jesu zu Israel teil. S. weist darauf hin, daß die Berufungsgeschichten am
Modell der Bekehrung dargestellt werden. Eine radikale Umkehr geht - nach
dem vorgegebenen griechisch-jüdischen Schema - mit dem Abschied von
Familie, von Hab und Gut, mit einem gesellschaftlichen Bruch zusammen.
Die Umkehr selbst ist durch die unmittelbare Nähe des Gottesreiches gefordert.

Die Nachfolge Jesu wird so zu einem dem Reich Gottes und seinen
Forderungen angemessenen Verhalten. Die vor-österliche Nachfolge Jesu bedeutet

also : sich auf Jesu Verkündigung hin zu Gott bekehren. Erst nach Ostern
können die christologischen Implikationen der Nachfolge so expliziert werden,

daß sie ausdrücklich zu einer Bekehrung zum auferstandenen Gekreuzigten

wird.

2.2.3. Der Gott Jesu. Eine tiefgehende Analyse über Jesu Verhältnis zu Gott
schließt das Kapitel über die Lebenspraxis Jesu ab. Zu diesem Zweck geht S.

zunächst auf Jesu Haltung zum Gesetz ein. Hier stützt er sich vor allem auf
die Untersuchungen von K. Berger 2. Aufgrund einer sorgfältigen Exegese
der Texte aus Q und Mk, in denen Jesu Haltung zum Gesetz zur Sprache
kommt, folgert S., daß Jesus das Gesetz eigentlich radikalisierte, indem er
die tiefe Heilsabsicht des Gesetzes explizierte. Das Gesetz ist ein Geschenk
Gottes, nicht eine Last, die den Menschen zerdrückt. Jesus stellt nicht das
Gesetz als solches, sondern die Gesetzespraxis unter die Kritik der auf Menschlichkeit

bedachten Gottesherrschaft. Das Gesetz soll dem Menschen die Freiheit

schenken, Gutes zu tun. Dies bedeutet keinen Libertinismus, sondern
Verschärfung der Tora, mit der Forderung, den Kairos Gottes in den konkreten

Umständen zu lesen. Erst nach Ostern wird Jesu Haltung als ein
Vollmachtsanspruch dem Gesetz gegenüber ausdrücklich christologisch gedeutet.
Die Tempelreinigung muß in dieser Perspektive als eine prophetische Tat
Jesu gesehen werden: keine radikale Kritik an Tempel und Kult, sondern
eine Anklage des Bruches zwischen Theorie und Praxis im Judentum. So wie
der Sabbat ist auch der Tempel für Jesus ein Zeichen des göttlichen Gnadenwillens

mit Israel. In der Linie der Propheten will Jesus zur eschatologischen
Umkehr auffordern. Hier tritt erneut eine der Grundansichten des ganzen
Buches hervor. In Anschluß an K. Bergers Thesen ist S. der Meinung, daß
Jesus eigentlich nicht «messianisch», sondern als der «eschatologische
Prophet» von Gott her auftrat.

In den vier Evangelien wird auf den Zusammenhang zwischen der
Tempelreinigung und der Verhaftung Jesu hingewiesen. Das Auftreten eines
eschatologischen Propheten, der in Israel Glauben an Gott und Umkehr
bewirken will, Jesu kritische Haltung zu Gesetz, Sabbat und Tempel sind
Anlaß zu einer gewissen Popularität und rufen sogar «messianische» Erwar-

2 K. Berger: Die Gesetzesauslegung Jesu. Ihr historischer Hintergrund im
Judentum und im Alten Testament. 1. Teü: Markus und Parallelen, (wmant, 40).
Neukirchen/Vluyn 1972.

26



394 Erzählung über Jesus oder Christologie

tungen ins Leben. Bei den Führern wird das gleiche Auftreten als Bedrohung
des offiziellen Establishments gesehen. Jesu kritische Haltung zum Gesetz
und die sich auf ihn stützende Praxis der alten Kirche Israel gegenüber
finden ihre spätere griechisch-jüdisch bedingte Zusammenfassung in den Periko-
pen über das Verhältnis von Gottes- und Menschenliebe (Mk 12,28-34 par.).

Indem Jesus die Gesetzesideologie als eine Orthodoxie entlarvt, die in
einem gebrochenen Verhältnis zur Orthopraxis steht, befreit er den Menschen
aus einem bedrängenden Gottesbild. Er führt die Verpflichtungen des Gesetzes

auf ihr tiefstes Anliegen zurück, Gottes befreiendes Heilsangebot an den
Menschen zu sein.

Jesu eigene Gotteserfahrung ist die Quelle seines befreienden Auftretens.
Dies bedeutet umgekehrt, daß wir auf Jesu Botschaft und Praxis und auch
auf das prophetische Selbstverständnis, mit dem er auftrat, angewiesen sind,
um Jesu Verhältnis zu Gott und somit den Grund seiner ganzen Persönlichkeit

zu erfassen. Was als historisch sicher angenommen werden kann, ist die
unkonventionelle Gewohnheit Jesu, Gott «Abba» zu nennen. Dies weist
wenigstens auf eine tiefe Intimität mit Gott hin. Eine derartige Anrede Gottes,

verbunden mit dem Inhalt der Botschaft Jesu, mit seinem ganzen Lebensweg,

ruft das theologische Fragen nach der Person Jesu selber wach: Wer ist
er, woher holt er die unbedingte Heilsgewißheit, wovon seine Botschaft des
kommenden Gottesreiches zeugt? S. meint, daß Jesus gerade aufgrund seiner
ursprünglichen Abba-Erfahrung dem Menschen eine Botschaft von Hoffnung
bringen kann, die nicht aus der menschlichen Leidensgeschichte herzuleiten
ist. Jesus kann durch Wort und Tat den Menschen zum Glauben an Gott
aufrufen. Dieser Gott ist eine zukunft-eröffnende, befreiende und liebende
Person. Angesichts der Verwerfung der Botschaft Jesu und seines Todes
bleibt aber eine bedrängende Frage: War das alles Illusion und Utopie?
Dieser Frage wendet S. sich im folgenden Abschnitt des 2. Teils zu.

2.3. Verwerfung und Tod. Die historisch-kritische Untersuchung über den
Tod Jesu kann sich der Spannung zwischen der Glaubensinterpretation und
der historischen Rekonstruktion nicht entziehen. Eine zweifache Frage
drängt sich auf : Wie hat das frühe Christentum den schmachvollen Tod Jesu
gedeutet? Wie hat Jesus selber seinen eigenen Tod auf dem Hintergrund
seiner Botschaft und Praxis verstanden?

2.3.1. Die Deutungen des Todes Jesu. Bezüglich der ersten Frage treten drei
neutestamentliche Deutungen in den Vordergrund: Jesus starb eines
prophetischen Märtyrertodes, - der Tod Jesu hat einen Platz innerhalb der
göttlichen Heilsordnung, - Jesu Tod ist ein Opfer, das die Versöhnung zwischen
Gott und den Menschen bewirkt.

Für die Darstellung der ersten Deutung - vor allem Apg und Q - stützt
S. sich auf die Analysen von Steck 3 und Berger. Er weist darauf hin, daß

3 O. H. Steck: Israel und das gewaltsame Geschick deç Propheten, (wmant,
23). Neukirchen-Vluyn 1967.



Erzählung über Jesus oder Christologie 395

es sich hier um ein Kontrast-Schema handelt, in dem der Gegensatz zwischen
der Hinrichtung Jesu durch die Führer des Volkes und der Erhöhung bei
Gott im Vordergrund steht. Diese Deutung situiert sich innerhalb der deu-
teronomistischen Geschichtsauffassung mit ihrem Motiv des allgemeinen
Ungehorsams Israels, die typologisch in der Aussage des Prophetenmordes
ausgedrückt wird. Jesus wäre dann der eschatologische Prophet und Gesetzeslehrer,

der von seinen Opponenten als Pseudo-Prophet und Irrlehrer
hingerichtet wurde. Nicht der Tod selber, sondern die Polemik gegen die Mörder
wäre hier zentral.

Die zweite, heilsgeschichtliche Deutung begegnet in der Mk-Tradition,
und zwar im synoptischen Material der Passionsgeschichte. Typischer
Ausdruck ist das göttliche «dei», unter dem das Schicksal der endzeitlichen Heilsfigur

steht. Dem Tod Jesu selber wird keine Heilsbedeutung zugemessen. In
diesem Kontext werden auch die Psalmen des leidenden Gerechten verwendet.

S. zeigt ausführlich, wie die Theologie des Leidens des Gerechten, die
einen sapientiellen Hintergrund hat und in der apokalyptischen Literatur
zur vollen Entfaltung kam, tief in der jüdischen Spiritualität verwurzelt ist.
Der Gerechte leidet gerade wegen seiner Gerechtigkeit und Gesetzestreue. Die
Perspektive einer definitiven Rettung und Verherrlichung ist noch abwesend.

Die letzte, soteriologische Deutung versteht Jesu Tod als einen erlösenden

Versöhnungstod: er ist gestorben «für uns», wegen unseren Sünden.
Das vor-paulinische und vor-synoptische Material, in dem die «hyper»-Formeln

begegnen, ist eher gering. Erst in einer späteren Phase wurde die
soteriologische Deutung zur entscheidenden Kraft der paulinischen Christologie,
des Hebräerbriefes, der deutero-paulinischen Briefe, der Apokalypse und des

Johannesevangeliums. Es ist äußerst schwer, ein nachweisbares Band
zwischen Jes 53 und der soteriologischen Deutung aufzuzeigen. Das eher negative

Resultat der Versuche, die soteriologische Deutung auf Elemente der
spätjüdischen Theologie zurückzuführen, wirft die Frage auf, ob dieses
Motiv nicht in einer Erinnerung an Jesu letzte Lebenstage und in seinem
Versuch, selber mit dem bevorstehenden Tod «fertig» zu werden, begründet
ist. Dies führt uns auf die Frage zurück, wie Jesus selber seine Verwerfung
und seinen Tod verstanden hat.

2.3.2. Wie hat Jesus seinen Tod verstanden? Gerade in einer Theologie, die
sich an erster Stelle für das Leben, die Botschaft und die Praxis Jesu
interessiert, soll auch der Bruch, der innerhalb der jüdischen Gemeinschaft durch
den Kontakt mit Jesus entstand, einen wichtigen Platz einnehmen. Jesu Leiden

und Tod sind Folgen des Konfliktes, den er in seinem Leben
hervorgerufen hat. Der konkrete Entschluß, nach der Verwerfung seiner Botschaft
in Galiläa nach Jerusalem zu gehen, schließt ein, daß Jesus mit der Möglichkeit

eines totalen Scheiterns und sogar eines gewaltsamen Todes rechnen
mußte.

Nun drängt sich die Frage auf, ob Jesus diesen möglichen Tod - auf
dem Hintergrund seiner Gottverbundenheit und seiner Botschaft des nahen
Gottesreiches - einfach in einem radikalen Gottvertrauen angenommen hat,
oder ob er gerade durch das Scheitern seiner Mission dem Reich Gottes als



396 Erzählung über Jesus oder Christologie

souveränem und freiem Geschehen von Gott her zum Durchbruch verhelfen
wollte.

Im Anschluß an J. Roloff stützt S. sich auf eine Zahl von Texten
(Mk 10,45; Lk 22,27; Lk 12,37b; Jo 13,1-20), die in die Abendmahlstradition
weisen und in denen von der unbedingten Dienstbereitschaft Jesu die Rede
ist. Hat Jesus seinen Tod als einen Liebesdienst begriffen? Warum findet
sich diese Deutung gerade in der Abendmahlstradition

S. geht davon aus, daß das Abschiedsmahl Jesu mit den Jüngern im
breiteren Lebenskontext Jesu gesehen werden muß. Die Tischgemeinschaft,
die Jesus in seinem Leben anbietet, ist Zeichen des Heiles von Gott her.
Angesichts seines nahen Todes bietet Jesus weiterhin dieses Heil an. Dies
bedeutet, daß Jesus davon überzeugt ist, daß sein Tod die kommende
Gottesherrschaft nicht aufzuhalten vermag. Jesus hat seinen Tod verstanden
als auf irgend eine Weise mit dem Heil-von-Gott-her verbunden.

Wenn Jesus vor seinem Tod zeichenhaft Gemeinschaft anbietet, heißt
dies, daß das Band zwischen der aktuellen Gemeinschaft mit Jesus und der
kommenden eschatologischen Heilsgemeinschaft mit ihm trotz seines Todes
bestehen bleibt. Sein Tod wird also in das «für euch», in den Dienst an der
Sache Gottes als Sache des Menschen mithineinbezogen. Jesus nimmt seinen
Tod also aktiv in seine Sendung vom Heilsangebot auf. Das Selbstverständnis

Jesu legt die Basis für eine spätere, jesustreue Interpretation dieses Todes
durch die Christen. Dies besagt keineswegs, daß der Gläubige vom «irdischen»
Jesus her nicht die christlichen und kirchlichen Vorstellungen von der
Heilsbedeutung des Todes Jesu - Lösegeld, Sühnopfer, Stellvertretung - einer
Kritik unterwerfen könnte.

Aber so weit sind wir in der «Erzählung» über Jesus noch nicht
fortgeschritten. Sein Tod wurde trotz aller späteren Deutung als ein Abbruch
der Kommunikation zwischen Jesus und den Jüngern erfahren. Mehr noch,
sie haben anscheinend an ihm Anstoß genommen und sind geflüchtet. Wie
kamen sie dann dazu, nach einiger Zeit zu verkündigen, daß der Gekreuzigte
lebt Was ist geschehen Dieser Frage wendet sich der letzte Abschnitt des
2. Teiles zu.

2.4. Der Gekreuzigte lebt. Wenn die Jünger Jesus im Stich gelassen haben
und ihn nachher als den Lebendigen verkündigen, müssen sie zu einer neuen
Einsicht gekommen sein, einen Bekehrungsprozeß durchgemacht haben.
Zwischen dem Tod Jesu und der kirchlichen Verkündigung liegt die Osterer-
fahrung der Jünger, die Erfahrung, daß Jesus auch nach dem Tod konkret
Heil anbietet. S. versucht nun zunächst, dieser Erfahrung der Jünger auf
den Grund zu gehen. Zu diesem Zweck zeigt er, daß die Traditionen vom leeren

Grab und den Erscheinungen den Glauben an den Auferstandenen nicht
begründen, sondern ihn auf Grund des apostolischen Zeugnisses voraussetzen.

2.4.1. Das leere Grab. Bei den verschiedenen Traditionen um das heilige
Grab in Jerusalem kommt es darauf an, aus den einzelnen Erzählungen die
jeweilige Intention herauszuhören. S. geht von Mk 16,1-8 aus und zeigt auf,
wie das apostolische Auferstehungskerygma hier im Kontext der kultischen



Erzählung über Jesus oder Christologie 397

Verehrung des heiligen Grabes verkündet wird. Gerade am Ort, wo Jesu
Abwesenheit am deutlichsten erfahren wird, weist die Botschaft, daß er
lebt, auf die neue Fülle seiner Präsenz hin. Die gleiche Geschichte erhält in
Mt 28,1-10 einen polemischen Akzent und in Lk 24,1-12 wird sie nach dem
Modell einer jüdisch-griechischen Entrückungsgeschichte wiedergegeben. Die
individuellen Erfahrungen der neuen Anwesenheit des Gekreuzigten (Maria
von Magdala, Emmaus) müssen zwar durch das apostolische, offizielle Zeugnis

bestätigt werden, sie zeigen aber, daß der Glaube an den Auferstandenen
kein reiner Autoritätsglaube ist. Das kirchliche Kerygma ist immer Appell
an den persönlichen Glauben, die neue Beziehung zu Jesus zu vollziehen.

2.4.2. Die Erscheinungen. Wie verhält sich nun das offizielle apostolische
Zeugnis über den Auferstandenen zu den Erscheinungen? S. geht von der
Bedeutung des «oophthe» (1 Kor 15,3-8) aus. Er nennt es eine «Formel der
Einigung», eine Legitimationsformel. Gott hat den gestorbenen und begrabenen

Jesus auferweckt und den Aposteln zu sehen gegeben. Sie sind die
offiziellen Zeugen dafür, daß der Gekreuzigte lebt. Jesus wird in einer kollektiven,

kirchlichen Erfahrung als der Auferstandene zur Sprache gebracht.
Es geht nicht um eine objektivierende Feststellung, sondern um die
Verkündigung einer guten Nachricht, die im Glauben aufgenommen und auf
Grund dieses Glaubens selber Quelle einer neuen Lebenserfahrung wird. Diese

Deutung der Erscheinungen wird durch eine Analyse von der «apostolischen
Christuserscheinung» an Petrus und die Elf, über die in den Evangelien
berichtet wird, bestätigt. Drei Elemente sind darin aufzuweisen: (1) der
auferstandene Jesus ergreift die Initiative; was normalerweise unsichtbar ist,
gibt sich zu sehen ; (2) ein Erkennungsmoment, das mit dem Inhalt des
apostolischen Kerygmas gefüllt wird: Jesus wird als der Christus erkannt und
anerkannt, er lebt; diese Erkennung bewirkt Anbetung; (3) ein Zeugnisoder

Sendungsmoment. Dies bedeutet, daß die Erkenntnis Jesu als des
Auferstandenen eine kirchenbildende Funktion hat, sie legitimiert die apostolische

Sendung an die Welt.
Eigentlich wird die Erscheinung als ein Heilshandeln Gottes in Christus

verstanden, wodurch die Jünger Jesus mit dem Christus identifizieren und
sich gesandt wissen, der ganzen Welt diesen Christus als den auferstandenen
Gekreuzigten zu verkünden. Das Moment der «Erscheinung» weist auf den
Gnaden- und Offenbarungscharakter des apostolischen Kerygmas und der
kirchlichen Praxis hin. Die Geschichten über die Erscheinungen wollen
zeigen, daß die christologische Identifikation Jesu von Nazareth eine Gnade
Gottes und der Grund der kirchlichen Sendung ist.

Diese Deutung wird schließlich durch eine ausführliche linguistische
Analyse des dreimal in der Apg berichteten Damaskuserlebnisses des Paulus
bestätigt. In der Bekehrungsvision, aus der eine Sendungsvision erwachsen
ist, geht es um Gottes Gnade, die sich im konkreten Verlauf des apostolischen

Lebens des Paulus manifestiert. Das Leben des Paulus ist von der
Gnade getragen, in ihm wird Jesus Christus sichtbar. Gerade diese
Offenbarungsdimension wird anhand einer Erscheinungsgeschichte als ein
isoliertvertikales Geschehen formalisierend dargestellt.



398 Erzählung über Jesus oder Christologie

«Jesus sehen» ist ein christologisches Sehen. Eine Jesuserscheinung ist
nicht das Objekt einer neutralen Beobachtung. Es geht um eine
Glaubenserfahrung, die sich in das christologische Bekenntnis zu Jesus als dem
Auferstandenen ausdrückt. Es ist eine persönliche Erfahrung, die die ganze
Lebensorientierung ändert. Aber diese Erfahrung wird nur eine offizielle Christuserscheinung

genannt, wenn sie eine apostolische Sendung begründet.

2.4.3. Die Ostererfahrung. Wodurch sind die Jünger zu dem christolo-
gischen Bekenntnis des auferstandenen Gekreiizigten gekommen Zur
Beantwortung dieser Frage kann man nicht auf die Wirklichkeit der Auferstehung
zurückgreifen, denn als eschatologisches Geschehen wird sie nicht unmittelbar

im Horizont einer empirisch-historischen Kenntnis erfahren, was aber
nicht ausschließt, daß sie als Möglichkeitsbedingung anderer Erfahrungen
zur Sprache gebracht wird. Das leere Grab und die Erzählungen über die
Erscheinungen setzen das apostolische Auferstehungskerygma voraus. So

muß erneut gefragt werden, welches historische Ereignis von den Jüngern
als Heilshandeln Gottes in Christus erfahren wurde.

Wie erwähnt, vertritt S. die Ansicht, daß es um einen Bekehrungsprozeß

geht, um eine Gnadenerfahrung, die die aktuelle Gemeinschaft mit Jesus
neu herstellt. In den Ostererscheinungen vollzieht sich eine Bekehrung zu
Jesus als dem Christus. Als Licht der Welt - eine Qualifikation des eschato-
logischen Propheten - zeigt er seine rechtfertigende und erleuchtende
Präsenz. Die Jünger bekennen sich erneut zu ihm und werden zu einer neuen
Gemeinschaft konstituiert. Im Namen Jesu Christi und auf Grund eines
gläubigen Yerstehens der Person Jesu werden sie neu gesammelt. Sie sehen
ein, daß die Person Jesu eine konstitutive Bedeutung für das Anbrechen der
Gottesherrschaft hat.

Es ist historisch wahrscheinlich, daß Petrus der erste war, der zu der
neuen Sicht von Jesus gekommen ist. Aufgrund seiner Bekehrung hat er die
Elf wieder zusammengeführt. Dieses historische Geschehen klingt noch in
Lk 22,32 nach. Die Gewißheit, daß Jesus lebt, gründet in der konkreten
Erfahrung, daß er auch nach seinem Tod Heil-von-Gott-her anbietet. Dieses
Heil erfahren die Jünger konkret in eigener Bekehrung als eine Sündenvergebung.

Daß der Übergang von der Zerstreuung zur neuen Sammlung letztlich

Gnade ist, wird in Erzählungen anhand des Erscheinungsmodells
dargestellt. Zugleich wird dadurch das Moment der göttlichen Legitimation des

christologischen Bekenntnisses ausgedrückt. Von Gott her ist Jesus in seiner
Botschaft und Praxis bestätigt: er lebt. Auch nach seinem Tod bietet er
bleibend Heil an. Dieses Heil, das die Jünger in Jesus erfahren, und das
Bekenntnis zu Gott, der den Gekreuzigten lebendig gemacht hat : dies ist die
Ostererfahrung, die je nach Verstehenshorizont sprachlich verschieden von
den Jüngern artikuliert wird.

Dies führt uns zum dritten teil des Buches: die christliche
Interpretation des auferstandenen Gekreuzigten.



Erzählung über Jesus oder Christologie 399

3. Die christliche Interpretation des auferstandenen Gekreuzigten

Bei der Suche nach der Bedeutung der Auferstehung geht S. nicht
unmittelbar von der Glaubensformel «am dritten Tag von den Toten
auferstanden» aus. Das ganze Neue Testament ist in auseinanderlaufenden
Reflexen über Jesus von Nazareth eine christlich-gläubige Interpretation
des auferstandenen Gekreuzigten. Die kerygmatischen Formeln und das
christliche Glaubensbekenntnis sind von der Erinnerung an das historische
Auftreten Jesu ermöglicht und getragen.

3.1. Die vor-kanonischen Credomodelle. Ein erster Abschnitt des dritten
Teiles ist denn auch vier frühchristlichen Credorichtungen gewidmet, die in
den Evangelien zusammengeflossen sind und in denen eine Kontinuität
zwischen dem eigentlichen Kerygma und bestimmten Aspekten des Lebens Jesu
klar zu Tage treten.

Eine erste Credorichtung - die Maranatha-Christologie - begegnet
verschieden nuanciert in Mk und Q. Für beide ist Jesus als der kommende
Menschensohn der Herr der Zukunft. Er bringt kommendes Heil. Die
Kontinuität mit dem irdischen Jesus wird durch dessen Botschaft von der
kommenden nahen Gottesherrschaft hergestellt. Die Personalisierung des Reiches
in Jesus als dem kommenden Weltrichter ist hingegen ein Element der
Diskontinuität.

Für die frühere Q-tradition 4 ist dieser Kommende der nun schon in der
Gemeinde wirksame Herr. Ihr Interesse konzentriert sich hauptsächlich auf
die Verkündigung Jesu. Mk und die spätere Q-Schicht zeigen ein größeres
Interesse für alle Aspekte des Lebens Jesu, wobei Q den irdischen Jesus mit
dem zum Gericht kommenden Menschensohn identifiziert. Bei Mk hingegen
wird stärker als in Q der Kontrast zwischen dem irdischen, leidenden
Menschensohn und dem erst in der Parusie mit Macht kommenden Menschensohn

akzentuiert.
Eine zweite Credorichtung bezeichnet S. als «Theios-Aner »-Christologie

oder besser als die Christologie des Salomonischen Davidssohnes. Hier gilt
ein besonderes Interesse den Wundern Jesu: in seinem Handeln tritt Gottes
Macht zum Vorschein. Wenn die Jünger auch Wunder wirken, so zeigt sich
darin nur die göttliche Macht Jesu, die in den Jüngern auch nach seinem Tod
wirksam ist. S. meint, daß die Tradition der Erscheinungen sich aus dem
gleichen Milieu herleiten läßt: die aktuelle Präsenz Jesu wird in Epiphanie-
Terminologie in den Erscheinungen zum Ausdruck gebracht.

Nachher analysiert der Verfasser die Weisheitschristologien, in denen
Jesus als der Bote der Wahrheit oder sogar als die präexistente, inkarnierte,
erniedrigte und erhöhte Weisheit angesehen wird. Hiermit soll ausgesagt
werden, daß Jesus Gott zur Sprache bringt, in die Geheimnisse Gottes
einführt.

4 S. Schulz : Q. Die Spruch-Quelle der Evangelisten. Zürich 1972.



400 Erzählung über Jesus oder Christologie

Schließlich untersucht S. die Pascha-Christologien, in denen Tod und
Auferstehung Jesu nicht wie in den anderen Christologien die Voraussetzung
der Verkündigung der Parusie bilden, sondern direktes Objekt der Verkündigung

werden. Das Paschacredo legt einerseits den Nachdruck auf den Heilswert

und den versöhnenden Charakter des Todes Jesu, anderseits wird die
Heilsbedeutung der Auferstehung als Ausdruck der göttlichen Überwindung
von allen Mächten der Ungerechtigkeit - vor allem des Todes - ausgesagt.
Für den Christen ist dies aber noch Zukunft. Leiden und Tod Jesu bilden den
historischen Ausgangspunkt dieses christologischen Projekts. In den
kanonischen Schriften sind die vier vor-kanonischen Credorichtungen sowohl mit
ihrem kerygmatischen Anliegen als auch mit dem darin implizierten Interesse
für bestimmte Aspekte des Lebens Jesu zu einer Synthese zusammengeflossen.
Was die verschiedenen Modelle untereinander verbindet, ist die bleibende
eschatologische Relevanz der Person Jesu, die je verschieden in bestimmten
zeitgebundenen Grundbegriffen zum Ausdruck gebracht wird.

3.2. Die erste Personidentifikation. Eine Identifikation der Person Jesus steht
am Ursprung der verschiedeneen Credorichtungen. Gerade weil den
Credomodellen die gleiche Personidentifikation zugrunde liegt, konnten sie in die
kanonischen Evangelien zusammenfließen und von den Gemeinden anerkannt
werden. S. versucht nun zu zeigen, daß die durch das konkrete Auftreten
Jesu unmittelbar normierte vor-österliche Identifikation Jesu mit dem
endzeitlichen Propheten einen Weg zum Verständnis der Glaubensbekenntnisse
und der Hoheitstitel öffnen kann. Um diese Hypothese zu verifizieren,
analysiert der Autor zunächst die vorgegebenen Modelle der endzeitlichen
Heilsfiguren. Es handelt sich hier um exegetisch sehr umstrittene Begriffe wie der
endzeitliche Prophet, der endzeitliche messianische Davidssohn, der
Menschensohn.

Es war das konkrete Auftreten Jesu, das beim Volk und bei den Jüngern
die Vermutung wachrief, er sei ein Prophet und zwar der eschatologische
Prophet, der von Gottes Geist erfüllte Verkündiger der frohen Botschaft der
kommenden Gottesherrschaft.

Mit dieser ersten Identifikation klingt schon der ganze Bereich der
Hoheitstitel - Christus, Kyrios, Sohn Gottes - mit. S. zeigt dies im einzelnen
auf. Eine besondere Aufmerksamkeit wird der christlichen, prophetisch-
sapientiellen Interpretation Jesu als leidendem «messianischen Davidssohn»
und der Ablehnung des dynastisch-davidischen Messianismus gewidmet. Auf
diese Weise kann S. die früh-christliche Jesusinterpretation als eine jüdische
Interpretation auf der Ebene der jüdisch-eschatologischen Erwartungen
verstehen.

3.3. Von den Toten auferweckt. Erst nachdem so die Grundidee einer
Christologie und die Verbindung zwischen dem historischen Auftreten Jesu und
der christlichen Verkündigung herausgestellt wurde, unternimmt S. eine
direkte Analyse der biblischen Bekenntnisformeln der Auferstehung. Dazu
braucht es zuerst eine Darstellung der spät-jüdischen Auffassungen über das
Leben nach dem Tod. Die Analyse zeigt, daß es zur Zeit Jesu keine einheit-



Erzählung über Jesus oder Christologie 401

liehen Lösungen für dieses Problem gab, das Israel erst seit wenigen Jahrhunderten

beschäftigte. Die Aufnahme der Verfolgten in den Himmel, später
aller frommen und gerechten Juden, konnte zwar in der Kategorie der
leiblichen Auferstehung zur Sprache gebracht werden, eine Notwendigkeit war
dies jedoch nicht. Wenn von einer allgemeinen Totenauferstehung die Rede

war, wurde sie nicht als Heilsgeschehen verstanden, sondern als notwendige
Bedingung, um lebendig beim Urteil erscheinen zu können. Die Auferstehung
Jesu ist hingegen ein Heilsgeschehen, ein eschatologisches Heilshandeln
Gottes, das sich in Jesus vollzieht. Der Heilscharakter der Auferstehung
wird durch die Zufügung «am dritten Tag gemäß den Schriften» besonders
unterstrichen. Bekanntlich enthält der Ausdruck «am dritten Tag» nicht
nur eine chronologische Zeitangabe, sondern eine Heilsbestimmung: es ist
der kritische, entscheidende Tag, der nach einer kurzen Zeit der Bedrängnis
- des Leidens und des Todes - eine neue Wende bringt.

In bezug auf die Auferstehung Jesu heißt dies: Gottes eschatologisches
Heilshandeln ist in Jesu Auferstehung Wirklichkeit geworden. Es erschließt
in unserer Geschichte eine radikale Neuheit und eine hoffnungsvolle Zukunft.
Obwohl die Geschichte weitergeht, ist in Jesus, im auferstandenen Gekreuzigten,

endgültiges Heil-von-Gott-her verwirklicht. Jesus, der die bald
kommende Gottesherrschaft verkündigte, hat sich trotz Verwerfung und
Tod nicht getäuscht. Gott hat ihn angenommen, sich mit ihm identifiziert,
indem er ihn aus den Toten hat aufstehen lassen: in ihm ist das Reich
Gottes gekommen. Dies ist die fundamentale Glaubensintuition, die die
ersten Christen zur Sprache brachten, als sie verkündeten, daß Jesus
auferstanden sei.

Mit der Auferstehung Jesu hat die Endzeit, in der der Geist Gottes
gesandt wird, angefangen: es ist die Zeit der Sündenvergebung und des

neuen Gesetzes, eine Zeit auch der Freiheit, die in Jesu Leben als einer in
Gottes absoluter Freiheit gegründeten Freiheit konkret erfahren wurde.

3.4. Von einer Theologie von Jesus zur Christologie. Im folgenden Abschnitt
soll nun der Übergang von der «Theo-logie von Jesus» zur Christologie
vollzogen werden. Die bisherige Analyse zeigte, daß die verschiedenen Hoheitstitel

funktional verstanden werden sollten. Sie wollen zum Ausdruck bringen,
daß Gott in Jesus auf eine endgültige Weise zum Heil der Menschen gehandelt

hat. In der konkreten historischen Person Jesus von Nazareth wird man
mit einer irdischen Erscheinung konfrontiert, in der über das persönliche
Verhältnis des Menschen zu Gott selber entschieden wird. Angesichts dieser
definitiven Heilsfunktion Jesu kann die Frage: «Wer ist denn dieser Jesus
selber » nicht unaufgeklärt bleiben. Hier setzt eine zweite Reflexion an : es

geht um die gläubige Vertiefung der Einsicht in die schon interpretierte und
identifizierte Person Jesu.

S. macht hier den erhellenden Unterschied zwischen «first order assertion»

und «second order assertion». Er situiert die «Theo-logie von Jesus», die
Aussagen über die Erfahrung des Heils in Jesus auf die erste Ebene. Die
christologischen Aussagen, in denen der Nachdruck auf der Identitätssuche
liegt, sind «second order assertions». In ihnen wird Jesus «thematisiert», in-



402 Erzählung über Jesus oder Christologie

soweit er als Person in seiner Botschaft und Praxis mit-impliziert war. In
der vorliegenden Arbeit ging es S. nicht darum, die «second order assertions»
der ganzen christologischen Dogmengeschichte darzustellen. Nur ein kurzer
Hinweis auf die Interpretationsgeschichte bis Chalkedon sollte zeigen, daß es

unausweichlich zu einer genaueren Personidentifikation Jesu kommen
mußte, daß aber der Verstehenshorizont, in dem sie sich vollzog, nicht
notwendig und unabänderlich der gleiche sein muß. Damit wird nicht die
Legitimität der alten Formeln angezweifelt. Wohl aber soll gezeigt werden, wie
sie in einem kulturell anders orientierten Milieu neu interpretiert werden
können.

Das Verhältnis Jesu zu Gott, dem Vater, steht im Zentrum der
wachsenden Reflexion innerhalb der Traditionen des Neuen Testaments. In einigen

sehr dokumentierten Seiten zeigt S. die verschiedenen Bedeutungen des

Sohnbegriffs auf. Er kommt zum Ergebnis, daß drei auseinandergehende
Interpretationen im Neuen Testament zusammenkommen: (1) Jesus ist der
Sohn Gottes als messianischer Davidssohn (für Israel) und als Abrahamssohn
(für alle Völker). (2) Jesus ist auf eine besondere Weise der Sohn Gottes kraft
der Auferstehung und kraft der Geistsendung bei seiner Johannestaufe,
kraft der Geistesgabe bei seiner Empfängnis und Geburt. (3) Jesus ist der Sohn
Gottes auf präexistente Weise.

Diese christologischen Aussagen haben alle einen funktionalen und
heilsgeschichtlichen Sinn. Jüdisch-christlich gesehen geht es aber zugleich um
eine Wesensbestimmung Jesu. Die Titel geben eine Jesusinterpretation, so
wie er von Gott aus zu deuten ist. Es handelt sich nach S. s. Ansicht nicht
um eine griechische, sondern um eine heilsgeschichtliche, jüdische
Wesensbestimmung. Die Titel umfassen das ganze Leben Jesu, insoweit dieses von
Gott aus seinen endgültigen Sinn erhält : in ihm begegnet Heil-von-Gott-her-
Jeder neue Name, den man Jesu gibt, sollte dieser sinngebenden Dimension
seines Lebens und seiner Person gerecht werden. Ein kurzer Überblick über
die christologische Reflexion zeigt, wie die alte Kirche auf ihre Weise dieser
Aufgabe treu geblieben ist. Den jeweiligen philosophischen und kulturellen
Umständen gemäß wollte sie das Glaubensbekenntnis - Heil-von-Gott-her
in Jesus sicherstellen.

Dies gilt zunächst für die griechischen christologischen Einsichten, bei
denen die Idee einer Erlösung als Wiederherstellung der «imago Dei» durch
«paideia» zugrunde liegt. Die hellenistische Identität von «Vergöttlichung»
und «Humanisierung» wird in der Person Jesu konkretisiert.

In der lateinischen Sicht herrscht die Idee einer Rechtsordnung, ihrer
Verletzung und Wiederherstellung vor. Die Rolle der menschlichen Freiheit
bei der Erlösung wird stärker mit Nachdruck versehen. In menschlicher
Freiheit und durch sie wird göttliche Erlösung vermittelt. Dies geschieht
gerade in Jesus. Obwohl die Erlösung eine göttliche Gabe ist, muß sie in der
Geschichte der menschlichen Selbstbefreiung stattfinden.

Die verschiedenen christologischen Modelle wollen eigentlich in einem
je neuen Verstehenshorizont das christliche Bekenntnis, daß in Jesus
definitives Heil von Gott her erfahren wird, zeitgemäß ausdrücken und absi-



Erzählung über Jesus oder Christologie 403

ehern. Es bleibt die Frage offen, ob wir heute nicht auch das Recht haben,
unseren Glauben und unsere Erfahrung des Heils in Jesus in eigenen Modellen
auszusagen.

Diese Frage beherrscht den vierten teil des Buches: Für wen halten
wir Jesus? Wer ist Jesus für uns heute?

4. Für wen haltet ihr mich?

S. möchte nicht fertige neue Modelle anbieten. Er versteht vielmehr sein
Werk als Prolegomena. Er will Perspektiven öffnen und Grenzen ziehen,
innerhalb deren eine «neue» Christologie sich entfalten sollte.

4.1. Das Erbe der Aufklärung. In einem ersten Abschnitt analysiert der
Verfasser die heutige christologische Krisis und ihre Voraussetzungen. Unsere
Problematik ist durch eine Wende unseres sozial und historisch bedingten
Erfahrungshorizontes und der damit verbundenen Verstehensmodelle beeinflußt.

S. weist darauf hin, daß die Aufklärung eine derartige Wende war, die
einen Bruch mit der Tradition bewirkte. Das Grundproblem ist nun: Wie
kann einem einmaligen, geschichtlichen Faktum - Jesus von Nazareth - eine
universale Bedeutung beigemessen werden? Diese Frage klingt schon in
Lessings Aussage an, daß zufällige Geschichtswahrheiten nie der Beweis von
notwendigen Vernunftwahrheiten werden können.

Hier wird eine Antithese aufgestellt zwischen Wahrheiten aus der
Vergangenheit, über die wir historisch informiert werden können, und den hier
und jetzt erlebten Wahrheiten und Geschehnissen, die wir selber erfahren
und von denen wir eine rationale und unmittelbare Evidenz besitzen. Eine
positive historische Offenbarung ist nur sinnvoll, wenn sie als eine Erziehung
zur rationalen, inneren Wahrheit verstanden wird. Was aber früher für den
Zustand der menschlichen Vernunft notwendig war, ist für die aufgeklärte
Vernunft kontingent und schließlich überflüssig.

In der Linie dieses Rationalismus haben bestimmte - von S. nicht näher
genannte - Christologien ein Jesusbild entworfen, in dem Jesus als die
historische Vermittlung einer universalen religiösen Erfahrung dargestellt wird.
In dieser Perspektive wird wohl angenommen, daß ein historischer Mensch
einen absoluten Wert offenbart, aber die Absolutheit kann nicht in der
historischen Vermittlung selbst situiert werden. Dadurch wird der christlichen
Behauptung, es gebe ein wesentliches Band zwischen der Person Jesu und
seiner Botschaft vom kommenden Reich, jeder Sinn entzogen. S. weist darauf
hin, daß diesen christologischen Tendenzen eigentlich eine rationalistische
Unterbewertung der geschichtlichen Forschung zugrunde liegt. Dazu bleibt
das Reden über eine allgemeine religiöse Erfahrung, die in Jesus in Erscheinung

tritt, eine Abstraktion, die der konkreten Vielheit und Verschiedenheit
religiöser Erfahrungen nicht gerecht wird. Die kritischen Ansätze der
Aufklärung sind also nicht uneingeschränkt zu übernehmen. Die Christologie
kann aber der Anfrage der Aufklärung nicht ausweichen : die einmalige Uni-



404 Erzählung über Jesus oder Christologie

versalität des historisch-partikularen Menschen Jesus soll neu durchdacht
werden. Hier setzt der nächste Abschnitt des vierten Teiles an.

4.2. Die menschliche Leidensgeschichte auf der Suche nach Sinn und Befreiung.
S. geht davon aus, daß die universale Bedeutung des konkreten Menschen
Jesus nur innerhalb eines universalen Verstehenshorizontes aufgezeigt werden

kann.
Dieser Verstehenshorizont ist nicht der theoretische Begriff des Menschseins.

Nach S. s Ansicht soll die Frage nach der universalen Bedeutung Jesu

- d. h. die christologische Frage - in den nicht theoretisierbaren Horizont der
menschlichen Leidensgeschichte, in ihrer Suche nach Sinn und Befreiung
beantwortet werden.

S. geht davon aus, daß die Frage nach einem universalen Sinn der
Geschichte als Frage sowohl unausweichlich als auch theoretisch unlösbar ist.
Ein nie aufgehender Rest von Leiden, Gewalt und Ungerechtigkeit widersetzt

sich dem rationalen Systemdenken. Die Geschichte bleibt der Bereich
der Endlichkeit und der Zweideutigkeit, in dem Sinn und Unsinn koexistieren.

Dies heißt also, daß wir nicht theoretisch auf eine universale Sinntotalität

vorausgreifen können. Dennoch ist in den einzelnen Sinnerfahrungen und
in den Kontrasterfahrungen wenigstens die Frage nach einem universalen
Sinn mitgegeben.

In der religiösen Wirklichkeitserfahrung, so wie sie sich im Christentum
konkretisiert, wird nun gerade, angesichts jeder Form des Bösen und des

Leidens, ein universaler Sinn thematisiert. Gläubig wird bekannt, daß in
Jesus Christus ein umfassender Sinn der Geschichte gegeben ist. Mit diesem
Bekenntnis zieht der Gläubige sich nicht auf eine unkritische Weise in eine
sturmfreie Zone zurück. Im Gegenteil, es handelt sich hier vielmehr um eine
These, um eine offene Frage, die im theologischen Denken als eine Hypothese
funktioniert. Der Theologe identifiziert zunächst hypothetisch das christliche
Bekenntnis mit einer Antwort, die den in jeder Sinnerfahrung implizierten
universalen Sinn als eine Wirklichkeit bestätigt. Diese Hypothese muß aber
an den konkreten Gegebenheiten der menschlichen Erfahrung verifiziert,
bzw. falsifiziert werden.

S. weist darauf hin, daß hier ein deutlicher Bruch mit seiner eigenen
philosophischen Vergangenheit vorliegt. Unter dem Einfluß von D. M. De
Petter und dessen Epistemologie situierte S. früher die Möglichkeit der
Erkenntnis eines Totalsinnes auf der Ebene der in unserer begrifflichen,
ausdrücklichen Kenntnis implizit mitgegebenen Wirklichkeitsintention. Diese
Wirklichkeitsintention ist eine Offenheit für die Realität in ihrer Konkretheit
als sinnvolle Totalität. Auf diese Weise kann die endliche Erkenntnis ihren
partikularen Standpunkt auf einen in jeder Sinnerkenntnis partizipativ
mitgegebenen Totalsinn hin transzendieren. Der Ausgangspunkt der jetzigen
Überlegungen ist nicht länger die epistemologisch entfaltete Partizipationsidee,

sondern die bei der Praxis und der geschichtlichen Sinnvermittlung
ansetzende Idee der Antizipation. Jeder bestimmte oder identifizierend antizi-
pative Totalsinn funktioniert denn auch vor der kritischen Reflexion als eine
Hypothese, dessen kognitiver Wirklichkeits- und Wahrheitsgehalt sich indi-



Erzählung über Jesus oder Christologie 405

rekt durch Verifikation am Material unserer menschlichen geschichtlichen
Erfahrungen zu bewähren hat. Diese Verifikationsstruktur gilt auch für
religiöse Glaubenssätze. Ihre Implikationen können auf ihre persönliche, soziale,
historische und politische Relevanz hin indirekt überprüft werden 5. Die
Frage nach der universalen Bedeutung Jesu verweist uns also nicht auf einen
theoretischen Verstehenshorizont, sondern an den nicht-theoretisierbaren
Verstehenshorizont der menschlichen Geschichte und die mit ihr mitgegebene
Frage nach Sinn angesichts der negativen Kontrasterfahrungen und den
partikularen Sinnerfahrungen. Der Glaube an einen letzten, universalen
Sinn kommt nur wirklich zur Geltung in einer Praxis, die das Böse und das
Leiden aufgrund der religiösen Verheißung, daß es anders möglich ist, zu
überwinden versucht. Dieser geglaubte universale Sinn kann gerade
angesichts der konkreten Leidensgeschichte thematisiert werden. Denn die
Kontrasterfahrung des Leidens enthält eine eigene Erkenntniskraft. Diese
Erkenntnis richtet sich kritisch gegen den ziellosen, rein-kontemplativen
Versuch der Totalperzeption eines theoretischen Einheitssystems und gegen die
weltbeherrschende und zielstrebige Kenntnis von Wissenschaft und Technik
auf. Die kritische Erkenntniskraft des Leidens ist das negative und dialektische

Bewußtwerden eines Verlangens und einer Frage nach kommendem
Sinn, nach Freiheit und Heil. Sie appelliert an eine zukunft-eröffnende Praxis.

4.3. Jesus, Parabel Gottes und, Paradigma von Menschlichkeit. Welchen
Platz hat nun die Botschaft und die Praxis Jesu innerhalb dieser noch nicht
abgeschlossenen Leidensgeschichte, die nach Heil und Befreiung sucht? Mit
dieser Frage sind wir beim letzten Abschnitt des Buches angelangt.

4.3.1. Gottes Heilshandeln in der Geschichte. Wer einigermaßen mit S. s

Theologie vertraut ist, wird sich nicht darüber wundern, daß die Antwort
auf diese Frage bei einer Theologie der Schöpfung und der Offenbarung
ansetzt. In der Christologie wird ein einmaliges und geschichtliches Heilshandeln

Gottes gläubig zur Sprache gebracht. Darum soll zunächst geklärt
werden, was der Ausdruck «Heilshandeln Gottes in der Geschichte»
überhaupt meint.

In unserer Rede über Gott sind wir auf unsere geschichtlichen
Erfahrungen und auf eine endliche Begrifflichkeit angewiesen. Wir wären denn
auch nicht im Stande, über Gottes Handeln in der Geschichte zu reden, wenn
dieses Handeln auf eine solche Weise transzendent wäre, daß es nicht
geschichtlich erfahrbar und - im Glauben - interpretierbar wäre. Gottes
Transzendenz ist eine Transzendenz-durch-Immanenz. Dies trifft zuerst und
zutiefst für das schaffende Handeln Gottes in der Welt zu. S. weist darauf hin,
daß - in gläubiger Sicht - der Mensch in seinem Mensch-sein gerade durch
sein «von-Gott-sein» sich selbst gehört. Es handelt sich hier nicht um zwei
Teilsapekte, sondern um zwei Totalaspekte der einen unteilbaren Wirklich-

5 Vgl. ähnliche Ausführungen in W. Pannenberg: Wissenschaftstheorie und
Theologie. Frankfurt 1973.



406 Erzählung über Jesus oder Christologie

keit des Mensch-seins. Für den Gottgläubigen ist jedes Geschöpf nach eigenem
Maß ein konstitutiver Hinweis auf Gott. Und der Appell zur Gemeinschaft,
der vom Mitmenschen ausgeht, wird auf diese Weise zur menschlichen
Gestalt einer göttlichen Einladung, ein Zeichen der göttlichen Liebe. Weil
die Schöpfung nur eine geschenkhafte Präsenz Gottes ist, wird sie Gott nicht
nur offenbaren, sondern ihn auch verschleiern. Nur von dem aus, was nicht
Gott ist, öffnet sich für uns eine Perspektive auf Gott. Gerade weil Gottes
Transzendenz nicht durch seine Immanenz in der Schöpfung konstituiert
wird, gibt es zwischen Gott und seiner Schöpfung nur eine vermittelte
Unmittelbarkeit. Im Menschen wird Gottes überwältigende transzendente
Immanenz zur Berufung, zur Frage nach Begegnung. Gottes besonderes Handeln
in der menschlichen Geschichte kann als ein Heilshandeln bezeichnet werden.
In seiner Geschichte sucht der Mensch nach Spuren dieses besonderen
Heilshandelns. Gerade das befreiende Handeln des Menschen, der nach einem
Heil von Gott her sucht, wird zum Zeichen, in dem Gott sich indirekt als
Heil des Menschen offenbart.

Wenn nun in Jesus von Nazareth ein definitives, eschatologisches
Heilshandeln Gottes gläubig erkannt wird, dann muß dieses Bekenntnis einen
Anhalt in der historischen Erscheinung Jesu finden, indem darin gerade eine
überwältigende Gottesimmanenz sichtbar wird. In seinem ganzen Menschsein

ist Jesus die entscheidende, historische Erscheinung des definitiven
Heilshandelns Gottes. Wie diese beiden Totalaspekte des Menschen Jesus von
Nazareth zur Sprache gebracht werden müssen, ist das christologische
Problem.

4.3.2. Das christologische Problem. Eine Christologie ist nur als eine
Glaubensaussage über die Totalität des Lebens Jesu möglich. Das Dilemma, ob
Heil in Jesus oder im auferstandenen Gekreuzigten zu finden sei, muß abgelehnt

werden. Das Heil, das Jesus in seiner Botschaft und Praxis auch
angesichts der Verwerfung und des Todes anbietet, wird von Gott her in der
Auferstehung bekräftigt. Die Botschaft und Lebenshaltung Jesu weisen
darauf hin, daß die menschliche Geschichte gerade in ihrem Versuch der
Selbstbefreiung und in ihrem Scheitern vom lebendigen Gott auf eine
transzendente Weise umgriffen wird.

Glauben an den irdischen Jesus heißt darum, ihn als den von Gott
gesandten eschatologischen Propheten von und für Israel erkennen. Er ist
der vom Geiste Gottes erfüllte, der die Herrschaft Gottes verkündet und sie

in Wort und Tat nahebringt. Glauben an den auferstandenen Jesus bedeutet,
ihn in seiner universalen Heilsbedeutung für alle Menschen erkennen. Als
ein Handeln Gottes an und mit Jesus bekräftigt die Auferstehung Jesu
Botschaft und Praxis, sie enthüllt aber auch die Person Jesu selber in ihrer
unlöslichen Verbundenheit mit Gott und mit der Botschaft des Heils.

Jesu Leben, Tod und Auferstehung stellen uns vor die Gottesfrage. Wir
sind gefragt, ob wir bereit sind, uns zu einem Gott zu bekennen, der mit der
Bekräftigung der Person Jesu in der Auferstehung auf die Verwerfung der
Botschaft, der Praxis und der Person Jesu antwortete. Gerade weil Gottes
Bestätigung die Person und die ganze Lebensaufgabe Jesu betrifft, kann das



Erzählung über Jesus oder Christologie 407

Bekenntnis zu Gott und der von Jesus verkündeten Herrschaft die konkreten
Züge eines Christusbekenntnisses erhalten.

In seinem Bekenntnis zu Gott muß der Gläubige angesichts der konkret
erfahrenen Leidensgeschichte auf die historische Legitimation dieses Bekenntnisses

verzichten können. In seiner Praxis des Reiches Gottes und im Einsatz
für eine gerechtere Welt muß er ebenso bereit sein, auch auf die Selbstrechtfertigung

und auf die theoretische Versöhnung von Heil und
Leidensgeschichte zu verzichten. Gerade weil das Heil-von-Gott-her als personales
Geschehen in der Nicht-Identität der konkreten Leidensgeschichte, der
Verwerfung und des Todes Jesu erkannt werden soll, entzieht es sich auch einer
letzten theoretischen Präzision.

Hier zeigt sich auch die Problematik einer christologischen Personidentifikation.

Wenn S. dennoch versucht, die Person Jesu, seine Botschaft, sein
Leben und seinen Tod auf ihren Grund, d. h. auf ihr Verhältnis zu Gott hin
zu befragen, so geschieht dies nur zögernd. S. greift hier auf die früher
aufgezeigte besondere Abba-Erfahrung Jesu zurück.

In der Linie der soeben entfalteten Schöpfungstheologie meint S., daß
Jesu ursprüngliche Abba-Erfahrung ihren Grund nicht außerhalb seiner
menschlichen geschaffenen Situation hat. Als Geschöpf wird der Mensch
gerade durch sein von-Gott-Sein zu einer freien und selbständigen Person
konstituiert. Der Mensch Jesus ist dann als Mensch diese bestimmte Person
dank der konstitutiven Relation zum Vater, so wie jeder Mensch — auf seiner
Ebene — diese bestimmte Person ist dank der Relation zum schaffenden Gott.
Der christliche Glaube hat nun versucht, diese Beziehung Jesu zu Gott näher
zu präzisieren: die eigene konstitutive Relation dieses Menschen Jesus zum
Vater macht ihn in seiner Menschlichkeit zum Sohne Gottes.

Das Besondere des Verhältnisses des Menschen Jesus zum Vater, das
in der Abba-Erfahrung, in seinem Leben und Sterben und in der Auferstehung

zum Ausdruck kommt, liegt darin, daß die Zuwendung des Vaters zu
Jesus in absoluter Priorität dem Verhältnis Jesu zum Vater vorausgeht.

Hier öffnet sich eine Perspektive auf die Trinitätslehre, denn diese
Zuwendung und Selbstmitteilung des Vaters wird in der christlichen Tradition
«das Wort» genannt. Das Wort Gottes ist der tragende Grund der Abba-Erfahrung

und der ganzen Jesuserscheinung. In und durch den Menschen Jesus
erscheint Gott uns in einer interpersonalen Relation zwischen dem Vater,
Jesus Christus und dem Heiligen Geist. Und aus der Abba-Erfahrung Jesu
und aus seinem Gehorsam dem Vater gegenüber geht hervor, daß das Korrelat

des Vaters deutlich «der Sohn» ist. Der Mensch Jesus wird auf diese
Weise mit der innertrinitarischen Wirklichkeit, die vom Menschen Jesus aus
«Sohn Gottes» genannt wird, identifiziert. Von Jesus aus dürfen wir, unter
Verwendung eines menschlichen Personbegriffs, von den drei göttlichen
Personen reden.

Hier taucht natürlich die Problematik des Personbegriffs und seiner
Verwendung in der Trinitätslehre und Christologie auf. Dies verdeutlicht S.

anhand eines kurzen historischen Uberblicks. Er weist darauf hin, daß vor
allem der moderne Personbegriff die Person als ein Selbst-sein durch Hingabe



408 Erzählung über Jesus oder Christologie

an den andern, in dem man sich selbst zurückfindet, versteht. So öffnet sich
eine Möglichkeit, das Verhältnis des Vaters zu Jesus als Grund der Abba-Er-
fahrung Jesu einigermaßen zu durchleuchten. Der Mensch Jesus ist dann,
innerhalb der Grenzen einer psychologischen und ontologischen personalen-
menschlichen Seinsweise, identisch mit dem Sohn, d. h. der zweite in der
trinitarischen Fülle der göttlichen Einheit. Dieser zweite kommt in Jesus
zum menschlichen Selbstbewußtsein und zur Mitmenschlichkeit.

Dank dieser «hypostatischen Identifikation» zwischen dem, der von
Jesus aus in Gott «Sohn Gottes» genannt wird, und der personalen menschlichen

Seinsweise Jesu, besitzt der Mensch Jesus eine konstitutive Sohnrelation

zum Vater. Jesus von Nazareth, der auferstandene Gekreuzigte, ist der
Sohn Gottes auf die Weise eines faktischen, kontingenten Menschen. In
historischer Menschlichkeit verkündet er uns durch seine Botschaft, sein
Leben und Sterben, daß Gott in sich selbst und für uns unendliche Hingabe
sein will: ein Gott, der auf das Heil des Menschen bedacht ist. Die Sache
Gottes als Sache des Menschen ist uns in der Person Jesu Christi persönlich
nahe gekommen. Das Mensch-Sein Jesu ist für uns das Sakrament, das
lebendige und wirksame Zeichen dessen, was Gott selber ist: ein Gott für
uns Menschen.

Hier stehen wir vor dem unsagbaren Geheimnis, dem wir uns letztlich
nur in ehrfurchtsvollem Schweigen und in Anbetung nähern können. Hier
bricht die Geschichte von Jesus von Nazareth ab, zugleich aber fängt unsere
Geschichte mit ihm an.

Die einmalige universale Bedeutung Jesu ist uns in historischer Vermittlung

durch die eschatologische Sammlung der Gläubigen, durch die Kirche
präsent. Die Universalität Jesu ist ein konkreter christlicher Auftrag zum
missionarischen Zeugnis. Ein solches Zeugnis ist nur wahrhaftig und eine
Einladung zur Umkehr, wenn es sich auf objektive Information stützt. Darum
mußte der lange Weg der mühsamen exegetischen Analyse gegangen werden.
Das lebendige Zeugnis über die Person, die Botschaft sowie die Praxis Jesu
führt zur Metanoia. Als Parabel Gottes und dadurch als Paradigma der
Menschlichkeit fordert Jesus uns heraus, seine Geschichte weiterzuerzählen
und sie in einer befreienden Praxis des Reiches Gottes glaubwürdig zu machen.

Wer aufmerksam die ausführlichen Analysen mitverfolgt, die S. in
diesem monumentalen Werk unternimmt, kann nur seine Bewunderung für die
Akribie der Arbeit und für die äußerste Sorgfalt, mit der exegetische
Positionen abgewägt werden, ausdrücken. Wahrscheinlich werden Fachexegeten
in diesem Buch kaum etwas ihnen Unbekanntes erfahren, manches Urteil
wird von ihnen vielleicht bestritten oder widerlegt werden. Dies mag z. B.
für die Interpretation der Taufe Jesu, für die Deutung der Rolle Petri bei der
Sammlung der Jünger, für die Deutung der Abendmahltradition oder der
Erscheinungen der Fall sein. S. hat sich nicht gescheut, ein möglichst breites
Feld der exegetischen Untersuchungen zu erarbeiten, um so zu einem
persönlich verantworteten und u. E. im großen und ganzen annehmbaren Urteil
zu gelangen. Anhand einer kritisch-exegetischen Studie hat der Autor dem
christologischen Glauben an Jesus eine neue Verständlichkeit abgerungen.



Erzählung über Jesus oder Christologie 409

Dadurch hat er für sich und für den Leser einen Weg zu einem überzeugteren
Ja zur Person Jesu und zu seiner Botschaft und Praxis geöffnet.

«Fides quaerens intellectum» und «intellectus quaerens fidem» sind
unlöslich miteinander verbunden. Das ausgeglichene Verhältnis dieser
zweifachen Suche prägt beispielhaft das ganze Buch. Hier ist ein Theologe am
Werk, der methodenbewußt in seinem eigenen systematischen Entwurf den
Forderungen der kritisch-exegetischen Forschung und den Grenzen des

unsagbaren Geheimnisses der personalen Wirklichkeit Jesu gerecht wird.
Auf diese Weise wird der Leser eingeladen, im eigenen freien Glaubensvollzug

auf verantwortete Weise die immer neu gestellte Frage Jesu:«Für
wen haltet ihr mich » zu beantworten.

Guido Vergauwen

27


	Erzählungen über Jesus oder Christologie?

