Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 3

Artikel: Erzahlungen tber Jesus oder Christologie?
Autor: Vergauwen, Guido

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760422

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760422
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erzidhlung iiber Jesus oder Christologie?

Zu einem meuen Buch von Edwavd Schillebeeckx *

Das neue Buch von E. Schillebeeckx «Jezus — het verhaal van een
levende» (Jesus — die Erzdhlung iiber einen Lebendigen) ist die Frucht einer
langjahrigen und mutigen Auseinandersetzung eines Dogmatikers mit der
Detailarbeit der modernen Exegese.

Die christliche Jesusinterpretation, in der S. als dogmatischer Theologe
den Resultaten der historisch-kritischen Exegese voll gerecht zu werden ver-
sucht, wurde nicht zur Losung rein akademisch-theologischer Probleme
geschrieben. Das Werk ist aus der Einsicht herausgewachsen, daf3 schlieBlich
nur eine narrative Christologie, die auf ein allumfassendes, theoretisches
«christologisches System» verzichtet, im Stande ist, dem heutigen Glaubigen
einen Zugang zu Jesus und zum Heil, das er von Gott her vermittelt, zu ver-
schaffen. Das Buch wollte deswegen fiir jeden Interessenten zuginglich sein.
Der Leser sollte darin das Werden des christlichen — auch des eigenen — ver-
antworteten Glaubens mitvollziehen kdénnen.

Eine Erzidhlung ist das Buch indessen nicht geworden, und das Ausmal
der exegetischen und theologischen Information macht das Lesen zwar
mithsam, aber auch ungemein bereichernd. Was schlieBlich vorliegt, ist
eher der Entwurf einer argumentativen Christologie, die sich durch kritische
Fragen und Analysen durchgerungen und vor der lebendigen Konkretheit
und Fiille der Wirklichkeit der Person und der Praxis Jesu die Grenze ihres
theoretischen Projektes erkannt hat. Im Hinblick auf den aktuellen Problem-
kreis von «Erlosung» und «Emanzipation» sind S.s Untersuchungen zu-
dem Prolegomena, d.h. eine verantwortete Einleitung zu einer Theologie
der Befreiung. Im heutigen Verstehens- und Handlungshorizont soll der
Glaube, aufgrund der erzdhlten und gelebten Erinnerung an Jesu Bot-
schatt, Leben, Tod und Auferstehung, einen Raum fiir eine fortgefiihrte
befreiende Praxis des Reiches Gottes schaffen.

Im folgenden soll dargelegt werden, wie S. dieses neue Jesusbuch auf-
gefaBt, gegliedert und in den einzelnen Teilen gestaltet hat. Dazu sei ange-
merkt, daB eine zusammenfassende Darstellung der Unmenge bibliographi-
scher Information, die angegeben und verarbeitet wurde, nicht voll gerecht
werden kann.

* E. SCHILLEBEECKX: Jezus — het verhaal van een levende. — Brugge: Em-
méius; Bloemendaal: Nelissen 1974. 623 S.



Erzahlung iiber Jesus oder Christologie? 385

Die Hevausforderung der heutigen Situation

In einer ausfithrlichen Einleitung umschreibt der Verfasser zuerst die
Situation und die Fragen, die ihn dazu herausforderten, dieses Buch zu ver-
offentlichen. Es lohnt sich, diese einfiihrenden Bemerkungen etwas ndher zu
betrachten, weil sie einen guten Uberblick iiber die aktuelle christologische
Problematik liefern und weil in ihnen die Denkbewegung des ganzen Buches
umrissen wird.

1. S. geht davon aus, daB eine Konfrontation mit Jesus von Nazareth
nur durch die Bewegung, die er ins Leben gerufen hat, historisch vermittelt
wird. Innerhalb der konkret erfahrenen Leidensgeschichte haben Menschen
in Jesus Heil-von-Gott-her gefunden. Thre Heilserwartungen wurden durch
die einmalige, ganz konkrete Geschichte Jesu erfiillt und innerlich korrigiert.

Uns sind aber die Kategorien, in denen die Schriften des Neuen Testa-
ments die Heilserwartungen und ihre Erfiillung ausdriickten, fremd gewor-
den. Wie soll Heil-von-Gott-her in Jesus fiir uns zur Sprache gebracht wer-
den?

Angesichts der heutigen Heils- und Unheilserfahrungen des technischen
Zeitalters erfahren wir nur begrenzte Moglichkeiten der Selbsterlosung. Wir
suchen nach einer befreiten Freiheit, in der der Mensch von Gott her neu sich
selbst geschenkt wird. Hier stellt sich die Frage, ob eine solche Freiheit
nicht gerade in Jesus zur Sprache kommt. Diese Frage spricht ein erstes,
eher «apologetisches» Anliegen des Buches aus. Damit die christliche Bot-
schaft vom Heil fiir alle in Jesus nicht unter Ideologieverdacht gerate, muss
sie sich der kritischen Besinnung stellen und sich auf ihren universalen An-
spruch hin befragen lassen.

2. Mit dieser Einsicht, die im Buch stdndig hervortritt, verbindet sich
das BewuBtsein, da3 Jesus nicht Monopol der christlichen Kirchen ist. Wei-
ter gibt es auch nicht-kirchliche Jesusinterpretationen, in denen Jesus einen
Symbol- oder Mythoscharakter (etwa als iiberzeitliches Modell der wahren
Menschlichkeit) erhdlt. Was haben die Kirchen diesen auBerkirchlichen
Jesusinterpretationen entgegenzustellen, vor allem im Hinblick auf die da-
hinter liegende Gottes- und Kirchenproblematik, die 6fters in einer einsei-
tigen Anhingerschaft an Jesus vorschnell und meistens nur scheinbar gelost
und iiberwunden wird ?

3. Ein weiterer Fragenkomplex betrifft die innerkirchliche christolo-
gische Problematik und zeigt die Verflochtenheit von Christologie und Ekkle-
siologie. Vordergriindig geht es um die Frage, ob das Heil in Jesus, der auf
Erden lebte (d. h. im historischen Jesus), oder allein im auferstandenen
Gekreuzigten (im kerygmatischen Christus) zu finden sei. Aus diesem Gegen-
satz erwachsen zwei Typen von Christentum. Es gibt einerseits ein auf die
Welt gerichtetes Christentum, das sich vom Menschen Jesus, von seiner Bot-
schaft und Lebenspraxis her, kritisch fiir eine bessere Welt einsetzt. Es gibt
anderseits ein hochkirchliches Christentum, das den Nachdruck auf den beim
Vater erhohten Herrn legt. Der Erhohte ist das Haupt der Kirche, er wirkt



386 Erzahlung iiber Jesus oder Christologie?

in ihr und seine Prdasenz wird im Kult gepriesen. Er schenkt den Geist als
Angeld fiir das ewige Leben. Einem Engagement in diese Welt, die voriiber-
geht, steht man kritisch gegeniiber. Nach S. s Ansicht soll ein Dialog zwi-
schen diesen beiden christlichen Richtungen mdoglich sein, wenn sie davon
ausgehen, daBl definitives Heil-von-Gott-her in der Person Jesu geschenkt
wird. Am Bekenntnis zu ihm als endgiiltiger Heilswirklichkeit entscheidet
sich das Christ-sein. Zu diesem Dialog will das Buch beitragen.

4. In all dem wird das Interesse des Theologen von der Wahrheitsfrage
beherrscht. Dies bedeutet hier, daB3 der historische Mensch Jesus und seine
Botschaft nur eine verbindliche Kraft erhalten, wenn ihr Verhiltnis zu Gott
als dem sinngebenden Schopfer aufgezeigt werden kann. Dabei muf3 der
Theologe sowohl dem Glauben in seiner sich selbst begriindenden Urspriing-
lichkeit als auch den Forderungen der kritischen Rationalitdt beim Sprechen
iiber diesen Glauben gerecht werden.

5. Ein letzter Punkt, der S. zum Schreiben dieses Buches bewegte, ist
das Verhiltnis von Juden und Christen. Immer wieder weist er darauf hin,
daBl bestimmte {riih-christliche Jesusinterpretationen in Wahrheit eine
christliche Aufnahme vor-christlicher, jiidischer Denk- und Handlungsmo-
delle sind. Auf diese Weise soll das Buch den Dialog zwischen Juden und
Christen fordern.

Angesichts dieser vielfdltigen Fragen und Problemkreise macht der
Autor es sich zur Aufgabe, kritisch und gldubig zugleich eine menschliche
Einsichtigkeit des christlichen Glaubens an Jesus, vor allem in seinem Ent-
stehen, zu suchen. Dabei 148t er sich von der Frage nach der Identitdt dieses
Jesus von Nazareth fithren. Er will untersuchen, ob das historisch-kritisch
rekonstruierte Jesusbild moglicherweise Zeichen enthilt, welche die Frage
nach Heil auf das christliche Angebot einer Antwort hin orientieren kénnten.
Denn dieses christliche Angebot spricht gerade von einem endgiiltigen Heils-
handeln Gottes in Jesus.

Vom christlichen Dogma in seiner geschichtlichen Entfaltung heraus-
gefordert, wollte S. — ohne die Dogmengeschichte iiberspringen zu wollen —
den christlichen Glauben auf sein Entstehen hin befragen und ihn von sei-
nem Ursprung im Urchristentum her neu mitvollziehen. Zu diesem Zweck
mubBte er weitgehend auf die Exegese eingehen, was ihn zu einer methodischen
Stellungnahme iiber das Verhidltnis von Exegese und Dogmatik veranlafBte.

Exegese und Dogmatik

Beim Studium der Glaubenszeugnisse des Neuen Testaments ist der
thematisch denkende Theologe nicht von den einzelnen und unter sich unei-
nigen Fachexegeten, sondern von der Fachexegese abhidngig. Dies bedeutet,
dal3 der Dogmatiker sich nicht auf einen Exegeten oder auf eine Methode ver-
pflichten darf. Vielmehr mul3 er iiber den Wert der ihm vorgelegten Argu-
mente und vor allem iiber ihre Voraussetzungen urteilen kénnen. Und weil er



Erzahlung iiber Jesus oder Christologie? 387

nicht mit exegetischen Globalstudien zufrieden sein kann, muf3 der Dogma-
tiker selber in die Detailexegese eintreten. Seine theologische Arbeit entsteht
also auf exegetischer Basis. Es geht um eine theologische Exegese, die in der
historischen Erscheinung Jesu und des frithen Christentums die theologische
Wahrheitsdimension, d. h. die Zeichen eines endgiiltigen Heilshandelns Got-
tes zu entdecken versucht.

Die historisch-kritische Forschung ist mit der glaubigen Wahrheitssuche
und der Geschichtsinterpretation engstens verbunden. In unserem Fall
hei3t dies, daBB Jesus von Nazareth die Norm und das Kriterium jeder glau-
bigen Jesusinterpretation ist. Fiir die theologische Reflexion erweist sich der
historische Zugang zu Jesus somit als unentbehrlich. Wie soll dies in der
jetzigen Untersuchung vor sich gehen und welches sind die verbindlichen
Kriterien und Methoden einer solchen theologisch-exegetischen Arbeit? Mit
diesen Fragen der Methode, der Hermeneutik und der Kriteriologie befaf3t
sich der ERSTE TEIL des Buches.

1. Methode, Hermeneutik, Kritevien

1.1. Der histovische Zugang des Gldubigen zu Jesus von Nazarveth. In einem
ersten Abschnitt geht S. ausfithrlich auf die hermeneutischen Aspekte der
Frage nach der Notwendigkeit eines historischen Zugangs des Glaubigen
zu Jesus von Nazareth ein. Er will zeigen, daB3 das Interesse fiir die histo-
rische Wahrheitsfrage durchaus theologisch ist. Dies ergibt sich aus der kon-
kreten Struktur von historischem Heilsangebot und glaubiger Antwort, wie
sie im Leben der christlichen Gemeinde vorliegt.

Was Jesus selber war, sagte und tat, ist uns nur indirekt durch das
Zeugnis der ersten Christengemeinschaft, die in ihm Heil fand, zuginglich.
Ihre pneumatischen Heilserfahrungen, die im Kerygma zur Sprache kommen,
sind an die Erinnerung des irdischen Jesus gebunden. Das Kerygma enthilt
geschichtliche Information, die auf eine vielfdltige Weise in einer Glaubens-
sprache interpretiert ist. Die Vielheit der kulturell und religiés vorgegebenen
Kategorien und die Faszination, die von der Person Jesu selber ausging, sind
schon im Neuen Testament Anlal zu verschiedenen Jesusinterpretationen.
Der einigende Faktor dieser Deutungen ist die Bewegung derer, die in Jesus
definitives Heil-von-Gott-her erfahren haben und weiter vom Geiste Jesu
gefithrt werden. Auch jetzt werden wir mit dem wirklichen Heilsangebot
Jesu konfrontiert. Dies geschieht aber durch die Vermittlung der Gemeinde,
die das Heilsangebot im Glauben interpretierend annahm und diese Glaubens-
reaktion in der Schrift normativ festlegte.

Die Struktur von Heilsangebot und interpretierender Antwort mulB
aber auf Grund neuer Heilserfahrungen fortgefiithrt werden. Die wirkliche
«memoria Jesu» bleibt die begrenzende Norm und das Kriterium der die
Heilsstruktur mitkonstituierenden heutigen Glaubensantwort. Die histo-
rische Forschung vermittelt gerade den Zugang zu dieser im Glauben zur
Sprache gebrachten und beantworteten historischen Wirklichkeit des end-



388 Erzdhlung iiber Jesus oder Christologie?

giiltigen Heilsangebots Jesu. S. weist darauf hin, daf3 die historisch-kritische
Untersuchung ihre Grenzen anerkennen mufl. So soll sie ohne Anspruch auf
ontologische Exklusivitdt geschehen. Was die historisch-kritische Forschung
«historisch» nennt, weist in diesem Sinne nur auf die durch Vermittlung der
historischen Methode feststellbaren und erreichbaren Fakten hin. Die «ge-
schehende Realitdt» ist breiter als das, was die «Geschichtswissenschafty
durch ihre Methode ermitteln kann. Diese Grenze der historisch-kritischen
Methode zeigt sich vor allem, wenn die «geschehende Realitdt» eine konkret
individuelle Person ist. Die historische Forschung kann nicht umhin, ein
Jesusbild zu suchen, das der historischen Kritik gegeniiber standhilt. Zu-
gleich muB sie eingestehen, dafl auch dieser konkrete Mensch Jesus sich letzt-
lich jeder rein wissenschaftlichen Analyse entzieht und nur in einer so-
genannten «disclosure» — hier de facto im Glauben — erkennbar ist.

Das historische Interesse an Jesus ist dennoch moglich und notwendig.
Es ist moglich, weil das Kerygma selber auf das vergangene Geschehen mit
Jesus — auf seine Praxis, seine Botschaft, seinen Tod und seine Auferste-
hung — zuriickweisen will. Das historische Interesse an Jesus ist theologisch
notwendig, weil Jesus von Nazareth gerade in seinem wirklichen Heilsange-
bot Norm und Kriterium der fortgefithrten Verkiindigung bleiben mufl. Er
ist das bleibende Gegeniiber, das in seiner Konkretheit auch historisch-wissen-
schaftlich erkannt werden muf3, damit die Heilserfahrung der Glaubigen und
die Botschaft der Kirche nicht zur reinen Projektion oder zur leeren Chiffre
werden. Das historische Studium gibt dem Glauben einen konkreten Inhalt;
eine Verifikation des Glaubens liefert es aber nicht. Die Geschichtsforschung
bietet das Material an, das als eine an den Menschen gerichtete Frage eine
verantwortete Glaubensantwort ermdéglicht, vom Menschen aber auch ver-
worfen werden kann. Denn dall sich in Jesus Heil-von-Gott-her ereignet,
kann durch die Geschichtsforschung nicht im strengen Sinn bewiesen wer-
den. Dies eindeutig zu sehen und zu bejahen, bleibt nur dem Glauben offen.

7.2. Kritevien dev Evkemniwnis des historvischen Jesus. Der zweite Abschnitt
des ersten Teiles ist ausdriicklich den Kriterien gewidmet, auf die der Theo-
loge fiir die kritische Erkenntnis des historischen Jesus angewiesen ist.

Der hermeneutische Ausgangspunkt dieser Untersuchung liegt darin,
dafl die verschiedenen christologischen Ansdtze im Neuen Testament auf
Grund der Erkenntnis des Heils in Jesus in ihrem kerygmatischen Interesse
an bestimmte Aspekte des Lebens Jesu ankniipfen. Die historisch-kritische
Analyse will schlieBlich anhand bestimmter positiv angewendeter Kriterien
die faktische Kontinuitdt zwischen Jesus und der kirchlichen Verkiindigung
in ihrer komplexen Einheit verifizieren. Neben den redaktions-, form- und
traditionsgeschichtlichen Kriterien verwendet S. in der theologischen Durch-
fiihrung seines Projektes noch zwei andere Kriterien. Das erste nennt er das
Kriterium der inhaltlichen Konsistenz, in dem das Gesamtbild, das sich aus
der wissenschaftlich-historischen Untersuchung ergibt, durch Detailanalyse
weiter korrigiert und modifiziert wird. Ein zweites Kriterium sucht nach
Elementen in Jesu Botschaft und Praxis, die die Verwerfung und Hinrich-
tung Jesu verstdndlich machen. Eine kombinierte Anwendung dieser Krite-



Erzdhlung iiber Jesus oder Christologie ? 389

rien kann die theologische Glaubenseinsicht bestdtigen, dal3 das kerygma-
tische Projekt der Evangelien dem historischen Jesus treu bleibt, auch wenn
es Jesu Verkiindigung und Auftreten nicht historisch genau wiedergibt.

1.3. Gliederung des Buches. Diese hermeneutischen Prinzipien, Methoden
und Kriterien bestimmen die weitere Gliederung des Buches. Wie gesagt,
geht S. davon aus, dall im Neuen Testament ein Zeugnis von Menschen vor-
liegt, die in Jesus Heil oder Gnade von Gott her erfahren haben. Bestimmte
Heilserwartungen wurden in der Begegnung mit Jesus verwirklicht und die
vorgepragten Kategorien, in denen diese Begegnung ausgesagt wurde, beka-
men von der konkret-historischen Gestalt Jesu her einen neuen Inhalt. Das
Heilsangebot und die gliubige Antwort, die vom jeweiligen Erfahrungs- und
Verstehenshorizont abhdngig ist, sind unléslich miteinander verbunden.

Wenn wir nun die neutestamentlichen Jesusinterpretationen reflektieren
wollen, miissen wir zwei Elemente in Betracht ziehen. In einer historisch-
kritischen Untersuchung soll festgestellt werden, was in Jesus von Nazareth
wirklich zur Sprache gekommen ist (2. Teil). Nachher soll auch der Verste-
henshorizont analysiert werden, in dem Juden und Heiden auf die historische
Erscheinung Jesu reagierten (3. Teil). So zeigt sich, wie die Relation zu einem
je neuen «Heute» das glaubende Verstindnis Jesu mitbestimmt. Darum der
4. Teil: Was bedeutet Jesus fiir uns jetzt?

2. Das Evangelium von Jesus Chvistus

2.1. Die Botschaft Jesu. Der zwEeITE TEIL, der den Titel «Evangelium Jesu
Christi» tragt, fangt mit einer einfithrenden Analyse des biblischen Begriffs
«Evangelium» an. Diese Analyse bestitigt die Einsicht, dal3 es ein inneres
Band zwischen dem Kerygma und der Erinnerung an das vergangene Ge-
schehen des irdischen Lebens Jesu gibt. Wenn die Verkiindigung jetzt in
schopferischer Treue dem heutigen Menschen Heil-in-Jesus mitteilen will,
mul sie sich unter das Kriterium der historischen Botschaft und Praxis Jesu
stellen und sich fragen, wie diese damals von bestimmten Menschen als Heil
erfahren werden konnte.

2.1.1. Die erste prophetische Tat: die Johannestaufe. Zum Ausgangspunkt
der historischen Untersuchung iiber die Botschaft und Lebenspraxis Jesu
nimmt S. Jesu Taufe durch Johannes. Die Johannesbewegung und der An-
fang des Auftretens Jesu werden zundchst auf dem Hintergrund der prophe-
tischen und apokalyptischen BuBbewegungen in Israel geortet. Nachher
werden die Eigenheit des Auftretens des Johannes und vor allem die Neuheit
der Botschaft Jesu von diesem komplexen Hintergrund abgehoben.

So stoBen wir von Anfang an auf die Frage, die als roter Faden das ganze
Buch durchzieht: Welche ist die universale und bleibende Bedeutung dieses
historischen Menschen Jesus, der innerhalb einer mit ihren vielen religiésen
Bewegungen schwer zu erfassenden Epoche auftrat? Der Einstieg bei der



390 Erzahlung iiber Jesus oder Christologie?

Botschaft und der Praxis des Johannes ist allerdings nicht unproblematisch,
da der Zugang zu Johannes nur durch die christliche, auf Jesus bezogene
Johannesinterpretation vermittelt wird. Dennoch lassen sich einige historisch
gesicherte Begebenheiten in bezug auf sein Auftreten als Gerichtsprophet
und Tédufer festhalten.

Im Hinblick auf das kommende Urteil predigt und spendet Johannes
eine Taufe der Umkehr. Das Urteil wird vom kommenden Menschensohn-
Richter vollzogen werden. Die Identifikation Jesu mit diesem Kommenden
und die Deutung des Johannes als des Vorldufers diirfte unter spiterem
christlichem EinfluB entstanden sein. Johannes ist der Prophet, der die Zu-
kunftserwartung und den ethisch-religidsen Einsatz in einer exklusiven Ur-
teilsperspektive und nicht in der Perspektive der Liebe und Gnade Gottes
innerlich miteinander verbindet.

Wenn Jesus sich von Johannes taufen 148t, setzt er eine erste prophe-
tische Tat. S. ist also der Ansicht, daB3 Jesu Taufe nicht ein erster, expliziter
Durchbruch der besonderen Berufung Jesu ist. In der Linie der Propheten
will er durch eine Symboltat zeigen, dal ganz Israel der Umkehr bedarf und
daB es sich, so wie es der Tdufer will, zu Gott bekehren soll. Wenn Jesus
sich der Taufe unterwirft, bezeichnet er damit den Abfall Israels, zugleich
aber seine Umkehr und Rettung. In diesem Sinn kann man sagen, dal3 Jesus
der Metanoia-Taufe zustimmt: die Johannestaufe gehért zur ersten Heils-
offenbarung Gottes in Jesus, sie ist unléslich mit dem ersten prophetischen
Auftreten Jesu verbunden.

2.1.2. Die Predigt des Reiches Gottes. Im Gegensatz zu Johannes verkiindet
Jesus das Kommen und die Nihe der Gottesherrschaft — des Reiches Gottes —
als eine gute Nachricht von Heil und Befreiung. « Gottesherrschaft» weist auf
das aktuelle Herrschen Gottes in der Welt hin: er ist der Herr der Geschichte
und ist auf das Heil des Menschen bedacht. Im Begriff « Reich Gottes» klingt
eher die Idee eines endgiiltigen Heilszustandes an. Schlielich sagen die bei-
den Begriffe zusammen etwas Wesentliches iiber das Verhdltnis von Gott
und Mensch aus: Gott ist sich selbst und dem Menschen, fiir den er eine sinn-
volle Zukunft will, radikal treu.

Jesus bringt also Gott als Heil des Menschen zur Sprache. Was er
verkiindet, wofiir er lebt und stirbt, ist die «Sache Gottes» als «Sache des
Menschen ».

In diesem Heilszuspruch Jesu fehlt aber keineswegs der Gerichts-
gedanke. Das Herrschen Gottes hat immer eine kritische Kraft dem Men-
schen, der Kultur und den Gesellschaftsstrukturen gegeniiber. Das Urteil,
das in der Verkiindigung der Gottesherrschaft enthalten ist, duert sich darin,
daB Jesus nicht einen heiligen Rest, sondern das ganze Zwdlfstimme-Volk
Israel unter Gottes erbarmende Liebe sammeln will. Jesus verkiindigt nicht,
wie Johannes, ein imminentes Gericht, sondern die heilvolle Nihe des Rei-
ches Gottes. Wenn in Jesu Predigt vom geschichtlichen Urteil die Rede ist,
wird dies futurisch als ein eschatologisches Endurteil aufgefaf3t. Dies bedeu-
tet keineswegs, daB3 Jesus in der Reich-Gottes-Verkiindigung etwa eine Lehre
iiber die Zukunft entwickelt hat. Uber das « Wann» und «Wie» der eschato-



Erzidhlung iiber Jesus oder Christologie? 391

logischen Mahlsgemeinschaft dulert sich Jesus nicht. In der dltesten Schicht
der Uberlieferung der Logienquelle ist die Predigt der kommenden Gottes-
herrschaft und des kommenden Gerichtes, in dem Jesus als Menschensohn
seine Gemeinde retten wird, am unmittelbarsten wiedergegeben.

Was nach S. s Meinung typisch ist fiir Jesu Predigt und Auftreten, ist
die enge Verbundenheit von Gottesherrschaft und Orthopraxis. Von dieser
Verbundenheit zeugt das Verhalten Jesu selber. In seiner Praxis, in seinem
Umgang mit Zollnern und Siindern gibt er dem Reiche Gottes ein konkretes
Antlitz. Das Kommen des Gottesreiches wird im Auftreten Jesu menschlich
vermittelt. Die Sorge um den Menschen in seiner konkreten leiblichen und
seelischen Not wird so zur sichtbaren Gestalt, zu einer praktischen Vorweg-
nahme und Verwirklichung des kommenden Reiches.

2.1.3. Die Gleichnisse Jesu. Die Praxis des Gottesreiches wird in den Gleich-
nissen Jesu inhaltlich konkretisiert. Um dies einsichtig zu machen, analysiert
S. einige Gleichnisse, in denen die auf Menschlichkeit ausgerichtete Gottes-
herrschaft, die Notwendigkeit der Wachsamkeit, der Bruch mit dem legali-
stischen Gedanken von «Lohn nach Leistung» und die Verwerfung der Bot-
schaft durch Israel bildhaft zur Sprache kommen, den Hérer zur Stellung-
nahme herausfordern und ihm eine andere, neue Lebensmoglichkeit eréffnen.

Auch wenn die Gleichnisse eine unmittelbar theo-logische Bedeutung
haben, sind sie als integrierender Teil des Auftretens und der Verkiindigung
Jesu indirekter Ausdruck des Selbstverstindnisses Jesu. Darum richten die
Gleichnisse auch an uns heute die christologische Frage, ob wir uns von
Jesus das Heil-von-Gott-her schenken und zur Umkehr bewegen lassen wol-
len. Diese Frage enthilt die weitere Irage nach der Identitdt dieses Jesus:
«Ihr aber, fiir wen haltet ihr mich ?» (Mt 16,15.)

2.1.4. Die Seligpreisungen. Neben den Gleichnissen miissen auch die Selig-
preisungen in der Perspektive des eschatologischen Kommens der Gottes-
herrschaft gesehen werden. Die sichere Ndahe des Gottesreiches bedeutet das
radikale Nein Gottes gegen die ganze Leidensgeschichte des Menschen, gegen
jede Form von Boésem, Armut und Leiden. Darum haben die Armen, die
Hungernden, die Weinenden «trotz allem» einen Grund zur Hoffnung.

Eine Analyse der Praxis Jesu zeigt, wie sein Umgang mit den Menschen
und mit Gott eine Illustration ist von dem, was er verkiindigt.

2.2. Die Lebenspraxis Jesu. Jesu Sorge um den konkreten Menschen konnte
als Heil-von-Gott-her gedeutet werden. An drei Aspekten seines Verhaltens
soll dies aufgezeigt werden. Die Wundertaten Jesu sind ein Angebot der
wohltuenden Wirklichkeit der Gottesherrschaft. Jesu Freiheit, Gutes zu tun,
zeigt sich in der Tischgemeinschaft mit den Jiingern und den AusgestoBenen
und in seiner Lebensgemeinschaft mit denen, die ihm gefolgt sind. In seinem
Verhdltnis zu Gott erscheint Jesus als der Befreier des Menschen aus einem
bedrangenden Gottesbild. Die Quelle dieses ganzen Verhaltens, der Botschaft
und der Praxis und das eigentliche Lebensgeheimnis Jesu ist seine urspriing-
liche Abba-Erfahrung.



392 Erzdhlung iiber Jesus oder Christologie?

2.2.1. Die Wunder Jesu. Beziiglich der Wunder Jesu weist S. darauf hin,
daB wir zuerst der Frage nachgehen sollen, was die Evangelien meinen, wenn
sie Wunder Jesu erzdhlen. Erst in zweiter und dritter Instanz soll gefragt
werden, ob und welche Wunder Jesus tatsdchlich getan hat. Wenn Wunder
Jesu erzihlt werden, geschieht dies nicht in der Perspektive des Durch-
brechens bestimmter Naturgesetze. Im Vordergrund steht die Uberzeugung,
dafB sich in Jesu Verhalten die Macht des Guten innerhalb einer Geschichte,
die unter der Macht des Bosen leidet, als siegreich erweist. Dies zeigt sich
deutlich in den Wunderiiberlieferungen der Logienquelle. Was thematisiert
wird, ist vor allem die Herkunft, die Macht, aus der sich dieses « verwunde-
rungerregende» Auftreten Jesu erkldren l1a3t.

Bestimmte Exorzismen und Heilungen, die Jesus verrichtet hat, erlaub-
ten es, in ihm den eschatologischen Propheten zu erkennen. Er iibt die Wun-
der aus, die traditionsgemal3 dem Propheten der endgiiltigen Heilszeit zu-
geschrieben werden. Wenn einmal diese Identifikation Jesu mit dem escha-
tologischen Propheten historisch begriindet vorliegt, kann man Jesus auch
eine weitere eschatologische Wundertitigkeit zuschreiben: in seinem Auf-
treten bricht sich die Gottesherrschaft mit der Tat Bahn.

In der Evangelien-Tradition, die S. von der Mk-Tradition her unter-
sucht, zeigt sich, daf3 die Wunder keine legitimierenden Zeichen sind. Es geht
lediglich um den Aufweis, daB in Jesu Auftreten Heil-von-Gott-her erfahren
wird. In ihm erfdhrt man die wohltuende Prasenz der Gottesherrschaft.

Die Evangelien weisen ausdriicklich auf das Verhdltnis der Wunder
zum Glauben hin. Die ganze Sendung Jesu zu Israel und die in diesem Kon-
text gewirkten Wunder haben diesen Sinn: als konkretes Heilsangebot wol-
len sie den Menschen zum Glauben an Goit fiihren. Gewisse Wunder weisen
aber auf den mangelhaften oder kleinen Glauben der Jiinger hin. Die schon
anwesende und wirksame Glaubensgemeinschaft mit Jesus sollte eigentlich
Wunder iiberfliissig machen. Das dennoch gewirkte Wunder ist dann ein
Appell, es will die Inkonsequenz des mangelnden Glaubens tadeln.

2.2.2. Die Tisch- und Lebensgemeinschaft mit Jesus. Ein weiteres Verhalten
Jesu, in dem Gottes Sorge fiir den Menschen zum Ausdruck kommt, ist seine
befreiende und erfreuende Tischgemeinschaft mit den AusgestoBenen.

Zuerst sei aber auf das existentielle Unvermégen der Jiinger, in Jesu
Nihe zu fasten oder traurig zu sein (Mk 2,18-20), hingewiesen. Die konkrete
Prisenz Jesu, erfahren als Manifestation der Giite Gottes, macht das Fasten
unmoglich. Dieses Verhalten der Jiinger wirft ein Licht auf die positive
Bedeutung der Tischgemeinschaft mit dem irdischen Jesus?!. In dieser
Tischgemeinschaft — dem Bild der eschatologischen Heilsgemeinschaft — reali-
siert sich jetzt schon das siindenvergebende und kommunikationsstiftende
Heilsangebot Gottes, das keinen ausschlieBt. Jesus tritt auch als Gastgeber
auf (Brotvermehrung) und nach seinem Tod erneuert er die Tischgemein-
schaft mit den Seinen. Von besonderer Bedeutung ist sodann das Abschieds-
mahl mit den Jiingern.

1 J. RoroFr: Das Kerygma und der irdische Jesus. Gottingen 1970.



Erzahlung tiber Jesus oder Christologie? 393

Ein weiteres Element in Jesu Praxis des Reiches Gottes tritt in der
Lebensgemeinschaft Jesu mit seinen Nachfolgern hervor. Diese Gemeinschaft
ist durch eine freie Berufung bestimmt. Die Jiinger haben an der Sendung
Jesu zu Israel teil. S. weist darauf hin, daB3 die Berufungsgeschichten am
Modell der Bekehrung dargestellt werden. Eine radikale Umkehr geht — nach
dem vorgegebenen griechisch-jiidischen Schema — mit dem Abschied von
Familie, von Hab und Gut, mit einem gesellschaftlichen Bruch zusammen.
Die Umkehr selbst ist durch die unmittelbare Nahe des Gottesreiches gefor-
dert. Die Nachfolge Jesu wird so zu einem dem Reich Gottes und seinen For-
derungen angemessenen Verhalten. Die vor-osterliche Nachfolge Jesu bedeu-
tet also: sich auf Jesu Verkiindigung hin zu Gott bekehren. Erst nach Ostern
konnen die christologischen Implikationen der Nachfolge so expliziert wer-
den, dalB sie ausdriicklich zu einer Bekehrung zum auferstandenen Gekreu-
zigten wird.

2.2.3. Der Gott Jesu. Eine tiefgehende Analyse iiber Jesu Verhiltnis zu Gott
schlie3t das Kapitel iiber die Lebenspraxis Jesu ab. Zu diesem Zweck geht S.
zunichst auf Jesu Haltung zum Gesetz ein. Hier stiitzt er sich vor allem auf
die Untersuchungen von K. BERGER 2. Aufgrund einer sorgfiltigen Exegese
der Texte aus QQ und Mk, in denen Jesu Haltung zum Gesetz zur Sprache
kommt, folgert S., daB3 Jesus das Gesetz eigentlich radikalisierte, indem er
die tiefe Heilsabsicht des Gesetzes explizierte. Das Gesetz ist ein Geschenk
Gottes, nicht eine Last, die den Menschen zerdriickt. Jesus stellt nicht das
Gesetz als solches, sondern die Gesetzespraxis unter die Kritik der auf Mensch-
lichkeit bedachten Gottesherrschaft. Das Gesetz soll dem Menschen die Frei-
heit schenken, Gutes zu tun. Dies bedeutet keinen Libertinismus, sondern
Verscharfung der Tora, mit der Forderung, den Kairos Gottes in den konkre-
ten Umstdnden zu lesen. Erst nach Ostern wird Jesu Haltung als ein Voll-
machtsanspruch dem Gesetz gegeniiber ausdriicklich christologisch gedeutet.
Die Tempelreinigung mul} in dieser Perspektive als eine prophetische Tat
Jesu gesehen werden: keine radikale Kritik an Tempel und Kult, sondern
eine Anklage des Bruches zwischen Theorie und Praxis im Judentum. So wie
der Sabbat ist auch der Tempel fiir Jesus ein Zeichen des gottlichen Gnaden-
willens mit Israel. In der Linie der Propheten will Jesus zur eschatologischen
Umkehr auffordern. Hier tritt erneut eine der Grundansichten des ganzen
Buches hervor. In Anschlu3 an K. BERGERs Thesen ist S. der Meinung, daf3
Jesus eigentlich nicht «messianisch», sondern als der «eschatologische Pro-
phet» von Gott her auftrat.

In den vier Evangelien wird auf den Zusammenhang zwischen der Tem-
pelreinigung und der Verhaftung Jesu hingewiesen. Das Auftreten eines
eschatologischen Propheten, der in Israel Glauben an Gott und Umkehr
bewirken will, Jesu kritische Haltung zu Gesetz, Sabbat und Tempel sind
AnlaB zu einer gewissen Popularitit und rufen sogar «messianische» Erwar-

2 K. BERGER: Die Gesetzesauslegung Jesu. Ihr historischer Hintergrund im
Judentum und im Alten Testament. 1. Teil: Markus und Parallelen. (WMANT, 40).
Neukirchen/Vluyn 1972.

26



394 Erzéhlung iiber Jesus oder Christologie?

tungen ins Leben. Bei den Fiihrern wird das gleiche Auftreten als Bedrohung
des offiziellen Establishments gesehen. Jesu kritische Haltung zum Gesetz
und die sich auf ihn stiitzende Praxis der alten Kirche Israel gegeniiber fin-
den ihre spdtere griechisch-jiidisch bedingte Zusammenfassung in den Periko-
pen iiber das Verhiltnis von Gottes- und Menschenliebe (Mk 12,28-34 par.).

Indem Jesus die Gesetzesideologie als eine Orthodoxie entlarvt, die in
einem gebrochenen Verhdltnis zur Orthopraxis steht, befreit er den Menschen
aus einem bedringenden Gottesbild. Er fiihrt die Verpflichtungen des Geset-
zes auf ihr tiefstes Anliegen zuriick, Gottes befreiendes Heilsangebot an den
Menschen zu sein.

Jesu eigene Gotteserfahrung ist die Quelle seines befreienden Auftretens.
Dies bedeutet umgekehrt, dal wir auf Jesu Botschaft und Praxis und auch
auf das prophetische Selbstverstindnis, mit dem er auftrat, angewiesen sind,
um Jesu Verhiltnis zu Gott und somit den Grund seiner ganzen Personlich-
keit zu erfassen. Was als historisch sicher angenommen werden kann, ist die
unkonventionelle Gewohnheit Jesu, Gott «Abba» zu nennen. Dies weist
wenigstens auf eine tiefe Intimitdt mit Gott hin. Eine derartige Anrede Got-
tes, verbunden mit dem Inhalt der Botschaft Jesu, mit seinem ganzen Lebens-
weg, ruft das theologische Fragen nach der Person Jesu selber wach: Wer ist
er, woher holt er die unbedingte HeilsgewiBlheit, wovon seine Botschaft des
kommenden Gottesreiches zeugt? S. meint, dal3 Jesus gerade aufgrund seiner
urspriinglichen Abba-Erfahrung dem Menschen eine Botschaft von Hoffnung
bringen kann, die nicht aus der menschlichen Leidensgeschichte herzuleiten
ist. Jesus kann durch Wort und Tat den Menschen zum Glauben an Gott
aufrufen. Dieser Gott ist eine zukunft-er6ffnende, befreiende und liebende
Person. Angesichts der Verwerfung der Botschaft Jesu und seines Todes
bleibt aber eine bedridngende Frage: War das alles Illusion und Utopie?
Dieser Frage wendet S. sich im folgenden Abschnitt des 2. Teils zu.

2.3. Verwerfung und Tod. Die historisch-kritische Untersuchung iiber den
Tod Jesu kann sich der Spannung zwischen der Glaubensinterpretation und
der historischen Rekonstruktion nicht entziehen. Eine zweifache Frage
dringt sich auf: Wie hat das frithe Christentum den schmachvollen Tod Jesu
gedeutet? Wie hat Jesus selber seinen eigenen Tod auf dem Hintergrund
seiner Botschaft und Praxis verstanden?

2.3.1. Die Deutungen des Todes Jesu. Beziiglich der ersten Frage treten drei
neutestamentliche Deutungen in den Vordergrund: Jesus starb eines pro-
phetischen Mirtyrertodes, — der Tod Jesu hat einen Platz innerhalb der gott-
lichen Heilsordnung, — Jesu Tod ist ein Opfer, das die Versohnung zwischen
Gott und den Menschen bewirkt.

Fir die Darstellung der ersten Deutung — vor allem Apg und Q - stiitzt
S. sich auf die Analysen von STEcK 3 und BERGER. Er weist darauf hin, daB

3 O. H. Steck: Israel und das gewaltsame Geschick der Propheten. (WMANT,
23). Neukirchen—Vluyn 1967.



Erzihlung iiber Jesus oder Christologie? 395

es sich hier um ein Kontrast-Schema handelt, in dem der Gegensatz zwischen
der Hinrichtung Jesu durch die Fihrer des Volkes und der Erhohung bei
Gott im Vordergrund steht. Diese Deutung situiert sich innerhalb der deu-
teronomistischen Geschichtsauffassung mit ihrem Motiv des allgemeinen
Ungehorsams Israels, die typologisch in der Aussage des Prophetenmordes
ausgedriickt wird. Jesus wire dann der eschatologische Prophet und Gesetzes-
lehrer, der von seinen Opponenten als Pseudo-Prophet und Irrlehrer hin-
gerichtet wurde. Nicht der Tod selber, sondern die Polemik gegen die Morder
wiére hier zentral.

Die zweite, heilsgeschichtliche Deutung begegnet in der Mk-Tradition,
und zwar im synoptischen Material der Passionsgeschichte. Typischer Aus-
druck ist das gottliche «dei», unter dem das Schicksal der endzeitlichen Heils-
figur steht. Dem Tod Jesu selber wird keine Heilsbedeutung zugemessen. In
diesem Kontext werden auch die Psalmen des leidenden Gerechten verwen-
det. S. zeigt ausfiihrlich, wie die Theologie des Leidens des Gerechten, die
einen sapientiellen Hintergrund hat und in der apokalyptischen Literatur
zur vollen Entfaltung kam, tief in der jidischen Spiritualitit verwurzelt ist.
Der Gerechte leidet gerade wegen seiner Gerechtigkeit und Gesetzestreue. Die
Perspektive einer definitiven Rettung und Verherrlichung ist noch abwesend.

Die letzte, soteriologische Deutung versteht Jesu Tod als einen erlésen-
den Versohnungstod: er ist gestorben «fiir uns», wegen unseren Siinden.
Das vor-paulinische und vor-synoptische Material, in dem die «hyper»-For-
meln begegnen, ist eher gering. Erst in einer spateren Phase wurde die sote-
riologische Deutung zur entscheidenden Kraft der paulinischen Christologie,
des Hebraerbriefes, der deutero-paulinischen Briefe, der Apokalypse und des
Johannesevangeliums. Es ist dulBerst schwer, ein nachweisbares Band zwi-
schen Jes 53 und der soteriologischen Deutung aufzuzeigen. Das eher nega-
tive Resultat der Versuche, die soteriologische Deutung auf Elemente der
spatjiidischen Theologie zuriickzufithren, wirft die Frage auf, ob dieses
Motiv nicht in einer Erinnerung an Jesu letzte Lebenstage und in seinem
Versuch, selber mit dem bevorstehenden Tod «fertig» zu werden, begriindet
ist. Dies fiihrt uns auf die Frage zuriick, wie Jesus selber seine Verwerfung
und seinen Tod verstanden hat.

2.3.2. Wie hat Jesus seinen Tod verstanden? Gerade in einer Theologie, die
sich an erster Stelle fiir das Leben, die Botschaft und die Praxis Jesu inter-
essiert, soll auch der Bruch, der innerhalb der jiidischen Gemeinschaft durch
den Kontakt mit Jesus entstand, einen wichtigen Platz einnehmen. Jesu Lei-
den und Tod sind Folgen des Konfliktes, den er in seinem Leben hervor-
gerufen hat. Der konkrete Entschlul3, nach der Verwerfung seiner Botschaft
in Galilda nach Jerusalem zu gehen, schlieBt ein, daB3 Jesus mit der Moglich-
keit eines totalen Scheiterns und sogar eines gewaltsamen Todes rechnen
mubBte.

Nun driangt sich die Frage auf, ob Jesus diesen moglichen Tod — auf
dem Hintergrund seiner Gottverbundenheit und seiner Botschaft des nahen
Gottesreiches — einfach in einem radikalen Gottvertrauen angenommen hat,
oder ob er gerade durch das Scheitern seiner Mission dem Reich Gottes als



396 Erzdhlung iiber Jesus oder Christologie ?

souverdnem und freiem Geschehen von Gott her zum Durchbruch verhelfen
wollte.

Im Anschlufl an J. RoLorF stiitzt S. sich auf eine Zahl von Texten
(Mk 10,45; Lk 22,27; Lk 12,37b; Jo 13,1-20), die in die Abendmahlstradition
weisen und in denen von der unbedingten Dienstbereitschaft Jesu die Rede
ist. Hat Jesus seinen Tod als einen Liebesdienst begriffen? Warum findet
sich diese Deutung gerade in der Abendmahlstradition?

S. geht davon aus, daBl das Abschiedsmahl Jesu mit den Jiingern im
breiteren Lebenskontext Jesu gesehen werden muf3. Die Tischgemeinschaft,
die Jesus in seinem Leben anbietet, ist Zeichen des Heiles von Gott her. An-
gesichts seines nahen Todes bietet Jesus weiterhin dieses Heil an. Dies
bedeutet, da3 Jesus davon iiberzeugt ist, dafl sein Tod die kommende Got-
tesherrschaft nicht aufzuhalten vermag. Jesus hat seinen Tod wverstanden
als auf irgend eine Weise mit dem Heil-von-Gott-her verbunden.

Wenn Jesus vor seinem Tod zeichenhaft Gemeinschaft anbietet, heil3t
dies, daB3 das Band zwischen der aktuellen Gemeinschaft mit Jesus und der
kommenden eschatologischen Heilsgemeinschaft mit ihm trotz seines Todes
bestehen bleibt. Sein Tod wird also in das «fiir euch», in den Dienst an der
Sache Gottes als Sache des Menschen mithineinbezogen. Jesus nimmt seinen
Tod also aktiv in seine Sendung vom Heilsangebot auf. Das Selbstverstidnd-
nis Jesu legt die Basis fiir eine spitere, jesustreue Interpretation dieses Todes
durch die Christen. Dies besagt keineswegs, dal der Glaubige vom «irdischen»
Jesus her nicht die christlichen und kirchlichen Vorstellungen von der Heils-
bedeutung des Todes Jesu — Losegeld, Siihnopfer, Stellvertretung — einer
Kritik unterwerfen konnte.

Aber so weit sind wir in der «Erzdhlung» iiber Jesus noch nicht fort-
geschritten. Sein Tod wurde trotz aller spiteren Deutung als ein Abbruch
der Kommunikation zwischen Jesus und den Jiingern erfahren. Mehr noch,
sie haben anscheinend an ihm Anstol genommen und sind gefliichtet. Wie
kamen sie dann dazu, nach einiger Zeit zu verkiindigen, daB der Gekreuzigte
lebt? Was ist geschehen? Dieser Frage wendet sich der letzte Abschnitt des
2. Teiles zu.

2.4. Der Gekreuzigte lebt. Wenn die Jiinger Jesus im Stich gelassen haben
und ihn nachher als den Lebendigen verkiindigen, miissen sie zu einer neuen
Einsicht gekommen sein, einen Bekehrungsprozefs durchgemacht haben.
Zwischen dem Tod Jesu und der kirchlichen Verkiindigung liegt die Osterer-
fahrung der Jiinger, die Erfahrung, dal Jesus auch nach dem Tod konkret
Heil anbietet. S. versucht nun zunichst, dieser Erfahrung der Jiinger auf
den Grund zu gehen. Zu diesem Zweck zeigt er, daf3 die Traditionen vom lee-
ren Grab und den Erscheinungen den Glauben an den Auferstandenen nicht
begriinden, sondern ihn auf Grund des apostolischen Zeugnisses voraussetzen.

2.4.1. Das leere Grab. Bei den verschiedenen Traditionen um das heilige
Grab in Jerusalem kommt es darauf an, aus den einzelnen Erzdhlungen die
jeweilige Intention herauszuhéren. S. geht von Mk 16,1-8 aus und zeigt auf,
wie das apostolische Auferstehungskerygma hier im Kontext der kultischen



Erzihlung tiber Jesus oder Christologie? 397

Verehrung des heiligen Grabes verkiindet wird. Gerade am Ort, wo Jesu
Abwesenheit am deutlichsten erfahren wird, weist die Botschaft, dafl er
lebt, auf die neue Fiille seiner Prdasenz hin. Die gleiche Geschichte erhilt in
Mt 28,1-10 einen polemischen Akzent und in Lk 24,1-12 wird sie nach dem
Modell einer jiidisch-griechischen Entriickungsgeschichte wiedergegeben. Die
individuellen Erfahrungen der neuen Anwesenheit des Gekreuzigten (Maria
von Magdala, Emmaus) miissen zwar durch das apostolische, offizielle Zeug-
nis bestdtigt werden, sie zeigen aber, dal3 der Glaube an den Auferstandenen
kein reiner Autoritdatsglaube ist. Das kirchliche Kerygma ist immer Appell
an den personlichen Glauben, die neue Beziehung zu Jesus zu vollziehen.

2.4.2. Die Erscheinungen. Wie verhilt sich nun das offizielle apostolische
Zeugnis iiber den Auferstandenen zu den Erscheinungen? S. geht von der
Bedeutung des «oophthe» (1 Kor 15,3-8) aus. Er nennt es eine «Formel der
Einigung», eine Legitimationsformel. Gott hat den gestorbenen und begra-
benen Jesus auferweckt und den Aposteln zu sehen gegeben. Sie sind die
offiziellen Zeugen dafiir, dal3 der Gekreuzigte lebt. Jesus wird in einer kollek-
tiven, kirchlichen Erfahrung als der Auferstandene zur Sprache gebracht.
Es geht nicht um eine objektivierende Feststellung, sondern um die Ver-
kiindigung einer guten Nachricht, die im Glauben aufgenommen und auf
Grund dieses Glaubens selber Quelle einer neuen Lebenserfahrung wird. Diese
Deutung der Erscheinungen wird durch eine Analyse von der «apostolischen
Christuserscheinung» an Petrus und die Elf, iiber die in den Evangelien
berichtet wird, bestdtigt. Drei Elemente sind darin aufzuweisen: (1) der
auferstandene Jesus ergreift die Initiative; was normalerweise unsichtbar ist,
gibt sich zu sehen; (2) ein Erkennungsmoment, das mit dem Inhalt des apo-
stolischen Kerygmas gefiillt wird: Jesus wird als der Christus erkannt und
anerkannt, er lebt; diese Erkennung bewirkt Anbetung; (3) ein Zeugnis-
oder Sendungsmoment. Dies bedeutet, dal3 die Erkenntnis Jesu als des Auf-
erstandenen eine kirchenbildende Funktion hat, sie legitimiert die aposto-
lische Sendung an die Welt.

Eigentlich wird die Erscheinung als ein Heilshandeln Gottes in Christus
verstanden, wodurch die Jiinger Jesus mit dem Christus identifizieren und
sich gesandt wissen, der ganzen Welt diesen Christus als den auferstandenen
Gekreuzigten zu verkiinden. Das Moment der «Erscheinung» weist auf den
Gnaden- und Offenbarungscharakter des apostolischen Kerygmas und der
kirchlichen Praxis hin. Die Geschichten iiber die Erscheinungen wollen zei-
gen, daB3 die christologische Identifikation Jesu von Nazareth eine Gnade
Gottes und der Grund der kirchlichen Sendung ist.

Diese Deutung wird schlieBlich durch eine ausfiihrliche linguistische
Analyse des dreimal in der Apg berichteten Damaskuserlebnisses des Paulus
bestdtigt. In der Bekehrungsvision, aus der eine Sendungsvision erwachsen
ist, geht es um Gottes Gnade, die sich im konkreten Verlauf des aposto-
lischen Lebens des Paulus manifestiert. Das Leben des Paulus ist von der
Gnade getragen, in ihm wird Jesus Christus sichtbar. Gerade diese Offenba-
rungsdimension wird anhand einer Erscheinungsgeschichte als ein isoliert-
vertikales Geschehen formalisierend dargestellt.



398 Erzihlung iiber Jesus oder Christologie ?

«Jesus sehen» ist ein christologisches Sehen. Eine Jesuserscheinung ist
nicht das Objekt einer neutralen Beobachtung. Es geht um eine Glaubens-
erfahrung, die sich in das christologische Bekenntnis zu Jesus als dem Aufer-
standenen ausdriickt. Es ist eine persénliche Erfahrung, die die ganze Lebens-
orientierung dndert. Aber diese Erfahrung wird nur eine offizielle Christuser-
scheinung genannt, wenn sie eine apostolische Sendung begriindet.

2.4.3. Die Ostererfahrung. Wodurch sind die Jiinger zu dem christolo-
gischen Bekenntnis des auferstandenen Gekreuzigten gekommen ? Zur Beant-
wortung dieser Frage kann man nicht auf die Wirklichkeit der Auferstehung
zuriickgreifen, denn als eschatologisches Geschehen wird sie nicht unmittel-
bar im Horizont einer empirisch-historischen Kenntnis erfahren, was aber
nicht ausschlieBt, dafl sie als Moglichkeitsbedingung anderer Erfahrungen
zur Sprache gebracht wird. Das leere Grab und die Erzdhlungen iiber die
Erscheinungen setzen das apostolische Auferstehungskerygma voraus. So
mull erneut gefragt werden, welches historische Ereignis von den Jiingern
als Heilshandeln Gottes in Christus erfahren wurde.

Wie erwdhnt, vertritt S. die Ansicht, da3 es um einen Bekehrungspro-
zel3 geht, um eine Gnadenerfahrung, die die aktuelle Gemeinschaft mit Jesus
neu herstellt. In den Ostererscheinungen vollzieht sich eine Bekehrung zu
Jesus als dem Christus. Als Licht der Welt — eine Qualifikation des eschato-
logischen Propheten — zeigt er seine rechtfertigende und erleuchtende Pra-
senz. Die Jiinger bekennen sich erneut zu ihm und werden zu einer neuen
Gemeinschaft konstituiert. Im Namen Jesu Christi und auf Grund eines
glaubigen Verstehens der Person Jesu werden sie neu gesammelt. Sie sehen
ein, daf3 die Person Jesu eine konstitutive Bedeutung fiir das Anbrechen der
Gottesherrschaft hat.

Es ist historisch wahrscheinlich, dal3 Petrus der erste war, der zu der
neuen Sicht von Jesus gekommen ist. Aufgrund seiner Bekehrung hat er die
Elf wieder zusammengefiihrt. Dieses historische Geschehen klingt noch in
Lk 22,32 nach. Die GewiBheit, dal Jesus lebt, griindet in der konkreten Er-
fahrung, daB er auch nach seinem Tod Heil-von-Gott-her anbietet. Dieses
Heil erfahren die Jiinger konkret in eigener Bekehrung als eine Siindenver-
gebung. DaB der Ubergang von der Zerstreuung zur neuen Sammlung letzt-
lich Gnade ist, wird in Erzdhlungen anhand des Erscheinungsmodells dar-
gestellt. Zugleich wird dadurch das Moment der gottlichen Legitimation des
christologischen Bekenntnisses ausgedriickt. Von Gott her ist Jesus in seiner
Botschaft und Praxis bestdtigt: er lebt. Auch nach seinem Tod bietet er
bleibend Heil an. Dieses Heil, das die Jiinger in Jesus erfahren, und das
Bekenntnis zu Gott, der den Gekreuzigten lebendig gemacht hat: dies ist die
Ostererfahrung, die je nach Verstehenshorizont sprachlich verschieden von
den Jiingern artikuliert wird.

Dies fiithrt uns zum DRITTEN TEIL des Buches: die christliche Inter-
pretation des auferstandenen Gekreuzigten.



Erzdhlung iiber Jesus oder Christologie? 399

3. Die chvistliche Interpretation des auferstandenen Gekrveuzigten

Bei der Suche nach der Bedeutung der Auferstehung geht S. nicht un-
mittelbar von der Glaubensformel «am dritten Tag von den Toten aufer-
standen» aus. Das ganze Neue Testament ist in auseinanderlaufenden
Reflexen iiber Jesus von Nazareth eine christlich-glaubige Interpretation
des auferstandenen Gekreuzigten. Die kerygmatischen Formeln und das
christliche Glaubensbekenntnis sind von der Erinnerung an das historische
Auftreten Jesu ermoglicht und getragen.

3.1. Die vor-kanonischen Credomodelle. Ein erster Abschnitt des dritten
Teiles ist denn auch vier frithchristlichen Credorichtungen gewidmet, die in
den Evangelien zusammengeflossen sind und in denen eine Kontinuitiat zwi-
schen dem eigentlichen Kerygma und bestimmten Aspekten des Lebens Jesu
klar zu Tage treten.

Eine erste Credorichtung — die Maranatha-Christologie — begegnet ver-
schieden nuanciert in Mk und Q. Fiir beide ist Jesus als der kommende
Menschensohn der Herr der Zukunft. Er bringt kommendes Heil. Die Kon-
tinuitdt mit dem irdischen Jesus wird durch dessen Botschaft von der kom-
menden nahen Gottesherrschaft hergestellt. Die Personalisierung des Reiches
in Jesus als dem kommenden Weltrichter ist hingegen ein Element der Dis-
kontinuitit.

Fiir die frihere Q-tradition * ist dieser Kommende der nun schon in der
Gemeinde wirksame Herr. Thr Interesse konzentriert sich hauptsidchlich auf
die Verkiindigung Jesu. Mk und die spatere Q-Schicht zeigen ein groBeres
Interesse fiir alle Aspekte des Lebens Jesu, wobei () den irdischen Jesus mit
dem zum Gericht kommenden Menschensohn identifiziert. Bei Mk hingegen
wird stdarker als in () der Kontrast zwischen dem irdischen, leidenden Men-
schensohn und dem erst in der Parusie mit Macht kommenden Menschen-
sohn akzentuiert.

Eine zweite Credorichtung bezeichnet S. als «Theios-Aner»-Christologie
oder besser als die Christologie des Salomonischen Davidssohnes. Hier gilt
ein besonderes Interesse den Wundern Jesu: in seinem Handeln tritt Gottes
Macht zum Vorschein. Wenn die Jiinger auch Wunder wirken, so zeigt sich
darin nur die gottliche Macht Jesu, die in den Jungern auch nach seinem Tod
wirksam ist. S. meint, daB die Tradition der Erscheinungen sich aus dem
gleichen Milieu herleiten 148t: die aktuelle Prasenz Jesu wird in Epiphanie-
Terminologie in den Erscheinungen zum Ausdruck gebracht.

Nachher analysiert der Verfasser die Weisheitschristologien, in denen
Jesus als der Bote der Wahrheit oder sogar als die praexistente, inkarnierte,
erniedrigte und erhéhte Weisheit angesehen wird. Hiermit soll ausgesagt
werden, dafl Jesus Gott zur Sprache bringt, in die Geheimnisse Gottes ein-
fiithrt.

+ S. Scaurz: Q. Die Spruch-Quelle der Evangelisten. Ziirich 1972.



400 Erzdhlung tiber Jesus oder Christologie?

Schlielich untersucht S. die Pascha-Christologien, in denen Tod und
Auferstehung Jesu nicht wie in den anderen Christologien die Voraussetzung
der Verkiindigung der Parusie bilden, sondern direktes Objekt der Verkiin-
digung werden. Das Paschacredo legt einerseits den Nachdruck auf den Heils-
wert und den versdhnenden Charakter des Todes Jesu, anderseits wird die
Heilsbedeutung der Auferstehung als Ausdruck der gottlichen Uberwindung
von allen Machten der Ungerechtigkeit — vor allem des Todes — ausgesagt.
Fiir den Christen ist dies aber noch Zukunft. Leiden und Tod Jesu bilden den
historischen Ausgangspunkt dieses christologischen Projekts. In den kano-
nischen Schriften sind die vier vor-kanonischen Credorichtungen sowohl mit
ihrem kerygmatischen Anliegen als auch mit dem darin implizierten Interesse
fiir bestimmte Aspekte des Lebens Jesu zu einer Synthese zusammengeflossen.
Was die verschiedenen Modelle untereinander verbindet, ist die bleibende
eschatologische Relevanz der Person Jesu, die je verschieden in bestimmten
zeitgebundenen Grundbegriffen zum Ausdruck gebracht wird.

3.2. Die erste Personidentifikation. Eine Identifikation der Person Jesus steht
am Ursprung der verschiedeneen Credorichtungen. Gerade weil den Credo-
modellen die gleiche Personidentifikation zugrunde liegt, konnten sie in die
kanonischen Evangelien zusammenflieBen und von den Gemeinden anerkannt
werden. S. versucht nun zu zeigen, daf3 die durch das konkrete Auftreten
Jesu unmittelbar normierte vor-osterliche Identifikation Jesu mit dem end-
zeitlichen Propheten einen Weg zum Verstindnis der Glaubensbekenntnisse
und der Hoheitstitel 6ffnen kann. Um diese Hypothese zu verifizieren, ana-
lysiert der Autor zundchst die vorgegebenen Modelle der endzeitlichen Heils-
figuren. Es handelt sich hier um exegetisch sehr umstrittene Begriffe wie der
endzeitliche Prophet, der endzeitliche messianische Davidssohn, der Men-
schensohn.

Es war das konkrete Auftreten Jesu, das beim Volk und bei den Jiingern
die Vermutung wachrief, er sei ein Prophet und zwar der eschatologische
Prophet, der von Gottes Geist erfiillte Verkiindiger der frohen Botschaft der
kommenden Gottesherrschaft.

Mit dieser ersten Identifikation klingt schon der ganze Bereich der
Hoheitstitel — Christus, Kyrios, Sohn Gottes — mit. S. zeigt dies im einzelnen
auf. Eine besondere Aufmerksamkeit wird der christlichen, prophetisch-
sapientiellen Interpretation Jesu als leidendem «messianischen Davidssohn»
und der Ablehnung des dynastisch-davidischen Messianismus gewidmet. Auf
diese Weise kann S. die friih-christliche Jesusinterpretation als eine jiidische
Interpretation auf der Ebene der jiidisch-eschatologischen Erwartungen
verstehen.

3.3. Von den Toten auferweckt. Erst nachdem so die Grundidee einer Chri-
stologie und die Verbindung zwischen dem historischen Auftreten Jesu und
der christlichen Verkiindigung herausgestellt wurde, unternimmt S. eine
direkte Analyse der biblischen Bekenntnisformeln der Auferstehung. Dazu
braucht es zuerst eine Darstellung der spdt-jiidischen Auffassungen iiber das
Leben nach dem Tod. Die Analyse zeigt, daf3 es zur Zeit Jesu keine einheit-



Erzéhlung iiber Jesus oder Christologie? 401

lichen Losungen fiir dieses Problem gab, das Israel erst seit wenigen Jahrhun-
derten beschidftigte. Die Aufnahme der Verfolgten in den Himmel, spiter
aller frommen und gerechten Juden, konnte zwar in der Kategorie der leib-
lichen Auferstehung zur Sprache gebracht werden, eine Notwendigkeit war
dies jedoch nicht. Wenn von einer allgemeinen Totenauferstehung die Rede
war, wurde sie nicht als Heilsgeschehen verstanden, sondern als notwendige
Bedingung, um lebendig beim Urteil erscheinen zu koénnen. Die Auferstehung
Jesu ist hingegen ein Heilsgeschehen, ein eschatologisches Heilshandeln
Gottes, das sich in Jesus vollzieht. Der Heilscharakter der Auferstehung
wird durch die Zufiigung «am dritten Tag gemdl3 den Schriften» besonders
unterstrichen. Bekanntlich enthdlt der Ausdruck «am dritten Tag» nicht
nur eine chronologische Zeitangabe, sondern eine Heilsbestimmung: es ist
der kritische, entscheidende Tag, der nach einer kurzen Zeit der Bedrdngnis
— des Leidens und des Todes — eine neue Wende bringt.

In bezug auf die Auferstehung Jesu heillt dies: Gottes eschatologisches
Heilshandeln ist in Jesu Auferstehung Wirklichkeit geworden. Es erschlie3t
in unserer Geschichte eine radikale Neuheit und eine hoffnungsvolle Zukunft.
Obwohl die Geschichte weitergeht, ist in Jesus, im auferstandenen Gekreu-
zigten, endgiiltiges Heil-von-Gott-her verwirklicht. Jesus, der die bald
kommende Gottesherrschaft verkiindigte, hat sich trotz Verwerfung und
Tod nicht getdauscht. Gott hat thn angenommen, sich mit ihm identifiziert,
indem er ihn aus den Toten hat aufstehen lassen: in ihm ist das Reich
Gottes gekommen. Dies ist die fundamentale Glaubensintuition, die die
ersten Christen zur Sprache brachten, als sie verkiindeten, daB Jesus
auferstanden sei.

Mit der Auferstehung Jesu hat die Endzeit, in der der Geist Gottes
gesandt wird, angefangen: es ist die Zeit der Siindenvergebung und des
neuen Gesetzes, eine Zeit auch der Freiheit, die in Jesu Leben als einer in
Gottes absoluter Freiheit gegriindeten Freiheit konkret erfahren wurde.

3.4. Von einer Theologie von Jesus zur Christologie. Im folgenden Abschnitt
soll nun der Ubergang von der «Theo-logie von Jesus» zur Christologie voll-
zogen werden. Die bisherige Analyse zeigte, dal3 die verschiedenen Hoheits-
titel funktional verstanden werden sollten. Sie wollen zum Ausdruck bringen,
daB3 Gott in Jesus auf eine endgiiltige Weise zum Heil der Menschen gehan-
delt hat. In der konkreten historischen Person Jesus von Nazareth wird man
mit einer irdischen Erscheinung konfrontiert, in der iiber das personliche
Verhiltnis des Menschen zu Gott selber entschieden wird. Angesichts dieser
definitiven Heilsfunktion Jesu kann die Frage: « Wer ist denn dieser Jesus
selber ?» nicht unaufgekldrt bleiben. Hier setzt eine zweite Reflexion an: es
geht um die glaubige Vertiefung der Einsicht in die schon interpretierte und
identifizierte Person Jesu.

S. macht hier den erhellenden Unterschied zwischen «first order asser-
tion» und «second order assertion». Er situiert die « Theo-logie von Jesus», die
Aussagen iiber die Erfahrung des Heils in Jesus auf die erste Ebene. Die
christologischen Aussagen, in denen der Nachdruck auf der Identititssuche
liegt, sind «second order assertions». In ihnen wird Jesus «thematisiert», in-



402 Erzahlung iiber Jesus oder Christologie?

soweit er als Person in seiner Botschaft und Praxis mit-impliziert war. In
der vorliegenden Arbeit ging es S. nicht darum, die «second order assertions»
der ganzen christologischen Dogmengeschichte darzustellen. Nur ein kurzer
Hinweis auf die Interpretationsgeschichte bis Chalkedon sollte zeigen, da} es
unausweichlich zu einer genaueren Personidentifikation Jesu kommen
multe, da3 aber der Verstehenshorizont, in dem sie sich vollzog, nicht not-
wendig und unabdnderlich der gleiche sein muf3. Damit wird nicht die Legi-
timitdt der alten Formeln angezweifelt. Wohl aber soll gezeigt werden, wie
sie in einem kulturell anders orientierten Milieu neu interpretiert werden
konnen.

Das Verhiltnis Jesu zu Gott, dem Vater, steht im Zentrum der wach-
senden Reflexion innerhalb der Traditionen des Neuen Testaments. In eini-
gen sehr dokumentierten Seiten zeigt S. die verschiedenen Bedeutungen des
Sohnbegriffs auf. Er kommt zum Ergebnis, daB3 drei auseinandergehende
Interpretationen im Neuen Testament zusammenkommen: (1) Jesus ist der
Sohn Gottes als messianischer Davidssohn (fiir Israel) und als Abrahamssohn
(fiir alle Voélker). (2) Jesus ist auf eine besondere Weise der Sohn Gottes kraft
der Auferstehung und kraft der Geistsendung bei seiner Johannestaufe,
kraft der Geistesgabe bei seiner Empfingnis und Geburt. (3) Jesus ist der Sohn
Gottes auf priexistente Weise.

Diese christologischen Aussagen haben alle einen funktionalen und heils-
geschichtlichen Sinn. Jiidisch-christlich gesehen geht es aber zugleich um
eine Wesensbestimmung Jesu. Die Titel geben eine Jesusinterpretation, so
wie er von Gott aus zu deuten ist. Es handelt sich nach S. s. Ansicht nicht
um eine griechische, sondern um eine heilsgeschichtliche, jiidische Wesens-
bestimmung. Die Titel umfassen das ganze Leben Jesu, insoweit dieses von
Gott aus seinen endgiiltigen Sinn erhdlt: in ihm begegnet Heil-von-Gott-her-
Jeder neue Name, den man Jesu gibt, sollte dieser sinngebenden Dimension
seines Lebens und seiner Person gerecht werden. Ein kurzer Uberblick iiber
die christologische Reflexion zeigt, wie die alte Kirche auf ihre Weise dieser
Aufgabe treu geblieben ist. Den jeweiligen philosophischen und kulturellen
Umstinden gemidl wollte sie das Glaubensbekenntnis — Heil-von-Gott-her
in Jesus sicherstellen.

Dies gilt zunichst fiir die griechischen christologischen Einsichten, bei
denen die Idee einer Erlosung als Wiederherstellung der «imago Dei» durch
«paideia» zugrunde liegt. Die hellenistische Identitit von «Vergottlichung»
und « Humanisierung» wird in der Person Jesu konkretisiert.

In der lateinischen Sicht herrscht die Idee einer Rechtsordnung, ihrer
Verletzung und Wiederherstellung vor. Die Rolle der menschlichen Freiheit
bei der Erlosung wird stirker mit Nachdruck versehen. In menschlicher
Freiheit und durch sie wird gottliche Erlosung vermittelt. Dies geschieht
gerade in Jesus. Obwohl die Erlésung eine goéttliche Gabe ist, muf sie in der
Geschichte der menschlichen Selbstbefreiung stattfinden.

Die verschiedenen christologischen Modelle wollen eigentlich in einem
je neuen Verstehenshorizont das christliche Bekenntnis, dal in Jesus defi-
nitives Heil von Gott her erfahren wird, zeitgemaf ausdriicken und absi-



Erzihlung iiber Jesus oder Christologie ? 403

chern. Es bleibt die Frage offen, ob wir heute nicht auch das Recht haben,
unseren Glauben und unsere Erfahrung des Heils in Jesus in eigenen Modellen
auszusagen.

Diese Frage beherrscht den VIERTEN TEIL des Buches: Fiir wen halten
wir Jesus? Wer ist Jesus fiir uns heute?

4. Fiir wen haltet ihy mich?

S. mochte nicht fertige neue Modelle anbieten. Er versteht vielmehr sein
Werk als Prolegomena. Er will Perspektiven 6finen und Grenzen ziehen,
innerhalb deren eine «neue» Christologie sich entfalten sollte.

4.1. Das Evbe der Aufkldrung. In einem ersten Abschnitt analysiert der Ver-
fasser die heutige christologische Krisis und ihre Voraussetzungen. Unsere
Problematik ist durch eine Wende unseres sozial und historisch bedingten
Erfahrungshorizontes und der damit verbundenen Verstehensmodelle beein-
flullt. S. weist darauf hin, da3 die Aufkldrung eine derartige Wende war, die
einen Bruch mit der Tradition bewirkte. Das Grundproblem ist nun: Wie
kann einem einmaligen, geschichtlichen Faktum — Jesus von Nazareth — eine
universale Bedeutung beigemessen werden?’ Diese Frage klingt schon in
Lessings Aussage an, dal3 zufillige Geschichtswahrheiten nie der Beweis von
notwendigen Vernunftwahrheiten werden kénnen.

Hier wird eine Antithese aufgestellt zwischen Wahrheiten aus der Ver-
gangenheit, iiber die wir historisch informiert werden kénnen, und den hier
und jetzt erlebten Wahrheiten und Geschehnissen, die wir selber erfahren
und von denen wir eine rationale und unmittelbare Evidenz besitzen. Eine
positive historische Offenbarung ist nur sinnvoll, wenn sie als eine Erziehung
zur rationalen, inneren Wahrheit verstanden wird. Was aber frither fiir den
Zustand der menschlichen Vernunft notwendig war, ist fiir die aufgeklarte
Vernunft kontingent und schlieBlich iiberfliissig.

In der Linie dieses Rationalismus haben bestimmte — von S. nicht ndher
genannte — Christologien ein Jesusbild entworfen, in dem Jesus als die histo-
rische Vermittlung einer universalen religiosen Erfahrung dargestellt wird.
In dieser Perspektive wird wohl angenommen, daf3 ein historischer Mensch
einen absoluten Wert offenbart, aber die Absolutheit kann nicht in der histo-
rischen Vermittlung selbst situiert werden. Dadurch wird der christlichen
Behauptung, es gebe ein wesentliches Band zwischen der Person Jesu und
seiner Botschaft vom kommenden Reich, jeder Sinn entzogen. S. weist darauf
hin, daB diesen christologischen Tendenzen eigentlich eine rationalistische
Unterbewertung der geschichtlichen Forschung zugrunde liegt. Dazu bleibt
das Reden iiber eine allgemeine religiése Erfahrung, die in Jesus in Erschei-
nung tritt, eine Abstraktion, die der konkreten Vielheit und Verschiedenheit
religioser Erfahrungen nicht gerecht wird. Die kritischen Ansdtze der Auf-
klarung sind also nicht uneingeschriankt zu iibernehmen. Die Christologie
kann aber der Anfrage der Aufkldrung nicht ausweichen: die einmalige Uni-



404 Erziahlung iiber Jesus oder Christologie?

versalitat des historisch-partikularen Menschen Jesus soll neu durchdacht
werden. Hier setzt der ndchste Abschnitt des vierten Teiles an.

4.2. Die menschliche Leidensgeschichte auf dev Suche nach Sinn und Befreiung.
S. geht davon aus, daB3 die universale Bedeutung des konkreten Menschen
Jesus nur innerhalb eines universalen Verstehenshorizontes aufgezeigt wer-
den kann.

Dieser Verstehenshorizont ist nicht der theoretische Begriff des Mensch-
seins. Nach S. s Ansicht soll die Frage nach der universalen Bedeutung Jesu
— d. h. die christologische Frage — in den nicht theoretisierbaren Horizont der
menschlichen Leidensgeschichte, in ihrer Suche nach Sinn und Befreiung
beantwortet werden.

S. geht davon aus, daB3 die Frage nach einem universalen Sinn der
Geschichte als Frage sowohl unausweichlich als auch theoretisch unlésbar ist.
Ein nie aufgehender Rest von Leiden, Gewalt und Ungerechtigkeit wider-
setzt sich dem rationalen Systemdenken. Die Geschichte bleibt der Bereich
der Endlichkeit und der Zweideutigkeit, in dem Sinn und Unsinn koexistie-
ren. Dies heillt also, daB3 wir nicht theoretisch auf eine universale Sinntotali-
tat vorausgreifen konnen. Dennoch ist in den einzelnen Sinnerfahrungen und
in den Kontrasterfahrungen wenigstens die Frage nach einem universalen
Sinn mitgegeben.

In der religiésen Wirklichkeitserfahrung, so wie sie sich im Christentum
konkretisiert, wird nun gerade, angesichts jeder Form des Bosen und des
Leidens, ein universaler Sinn thematisiert. Glaubig wird bekannt, daB in
Jesus Christus ein umfassender Sinn der Geschichte gegeben ist. Mit diesem
Bekenntnis zieht der Glaubige sich nicht auf eine unkritische Weise in eine
sturmfreie Zone zuriick. Im Gegenteil, es handelt sich hier vielmehr um eine
These, um eine offene Frage, die im theologischen Denken als eine Hypothese
funktioniert. Der Theologe identifiziert zundchst hypothetisch das christliche
Bekenntnis mit einer Antwort, die den in jeder Sinnerfahrung implizierten
universalen Sinn als eine Wirklichkeit bestdtigt. Diese Hypothese mul3 aber
an den konkreten Gegebenheiten der menschlichen Erfahrung verifiziert,
bzw. falsifiziert werden.

S. weist darauf hin, daf3 hier ein deutlicher Bruch mit seiner eigenen
philosophischen Vergangenheit vorliegt. Unter dem EinfluB von D. M. DE
PeETTER und dessen Epistemologie situierte S. frither die Moéglichkeit der
Erkenntnis eines Totalsinnes auf der Ebene der in unserer begrifflichen, aus-
driicklichen Kenntnis implizit mitgegebenen Wirklichkeitsintention. Diese
Wirklichkeitsintention ist eine Offenheit fiir die Realitdt in ihrer Konkretheit
als sinnvolle Totalitdt. Auf diese Weise kann die endliche Erkenntnis ihren
partikularen Standpunkt auf einen in jeder Sinnerkenntnis partizipativ mit-
gegebenen Totalsinn hin transzendieren. Der Ausgangspunkt der jetzigen
Uberlegungen ist nicht linger die epistemologisch entfaltete Partizipations-
idee, sondern die bei der Praxis und der geschichtlichen Sinnvermittlung an-
setzende Idee der Antizipation. Jeder bestimmte oder identifizierend antizi-
pative Totalsinn funktioniert denn auch vor der kritischen Reflexion als eine
Hypothese, dessen kognitiver Wirklichkeits- und Wahrheitsgehalt sich indi-



Erzihlung iiber Jesus oder Christologie? 405

rekt durch Verifikation am Material unserer menschlichen geschichtlichen
Erfahrungen zu bewédhren hat. Diese Verifikationsstruktur gilt auch fiir reli-
giose Glaubenssdtze. Ihre Implikationen konnen auf ihre persénliche, soziale,
historische und politische Relevanz hin indirekt tiberpriift werden 5. Die
Frage nach der universalen Bedeutung Jesu verweist uns also nicht auf einen
theoretischen Verstehenshorizont, sondern an den nicht-theoretisierbaren
Verstehenshorizont der menschlichen Geschichte und die mit ihr mitgegebene
Frage nach Sinn angesichts der negativen Kontrasterfahrungen und den
partikularen Sinnerfahrungen. Der Glaube an einen letzten, universalen
Sinn kommt nur wirklich zur Geltung in einer Praxis, die das Bose und das
Leiden aufgrund der religiésen VerheiBung, daBl es anders moglich ist, zu
iiberwinden versucht. Dieser geglaubte universale Sinn kann gerade ange-
sichts der konkreten Leidensgeschichte thematisiert werden. Denn die Kon-
trasterfahrung des Leidens enthdlt eine eigene Erkenntniskraft. Diese Er-
kenntnis richtet sich kritisch gegen den ziellosen, rein-kontemplativen Ver-
such der Totalperzeption eines theoretischen Einheitssystems und gegen die
weltbeherrschende und zielstrebige Kenntnis von Wissenschaft und Technik
auf. Die kritische Erkenntniskraft des Leidens ist das negative und dialek-
tische BewuBtwerden eines Verlangens und einer Frage nach kommendem
Sinn, nach Freiheit und Heil. Sie appelliert an eine zukunft-eréffnende Praxis.

4.3. Jesus, Pavabel Gottes und Pavadigma von Menschlichkeit. Welchen
Platz hat nun die Botschaft und die Praxis Jesu innerhalb dieser noch nicht
abgeschlossenen Leidensgeschichte, die nach Heil und Befreiung sucht? Mit
dieser Frage sind wir beim letzten Abschnitt des Buches angelangt.

4.3.1. Gottes Heilshandeln in der Geschichte. Wer einigermaflen mit S. s
Theologie vertraut ist, wird sich nicht dariiber wundern, da3 die Antwort
auf diese Frage bei einer Theologie der Schépfung und der Offenbarung an-
setzt. In der Christologie wird ein einmaliges und geschichtliches Heilshan-
deln Gottes gldubig zur Sprache gebracht. Darum soll zunidchst geklart
werden, was der Ausdruck «Heilshandeln Gottes in der Geschichte» iiber-
haupt meint.

In unserer Rede iiber Gott sind wir auf unsere geschichtlichen Erfah-
rungen und auf eine endliche Begrifflichkeit angewiesen. Wir wiren denn
auch nicht im Stande, iiber Gottes Handeln in der Geschichte zu reden, wenn
dieses Handeln auf eine solche Weise transzendent wére, dal3 es nicht ge-
schichtlich erfahrbar und — im Glauben — interpretierbar wire. Gottes Trans-
zendenz ist eine Transzendenz-durch-Immanenz. Dies trifft zuerst und zu-
tiefst fiir das schaffende Handeln Gottes in der Welt zu. S. weist darauf hin,
daB — in glaubiger Sicht — der Mensch in seinem Mensch-sein gerade durch
sein «von-Gott-sein» sich selbst gehort. Es handelt sich hier nicht um zwei
Teilsapekte, sondern um zwei Totalaspekte der einen unteilbaren Wirklich-

5 Vgl. dhnliche Ausfithrungen in W. PANNENBERG: Wissenschaftstheorie und
Theologie. Frankfurt 1973.



406 Erzéhlung iiber Jesus oder Christologie?

keit des Mensch-seins. Fiir den Gottglaubigen ist jedes Geschopf nach eigenem
MaB ein konstitutiver Hinweis auf Gott. Und der Appell zur Gemeinschaft,
der vom Mitmenschen ausgeht, wird auf diese Weise zur menschlichen
Gestalt einer gottlichen Einladung, ein Zeichen der gottlichen Liebe. Weil
die Schopfung nur eine geschenkhafte Priasenz Gottes ist, wird sie Gott nicht
nur offenbaren, sondern ithn auch verschleiern. Nur von dem aus, was nicht
Gott ist, 6ffnet sich fiir uns eine Perspektive auf Gott. Gerade weil Gottes
Transzendenz nicht durch seine Immanenz in der Schépfung konstituiert
wird, gibt es zwischen Gott und seiner Schépfung nur eine vermittelte Un-
mittelbarkeit. Im Menschen wird Gottes iiberwiltigende transzendente Im-
manenz zur Berufung, zur Frage nach Begegnung. Gottes besonderes Handeln
in der menschlichen Geschichte kann als ein Heilshandeln bezeichnet werden.
In seiner Geschichte sucht der Mensch nach Spuren dieses besonderen Heils-
handelns. Gerade das befreiende Handeln des Menschen, der nach einem
Heil von Gott her sucht, wird zum Zeichen, in dem Gott sich indirekt als
Heil des Menschen offenbart.

Wenn nun in Jesus von Nazareth ein definitives, eschatologisches Heils-
handeln Gottes gldubig erkannt wird, dann mul3 dieses Bekenntnis einen
Anhalt in der historischen Erscheinung Jesu finden, indem darin gerade eine
iiberwiltigende Gottesimmanenz sichtbar wird. In seinem ganzen Mensch-
sein ist Jesus die entscheidende, historische Erscheinung des definitiven Heils-
handelns Gottes. Wie diese beiden Totalaspekte des Menschen Jesus von
Nazareth zur Sprache gebracht werden miissen, ist das christologische
Problem.

4.3.2. Das christologische Problem. Eine Christologie ist nur als eine Glau-
bensaussage iiber die Totalitit des Lebens Jesu moglich. Das Dilemma, ob
Heil in Jesus oder im auferstandenen Gekreuzigten zu finden sei, mul3 abge-
lehnt werden. Das Heil, das Jesus in seiner Botschaft und Praxis auch
angesichts der Verwerfung und des Todes anbietet, wird von Gott her in der
Auferstehung bekriftigt. Die Botschaft und Lebenshaltung Jesu weisen
darauf hin, daB3 die menschliche Geschichte gerade in ihrem Versuch der
Selbstbefreiung und in ihrem Scheitern vom lebendigen Gott auf eine trans-
zendente Weise umgriffen wird.

Glauben an den irdischen Jesus hei3t darum, ihn als den von Gott
gesandten eschatologischen Propheten von und fiir Israel erkennen. Er ist
der vom Geiste Gottes erfiillte, der die Herrschaft Gottes verkiindet und sie
in Wort und Tat nahebringt. Glauben an den auferstandenen Jesus bedeutet,
ihn in seiner universalen Heilsbedeutung fiir alle Menschen erkennen. Als
ein Handeln Gottes an und mit Jesus bekraftigt die Auferstehung Jesu Bot-
schaft und Praxis, sie enthiillt aber auch die Person Jesu selber in ihrer un-
16slichen Verbundenheit mit Gott und mit der Botschaft des Heils.

Jesu Leben, Tod und Auferstehung stellen uns vor die Gottesfrage. Wir
sind gefragt, ob wir bereit sind, uns zu einem Gott zu bekennen, der mit der
Bekraftigung der Person Jesu in der Auferstehung auf die Verwerfung der
Botschaft, der Praxis und der Person Jesu antwortete. Gerade weil Gottes
Bestdtigung die Person und die ganze Lebensaufgabe Jesu betrifft, kann das



Erzdhlung iber Jesus oder Christologie? 407

Bekenntnis zu Gott und der von Jesus verkiindeten Herrschaft die konkreten
Ziige eines Christusbekenntnisses erhalten.

In seinem Bekenntnis zu Gott mul3 der Glaubige angesichts der konkret
erfahrenen Leidensgeschichte auf die historische Legitimation dieses Bekennt-
nisses verzichten kénnen. In seiner Praxis des Reiches Gottes und im Einsatz
fiir eine gerechtere Welt mul3 er ebenso bereit sein, auch auf die Selbstrecht-
fertigung und auf die theoretische Verséhnung von Heil und Leidens-
geschichte zu verzichten. Gerade weil das Heil-von-Gott-her als personales
Geschehen in der Nicht-Identitdat der konkreten Leidensgeschichte, der Ver-
werfung und des Todes Jesu erkannt werden soll, entzieht es sich auch einer
letzten theoretischen Prazision.

Hier zeigt sich auch die Problematik einer christologischen Personiden-
tifikation. Wenn S. dennoch versucht, die Person Jesu, seine Botschaft, sein
Leben und seinen Tod auf ihren Grund, d. h. auf ihr Verhdltnis zu Gott hin
zu befragen, so geschieht dies nur zogernd. S. greift hier auf die frither auf-
gezeigte besondere Abba-Erfahrung Jesu zuriick.

In der Linie der soeben entfalteten Schopfungstheologie meint S., daB3
Jesu urspriingliche Abba-Erfahrung ihren Grund nicht auflerhalb seiner
menschlichen geschaffenen Situation hat. Als Geschopf wird der Mensch
gerade durch sein von-Gott-Sein zu einer freien und selbstindigen Person
konstituiert. Der Mensch Jesus ist dann als Mensch diese bestimmte Person
dank der konstitutiven Relation zum Vater, so wie jeder Mensch — auf seiner
Ebene — diese bestimmte Person ist dank der Relation zum schaffenden Gott.
Der christliche Glaube hat nun versucht, diese Beziehung Jesu zu Gott ndher
zu prazisieren: die eigene konstitutive Relation dieses Menschen Jesus zum
Vater macht ihn in seiner Menschlichkeit zum Sohne Gottes.

Das Besondere des Verhédltnisses des Menschen Jesus zum Vater, das
in der Abba-Erfahrung, in seinem Leben und Sterben und in der Auferste-
hung zum Ausdruck kommt, liegt darin, daB3 die Zuwendung des Vaters zu
Jesus in absoluter Prioritdt dem Verhdltnis Jesu zum Vater vorausgeht.

Hier 6ffnet sich eine Perspektive auf die Trinitdtslehre, denn diese Zu-
wendung und Selbstmitteilung des Vaters wird in der christlichen Tradition
«das Wort» genannt. Das Wort Gottes ist der tragende Grund der Abba-Er-
fahrung und der ganzen Jesuserscheinung. In und durch den Menschen Jesus
erscheint Gott uns in einer interpersonalen Relation zwischen dem Vater,
Jesus Christus und dem Heiligen Geist. Und aus der Abba-Erfahrung Jesu
und aus seinem Gehorsam dem Vater gegeniiber geht hervor, da3 das Korre-
lat des Vaters deutlich «der Sohn» ist. Der Mensch Jesus wird auf diese
Weise mit der innertrinitarischen Wirklichkeit, die vom Menschen Jesus aus
«Sohn Gottes» genannt wird, identifiziert. Von Jesus aus diirfen wir, unter
Verwendung eines menschlichen Personbegriffs, von den drei géttlichen Per-
sonen reden.

Hier taucht natiirlich die Problematik des Personbegriffs und seiner Ver-
wendung in der Trinitdtslehre und Christologie auf. Dies verdeutlicht S.
anhand eines kurzen historischen Uberblicks. Er weist darauf hin, daB3 vor
allem der moderne Personbegriff die Person als ein Selbst-sein durch Hingabe



408 Erzahlung iiber Jesus oder Christologie?

an den andern, in dem man sich selbst zuriickfindet, versteht. So 6ffnet sich
eine Moglichkeit, das Verhiltnis des Vaters zu Jesus als Grund der Abba-Er-
fahrung Jesu einigermafBlen zu durchleuchten. Der Mensch Jesus ist dann,
innerhalb der Grenzen einer psychologischen und ontologischen personalen-
menschlichen Seinsweise, identisch mit dem Sohn, d. h. der zweite in der
trinitarischen Fiille der goéttlichen Einheit. Dieser zweite kommt in Jesus
zum menschlichen SelbstbewufBtsein und zur Mitmenschlichkeit.

Dank dieser «hypostatischen Identifikation» zwischen dem, der von
Jesus aus in Gott ¢«Sohn Gottes» genannt wird, und der personalen mensch-
lichen Seinsweise Jesu, besitzt der Mensch Jesus eine konstitutive Sohnrela-
tion zum Vater. Jesus von Nazareth, der auferstandene Gekreuzigte, ist der
Sohn Gottes auf die Weise eines faktischen, kontingenten Menschen. In
historischer Menschlichkeit verkiindet er uns durch seine Botschaft, sein
Leben und Sterben, dal Gott in sich selbst und fiir uns unendliche Hingabe
sein will: ein Gott, der auf das Heil des Menschen bedacht ist. Die Sache
Gottes als Sache des Menschen ist uns in der Person Jesu Christi personlich
nahe gekommen. Das Mensch-Sein Jesu ist fiir uns das Sakrament, das
lebendige und wirksame Zeichen dessen, was Gott selber ist: ein Gott fiir
uns Menschen.

Hier stehen wir vor dem unsagbaren Geheimnis, dem wir uns letztlich
nur in ehrfurchtsvollem Schweigen und in Anbetung ndahern koénnen. Hier
bricht die Geschichte von Jesus von Nazareth ab, zugleich aber fingt unsere
Geschichte mit ihm an.

Die einmalige universale Bedeutung Jesu ist uns in historischer Vermitt-
lung durch die eschatologische Sammlung der Gldaubigen, durch die Kirche
prasent. Die Universalitit Jesu ist ein konkreter christlicher Auftrag zum
missionarischen Zeugnis. Ein solches Zeugnis ist nur wahrhaftig und eine Ein-
ladung zur Umkehr, wenn es sich auf objektive Information stiitzt. Darum
mubte der lange Weg der mithsamen exegetischen Analyse gegangen werden.
Das lebendige Zeugnis iiber die Person, die Botschaft sowie die Praxis Jesu
fithrt zur Metanoia. Als Parabel Gottes und dadurch als Paradigma der
Menschlichkeit fordert Jesus uns heraus, seine Geschichte weiterzuerzdhlen
und sie in einer befreienden Praxis des Reiches Gottes glaubwiirdig zu machen.

Wer aufmerksam die ausfiihrlichen Analysen mitverfolgt, die S. in die-
sem monumentalen Werk unternimmt, kann nur seine Bewunderung fiir die
Akribie der Arbeit und fiir die duBlerste Sorgfalt, mit der exegetische Posi-
tionen abgewdgt werden, ausdriicken. Wahrscheinlich werden Fachexegeten
in diesem Buch kaum etwas ihnen Unbekanntes erfahren, manches Urteil
wird von ihnen vielleicht bestritten oder widerlegt werden. Dies mag z. B.
fiir die Interpretation der Taufe Jesu, fiir die Deutung der Rolle Petri bei der
Sammlung der Jiinger, fiir die Deutung der Abendmahltradition oder der
Erscheinungen der Fall sein. S. hat sich nicht gescheut, ein moglichst breites
Feld der exegetischen Untersuchungen zu erarbeiten, um so zu einem per-
sonlich verantworteten und u. E. im groBen und ganzen annehmbaren Urteil
zu gelangen. Anhand einer kritisch-exegetischen Studie hat der Autor dem
christologischen Glauben an Jesus eine neue Verstdandlichkeit abgerungen.



Erzahlung iiber Jesus oder Christologie? 409

Dadurch hat er fiir sich und fiir den Leser einen Weg zu einem iiberzeugteren
Ja zur Person Jesu und zu seiner Botschaft und Praxis gedffnet.

«Fides quaerens intellectum» und «intellectus quaerens fidem» sind un-
16slich miteinander verbunden. Das ausgeglichene Verhiltnis dieser zwei-
fachen Suche prigt beispielhaft das ganze Buch. Hier ist ein Theologe am
Werk, der methodenbewul3t in seinem eigenen systematischen Entwurf den
Forderungen der kritisch-exegetischen Forschung und den Grenzen des un-
sagbaren Geheimnisses der personalen Wirklichkeit Jesu gerecht wird.

Auf diese Weise wird der Leser eingeladen, im eigenen freien Glaubens-
vollzug auf verantwortete Weise die immer neu gestellte Frage Jesu:«Fiir
wen haltet ihr mich ?» zu beantworten.

GUIDO VERGAUWEN



	Erzählungen über Jesus oder Christologie?

