
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 3

Artikel: Evangelische Fundamentaltheologie

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Evangelische Fundamentaltheologie

Zu zwei Neuerscheinungen von W. Joest und von G. Ebeling

Um die Mitte des vergangenen Jahrhunderts häuften sich Lehrbücher
mit dem Titel «Fundamentaltheologie». Die Art der Behandlung der unter
dieser Überschrift zusammengestellten Fragen war stark von dem aus
der Auseinandersetzung mit Aufklärung und Rationalismus hervorgegangenen

apologetischen Schrifttum geprägt. Dabei wurden zahlreiche
Lehrstücke aus verschiedenen, zum Teil sehr disparaten Traktaten hoch- und
spätmittelalterlicher Theologie übernommen. «Fundamentaltheologie» blieb
ein typisch katholisches Phänomen. Weder der Buchtitel noch das Lehrfach

haben sich im Bereich evangelischer Theologie eingebürgert. Aufsehen

erregte daher schon der 1970 erschienene Aufsatz von G. Ebeling :

«Erwägungen zu einer evangelischen Fundamentaltheologie» (ZThK 67,
1970, 479-524). Ihm folgt nun ein abgeschlossenes Werk, ein «für Studium
und Beruf» bestimmtes Lehrbuch : «Fundamentaltheologie» 1, verfaßt von
einem bekannten und ausgewiesenen evangelischen Theologen (vgl. z. B.
W. Joest : Ontologie der Person bei Luther, Göttingen 1967). Dieses Faktum

ist zunächst in theologiegeschichtlicher und ökumenischer Beziehung
zu würdigen.

Die ökumenische Bedeutung des Buches ist nicht zu unterschätzen.
Denn das Konzept der alten katholischen Fundamentaltheologie geriet in
der nachkonziliaren Entwicklung ziemlich durcheinander. Die ersten
Versuche, einen neuen Ansatz zu gewinnen, gingen vom Modell der
«Heilsgeschichte» aus. Hierauf bemühte man sich, die hermeneutische Problematik

einzuarbeiten. In jüngster Zeit steht im Vordergrund das Bestreben,
Elemente der modernen Semantik, der Sprachlogik und des Strukturalismus

zu integrieren. Die allgemeine Ratlosigkeit ist groß (vgl. z. B. das
Sonderheft «Fundamentaltheologie» Concilium 5, 1969, 417-495). Man kann
wohl ohne Übertreibung sagen, die Fundamentaltheologie gehöre zu jenen
Fächern der katholischen Theologie, die durch die Umstellung der letzten
zehn Jahre am meisten in «Mitleidenschaft» gezogen worden sind. Die Hilfe
und mannigfache Anregung, die nun von evangelischer Seite für eine

1 Wilfried Joest: Fundamentaltheologie. Theologische Grundlagen- und
Methodenprobleme. Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz: W. Kohlhammer 1974. 260 S.

(Theologische Wissenschaft, Sammelwerk für Studium und Beruf, Bd. 11.)



376 Evangelische Fundamentaltheologie

fundamentaltheologische Neubesinnung geboten werden, sind ein ermutigendes

Zeichen einer der Sache der Theologie verpflichteten Ökumene.
J. nennt seine Fundamentaltheologie «Grundlagen- und Methodenlehre

der Theologie» (9), eine «für das Selbstverständnis und die Arbeitsweise der
gesamten Theologie grundlegende Besinnung über ihren Gegenstand und
ihre Funktion, über die Begründung und Normierung ihrer Aussagen, auch
über ihr Verhältnis zu Wissenschaft im allgemeinen» (9), kurz: «Besinnung
auf Grund, Normen und Methode theologischer Aussagen» (9).

Das Buch ist übersichtlich in zehn Paragraphen gegliedert. Unter dem
Stichwort «Grundlagenproblematik» erscheinen die Titel: «Offenbarung Gottes

in Jesus Christus» (§ 2), «Jesus Christus und die Offenbarung Gottes in
Israel» (§ 3), «Die Frage einer allgemeinen Offenbarung und Gotteserkenntnis»

(§ 4), «Glaube und Vernunft» (§ 5). Die «Methodenproblematik» wird nach
folgenden Gesichtspunkten erläutert: zunächst «Die Quelle der Theologie
(Das Kanonsproblem)» (§ 7); ferner «Theologie als Auslegungsvorgang (Das
hermeneutische Problem)» (§8), «Logische und semantische Probleme der
Theologie» (§9); schließlich «Der Gegenstand der Theologie» (§1). «Die
Funktion der Theologie» (§6), «Theologie und Wissenschaft» (§ 10).

Die einzelnen Themen werden nach einem dreigliedrigen Schema
erörtert : A. Einführung in die jeweilige Fragestellung, B. Theologiegeschichtliche

Informationen, C. Thesen. Die theologiegeschichtlichen Informationen
sind unterteilt: B I : die ältere Tradition, bis und mit der altprotestantischen
Theologie, unter besonderer Berücksichtigung von Thomas von Aquin und
Luther; B II: die neuere Tradition, seit der Aufklärung, mit besonders
ausführlichen Hinweisen auf Schleiermacher. Die Fülle des gebotenen Stoffes
beeindruckt. Die bibliographischen Angaben, die Verweise und Zitate sind
sorgfältig ausgewählt und präzis.

Die thesenartigen Zusammenfassungen am Schluß der einzelnen
Paragraphen werden allerdings kaum alle Leser voll befriedigen. Doch ist gerade
bei diesen Partien die Absicht des Autors zu berücksichtigen. Er will
«Anfängern auf dem Gebiet der systematischen Theologie eine erste Einweisung
in das Verständnis fundamentaltheologischer Grundfragen und zugleich
einen ersten Einblick in den Dialog verschiedener Stellungnahmen zu diesen
Fragen geben» (7). Es soll sich um einen «vorläufigen Diskussionsbeitrag»
(231) handeln. Danach wäre es verfehlt, dem Verf. Mangel an Anwendung
einer argumentativen Methode vorzuwerfen. Am ergiebigsten sind wohl die
theologiegeschichtlichen Abschnitte. Die Objektivität der Darstellung ist
vorbildlich. Der katholische Leser ist überrascht, die mittelalterliche Theologie

so ausführlich und die Entwicklung von Vatikanum I zu Vatikanum II
so nuanciert umrissen zu finden. Einzig bezüglich der patristischen Zeit
fließen die Informationen etwas spärlicher.

Der Wille des Autors, eine Übersicht über «fundamentaltheologische
Grundfragen» zu bieten, ist zu bewundern. Der Mut zum Ganzen ist immer
ein Risiko, auch wenn es sich um ein Lehrbuch, einen Leitfaden handelt, um
«dem Studierenden Anstöße zu weiterer und eigener Auseinandersetzung mit
den Problemen» (7) zu geben. Die folgenden kritischen Bemerkungen möchten

daher die Verdienste des Autors nicht in Frage stellen.



Evangelische Fundamentalthéologie 377

Mit einer ersten Bemerkung soll die Artikulation der fundamental-
theologischen Problematik angesprochen werden. Die charakteristischen
Stichworte lauten: «Grund», «Norm», «Methode» (9). Unter «Grund» wird
die «Offenbarung in Jesus Christus» verstanden. Mit «Norm» ist die Schrift
gemeint, bzw. das «Kanonsproblem», auch als « Kanon im Kanon». «Methode»
bezieht sich vorwiegend auf den Auslegungsvorgang, die logische und semantische

Struktur und den wissenschaftlichen Status theologischer Aussagen.
Wo und wie kommt indessen das Überlieferungsproblem, das Überlieferungsgeschehen

zur Sprache? Doch nur zum Teil im Anschluß an das
Kanonproblem (§ 7), im Rahmen der kontroverstheologischen Frage: Schrift -
Tradition; zum Teil innerhalb der Erwägungen zum hermeneutischen
Problem (§ 8). Auffallend ist auch die schwankende Einbeziehung der Schrift :

einerseits wird sie «Quelle der Theologie» genannt (148, 173), anderseits
«Offenbarungsquelle» (151, 173). Die Rückfrage: Ist der «Grund» des Glaubens

(die Offenbarung) auch Ausgangspunkt der Theologie, bzw. der
fundamentaltheologischen Fragestellung? Wird der Skopus der Fundamentaltheologie

nicht rein deskriptiv oder postulatorisch, sondern grundsätzlich
hermeneutisch verstanden, so geht das Überlieferungsgeschehen dem
Offenbarungswort voraus, besitzt diesem gegenüber eine axiomatische Vorrangstellung.

Ein solches Verständnis würde jedoch eine wesentliche Modifikation

der üblichen Reihenfolge: Offenbarung, Schrift (Überlieferung),
Auslegung bedingen.

Eine weitere Bemerkung gilt der Darstellung des «hermeneutischen
Problems» (§8). Differenziert wird die Gegenüberstellung: «Hermeneutica
sacra» - «Hermeneutica profana» skizziert. Die Unterscheidung bezog sich
«weniger auf eine Verschiedenheit der Methode als auf die des Gegenstandes:
In beiderlei Hermeneutik kam dieselbe Regelsammlung zur Texterklärung
ins Spiel» (181). J. vertritt die These: «Die formale Struktur des hermeneutischen

Prozesses ist auch in der Theologie als Auslegungsvorgang dieselbe
wie im Auslegen anderer menschlicher Dokumente» (182). Fünf Elemente
des komplexen Vorganges (allgemeiner Hermeneutik) werden erwähnt:
1. «Vorverständnis», 2. «leitendes Interesse», 3. «historischer Nachfrageakt»,
4. «Entdeckung der Sinnmitte», 5. «Übersetzen in den Horizont der Gegenwart»

(177-180, vgl. 201-210). Die Besonderheit der theologischen Hermeneutik

besteht nach J. in einer Verschiedenheit der «Erwartung» und der
«Zielrichtung» (182). Dieser Sicht ist grundsätzlich kaum zu widersprechen.
Anders verhält es sich, wenn der Auslegungsvorgang in einem «Übersetzen»
in den Horizont der Gegenwart, der gegenwärtigen Daseinserfahrung gipfelt
(206-210). Spricht man von «Übersetzen», so stellt sich unwillkürlich die
Frage : Was ist zu übersetzen und : Wie wird der Zugang zu dem zu
Übersetzenden gefunden? Besteht die grundlegende hermeneutische Aufgabe in
der Theologie nicht gerade im Aufzeigen möglichen Verstehens von Gotteswort

in menschlicher Rede? Und welche Auslegung des Menschen verlangt
ein Aufzeigen solcher Möglichkeit

Schließlich noch eine Bemerkung zum Abschnitt : «Glaube und Vernunft»
(§ 5). Man ist etwas erstaunt, unter dieser Überschrift längere Passagen über
Religionskritik, die ontologische, die erkenntniskritische und die ethische

25



378 Evangelische Fundamentaltheologie

Seite der Problematik zu finden. Kann das alles unter die Thematik «Glaube
und Vernunft» subsumiert werden? Wäre es nicht hilfreich, die Struktur der
historisch so bedeutsamen Gegenüberstellungen: «Glaube und Vernunft»,
«Glauben und Erkennen», «Glauben und Verstehen» etwas eingehender zu
analysieren? Und gehörte dann das Thema «Glaube und Vernunft», etwa
unter dem Stichwort «Kritik» oder «Kriteriologie», nicht ebenso zur
«Methodenproblematik» (und nicht nur zur «Grundlagenproblematik») wie Hermeneutik,

Semantik und Logik
Diese Besprechung des Werkes von J. soll aber nicht mit kritischen

Randglossen enden. Im folgenden sei zunächst in gedrängter Form noch
einiges aus dem Inhalt referiert. Der Grundbegriff zur Erläuterung der
Offenbarungsproblematik ist weniger «Wort» als vielmehr «Liebe». «'Offenbarung'

nennen wir das Begegnen Gottes in Jesus Christus, um
auszudrücken, daß uns darin das gegenwärtig wird, was wir uns weder aus uns
selbst sagen noch aus den Gegebenheiten von Welt und Gesellschaft ableiten
können» (56). «In Jesus begegnet der Wille unbedingter Liebe als richtende
und schöpferische Macht» (53). Es geht um «das Tun von Liebe, zu dem der
Gott, der in Jesus Christus gegenwärtig wird, uns sowohl freisetzt als
beansprucht» (126). Das erste Wort Gottes ist «Zusage», der Glaube ist «rückhaltloses

Vertrauen auf die Tragkraft dieser Zusage» (132). Als Kanon im Kanon,
als das «wesentlich Kanonische» im «formal Kanonischen» (dem Kanon der
Schrift) wird bezeichnet: «das im Neuen Testament zur Sprache kommende
ursprüngliche Verständnis des Ereignisses Jesus Christus als Evangelium»
(172), in Kurzformel: «Jesus Christus als Evangelium» (204). Theologie ist
nach J. eine «Reflexionsbemühung», welche «die Frage stellt, wie christlicher
Glaube in Entsprechung zu seinem Grund inmitten gegenwärtiger
Daseinserfahrung vertreten werden kann und soll» (25). Die Gegenüberstellung:
Theologie als «behauptende Lehre, bzw. Rede von Gott» - Theologie als

«Darstellung des christlichen Glaubensbewußtseins» ist eine «falsche
Alternative» (26). Theologie ist ihrem primären «Sitz im Leben» gemäß eine
«selbstkritische Funktion der Kirche» (240, vgl. 143-148). «Theologie zielt
unmittelbar theoretisch auf reflektierende Klärung und Entfaltung der in
Jesus Christus erschlossenen und im Glauben implizierten Erkenntnis und
ihrer Konsequenzen für Praxis» (154). Sie ist «als methodisch vollzogener
Nachfrageakt auf Erkenntnis von Wahrheit gerichtet» (240).

Das Ergebnis des Werkes von J. möchten wir folgendermaßen umschreiben:

In jüngster Zeit sind wiederum Zweifel an der Daseinsberechtigung
von «Fundamentaltheologie» aufgetaucht. Was soll diese etwas künstliche
Ansammlung von weit auseinander liegenden Fragenkomplexen? Wäre es
nicht angemessener, das Theologiestudium mit einer biblischen,
heilsgeschichtlichen Einleitung zu beginnen? Oder mit einer summarischen
Darstellung der Hauptpunkte christlicher Glaubenslehre, wie das etwa K. Rahner

programmatisch gefordert hat? Das vorliegende Buch legt anderes
nahe : Es gibt einen logisch zusammenhängenden Kreis theologischer Grundfragen,

die sinnvoll unter dem Titel «Fundamentaltheologie» zur Sprache
gebracht werden können. Die Einleitung zur Theologie kann sich weder mit
einer historischen oder biblischen Einführung noch mit der Erörterung rein



Evangelische Fundamentaltheologie 379

epistemologischer oder methodologischer Fragen begnügen. Daß J. dies aus
der Tradition der evangelischen Theologie heraus und unter maßgeblicher
Berücksichtigung der Problemgeschichte der letzten zwei Jahrhunderte
gezeigt hat, ist ein kaum zu unterschätzendes Motiv, die Sache der
Fundamentaltheologie nicht aufzugeben. Ein Problem jedoch bleibt : Durch Aufbau,
Gliederung und Durchführung anschaulich zu machen, daß Fundamentaltheologie

nicht nur die Grundlagen der Dogmatik thematisiert, sondern
ebenso die Grundfragen christlicher Ethik, der biblischen, der historischen
und der praktischen Theologie, insbesondere auch die Voraussetzungen einer
Theologie der Religionen und der Auseinandersetzung mit Atheismus und
Ideologiekritik. Damit berühren wir das Postulat einer «theologischen
Enzyklopädie». Diese gehört - als Abschluß und synthetischer Teil - zum
Aufgabenbereich von Fundamentaltheologie.

In diese Richtung weist nun ein neues, bedeutsames Werk von G. Ebe-
ling 2. Obschon aus einem «Grundkurs» für Theologen entstanden (vu),
ist es doch kaum ein «Lehrbuch» im konventionellen Sinn. Eher würde der
Ausdruck «Besinnungsbuch» dem Skopus entsprechen. Ein zweites Mal
wurde der Inhalt einem «breiteren Hörerkreis» vorgetragen (vn). Die
Fundamentaltheologie kommt als ausgesprochene Grenzwissenschaft zum Zuge.
Die Lektüre des Buches stellt nicht geringe Anforderungen an den Leser,
wenn er den Stellenwert prägnanter Äußerungen zu wissenschaftstheoretischen

Fragen ermessen will. Das Zielpublikum ist also ein dreifaches:
Anfänger in der Theologie, theologisch interessierte Laien, Fortgeschrittene,
denen ein «Test, der für jeden Theologen, welchen Reifengrades auch immer,
aufschlußreich ist» (vn), nur gelegen sein kann.

Der Verf. grenzt sein Vorhaben in zweifacher Hinsicht ab: sowohl einer
«Realenzyklopädie» gegenüber, bei der es um Vermittlung materialen Wissens

geht, als auch einer «Formalenzyklopädie» gegenüber, die eine «explizite
wissenschaftsmethodologische Grundlegung» in «streng systematischer
Form» anstrebt, und als deren «unerreichtes Vorbild» Schleiermachers
«Kurze Darstellung des theologischen Studiums» genannt wird (9). E. s

«begrenzte Zielsetzung» will einerseits weniger: nur «Anstöße zum
Nachdenken über die einzelnen Disziplinen», und bietet doch zugleich mehr: eine
«gesamttheologische Orientierung» in beständigem Blick auf das «Ganze der
Theologie» (9 f.). Bezeichnend ist der adjektivische Gebrauch «enzyklopädisch»

und zwar in folgenden Wortverbindungen: «enzyklopädischer Ort»
(der Praktischen Theologie, 114, 117), «enzyklopädische Einordnung» (der
Ethik, 146), «enzyklopädische Ganzheit» (der religionswissenschaftlichen
Disziplinen, 46), «enzyklopädische Besinnung» (vin) und - im Untertitel -

«enzyklopädische Orientierung» (in, 9). Das Stichwort «Orientierungshilfe»

2 Gerhard Ebeling: Studium der Theologie. Eine enzyklopädische
Orientierung. Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) 1975. xvi-190 S. (Uni-Taschenbücher,

446.)



380 Evangelische Fundamentalthéologie

(2) weist hin auf die «Orientierungskrise»: «Weil der Zugang zum Einen
und Ganzen gestört ist, welches die Sache der Theologie ausmacht, zerbricht
und zerbröckelt ihr Gegenstands- und Aufgabenbereich in ein verwirrendes
Konglomerat von einzelnem» (1). «Der Text der Theologie kann als solcher
überhaupt nur zum Reden kommen, indem sich die Beziehung zum Kontext
einstellt» (1). Dadurch erhält der 178 Seiten umfassende Text, auch wenn die
«Programmatik zur Studienreform» nur indirekt angeschnitten wird (vin,
vgl. 115), einen eminenten Bezug zur aktuellen Problemsituation in der
Theologie (vgl. dazu auch E. s Memorandum zur Verständigung in Kirche
und Theologie, jetzt abgedruckt in: Wort und Glaube III, Tübingen 1975,
484-514).

Ein Blick auf das Inhaltsverzeichnis (ix-xvi) überrascht : Es erscheinen
da nicht nur die seit dem 16. Jahrhundert hervorgetretenen theologischen
Disziplinen. Als «angrenzende nichttheologische Wissenschaften» (vii) werden

folgende komplexe Forschungsgebiete miteinbezogen: Religionswissenschaft,

Philosophie, Natur- und Geisteswissenschaften, empirische
Humanwissenschaften. Noch mehr erstaunt die Anordnung, die Marschroute des

«Rundgangs durch die vielen Fächer» (162): Nach einem Überblick über
«Das Ganze der Theologie» (1. Kap.) beginnt der Einstieg bei der «Wissenschaft

vom Neuen .Testament» (2. Kap.) als «Quellgrund der christlichen
Theologie» (13, 14). Von hier aus führt der Weg über die «Wissenschaft vom
Alten Testament» (3. Kap.) zur «Religionswissenschaft» (4. Kap.), die weit
mehr ist als eine «exegetische Hilfsdisziplin» (40); weiter von «Philosophie»
(5. Kap.) zu «Kirchengeschichte» (6. Kap.). Nach einer größeren Einschaltung

über «Natur- und Geisteswissenschaften» (7. Kap.) und «Humanwissenschaften»

(8. Kap.) werden die traditionellen, nichthistorischen theologischen
Disziplinen in folgender Reihenfolge abgewandelt: «Praktische Theologie»
(9. Kap.), «Dogmatik» (10. Kap.), «Ethik» (11. Kap.), «Fundamentaltheologie»

(12. Kap.). Welch ein Itinerar, das, Originalität mit Tiefe der Einsicht
verbindend, den Eingeweihten mehr noch als den Anfänger zu «verantwortlicher

Wahrnehmung der Beziehung von Glauben und Vernunft» und zur
«Entfaltung auf Verstehen hin in denkbar weitestem Horizont» (135)
herausfordert.

Dem Verf. geht es um eine «Besinnung auf das Ganze der Theologie»
(vu), um den «rechten inneren Stil» (vin) theologischer Praxis, um das, «was
einen zum Theologen macht und bei der Sache der Theologen auch bleiben
läßt» (2). Das Wort vom «Bleiben» bei der Sache der Theologie erhält
dadurch einen besonderen Akzent, daß E. an mancher Stelle (z. B. 2 f., 51 f.,
98 f., 11 f., 115 f.) mit gewichtigen Argumenten gegen die Emigration aus
der Theologie protestiert. Ganz besonders wehrt sich E. gegen die Flucht
«in die Humanwissenschaften oder vor ihnen» (99). Hier - und nicht etwa
im Kontext historischer Kritik oder gar der Naturwissenschaften - ist der
« Zusammenprall zwischen der Theologie und dem wissenschaftlichen
Selbstverständnis der Zeit zweifellos am schärfsten» (98). Das «turbulente Geschehen»

dieser zum Teil hochpolitisierten Disziplinen - gemeint sind Soziologie
und Psychologie - hat «auch die Theologie in seinen Bann gezogen» (98).
Daß bei einer solchen «erregten Anteilnahme Fehlreaktionen vorherrschen»



Evangelische Fundamentaltheologie 381

(98), überrascht nicht. «Es könnte ein neues Beispiel dafür sein, wie leicht
Theologen in Faszination oder Panik einer falsch verstandenen Zeitgemäßheit

zum Opfer fallen» (98/99). Das Ganze der Theologie steht auf dem Spiel.
«Gelangt der Theologe zu den Humanwissenschaften nicht in ein klares
Verhältnis, so wird nicht etwa bloß die berufliche Praxis in Mitleidenschaft
gezogen, sondern auch die Lauterkeit der Theologie selbst» (99). Die Mahnung
im Vorwort ist ernst zu nehmen, die Lektüre möge «dem Gesamtverlauf
folgen und nicht etwa bloß besonders interessierende Themen herausgreifen»
(vii). In jedem Kapitel wird das Ganze der Theologie angesprochen. Der
Schwerpunkt liegt auf der «Verknüpfung» der einzelnen Disziplinen
untereinander (vii). Doch sei - gewissen Äußerungen E.s folgend - erlaubt, auf die
Funktion und den enzyklopädischen Ort zweier Fachgebiete im besonderen
hinzuweisen: der Kirchengeschichte und der Praktischen Theologie.

Die Kirchengeschichte wird die «universalste» und «umfassendste
theologische Disziplin» genannt (11, 82). Die Praktische Theologie steht als
«kritisches Symptom des Theologieverständnisses» (115) - und in pointiertem
Kontrast zur üblichen Darstellungsweise - an der Spitze der systematischen
theologischen Fächer (113 ff.). Was verschafft diesen beiden Disziplinen so
hohe Prädikate? Wohl der Bezug zur Hauptintention des Buches, zum
Zentralthema E.scher Orientierung: Theologie und Erfahrung, Erfahrung
und Hermeneutik.

Die Kirchengeschichte zeichnet sich aus durch eine «ungewöhnliche
Integration aller nur denkbaren Dimensionen geschichtlicher Wirklichkeit» (78).
In ihrer «Konzentrizität» auf Jesus Christus als «Ursprung der Kirche» und
«Grund des Glaubens» und in ihrer «Exzentrizität» in bezug auf «Mannigfaltigkeit

und Strittigkeit von Kirche und des Christlichen überhaupt» (78) ist
sie ein Hinweis auf den «entscheidend theologischen Blickpunkt» (79).
Dieser soll nicht ausschließlich, jedoch vornehmlich in der «Dogmen-
und Theologiegeschichte» oder der «Konfessionskunde und Ökumenik»
festgehalten werden (79). Die Grundstruktur, die Polarität von «Konzentrizität»

(Christusbezug) und «Exzentrizität» (Weltbezug), ist ein «Sachverhalt

hermeneutischer Art» (80), der einen «ungeheuren Zuwachs an Erfahrung»

(81) bedeutet. «Was Kirche ist, läßt sich nicht abstrakten Lehraussagen

über sie entnehmen, sofern diese nicht mit der geschichtlichen
Anschauung der Existenz von Kirche vermittelt und von daher kritischer
Überprüfung ausgesetzt werden. Die Kirchengeschichte ist voll von Erfahrung

...» (81). «Man wird zwar nicht von einem Wahrheitszuwachs des
christlichen Glaubens in der Kirchengeschichte reden können, wohl aber
von einem Erkenntniszuwachs im Umgang mit der Glaubenswahrheit»,
von einer «Horizonterweiterung», einer «dialogischenÖffnung», in besonderem
Maße dazu geeignet, «zu einem theologisch disziplinierten Umgang mit
allen theologischen Disziplinen anzuhalten» (82).

Ebenso rührt die Praktische Theologie an einen «neuralgischen Punkt der
Theologie überhaupt» (114). Dabei geht es um die Wahrheit als
«Wirklichkeitsbezug» (115), um den «Wesensbezug zwischen dem Christlichen und
dem Allgemeinmenschlichen» (116/117), das «Begegnungsgeschehen von
Christlichem und Allgemeinmenschlichem» (117). Der hermeneutische Ver-



382 Evangelische Fundamentaltheologie

mittlungsprozeß zwischen den «Gegebenheiten historischen Überlieferungsgeschehens

» und den «Bedingungen und der Verantwortung gegenwärtigen
Überlieferungsgeschehens» (118) erreicht in der Praktischen Theologie eine
«besondere Penetranz» (124). Denn Praktische Theologie ist nach E. eigentlich

der «Vollzug des christlichen Redens von Gott in Verkündung, Unterricht

und Seelsorge», «nicht die Theorie darüber, sondern diese Praxis
selbst», somit «Theologie im strengsten Sinne» (122). Die Aufgabe besteht
darin: «vom Grundgeschehen der Kirche die gegenwärtige Lebenswirklichkeit

von Kirche so auszurichten, daß die gegenwärtige Lebenswirklichkeit
überhaupt aufgedeckt, getroffen und verändert wird» (126). Daß dies Erfahrung

impliziert, ist evident und wird durch den gehäuften Gebrauch der
Termini «Lebenswirklichkeit» und «Lebensvollzug» unterstrichen. Erscheint
Praktische Theologie «heute in besonderem Maße in Gefahr, zum Tummelplatz

theologischer Modeschöpfer und ihrer Experimente zu werden» (128), so

verrät dies eine andere, die eigentliche Aufgabe verkennende Auffassung.
Kirchengeschichte und Praktische Theologie nach E. schem Konzept

bringen also zum Ausdruck: daß die Theologie vom Kontakt, von
Wandel, Zuwachs und Krisen der Erfahrung lebt, und ihr die Aufgabe
zufällt, die Spannung zwischen alter und neuer Erfahrung, überlieferter und
herausgeforderter, in einem eminent hermeneutischen Vollzug kritisch und
verantwortungsvoll auf gegenwärtige Lebenswirklichkeit hin auszulegen.
«Dabei ergibt sich insofern eine gewisse Entsprechung zwischen der
kirchengeschichtlichen und der praktisch-theologischen Disziplin, als beide je in
ihrer Blickrichtung die der Theologie vorgegebene Realität der Kirche und
die Kontingenz des Geschichtlichen zu Gesicht bringen, - Aspekte, die sich

gegen systematisierende und abstrahierende Neigungen spröde verhalten
und eben deshalb der Theologie außerordentlich heilsam sind» (118). Diese
Sonderstellung von Kirchengeschichte und Praktischer Theologie verdrängt
jedoch nicht das Spezifische anderer klassischer theologischer Disziplinen.
Auch dogmatische Theologie - und zwar als «Lehre» - muß es geben, «weil
es dem Glauben gemäß ist, sich auf das Denken einzulassen» (135/136), und
weil der Glaube auf «Verstehen» drängt und einen «unerschöpflichen
Gedankenreichtum» entbindet (136). Die Ethik hat jenen «Verstehenshorizont» zu
entwerfen, «ohne den nicht deutlich werden kann, was Sache der Theologie
ist» (146, vgl. 157). «Hauptgeschäft» der Fundamentaltheologie ist die
«äußerste Zuspitzung der Wahrheitsfrage»: die Überwindung des Zwiespaltes
«zwischen historischer und systematischer Wahrheitsfindung» durch den
«Rückgang auf die Sache der Theologie» (167).

Im «Vorwort» spricht E. vom Ringen um das richtige «Maß», «um
nicht ins Uferlose zu geraten» (vin). «Wie der knappe Raum» (12-17 Seiten

pro Kapitel) «zu nutzen sei, welche Gesichtspunkte den Vorrang verdienen,
worauf verzichtet werden müsse, das waren jedesmal schwierige Entscheidungen,

die stets ein Gefühl des Unbefriedigtseins hinterließen» (vin). Umso

mehr sind die unbestreitbaren Vorzüge des Werkes zu würdigen. Man
leidet ja sehr unter den merkwürdigen Kriterien neuerer theologischer Produktion,

- fast möchte man sagen: Überproduktion - der ja ohnehin bald aus
äußeren Gründen Beschränkungen auferlegt werden. Was der Leser in E. s



Evangelische Fundamentaltheologie 383

«Studium der Theologie» (der Anklang an Schleiermachers Darstellung des

«theologischen Studiums» ist unverkennbar) zu bedenken erhält, zeugt von
einer von hohem Ethos getragenen theologischen Lebenserfahrung. Besonders

spürt man dies in dem so gewichtigen und aufschlußreichen Kapitel
über «Kirchengeschichte» (69-82), das manchen Leser zu wiederholter und
meditierender Lektüre anregen wird. Die Ausführungen zu «Philosophie»
(54-68), insbesonders zur «Partnerschaft von Theologie und Philosophie»
und zum «Gebrauch der Philosophie in der Theologie» - einer der wunden
Stellen heutigen Theologisierens - rufen nach Vergleich mit klassischen
Texten zu diesem Thema. Der Ernst der Erwägungen über «Ethik» (146-161),
vornehmlich über das «Phänomen des Ethischen» und dessen «Aporien»,
wird - insofern intellektuelle Neugier spontane Empfänglichkeit nicht
überlagert - zu Konfrontation mit letzten Lebensfragen herausfordern.

Das Buch ist aber nicht nur die reife Frucht eines der Sache der Theologie

verpflichteten Denkers, es bietet auch mannigfache Hilfe und Anregung
zu einem vertieften Verständnis des umfangreichen Schrifttums des Autors.
Wenn E. unter dem Stichwort «Hauptprobleme dogmatischer Theologie»
betont, das «Sinnvollste und Fruchtbarste» in der heutigen Situation sei,
«bei Einzelproblemen einzusetzen», «um so vom Detail her und im Detail
das Ganze zu erfassen» (142, vgl. 137), so geschieht dies bestimmt nicht ohne
persönliche Reminiszenzen. Zu den drei Sammelbänden «Wort und Glaube»
(der dritte, 647 Seiten umfassende, ist soeben erschienen) gibt die «enzyklopädische

Orientierung» wertvolle Wegweisung zu einer Synthese.
Schließlich sei erwähnt, was sämtliche Veröffentlichungen E. s. — neben

vielen anderen Qualitäten, wie souveräne Sachkenntnis — auszeichnet:
die Kompenetration von gedanklicher Schärfe und sprachlicher, hochdifferenzierter

Präzision. Dazu zwei Zitate aus früheren Schriften: «Denn wenn
es überhaupt in unserem Reden auf Sauberkeit, Genauigkeit,
Gewissenhaftigkeit, Verantwortung ankommt, so allermeist im Reden von Gott»
(Wort und Glaube I, 1960, 373). Und zur Redlichkeit: «Wie das zweite
Gebot, so ist auch das achte unter den Theologen besonders akut» (Wort
und Glaube II, 1969, 102).

Heinrich Stirnimann


	Evangelische Fundamentaltheologie

