
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 3

Artikel: Die Ethik des hl. Thomas

Autor: Utz, Arthur F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760420

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arthur F. Utz

Die Ethik des hl. Thomas

Übereinstimmungen und Differenzen zwischen der aristotelischen
und der thomistischen Ethik

7. Die aristotelische Grundlage

Der aristotelische Finalismus war für Thomas entscheidend.
Jegliches Wesen hat nach Aristoteles seine Entelechie, d. h. seine ihm
zugehörige Finalität, die in der Vervollkommnung seiner Natur liegt. Hierbei
hatte Aristoteles die allgemeine Natur im Auge, die über die Individualität

eines jeden einzelnen Dinges hinausreicht. Der Stein hat seinen
«natürlichen» Ort. Der Mensch und zwar jeder Mensch hat ein natürliches
Ziel, das allgemein bestimmbar ist und das der einzelne zwar konkret für
sich entsprechend seinen Lebensbedingungen ausformt, das aber doch
als universale Norm für die Lebensgestaltung gilt. Aristoteles hatte diese

Finalität als Naturanlage definiert, so daß jede anders geartete Ausformung

des Lebenszieles als Verformung, als Entartung, als Verfehlung des

Zieles bezeichnet werden muß. Der Mensch «muß» daher das von der
Natur vorgezeichnete Lebensziel erwählen. Dieses «Muß» ist nicht etwa
ein Soll im Sinne des kantischen Imperativs der reinen Verantwortung,
sondern ein Zweck-Muß. Der sittliche Imperativ ist mehr ein
biologischer, psychologischer, kurz existentieller.

Es wird allerdings nicht ersichtlich, warum das sittliche
Verantwortungsbewußtsein sich nicht ebensogut gegen den Naturzweck
entscheiden darf. Warum soll z. B. ein zum Kriegsdienst eingezogener junger
Mann sich nicht die Hand amputieren lassen dürfen, um dem von seinem

persönlichen Gewissensurteil nicht verantwortbaren Kriegsdienst zu
entgehen Man mag solches Tun als unklug, einfältig und blind verurteilen.
Wie aber ist bewiesen, daß die existentielle Zweckordnung zugleich eine



368 Die Ethik des hl. Thomas

sittliche Auflage bedeutet, die so absolut gilt wie die Pflicht, verantwortungsvoll

zu handeln
Kant hat richtig gesehen, daß sittliches Handeln nur im Absoluten

begründet werden kann. Ein Imperativ, der einem Zweck unterworfen
ist, kann danach nicht als sittlich gut bezeichnet werden. Nun hat sich

allerdings Aristoteles bemüht, das Absolute in der existentiellen Ordnung
zu finden. Er analysierte (Nik. Ethik lib. I) das Glück des Menschen, das

Endziel und Ruhepunkt aller Strebungen ist. Er spricht darum vom
«höchsten» Glück, vom «obersten Gut, das für sich allein genügt» (Nik.
Ethik I c. 5). In der Analyse schließt er die verschiedensten Güter aus,
die man etwa als «höchstes» Gut oder als Endziel anvisieren könnte:
Geld, Ehre, Lust usw. Die positive Bestimmung des zu erwählenden, als

absolut geltenden Endzieles vermag er aber nicht vorzunehmen, wenigstens

nicht unter dem sittlichen Aspekt des absoluten Solls. Das Göttliche,

das man entsprechend seiner Metaphysik als naheliegende Definition

des absoluten Zieles ansehen könnte, erscheint in nichtsittlichem
Kleide, nämlich als höchste Handlung des Menschen, als höchster Besitz,
nämlich als Kontemplation des Divinum (vgl. Nik. Ethik X 7). Damit
aber ist die als höchste gepriesene Tätigkeit des Menschen in die
metaethische Sphäre abgedrängt, nämlich in den Intellekt. Dies entspricht
ganz und gar der aristotelischen Schauweise, gemäß welcher die «Tugenden»

in intellektuelle und sittliche eingeteilt werden, wobei die «sittlichen»

nur Dienstwert für das höchste intellektuelle Tun, nämlich die
Weisheit des Philosophen besitzen. Und es entspricht obendrein der
aristotelischen Auffassung, daß der Großteil der Bürger während eines

ganzen Lebens dazu verurteilt wird, sich mit den dienstleistenden
sittlichen Tugenden zufrieden zu geben, eventuell sogar als Sklaven zu
dienen, um den Philosophen das höchste Tun zu ermöglichen. Damit
dürfte es deutlich genug geworden sein, wie biologisch und psychologisch
die aristotelische Ethik verformt ist. Sie ist mehr eine Ontologie, aber bei
weitem keine Ethik. Die schönen Ausführungen des Aristoteles über die
Freundschaft im achten Buch der Nik. Ethik enden dort, wo es sich um
das letzte Gut handelt, in einem individualistischen Eudaimonismus :

Wie der Freund mit dem Freund in allem einig ist, so «ist der vollkommene

Mensch mit sich selbst einig und strebt mit seiner gesamten Seele

nach Zielen, die nicht auseinanderfallen» (Nik. Ethik IX c. 4).
Aristoteles ist der Überzeugung, daß der Mensch, wenn er gemäß

seiner Natur handelt, ein letztes Ziel anstrebt, das alle einzelnen
Strebungen in sich vereinigt. In dieser letzten Zielsetzung sieht er die sitt-



Die Ethik des hl. Thomas 369

liehe Handlung begründet. Allerdings ist das Tun selbst, durch das sich
die Realisierung des letzten Zieles vollzieht, kein eigentlich sittlicher Akt
mehr, sondern ein intellektueller, sofern es dem einzelnen Individuum
überhaupt gelingt, bis dahin zu kommen.

2. Der Finalismus bei Thomas von Aquin

Thomas übernimmt den gesamten Komplex der aristotelischen
Ethik. Auch seine Ethik beginnt mit der psychologischen Analyse, die in
der Feststellung endet, daß der Mensch in allen seinen Handlungen
zielstrebig ist. Diese Zielstrebigkeit hat, wie Thomas mit Aristoteles betont,
irgendwo notwendigerweise einen Endpunkt. Wäre dies nicht der Fall,
dann könnte der Mensch als rationales Wesen überhaupt nichts anstreben:

«si non esset ultimus finis, nihil appeteretur, nec aliqua actio ter-
minaretur, nec etiam quiesceret intentio agentis» (I—II 1,4).

Eine ähnliche Überlegung findet sich bei Kant. Während Kant für
die reale, d. h. kausale Ordnung den regressus in infinitum annimmt, sieht

er die sittliche Ordnung gerade dadurch charakterisiert, daß sie ursachlos,

also absolut ist. Das Argument steht allerdings auf einem anderen
Grund als jenes des hl. Thomas. Die Idee des Sittlichen ist nämlich in
der Idee der Freiheit von Ursache begründet. Es muß darum am Anfang
ein Absolutes stehen. Dieses kann für Kant, wissenschaftlich betrachtet,
nur die Freiheit sein. Wenn man das Ursachlose in die kausale Ordnung
hineinverlagern will, dann braucht es dazu schon das Postulat der
Religion.

Gegenüber Kant sieht aber Thomas mit Aristoteles das Absolute
nicht in dem formalen Imperativ, sondern in einem realen Gut, das der
Mensch naturhaft anstrebt. Und dieses Gut wird auch ganz im Einklang
mit dem Stagyriten als allen Menschen gemeinsam betrachtet. Denn
entsprechend der aristotelischen Abstraktionslehre läßt sich die menschliche

Natur als allgemeine Natur definieren, somit auch deren Entelechie.
Die erste Quaestio des zweiten Teiles der Summa, also der

Moraltheologie des hl. Thomas, geht über Aristoteles nicht hinaus. Sie
verbleibt in der philosophischen Betrachtung der allgemeinen Natur, hat
also noch nicht theologisches Gepräge. J. Ramirez (De hominis beati-
tudine, Tractatus theologicus, T. 1, Salmanticae 1942, 162 f.) hebt mit
Recht hervor, daß Thomas nur das «natürliche letzte Ziel» im Auge hat,
gewissermaßen als philosophische Einführung in den Traktat vom letzten



370 Die Ethik des hl. Thomas

Ziel, von dem die Offenbarung in neuer Weise redet. Bedeutungsvoll ist
sodann die Bemerkung von Ramirez, Thomas wolle das letzte Ziel sachlich

noch nicht näher bestimmen, sondern einfach «konfus» als etwas

begreifen, das endgültig die menschliche Entelechie ausfüllt (1. c. 163).
Das ist nun etwas eigenartig. Denn Thomas war doch der Überzeugung,

daß die Existenz Gottes mit natürlichem Licht erkannt werden
kann. Warum verbreitert er sich nicht bezüglich der aristotelischen Lehre

von der philosophischen Weisheit, in welcher das Streben nach dem

letzten Ziel seinen Endpunkt erreicht hat? Hier fällt bereits die theologische

Orientierung der ersten Quaestio auf. Denn ein Theologe kann
mit der philosophischen Glückseligkeit nicht viel anfangen. Sie ist höchst
unvollkommen. Die Vollkommenheit des Philosophen reicht «nicht im
eigentlichen Sinne an die Erstursache, sie verbleibt vielmehr im Bereich
des natürlichen Verlangens nach der Erstursache» (I—II 3,8). Thomas

hätte nun hier eigentlich weiterfragen sollen, warum überhaupt die

Entscheidung für Gott als natürliches Tun illusorisch ist, oder wenigstens
unter welchen Bedingungen das letzte Zeil, das im unendlichen, real
existierenden Wesen, nämlich Gott besteht, Gegenstand sittlichen Tuns
sein kann.

Aristoteles wußte mit Gott in der Ethik nichts anzufangen. Die Götter

waren zu lächerlich für ihn. Er spricht bezüglich der Kontemplation,
zu der die Philosophen gelangen, nur vom Divinum im Sinn eines Meta-

physikers. Aber eine sittliche Vereinigung im Sinn der Freundschaft mit
dem Göttlichen, die einzig dem sittlichen Streben entspräche, war außerhalb

seines Gesichtskreises. Damit aber war es Aristoteles verwehrt, das

letzte sittliche Ziel als reales absolutes Gut zu bestimmen. Dies bedeutet
aber das Fiasko einer philosophischen Finalethik. Eine lebenstüchtige
Ethik dürfte auf diesen Fragenkomplex nicht verzichten. Hätte Thomas
die kantische Lehre vom absoluten Imperativ als dem Wesensstück der
Ethik gewußt, dann hätte er wohl bereits in der ersten Quaestio die Frage
nach der Realität des letzten Zieles gestellt, da er Aristoteles folgend und
übrigens im Sinn des christlichen Realismus den sittlichen Menschen in
Hinblick auf das letzte menschliche Ziel bestimmt. Solange diese Frage
nach der realen Erreichbarkeit Gottes als des letzten Zieles nicht
ventiliert ist, ist jede finalistische Ethik grundlos.

Nun hat Thomas allerdings ausdrücklich erklärt, daß das universale
Gut, das ja bei Kant in der ethischen Motivierung die entscheidende
Rolle spielt, nur in Gott gefunden werden kann (I—II 2,8; besonders ad 1).
Daß Gott sich aber schenkt und damit erst realgültiges Objekt der sitt-



Die Ethik des hl. Thomas 371

liehen Zielbestimmung wird, wird von Thomas in der Grundlegung der

Ethik zunächst übergangen. Die enge Anschmiegung an die psychologisch

fundierte Finalethik des Aristoteles hat offenbar diese Erweiterung
des Blickfeldes verhindert.

Dieser enge Anschluß an Aristoteles ist wohl auch die Ursache, daß

Thomas in der dritten Quaestio, wo er die endgültige Glückseligkeit als

Anschauung Gottes definiert, nicht eigens darauf eingeht, inwiefern ein

intellektueller Akt Abschluß höchsten sittlichen Strebens sein kann.
Es sieht also so aus, als ob Thomas die Ethik auch nur als Präparativ
auf etwas völlig Metaethisches erblickte.

Doch liegt in dieser Interpretation ein gründlicher Irrtum. Gewiß

würde man von einem modernen Autor, der über die Grundlegung der
Moral schreibt, eine Erklärung erwarten, inwiefern die visio beatifica
noch echt sittliche Bewandtnis hat, nämlich ein Tun ist, das in
vollendetster Weise eine Erfüllung des Imperativs ist, das höchste Gut zu
lieben. Die Franziskanerschule (Skotus, Bonaventura) hat diesen

Gesichtspunkt mit Recht als Wesenskern sittlicher Beurteilung
hervorgehoben. Die Ethik ist nun einmal nicht in erster Linie eine Glückseligkeitslehre,

sondern die Lehre vom Tun um des Guten willen. Daß dieses

Tun mit Glück verbunden ist und daß das wahre, unendliche Glück ein
Zeichen echten Strebens ist, ist damit durchaus nicht ausgeschlossen.

Nun muß man bedenken, daß die Einheit mit dem unendlichen Gut
an die Bedingung geknüpft ist, daß das Gut in menschlichen Besitz

gelangt. Solange dies nicht der Fall ist, verbleibt der sittliche Akt, d.h.
die Liebe des höchsten Gutes, noch in unvollkommenem Zustand. So

rechtfertigt es sich, die Unio mit dem höchsten Gut von der Visio aus zu
bestimmen, weil nur diese besitzergreifende Tätigkeit sein kann.

Allerdings ist damit der formale Gesichtspunkt der Moral etwas
verschoben. Aber es liegt in der Eigenart der finalistischen Moral, daß

sittliches Wollen nicht identisch ist mit dem Akt, mittels dessen das

sittlich angestrebte Endziel erfaßt wird. Jedoch muß in diesem das

Endziel ergreifenden Akt die gesamte sittliche Entscheidung, im Fall
der Visio die Liebe Gottes, mit eingeschlossen sein. Unter dem formalen

Gesichtspunkt des «Sittlichen» erhält darum die Liebe Gottes den
Akzent. Aber man muß sich dann klar sein, daß das finalistische Element
zu kurz kommt.

Es wurde kritisch darauf hingewiesen, daß Thomas in den Quae-
stionen, wo er die Grundlagen der Ethik und Moraltheologie darstellt,
die formal-ethische Argumentierung zu wenig berücksichtigte. Man würde



372 Die Ethik des hl. Thomas

ihm Unrecht tun, wenn man annähme, er habe die Lücke in der aristotelischen

Ethik, in der das letzte sittliche Ziel aus dem ethischen Bereich
hinausfällt und in welcher das letzte Ziel überhaupt nicht real definiert
wird, nicht erkannt. Thomas setzt in seiner Einführung die Kenntnis vom
erlösenden Gott, der sich als letztes Ziel des Menschen anbietet, voraus.
Sein ganzer Einleitungstraktat ist, wie Ramirez (1. c. 163) sagt,
«imperative» theologisch, d. h. theologisch orientiert, wenngleich nicht
theologischer Natur.

Diese Orientierung, ohne die der aristotelische Finalismus keine

Ethik sein kann, wird an verschiedenen Stellen mehr oder weniger deutlich

expliziert. In I—II 109,3 fragt Thomas, ob der Mensch Gott als das

höchste Gut aus rein natürlicher Kraft, d. h. ohne Gnade lieben könne.

Für den Status der durch die Ursünde nicht berührten Natur (status
naturae integrae) bejaht er die Frage. Allerdings bleibt diese Liebe, wie
in I—II 3,8 ausgeführt wurde, immer noch unvollkommen. Immerhin ist
aber der sittliche Akt als Wollen eines für den Wollenden real möglichen
Gutes gewährleistet. Für den Zustand der gefallenen Natur (status
naturae corruptae) negiert Thomas die Frage. Die Begründung ist
allerdings nicht ethischer, sondern psychologischer Natur: Der Mensch kann
nicht mehr Gott über alles lieben, weil er zu schwach ist und das Einzelgut

dem höchsten, universalen Gut vorzieht. Im Sinn der Grundlegung
der Ethik hätte man wohl antworten müssen: selbst wenn der Mensch

in der Motivierung seines Handelns das höchste Gut dem Einzelgut
vorziehen könnte, dann wäre dieses Wollen unwirksam, solange Gott seinerseits

nicht verziehen und sich erneut geschenkt hat. In etwa ist dieser

Gedanke impliziert in der Erklärung: «Im Zustand der gefallenen Natur
bedarf der Mensch dazu des Geschenkes der Gnade, durch deren Hilfe
die Natur geheilt wird» (1. c.).

Solange diese «Heilung», die ein Verzeihen von seiten Gottes zur
Bedingung hat, nicht erfolgt ist, verbleibt alles sittliche Finalstreben im
Psychologischen. Es ist ein Bemühen um ein Gut, das man sich vorstellt,
das aber effektiv ein illusorisches Gut für den Menschen bedeutet.

Im Traktat über die Tugenden streift Thomas die Frage, was eine

nur-philosophische Ethik auf sich hat. Da ohne Gottesliebe (caritas) das

letzte Ziel nicht erreicht werden kann, gelingt es dem natürlichen
sittlichen Bemühen nur zum guten Tun im Hinblick auf ein partikuläres,
nicht aber auf das universale Gut (II-II 23,7). Bereits Augustinus, auf
den sich hier Thomas (1. c. ad 1) beruft, hat in seinem Schreiben an
Julianus (c. 3, PL 44.750 f.) im Anschluß an den Hebräerbrief erklärt,



Die Ethik des hl. Thomas 373

der Ungläubige besitze keine wahren Tugenden. Thomas hat, durch die

psychologische Betrachtungsweise, die der aristotelischen Tugendlehre
eigen ist, geführt, diese etwas scharfe Formulierung des hl. Augustinus
gemildert. Das sittliche Streben eines Menschen, dem die Gottesliebe

fehlt, kann immerhin im einzelnen sich auf ein Objekt beziehen, das auf
das letzte Ziel ausrichtbar ist, d. h. ausgerichtet werden könnte, sofern
Gott es wollte. Die betreffende Handlung ist also vom Objekt her als gut
zu bezeichnen. Der Mensch, dem die Gottesliebe abgeht, kann sich also

auch die Tugenden erwerben. Allerdings haben diese mehr die Bewandtnis

eines Schutzes vor Bösem als die einer Hilfe zum sittlich Guten

(I—II 63,2). Diese Bemerkung ist allerdings ebenfalls mehr psychologischer

als sittlicher Natur.
Mit diesen Ausführungen ist an sich ausreichend aufgewiesen, in

welcher Weise Thomas die Lücken der aristotelischen Ethik auszufüllen
wußte. Es sei aber noch ein Traktat kurz erwähnt, in dem die Überwindung

der Mängel der aristotelischen Finalethik ganz deutlich zum
Vorschein gelangt. Es ist der Traktat über die vita activa und passiva

(II-II 179-182). Hinsichtlich der visio beata haben wir bereits festgestellt,
daß Thomas die Linie der Ethik nicht wie Aristoteles verlassen hat. Die
visio als höchstes Ziel behält trotz der intellektuellen Qualität ihre
Verknüpfung mit der Liebe. Für das irdische Dasein aber stellt sich das

ethische Problem, ob die höchstmögliche Vereinigung mit dem sittlich
erstrebenswerten Gut, nämlich Gott, von einem anderen als vom
sittlichen Tun abhängt, nämlich von der rein intellektuellen Kraft des

Menschen. Die Zweiteilung menschlichen Tuns in Philosophie als der
Weisheit bezüglich des Göttlichen und in sittliches Streben in Übung
der Gerechtigkeit, Tapferkeit und Maßhaltung ist, wie erwähnt, bei
Aristoteles in die Zweiklassentheorie ausgeartet: hic die «Weisen», die

Philosophen, die sowohl die intellektuelle Ausrüstung wie auch die Freizeit

für die Kontemplation besitzen, dort die alltäglichen Menschen, die
den Geschäften des Lebens obliegen, zum Teil sogar als Sklaven dienen
müssen.

Thomas hat nun die Zweiteilung übernommen. Er sieht aber diese

Teilung nicht von der Begabung oder vom Mangel intellektueller Kräfte
als vielmehr von der Dauer der Beschäftigung, von der Wahl für einen
Lebensstand her. Das aktive Leben, das in der äußeren Betätigung der
Nächstenliebe und der sittlichen Tugenden besteht, ist die eine Lebensart,

die Hingabe an das höchste Gut in der Kontemplation die andere.
Keine von beiden aber ist ausschließlich. Ganz abgesehen davon, daß



374 Die Ethik des hl. Thomas

niemand sich ununterbrochen der Kontemplation hingeben kann (II-II
181,4 ad 3), so gebietet unter Umständen die Gotteshebe um des Nächsten

willen, sich dem aktiven Leben hinzugeben (II-II 182,1 ad 3). Und
andererseits bedeutet gerade diese Betätigung der Liebe eine Vertiefung der

Kontemplation, weil «in der Liebe das kontemplative Leben sowohl
seinen Ursprung wie auch sein Ziel hat» (II-II 180,8 ad 1). Die christliche
Weisheit, kraft deren der Christ zur höchsten Kontemplation befähigt
ist, wird im Gegensatz zur Weisheit des Philosophen nicht «erworben»,

man erhält sie vielmehr als Gabe des Heiligen Geistes (II-II 45,1 ad 2).
Daß die Liebe sowohl als Ursprung wie auch als Abrundung und Ziel
(terminus et finis, II-II 180,7) der Kontemplation bezeichnet wird,
bedeutet einen völligen Kurswechsel hinsichtlich des aristotelischen
Finalismus. Thomas hat schließlich aus christlichem Geiste sozusagen
die rein psychologische Orientierung der aristotelischen Ethik hereingeholt

in den Bereich der eigentlichen Ethik, deren erster Imperativ
heißt: das Gute um des Guten willen lieben. Allerdings wird diese

substantielle Korrektur nicht in der Grundlegung der Ethik oder
Moraltheologie, sondern erst dort sichtbar, wo die Frucht aller sittlichen
Bemühungen und zugleich der höchste sittliche Akt, zu dem der Mensch
überhaupt fähig ist, besprochen wird.

Eine dem thomasischen Finalismus folgende Ethik müßte die
korrektiven Elemente, mit denen Thomas im Verlauf seiner Moral den
aristotelischen Psychologismus und Intellektualismus verwandelt hat,
bereits in der Grundlegung der Ethik mitberücksichtigen, um den
ethischen Stellenwert der einzelnen, stark psychologisch anmutenden Traktate

(Wollen, Freiheit, Leidenschaften, Tugenden, Kontemplation)
aufzuweisen. Dadurch würde allerdings der Aufbau etwas umorganisiert
werden müssen, ausgehend von der Analyse des sittlichen Aktes, sich
sodann beschäftigend mit seinen materialen und formalen Elementen,
seinen Dispositionen usw. x.

1 Vgl. die Disposition bei A. F. Utz, Ethik, unter Mitwirkung von Brigitta
von Galen, Heidelberg 1970.


	Die Ethik des hl. Thomas

