Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 3

Artikel: Die Ethik des hl. Thomas

Autor: Utz, Arthur F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760420

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ArTHUR F. Utz

Die Ethik des hl. Thomas

Ubereinstimmungen und Differenzen zwischen der aristotelischen
und der thomistischen Ethik

1. Die aristotelische Grundlage

Der aristotelische Finalismus war fiir Thomas entscheidend. Jeg-
liches Wesen hat nach Aristoteles seine Entelechie, d. h. seine ihm zuge-
horige Finalitdt, die in der Vervollkommnung seiner Natur liegt. Hierbei
hatte Aristoteles die allgemeine Natur im Auge, die iiber die Individuali-
tdt eines jeden einzelnen Dinges hinausreicht. Der Stein hat seinen «na-
tiirlichen» Ort. Der Mensch und zwar jeder Mensch hat ein natiirliches
Ziel, das allgemein bestimmbar ist und das der einzelne zwar konkret fiir
sich entsprechend seinen Lebensbedingungen ausformt, das aber doch
als universale Norm fiir die Lebensgestaltung gilt. Aristoteles hatte diese
Finalitdt als Naturanlage definiert, so da3 jede anders geartete Ausfor-
mung des Lebenszieles als Verformung, als Entartung, als Verfehlung des
Zieles bezeichnet werden muB. Der Mensch «muf3» daher das von der
Natur vorgezeichnete Lebensziel erwdhlen. Dieses « MuB» ist nicht etwa
ein Soll im Sinne des kantischen Imperativs der reinen Verantwortung,
sondern ein Zweck-MuB. Der sittliche Imperativ ist mehr ein biolo-
gischer, psychologischer, kurz existentieller.

Es wird allerdings nicht ersichtlich, warum das sittliche Verant—
wortungsbewuftsein sich nicht ebensogut gegen den Naturzweck ent-
scheiden darf. Warum soll z. B. ein zum Kriegsdienst eingezogener junger
Mann sich nicht die Hand amputieren lassen diirfen, um dem von seinem
persénlichen Gewissensurteil nicht verantwortbaren Kriegsdienst zu ent-
gehen? Man mag solches Tun als unklug, einfiltig und blind verurteilen.
Wie aber ist bewiesen, daB} die existentielle Zweckordnung zugleich eine



368 Die Ethik des hl. Thomas

sittliche Auflage bedeutet, die so absolut gilt wie die Pflicht, verantwor-
tungsvoll zu handeln?

Kant hat richtig gesehen, da@ sittliches Handeln nur im Absoluten
begriindet werden kann. Ein Imperativ, der einem Zweck unterworfen
ist, kann danach nicht als sittlich gut bezeichnet werden. Nun hat sich
allerdings Aristoteles bemiiht, das Absolute in der existentiellen Ordnung
zu finden. Er analysierte (Nik. Ethik lib. I) das Gliick des Menschen, das
Endziel und Ruhepunkt aller Strebungen ist. Er spricht darum vom
«hochsten» Gliick, vom «obersten Gut, das fiir sich allein geniigt» (Nik.
Ethik I c. 5). In der Analyse schlieBt er die verschiedensten Giiter aus,
die man etwa als «hochstes» Gut oder als Endziel anvisieren koénnte:
Geld, Ehre, Lust usw. Die positive Bestimmung des zu erwidhlenden, als
absolut geltenden Endzieles vermag er aber nicht vorzunehmen, wenig-
stens nicht unter dem sittlichen Aspekt des absoluten Solls. Das Gott-
liche, das man entsprechend seiner Metaphysik als naheliegende Defini-
tion des absoluten Zieles ansehen koénnte, erscheint in nichtsittlichem
Kleide, ndmlich als héchste Handlung des Menschen, als hchster Besitz,
ndamlich als Kontemplation des Divinum (vgl. Nik. Ethik X 7). Damit
aber ist die als hochste gepriesene Tétigkeit des Menschen in die meta-
ethische Sphire abgedrdangt, ndmlich in den Intellekt. Dies entspricht
ganz und gar der aristotelischen Schauweise, gemd3 welcher die « Tugen-
den» in intellektuelle und sittliche eingeteilt werden, wobei die «sittli-
chen» nur Dienstwert fiir das hochste intellektuelle Tun, ndmlich die
Weisheit des Philosophen besitzen. Und es entspricht obendrein der ari-
stotelischen Auffassung, dall der Grofteil der Biirger wihrend eines
ganzen Lebens dazu verurteilt wird, sich mit den dienstleistenden sitt-
lichen Tugenden zufrieden zu geben, eventuell sogar als Sklaven zu
dienen, um den Philosophen das hochste Tun zu erméglichen. Damit
diirfte es deutlich genug geworden sein, wie biologisch und psychologisch
die aristotelische Ethik verformt ist. Sie ist mehr eine Ontologie, aber bei
weitem keine Ethik. Die schénen Ausfithrungen des Aristoteles iiber die
Freundschaft im achten Buch der Nik. Ethik enden dort, wo es sich um
das letzte Gut handelt, in einem individualistischen Eudaimonismus:
Wie der Freund mit dem Freund in allem einig ist, so «ist der vollkom-
mene Mensch mit sich selbst einig und strebt mit seiner gesamten Seele
nach Zielen, die nicht auseinanderfallen» (Nik. Ethik IX c. 4).

Aristoteles ist der Uberzeugung, daB der Mensch, wenn er gemiB
seiner Natur handelt, ein letztes Ziel anstrebt, das alle einzelnen Stre-
bungen in sich vereinigt. In dieser letzten Zielsetzung sieht er die sitt-



Die Ethik des hl. Thomas 369

liche Handlung begriindet. Allerdings ist das Tun selbst, durch das sich
die Realisierung des letzten Zieles vollzieht, kein eigentlich sittlicher Akt
mehr, sondern ein intellektueller, sofern es dem einzelnen Individuum
iiberhaupt gelingt, bis dahin zu kommen.

2. Der Finalismus beir Thomas von Aquin

Thomas iibernimmt den gesamten Komplex der aristotelischen
Ethik. Auch seine Ethik beginnt mit der psychologischen Analyse, die in
der Feststellung endet, dal der Mensch in allen seinen Handlungen ziel-
strebig ist. Diese Zielstrebigkeit hat, wie Thomas mit Aristoteles betont,
irgendwo notwendigerweise einen Endpunkt. Wire dies nicht der Fall,
dann konnte der Mensch als rationales Wesen iiberhaupt nichts anstre-
ben: «si non esset ultimus finis, nihil appeteretur, nec aliqua actio ter-
minaretur, nec etiam quiesceret intentio agentisy» (I-II 1,4).

Eine dhnliche Uberlegung findet sich bei Kant. Wihrend Kant fiir
die reale, d. h. kausale Ordnung den regressus in infinitum annimmt, sieht
er die sittliche Ordnung gerade dadurch charakterisiert, dal sie ursach-
los, also absolut ist. Das Argument steht allerdings auf einem anderen
Grund als jenes des hl. Thomas. Die Idee des Sittlichen ist ndmlich in
der Idee der Freiheit von Ursache begriindet. Es mull darum am Anfang
ein Absolutes stehen. Dieses kann fiir Kant, wissenschaftlich betrachtet,
nur die Freiheit sein. Wenn man das Ursachlose in die kausale Ordnung
hineinverlagern will, dann braucht es dazu schon das Postulat der Reli-
gion.

Gegeniiber Kant sieht aber Thomas mit Aristoteles das Absolute
nicht in dem formalen Imperativ, sondern in einem realen Gut, das der
Mensch naturhaft anstrebt. Und dieses Gut wird auch ganz im Einklang
mit dem Stagyriten als allen Menschen gemeinsam betrachtet. Denn ent-
sprechend der aristotelischen Abstraktionslehre 1463t sich die menschliche
Natur als allgemeine Natur definieren, somit auch deren Entelechie.

Die erste Quaestio des zweiten Teiles der Summa, also der Moral-
theologie des hl. Thomas, geht {iber Aristoteles nicht hinaus. Sie ver-
bleibt in der philosophischen Betrachtung der allgemeinen Natur, hat
also noch nicht theologisches Geprige. ]J. Ramirez (De hominis beati-
tudine, Tractatus theologicus, T. 1, Salmanticae 1942, 162 {.) hebt mit
Recht hervor, daBl Thomas nur das «natiirliche letzte Ziel» im Auge hat,
gewissermafen als philosophische Einfithrung in den Traktat vom letzten



370 Die Ethik des hl. Thomas

Ziel, von dem die Offenbarung in neuer Weise redet. Bedeutungsvoll ist
sodann die Bemerkung von Ramirez, Thomas wolle das letzte Ziel sach-
lich noch nicht niher bestimmen, sondern einfach «konfus» als etwas
begreifen, das endgiiltig die menschliche Entelechie ausfiillt (1. c. 163).

Das ist nun etwas eigenartig. Denn Thomas war doch der Uberzeu-
gung, dal die Existenz Gottes mit natiirlichem Licht erkannt werden
kann. Warum verbreitert er sich nicht beziiglich der aristotelischen Lehre
von der philosophischen Weisheit, in welcher das Streben nach dem
letzten Ziel seinen Endpunkt erreicht hat? Hier fillt bereits die theolo-
gische Orientierung der ersten Quaestio auf. Denn ein Theologe kann
mit der philosophischen Gliickseligkeit nicht viel anfangen. Sie ist hochst
unvollkommen. Die Vollkommenheit des Philosophen reicht «nicht im
eigentlichen Sinne an die Erstursache, sie verbleibt vielmehr im Bereich
des natiirlichen Verlangens nach der Erstursache» (I-II 3,8). Thomas
hidtte nun hier eigentlich weiterfragen sollen, warum iiberhaupt die Ent-
scheidung fiir Gott als natiirliches Tun illusorisch ist, oder wenigstens
unter welchen Bedingungen das letzte Zeil, das im unendlichen, real
existierenden Wesen, namlich Gott besteht, Gegenstand sittlichen Tuns
sein kann.

Aristoteles wuBte mit Gott in der Ethik nichts anzufangen. Die Got-
ter waren zu ldcherlich fiir ihn. Er spricht beziiglich der Kontemplation,
zu der die Philosophen gelangen, nur vom Divinum im Sinn eines Meta-
physikers. Aber eine sittliche Vereinigung im Sinn der Freundschaft mit
dem Géttlichen, die einzig dem sittlichen Streben entspriche, war auBer-
halb seines Gesichtskreises. Damit aber war es Aristoteles verwehrt, das
letzte sittliche Ziel als reales absolutes Gut zu bestimmen. Dies bedeutet
aber das Iiasko einer philosophischen Finalethik. Eine lebenstiichtige
Ethik diirfte auf diesen Fragenkomplex nicht verzichten. Hitte Thomas
die kantische Lehre vom absoluten Imperativ als dem Wesensstiick der
Ethik gewuf3t, dann hitte er wohl bereits in der ersten Quaestio die Frage
nach der Realitdt des letzten Zieles gestellt, da er Aristoteles folgend und
iibrigens im Sinn des christlichen Realismus den sittlichen Menschen in
Hinblick auf das letzte menschliche Ziel bestimmt. Solange diese Frage
nach der realen Erreichbarkeit Gottes als des letzten Zieles nicht ven-
tiliert ist, ist jede finalistische Ethik grundlos.

Nun hat Thomas allerdings ausdriicklich erklart, dal das universale
Gut, das ja bei Kant in der ethischen Motivierung die entscheidende
Rolle spielt, nur in Gott gefunden werden kann (I-II 2,8; besonders ad 1).
DaB Gott sich aber schenkt und damit erst realgiiltiges Objekt der sitt-



Die Ethik des hl. Thomas ' 371

lichen Zielbestimmung wird, wird von Thomas in der Grundlegung der
Ethik zunichst iibergangen. Die enge Anschmiegung an die psycholo-
gisch fundierte Finalethik des Aristoteles hat offenbar diese Erweiterung
des Blickfeldes verhindert.

Dieser enge Anschlufl an Aristoteles ist wohl auch die Ursache, da3
Thomas in der dritten Quaestio, wo er die endgiiltige Gliickseligkeit als
Anschauung Gottes definiert, nicht eigens darauf eingeht, inwiefern ein
intellektueller Akt AbschluB hochsten sittlichen Strebens sein kann.
Es sieht also so aus, als ob Thomas die Ethik auch nur als Priparativ
auf etwas vollig Metaethisches erblickte.

Doch liegt in dieser Interpretation ein griindlicher Irrtum. Gewil3
wiirde man von einem modernen Autor, der iiber die Grundlegung der
Moral schreibt, eine Erklirung erwarten, inwiefern die visio beatifica
noch echt sittliche Bewandtnis hat, nimlich ein Tun ist, das in vollen-
detster Weise eine Erfiillung des Imperativs ist, das hochste Gut zu
lieben. Die Franziskanerschule (Skotus, Bonaventura) hat diesen Ge-
sichtspunkt mit Recht als Wesenskern sittlicher Beurteilung hervor-
gehoben. Die Ethik ist nun einmal nicht in erster Linie eine Gliickselig-
keitslehre, sondern die Lehre vom Tun um des Guten willen. Daf3 dieses
Tun mit Gliick verbunden ist und dal3 das wahre, unendliche Gliick ein
Zeichen echten Strebens ist, ist damit durchaus nicht ausgeschlossen.

Nun mull man bedenken, dafl die Einheit mit dem unendlichen Gut
an die Bedingung gekniipft ist, da das Gut in menschlichen Besitz
gelangt. Solange dies nicht der Fall ist, verbleibt der sittliche Akt, d. h.
die Liebe des hochsten Gutes, noch in unvollkommenem Zustand. So
rechtfertigt es sich, die Unio mit dem hochsten Gut von der Visio aus zu
bestimmen, weil nur diese besitzergreifende Tdtigkeit sein kann.

Allerdings 1st damit der formale Gesichtspunkt der Moral etwas
verschoben. Aber es liegt in der Eigenart der finalistischen Moral, daB
sittliches Wollen nicht identisch ist mit dem Akt, mittels dessen das
sittlich angestrebte Endziel erfaB3t wird. Jedoch muf} in diesem das
Endziel ergreifenden Akt die gesamte sittliche Entscheidung, im Fall
der Visio die Liebe Gottes, mit eingeschlossen sein. Unter dem formalen
Gesichtspunkt des «Sittlichen» erhdlt darum die Liebe Gottes den Ak-
zent. Aber man mul} sich dann klar sein, daB3 das finalistische Element
zu kurz kommt.

Es wurde kritisch darauf hingewiesen, daBl Thomas in den Quae-
stionen, wo er die Grundlagen der Ethik und Moraltheologie darstellt,
die formal-ethische Argumentierung zu wenig beriicksichtigte. Man wiirde



372 Die Ethik des hl. Thomas

ihm Unrecht tun, wenn man annahme, er habe die Liicke in der aristote-
lischen Ethik, in der das letzte sittliche Ziel aus dem ethischen Bereich
hinausfillt und in welcher das letzte Ziel iiberhaupt nicht real definiert
wird, nicht erkannt. Thomas setzt in seiner Einfithrung die Kenntnis vom
erlosenden Gott, der sich als letztes Ziel des Menschen anbietet, voraus.
Sein ganzer Einleitungstraktat ist, wie Ramirez (1. c. 163) sagt, «impe-
rative» theologisch, d. h. theologisch orientiert, wenngleich nicht theo-
logischer Natur.

Diese Orientierung, ohne die der aristotelische Finalismus keine
Ethik sein kann, wird an verschiedenen Stellen mehr oder weniger deut-
lich expliziert. In I-IT 109,3 fragt Thomas, ob der Mensch Gott als das
hochste Gut aus rein natiirlicher Kraft, d. h. ohne Gnade lieben konne.
Fiir den Status der durch die Ursiinde nicht beriihrten Natur (status
naturae integrae) bejaht er die Frage. Allerdings bleibt diese Liebe, wie
in I-IT 3,8 ausgefithrt wurde, immer noch unvollkommen. Immerhin ist
aber der sittliche Akt als Wollen eines fiir den Wollenden real méglichen
Gutes gewdhrleistet. Fiir den Zustand der gefallenen Natur (status
naturae corruptae) negiert Thomas die Frage. Die Begriindung ist aller-
dings nicht ethischer, sondern psychologischer Natur: Der Mensch kann
nicht mehr Gott iiber alles lieben, weil er zu schwach ist und das Einzel-
gut dem hochsten, universalen Gut vorzieht. Im Sinn der Grundlegung
der Ethik hitte man wohl antworten miissen: selbst wenn der Mensch
in der Motivierung seines Handelns das héchste Gut dem Einzelgut vor-
ziehen konnte, dann wire dieses Wollen unwirksam, solange Gott seiner-
seits nicht verziehen und sich erneut geschenkt hat. In etwa ist dieser
Gedanke impliziert in der Erklirung: «Im Zustand der gefallenen Natur
bedarf der Mensch dazu des Geschenkes der Gnade, durch deren Hilfe
die Natur geheilt wird» (. c.).

Solange diese «Heilung», die ein Verzeihen von seiten Gottes zur
Bedingung hat, nicht erfolgt ist, verbleibt alles sittliche Finalstreben im
Psychologischen. Es ist ein Bemiihen um ein Gut, das man sich vorstellt,
das aber effektiv ein illusorisches Gut fiir den Menschen bedeutet.

Im Traktat tiber die Tugenden streift Thomas die Frage, was eine
nur-philosophische Ethik auf sich hat. Da ohne Gottesliebe (caritas) das
letzte Ziel nicht erreicht werden kann, gelingt es dem natiirlichen sitt-
lichen Bemiihen nur zum guten Tun im Hinblick auf ein partikuldres,
nicht aber auf das universale Gut (II-II 23,7). Bereits Augustinus, auf
den sich hier Thomas (l. c. ad 1) beruft, hat in seinem Schreiben an
Julianus (c. 3, PL 44.750 f.) im AnschluB3 an den Hebrderbrief erklirt,



Die Ethik des hl. Thomas 3

der Ungldaubige besitze keine wahren Tugenden. Thomas hat, durch die
psychologische Betrachtungsweise, die der aristotelischen Tugendlehre
eigen ist, gefithrt, diese etwas scharfe Formulierung des hl. Augustinus
gemildert. Das sittliche Streben eines Menschen, dem die Gottesliebe
fehlt, kann immerhin im einzelnen sich auf ein Objekt beziehen, das auf
das letzte Ziel ausrichtbar ist, d. h. ausgerichtet werden konnte, sofern
Gott es wollte. Die betreffende Handlung ist also vom Objekt her als gut
zu bezeichnen. Der Mensch, dem die Gottesliebe abgeht, kann sich also
auch die Tugenden erwerben. Allerdings haben diese mehr die Bewandt-
nis eines Schutzes vor Bosem als die einer Hilfe zum sittlich Guten
(I-IT 63,2). Diese Bemerkung ist allerdings ebenfalls mehr psycholo-
gischer als sittlicher Natur.

Mit diesen Ausfithrungen ist an sich ausreichend aufgewiesen, in
welcher Weise Thomas die Liicken der aristotelischen Ethik auszufiillen
wulBte. Es sei aber noch ein Traktat kurz erwihnt, in dem die Uberwin-
dung der Midngel der aristotelischen Finalethik ganz deutlich zum Vor-
schein gelangt. Es ist der Traktat tiber die vita activa und passiva
(II-1I179-182). Hinsichtlich der visio beata haben wir bereits festgestellt,
daB Thomas die Linie der Ethik nicht wie Aristoteles verlassen hat. Die
visio als héchstes Ziel behilt trotz der intellektuellen Qualitdt ihre Ver-
kniipfung mit der Liebe. Fiir das irdische Dasein aber stellt sich das
ethische Problem, ob die héchstmdgliche Vereinigung mit dem sittlich
erstrebenswerten Gut, namlich Gott, von einem anderen als vom sitt-
lichen Tun abhdngt, ndmlich von der rein intellektuellen Kraft des
Menschen. Die Zweiteilung menschlichen Tuns in Philosophie als der
Weisheit beziiglich des Géttlichen und in sittliches Streben in Ubung
der Gerechtigkeit, Tapferkeit und MaBhaltung ist, wie erwidhnt, bei
Aristoteles in die Zweiklassentheorie ausgeartet: hic die «Weisen», die
Philosophen, die sowohl die intellektuelle Ausriistung wie auch die Frei-
zeit fiir die Kontemplation besitzen, dort die alltiglichen Menschen, die
den Geschiften des Lebens obliegen, zum Teil sogar als Sklaven dienen
miissen.

Thomas hat nun die Zweiteilung tibernommen. Er sieht aber diese
Teilung nicht von der Begabung oder vom Mangel intellektueller Krifte
als vielmehr von der Dauer der Beschiftigung, von der Wahl fiir einen
Lebensstand her. Das aktive Leben, das in der dulleren Betdtigung der
Nichstenliebe und der sittlichen Tugenden besteht, ist die eine Lebens-
art, die Hingabe an das hochste Gut in der Kontemplation die andere.
Keine von beiden aber ist ausschlieBlich. Ganz abgesehen davon, daf3



374 Die Ethik des hl. Thomas

niemand sich ununterbrochen der Kontemplation hingeben kann (IT-II
181,4 ad 3), so gebietet unter Umstidnden die Gottesliebe um des Nichsten
willen, sich dem aktiven Leben hinzugeben (II-II 182,1 ad 3). Und ande-
rerseits bedeutet gerade diese Betdtigung der Liebe eine Vertiefung der
Kontemplation, weil «in der Liebe das kontemplative Leben sowohl
seinen Ursprung wie auch sein Ziel hat» (II-1I 180,8 ad 1). Die christliche
Weisheit, kraft deren der Christ zur héchsten Kontemplation befdhigt
ist, wird im Gegensatz zur Weisheit des Philosophen nicht «erworbeny,
man erhdlt sie vielmehr als Gabe des Heiligen Geistes (II-1I 45,1 ad 2).
DaBl die Liebe sowohl als Ursprung wie auch als Abrundung und Ziel
(terminus et finis, II-II 180,7) der Kontemplation bezeichnet wird,
bedeutet einen voélligen Kurswechsel hinsichtlich des aristotelischen
Finalismus. Thomas hat schlieBlich aus christlichem Geiste sozusagen
die rein psychologische Orientierung der aristotelischen Ethik herein-
geholt in den Bereich der eigentlichen Ethik, deren erster Imperativ
hei3t: das Gute um des Guten willen lieben. Allerdings wird diese sub-
stantielle Korrektur nicht in der Grundlegung der Ethik oder Moral-
theologie, sondern erst dort sichtbar, wo die Frucht aller sittlichen Bemii-
hungen und zugleich der hochste sittliche Akt, zu dem der Mensch iiber-
haupt fahig ist, besprochen wird.

Eine dem thomasischen Finalismus folgende Ethik miite die kor-
rektiven Elemente, mit denen Thomas im Verlauf seiner Moral den ari-
stotelischen Psychologismus und Intellektualismus verwandelt hat, be-
reits in der Grundlegung der Ethik mitberiicksichtigen, um den ethi-
schen Stellenwert der einzelnen, stark psychologisch anmutenden Trak-
tate (Wollen, Freiheit, Leidenschaften, Tugenden, Kontemplation) auf-
zuweisen. Dadurch wiirde allerdings der Aufbau etwas umorganisiert
werden miissen, ausgehend von der Analyse des sittlichen Aktes, sich
sodann beschiftigend mit seinen materialen und formalen Elementen,
seinen Dispositionen usw. 1.

1 Vgl. die Disposition bei A. F. Utz, Ethik, unter Mitwirkung von Brigitta
von Galen, Heidelberg 1970.



	Die Ethik des hl. Thomas

