
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 3

Artikel: Vom Ort des Verstehens

Autor: Fuchs, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760418

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst Fuchs

Vom Ort des Verstehens *

Ich beginne mit einer Meditation zum Thema. Die Meditation gilt
der Erscheinungsweise des Verstehens. Ein zweiter Schritt bespricht
Kants Stellungnahme zur theologischen Fakultät, ein dritter knüpft an
die Marburger Antwort an. Der Schluß gibt die christologische Antwort
auf die Frage nach dem Ort des Verstehens.

* Die folgenden Ausführungen wurden zum ersten Mal bei der Immatrikulationsfeier

der Marburger Philipps-Universität im Sommersemester 1965 vorgetragen.

Den ersten Semestern wollte gesagt werden, was das heißt, daß sie nun jenen
Ort des Verstehens betraten, auf den sie durch die Schule und das Elternhaus
vorbereitet waren. Wir hatten uns abgesprochen, daß künftig die Dekane der Fakultäten

diese Aufgabe übernehmen sollten. Und so hatte ich denn als Dekan der
theologischen Fakultät das Wort zu nehmen.

Ich wählte das Thema, das mir das umfassendste zu sein schien, weil wir auch
in Marburg besonderen Anlaß haben, Aufgabe und Ziel der Universität selber zu
bedenken. (Alte Schlagworte verfangen heute nicht mehr.) Niemand wird bestreiten,
daß die Universität z. B. der Berufsausbildung dient. Aber diese Aufgabe
unterscheidet sie noch nicht von anderen Institutionen oder Einrichtungen etwa
handwerklicher Art. Wissenschaft gibt der Universität ihr Gepräge. Obwohl jede Wissenschaft

eine handwerkliche Seite hat, wird man doch zugestehen, daß sich
wissenschaftliche Arbeit nicht im Handwerklichen erschöpft. Wissenschaftliche Arbeit
bedient sich in besonderem Maße der Analyse. Aber gerade auf diesem Felde bahnte
sich spätestens seit Wilhelm Dilthey eine neue Besinnung auf das Wesen
wissenschaftlicher Erkenntnis an. Man sah sich unter dem Einfluß der Lebensphilosophie
vor die Aufgabe oder wenigstens vor die Frage gestellt, was zu tun sei, wenn das

Lebendige selbst zum Objekt der Analyse werde. Würde die Analyse ihr neues
Erkenntnisobjekt, das Lebendige, durch ihren Ansatz, die Analyse, nicht schon
infolge der analytischen Untersuchung zerstören

Sobald derartige Fragen auftauchen, kann der Theologe aus Erfahrung
mitreden. Auch die Theologie muß sich ja darauf besinnen, ob sie z. B. infolge ihrer
analytischen Textexegese das, was ihrer Arbeit anvertraut ist, die Texte, zerstört
oder derart verfremdet, daß z. B. zwischen der wissenschaftlichen Bemühung um
diese Texte und deren homiletischer Verwendung ein so gut wie unüberbrückbarer
Graben entsteht, den niemand mehr ausfüllen kann. Die Aporie naturwissenschaft-



344 Vom Ort des Verstehens

I

Bedenkt man das Verstehen selber, einfach als Phänomen, so sollte
das doch wohl am Ort des Verstehens geschehen, also da, wo das Verstehen

als Verstehen erscheint oder sogar zu Hause ist. Sobald wir so

formulieren, kommen wir bereits ins Gedränge. Wo ist denn das Verstehen

zu Hause? Überall? Oder wandert das Verstehen? Und wenn es wandert,
wo verweilt es am liebsten? Oder muß man vom Verstehen als von einer
heimatlos irrenden Weisheit reden, die sich ihren Ort erst sucht? Wenn
nicht, ist etwa nicht nur der Raum, sondern auch die Zeit des Verstehens

begrenzt? Gewährt es seine Gaben vielleicht nur im Vorübergehen? Eben

an dem besonderen Ort, wo es eine Zeitlang verweilt? Was umschreiben
wir damit, daß wir betont vom Ort des Verstehens reden? Zunächst nur
die Tatsache, daß wir uns beruflich am Ort der Universität befinden. Nun,
warum nicht? Es wird sich empfehlen, gleich an das uns Nächstliegende
zu denken, wenn wir erfahren sollen, wo das Verstehen zu Hause ist.

Die Marburger Universitätssatzung spricht von der Universität
alten Stils als von einer Gemeinschaft der Lehrenden und der Lernenden.
Man meint heute freilich, diese Gemeinschaft durch andere gesellschaftliche

Formen oder Funktionen ersetzen zu müssen, weil sie infolge des

Massenandrangs in den großen Fakultäten angeblich nicht mehr besteht.
Niemand leugnet, daß hier neue Aufgaben auf uns zugekommen sind.
Aber was Verstehen sei, wo und was es selber schaffe, dies zu fragen ist

licher Methodik, wie man dem Lebendigem beikommen könne, ohne es zu zerstören,
wiederholt sich also auf dem Felde der Unterscheidung zwischen dem Historischen
und der gegenwärtigen Wirklichkeit. Was leistet die historische Objektivation und
was leistet sie nicht? Diese Frage führte auch uns Theologen zu den Problemen der
Hermeneutik. Wir müssen es lernen, zwischen dem analytischen Erklären und dem
Verstehen einen Unterschied zu machen. Und so entschied ich mich denn dafür,
junge oder erste Semester sozusagen vom Zentrum unsrer Arbeit her in den Raum
einzuführen, wo heute Entscheidungen fallen, die auch den Bestand der Universität
selber treffen. Wo sind wir denn, wenn wir verstehen Das war die Frage.

E. Fuchs

Dem Verfasser sei für die freundliche Erlaubnis, diese bisher ungedruckte, so
tief in die Gegenwartsproblematik eindringende, vom Wort der Liebe getragene, in
der Sprache des Glaubens gehaltene und von der Leidenschaft des Denkens bewegte
Rede hier veröffentlichen zu dürfen, der herzlichste Dank ausgesprochen.

Die Redaktion



Vom Ort des Verstehens 345

uns sicher nicht erst heute aufgegeben. Falls es diese Gemeinschaft der
Lehrenden und der Lernenden wenigstens früher gab, wenn sie also nicht
bloß auf dem Papier stand, dann war die Universität mindestens auch so

etwas wie ein Ort des Verstehens. Denn Gemeinschaft gibt es nur dort,
wo man sich versteht, indem man einander versteht. So ist es in der

Familie, so ist es in der Schule, so war oder ist es auch an der Universität.
Alle diese Orte sind, jeder für sich, wenigstens dazu berufen, Ort
gemeinschaftlichen Verstehens zu sein. Und sie haben deshalb ihre eigene Zeit
mindestens gehabt.

Redet man von Gemeinschaft, so regt sich freilich leicht
Widerspruch. An allen Orten der aufgezählten Art wird ja nicht selten gestritten,

während man anderswo, etwa auf der Straße, allerdings nicht immer
ruhig aneinander vorbeifährt, aber doch in der Regel ruhig aneinander

vorbeigeht. Nun, auch die Straße appelliert immerhin an unser
Verständnis für den öffentlichen Verkehr, z. B. sehr einfach an gutes Benehmen.

Die zuerst genannten Orte, die Familie, die Schule, die Universität,
fordern ebenfalls gutes Benehmen. Aber diese Orte setzen darüber hinaus
ein tieferes Maß des Verstehens voraus, so daß das Wort Gemeinschaft
bei ihnen besonders angebracht ist. Gerade deshalb kann hier gestritten
werden. Man streitet ja in der Familie, in der Schule, an der Universität,
wenn man streitet, eben weil man sich versteht und deshalb leicht in die
Haare gerät. Man wird da also überall Humor nötig haben. Humor ist
gutes Benehmen

Füge ich jetzt hinzu, daß die Universität als Stätte methodischen
Denkens dazu da ist, alles, auch das Verstehen, zum Problem zu machen
oder wenigstens als Problem zu behandeln, so ist die Universität
derjenige Ort des Verstehens, wo das Verstehen nicht nur als Verstehen
erscheint - das geschieht auch in der Familie und in der Schule, - sondern

eigens bedacht werden will. Wir entwickeln sogar eine Wissenschaft vom
Verstehen, die Hermeneutik. Daß gerade diese, dem Namen nach keineswegs

neue Wissenschaft ebenfalls radikal umstritten ist, mag Ihnen
bestätigen, daß die Marburger Universität trotz aller Anfechtungen lebt.
Von diesem Streit um die Hermeneutik möchte ich Ihnen berichten,
indem ich Sie an dem Streit ein wenig teilnehmen lasse. Der Streit geht
zunächst um Prinzipien. Man wird deshalb schon darüber sehr verschiedener

Meinung sein können, ob es geraten ist, daß der Theologe das

Thema Hermeneutik prinzipiell anschneidet. Sind Prinzipien nicht Sache

der Philosophie? Oder, als Prinzipien des Verstehens, Sache einer
beschreibenden Psychologie? In der Tat, sprechen wir von Hermeneutik,

23



346 Vom Ort des Verstehens

so denken wir älteren Marburger z.B. an den Namen des Philosophen
Martin Heidegger. Aber wir Theologen und nicht nur die Theologen
denken auch an Rudolf Bultmann. Hat nicht der Theologe Bultmann
Entscheidendes für die Hermeneutik getan, als er uns das hermeneutische
Schlüsselwort Entmythologisierung zur Aufgabe machte? Wohl galt
dieses Wort praktisch der Entmythologisierung der neutestamentlichen

Verkündigung, also der Auslegung der Bibel. Daran beteiligte sich der

Philosoph Heidegger nur indirekt. Aber wie steht es z. B. mit Immanuel
Kant Der Philosoph Kant konnte einst nicht umhin, auch die Auslegung
der Bibel in sein Denken einzubeziehen, sobald er seinerseits sagen wollte,
was die Hermeneutik zu tun habe.

Geht es in der biblischen Hermeneutik um Auslegung, so geht es um
Verstehen. Geht es dabei methodisch um Verstehen, sozusagen um das

Verstehen des Verstehens, so geht es sicher auch um Vernunft. Aber es

ist seltsam: geht es um Vernunft, um reine Vernunft, so geht es eben

auch um praktische Vernunft. Geht es um praktische Vernunft, so geht
es, jedenfalls bei Kant, auch um die Anweisungen und sittlichen Schätze
der Bibel.

Man formuliert in diesem Zusammenhang meist so, daß von
Vernunft und Offenbarung gesprochen wird. Aber damit erweist sich auch
das traditionelle Thema Vernunft und Offenbarung als hermeneutisches
Problem. Wir sagen statt Vernunft und Offenbarung heute lieber:
Glaube und Denken. Nun, wer sich auf die Frage nach den Beziehungen
zwischen Glauben und Denken einläßt, der fragt in Wahrheit nach dem

Wesen des Verstehens. Und wer nach dem Wesen des Verstehens fragt,
der fragt eben damit nach dem Ort des Verstehens. Denn er will ja wissen,

wo das Verstehen eigenthch erscheint: etwa im Glauben? oder nur im
Denken? Und wenn es so ist, daß der Glaube das Denken, aber auch das

Denken den Glauben nicht los wird; wenn es so ist, daß wir uns wie unsere
Väter an der Universität gerade darüber streiten, dann ist ja doch

jedenfalls die Universität dazu berufen, ein vor anderen ausgezeichneter
Ort des Verstehens zu sein.

Die Allgemeinheit stimmt heute wenigstens dem Anschein nach in
der Formel überein, daß die Universität der Forschung und der Lehre
diene. Man drängt uns neuerdings freilich, diese Titel so zu verteilen,
daß die Forschung den Stoff erarbeite, der dann in der Lehre weiterzugeben

wäre. Aber was würde das für diejenigen Disziplinen besagen, bei
denen die Forschung und eben deshalb auch die Lehre im Fluß bleiben
muß? Wieso bringt z. B. sogar die Mathematik immer neue Disziplinen



Vom Ort des Verstehens 347

hervor? Hermeneutisch formuliert sollten wir sagen: die Forschung dient
der Erforschung der Wirklichkeit, unsre Lehre ist Lehre der Wahrheit.
Die Wahrheit hat mit der Aussage, die Wirklichkeit mit dem, was
ausgesagt wird, zu tun. Läßt sich beides trennen? So verstanden werden
wir die Reihenfolge in der Tat umkehren können : die Lehre der Wahrheit
gehört an die erste Stelle, die Erforschung der Wirklichkeit an die zweite.

Denn, das, was erforscht wird, also die Wirklichkeit, wird dem, was man
bereits versteht, also der Wahrheit, entsprechen müssen, und das

gerade dann, wenn die erforschte Wirklichkeit unsre Lehre von der Wahrheit

in Frage stellt! Das ist ja gerade das Risiko, welches der Neuling
vom Lehrenden lernen, in welches er sich als ein Studierender einführen
lassen soll, damit er die mit der Lehre verbundenen Fragen kennen und
zu beurteilen geübt werde.

Manche fürchten, zu vieles, wenn nicht alles, auch die Theologie,
gerate durch diesen Ansatz ins Strittige. Jedoch, wo Prinzipien in Frage
gestellt werden müssen, ist ohnehin Streit am Platz. Geht nicht alle
Wissenschaft von jeher auf solchen Streit aus? Theologie kann und will
sich davon nicht ausschließen. Es gehört auch das zum Ort des

Verstehens, daß er nicht nur gelegentlich umstritten wird, sondern daß er
umstritten bleibt.

Die Gegner mögen sagen: statt der Rezepte liefert ihr uns Fragen!
Ich meine : genau dazu sind wir da. Immerhin : wir geben auch Antworten.

Diese Antworten gehen ins Einzelne, weil das Ganze auf dem Spiel
steht. Wer kann denn im Ernst leugnen, daß jedenfalls unsre Zeit genug
Anlaß bietet, das Einzelne als Anfrage des Ganzen zu vernehmen?

Ich kann also auch sagen: gerade in der strittigen Differenz von
Wahrheit (Lehre) und Wirklichkeit (Forschung) liegt die Aufgabe,
Forschung und Lehre streng beieinander zu halten. Wie könnte z. B. die

Hermeneutik als Lehre vom Verstehen dem Wesen oder also dem Ort
des Verstehens auf die Spur kommen, wenn sie sich nicht um die
Erforschung der Geschichte der Hermeneutik kümmern wollte? Schon dies

gibt ja zu denken, daß es auch in dieser Sache nicht nur Forschritte,
sondern auch Rückschläge gab und gibt. Davon hat nicht zuletzt die Theologie

einiges zu berichten.
Soviel zur Meditation des Themas, das also zumal die Praxis der

Universität anvisiert, sich aber keineswegs auf die Universität beschränkt.



348 Vom Ort des Verstehens

II

Im Jahre 1798 hat Immanuel Kant seine nicht nur heute noch
lesbare, sondern wahrhaft aufregende und folgenreiche Schrift über den
«Streit der Fakultäten» veröffentlicht. Kant unterschied dort etwas

ironisch, aber doch sachbezogen die traditionellen drei «oberen» Fakultäten,

nämlich die theologische, die juristische und die medizinische,
von der «unteren», wie er sagt, nämlich der philosophischen Fakultät.
Der Streit, den Kant meint, spielt sich zwischen der unteren und den
drei oberen Fakultäten ab. Die drei oberen Fakultäten sind «statutarisch»

durch die Regierung gebunden oder gehalten, ihre «Lehrlinge»,
wie Kant sagt, fürs Volk auszubilden. Die philosophische Fakultät ist
gerade deshalb ihrerseits gehalten, die Kritikerin der drei oberen Fakultäten

innerhalb der Gemeinschaft der Universität zu sein. Deswegen
dominiert, nach Kant, in der philosophischen Fakultät die Philosophie,
welche sich allein die Vernunft zu ihrer Lehrmeisterin erkor. Die
Philosophie dient also nicht, wenigstens nicht direkt, dem Volk, sondern speziell
der Wissenschaft. Nun brauchen wir uns nicht schon daran zu stoßen,
daß sich die Form unsrer Regierungen inzwischen geändert hat. Was
Kant im Blick auf die naturrechtliche Thematik der juristischen Fakultät
und in diesem Zusammenhang über die republikanische Regierungsweise
und den Krieg als die Wurzel aller irdischen Übel oder Unordnung sagt,
hat durchaus noch aktuelle, weil prinzipielle Bedeutung. Daß der alte Kant
im dritten Abschnitt seiner Abhandlung der medizinischen Fakultät in
der Person des Berliner Geheimrats Hufeland mit einem autobiographischen

Bericht z. B. über die so wichtige Atmungstechnik und dergleichen
mehr den energischen Beitrag des Philosophen der Moralität zur Diätetik
des Leibes erstattet, verschärft in Wahrheit den Ernst der ehrwürdigen
Abhandlung. Kant starb 1804.

Den breitesten Raum nimmt das erste und wichtigste Stück der

Abhandlung ein, Kants Belehrung der theologischen Fakultät. Kant
empfiehlt da ebenso eindringlich wie kompromißlos, unter Aufbietung
einer ganzen Hermeneutik praktischer Bibelauslegung, uns Theologen
einfach, wenn auch nicht einfältig: Religion zu haben. Gemeint ist die

mit dem Prinzip der Moralität verbundene, ja einzige Religion kat'
exochen. Religion in diesem Verstände ist für Kant die beständige
Anstrengung des Einzelnen, aus der Treue zum kategorischen Imperativ
der allgemeinen Pflicht gegenüber der Idee der Menschheit Gott als den



Vom Ort des Verstehens 349

moralischen Gesetzgeber zu verehren, d. h. dem Willen Gottes in unsrer
Bemühung um die Entwicklung der Menschheit gehorsam zu entsprechen.
Denn was den Menschen zum Menschen macht, wie Kant ausdrücklich
sagt, ist «Moralität», also ein von der praktischen Vernunft gewonnenes
Prinzip speziell des Handelns. Religion ist nach Kant nur als Religion
aus Moralität zu haben. Der «Kirchenglaube» muß sich deshalb davor
hüten, daß er mit dem Prinzip der Moralität nicht in Widerspruch gerät.
Geht es um Wahrheit, wie die Theologie behauptet, so geht es stets um
Vernunft, wie der Philosoph einschärft. Geht es um Vernunft, so geht es,

mit Kant gesprochen, um Moralität. Geht es um Moralität, so geht es

genau um das Eine, was Gott vom Menschen will, weil Moralität den
Menschen zum Menschen macht. Soweit Kant.

Wir fragen zurück: Was entscheidet nun, Wirklichkeit oder Wahrheit?

Das ist in diesem Kapitel gar keine Frage, am allerwenigsten eine

Alternative, weil die Vernunft für den Menschen, für das Wesen des

Menschen, als Ort, an welchem sich der Mensch als Mensch zu verstehen

hat, Moralität impliziert. Gerade als vernünftiges Wesen versteht sich
der Mensch nur in der Moralität. Die Moralität ist demnach derjenige
ausgezeichnete Ort des Verstehens, an welchem sich die Beziehungen
zwischen Wirklichkeit und Wahrheit treffen, einigen, oder kantisch
gesagt : die Moralität ist der Ort, wo der Mensch seine Stellung zwischen
Natur und Freiheit ins Reine zu bringen hat. Es macht nach Kant die
dem Menschen von Gott verliehene Würde aus, daß er dieser Aufgabe
nicht nur nachkommen soll, sondern auch nachkommen kann. Was dabei
in Frage steht, ist praktisch nur unser Wille, lapidar gesagt: der gute
Wille, den der Mensch kennt, dem er aber leider nicht immer folgt.

Man kann gegen diese gewaltige Konzeption der über unser Dasein
entscheidenden Prinzipien nicht einwenden, sie seien durch die veränderten

Modalitäten unsrer wissenschaftlichen Arbeit aufgehoben. Was etwa
Wilhelm Dilthey zu Gunsten des Verstehens gegenüber dem Erklären
anführt, ergänzt wohl Kants Prinzipienlehre, z. B. in dem Bemühen

Diltheys um eine Kritik der historischen Vernunft; ein echter Gegensatz
zu dem Metaphysiker Kant liegt in diesem Bestreben vermutlich nicht
vor. Doch zurück zu Kant! Herausgefordert war von Kant die theologische

Fakultät. Die theologische Fakultät muß daher auch antworten.



350 Vom Ort des Verstehens

III

Ein Marburger Theologe hat Antwort gegeben, Wilhelm Herrmann,
der Lehrer Rudolf Bultmanns und Karl Barths. Herrmann leugnete nun
nicht, daß die Beziehungen zwischen Wirklichkeit und Wahrheit in der

Moralität ihren Ort des Verstehens empfangen. Zur Wirklichkeit gehört
ja ohne Zweifel auch der Mensch. Und was Wahrheit ist, soll gerade der
Mensch verstehen. Ja mehr: der Mensch muß die Wahrheit auch zur
Sprache bringen. Beides, die Erforschung der Wirklichkeit und die Lehre
der Wahrheit, ist nun einmal nicht denkbar ohne das, was den Menschen

zum Menschen macht. Wir hörten, daß Kant sagt: Was den Menschen

zum Menschen macht, ist das Prinzip der Moralität. Nur in der Moralität
verstehe der Mensch wirklich sich selbst. Gefordert ist also ein moralisches

SelbstVerständnis.
Aber bei diesem prinzipiellen Satz kann man, wie Herrmann meint,

nicht Halt machen. Die Pflicht zum moralischen Selbstverständnis weist

uns allerdings, und das will ja auch Kant von der Theologie haben, zur
Selbstprüfung an. SelbstVerständnis ohne Selbstprüfung, das gibt es

nicht! An diesem Punkt legt sich für Herrmann Kants metaphysische
Betrachtung der Menschennatur, seine Idee der Menschheit, in eine

konkrete Würdigung der Geschichtlichkeit unsres Daseins um. Es

kommt für Herrmann nicht nur darauf an, wie wir sein sollen, sondern wie

wir sind. Das besagt : Gerade aus dem Prinzip der Moralität, das ja seinen

metaphysischen Endzweck in der Entwicklung der Menschheit hat,
erwächst dem sich selbst prüfenden Menschen ein Negativum. Dieses Nega-
tivum nennt Herrmann unsre sittliche Not. So verstanden wird der
Wirklichkeit und Wahrheit zusammenhaltende Ort des Verstehens konkret

gesagt die sittliche Not des Einzelnen, wenn er guten Willens ist. Was

folgt daraus?
Gehen wir wieder einen Schritt zurück! Als sittliche Not begriff

Herrmann, wie gesagt, nicht etwa so etwas wie sittliche Verderbnis,
sondern durchaus den Kampf, in welchen jeder eintritt, der dem kategorischen

Imperativ, also dem Bemühen um die Idee der Menschheit,

guten Willens gehorcht. Die sittliche Not ist nicht Pflichtvergessenheit,
sondern gerade die Folge echter Pflichterfüllung! Was erfahren wir da?

Antwort : Daß uns die Pflichterfüllung zwar sittlich fördert, aber ebenso

auch ins Unglück zu stürzen vermag. Das kann in der Tat jeder Physiker,
Biologe, Mediziner, Jurist, Theologe wissen, sobald er den schicksalhaften



Vom Ort des Verstehens 351

Zusammenhang bedenkt, den unser wissenschaftlich gesteuertes Leben
für uns alle hergestellt hat. Was Religion sei, muß von da aus neu bedacht
werden. Soweit Herrmann.

Ich sagte, unser Leben sei heute wissenschaftlich gesteuert. Daß
dem so ist, wissen insbesondere der Psychologe und der Soziologe. Daran
ist nichts zu ändern. Auch der Theologe plädiert keineswegs für die
soziologischen Lebensformen der Vergangenheit. Aber nun konkretisiert sich
der Ort des Verstehens noch einmal. Echte Selbstprüfung weckt ja heute
sofort schon statistisch die Frage: Wie steht es denn mit den immer
größer werdenden Opfern der Gesellschaft? Die Gesellschaft muß ja
ihrer Organisation Opfer bringen. Das wissen die, welche unsre Werke
leiten: das wissen genau so die, welche geleitet werden. Gerade diese

Seite unseres gemeinsamen Lebens wird ja deshalb in allen Fakultäten
energisch studiert. Unsre gesellschaftliche Situation bewegt uns heute
alle z. B. in der Sorge, ob die Menschheit nicht sogar drauf und dran ist,
ihren Selbstmord wissenschaftlich zu organisieren. Und doch gilt trotz
dieses schauderhaften Grenzfalls nach wie vor der fast banale Satz, daß

nichts ohne Opfer zu gewinnen ist. Also auch das gehört praktisch zum
moralischen Verhalten: unser Opfer.

Hier entsteht nun die Frage nach der Religion aufs neue in
unüberbietbarer Schärfe. Kant konnte noch von der unerforschlichen Vorsehung
reden, sobald er sich den moralischen Gesetzgeber auch als den

unbegreiflichen Urheber unseres Schicksals dachte. Ihm genügte der feste,

prinzipielle Ansatz der Religion in der Moralität. Uns genügt dieser

Ansatz nicht mehr. Wir denken an alle jene, an die Millionen, die in diesen

Jahrzehnten hingeopfert wurden und noch hingeopfert werden.
Diese alle sind in ihrer Masse Opfer von Methoden, welche uns die
Zweideutigkeit wissenschaftlichen Verhaltens eindrücklich gemacht haben.

Wir alle, gerade wir Forschenden und die Studierenden, sitzen, nicht
einmal ungesehen, auch auf jenen Anklagebänken, wo Henkersknechte
büßen müssen. Wir können uns nicht einfach freisprechen, gerade weil
wir unserer Pflicht innerhalb der wissenschaftlichen Arbeit nachgekommen

sind. Das ist die Situation, welche schon Herrmann vorschwebte.
Und Jacob Burckhardts Prophétie sekundierte dem Theologen, wie wir
betroffen erkennen.

Es ist klar, daß wir uns in dieser Zwangssituation weder auf moralische

Phrasen, noch auf so hohe Worte wie Vergebung, Gnade oder Güte
naiv zurückziehen können. Naivität ist in solcher Lage einfach verboten.
Wohl aber werden wir uns an unserem Ort des Verstehens, in der Selbst-



352 Vom Ort des Verstehens

prüfung aus sittlicher Not, darauf zu besinnen haben, ob in unsrer Gegenwart

nicht eine Stelle leer geblieben ist, die eben um der zwangsläufig
wissenschaftlich-methodischen Arbeit willen nicht leer bleiben darf Wir
wissen immerhin : Methode ist auch im Bereich des Erklärens nicht alles.

Das können wir überall lernen, zumal in der philosophischen Fakultät,
die uns ja auch konkret zeigt, wie man Historie treibt oder Texte liest.
Eben deshalb reden wir heute mit Dilthey betont vom Verstehen. Das
Verstehen wird dort dringlich, wo das Erklären zu spät kommt.

Wenn nun verstanden werden soll, was das bedeutet, daß in unsrer
Gegenwart gerade infolge unsrer Methoden eine Stelle leer geblieben ist,
so kommt die Aufgabe auf uns zu, genau unsre Gegenwart zu verstehen.

Ist nicht Gegenwart sogar der Sinn der Geschichte? In der Theologie
verdichtet sich die hermeneutische Anstrengung um ein Selbstverständnis

in der Gegenwart zu dem Bewußtsein, daß wir alle nicht nur von der
Natur oder auch vom Gang der Geschichte, bzw. der Historie, sondern
wie die Bibel weiß, zuerst von Gott selbst abhängig sind. Von Gott redet
die Bibel eben nicht bloß als von einem moralischen Gesetzgeber oder
als der Vorsehung, sondern Gott ist in der Bibel das Gegenüber aller
menschlichen Existenz. Kant hat schon recht: der Mensch soll pflichtgemäß

tätig sein. Die Bibel leugnet das nicht. Aber die Bibel weiß es

noch besser: Gott ist erst recht tätig, nicht nur der Mensch! Der Ort
des Verstehens wird deshalb in der Bibel zur konkreten Relation
zwischen Gott und Mensch. Davon ist jetzt zu reden.

Die Relation zwischen Gott und Mensch heißt in der Bibel dort,
wo Jesus spricht, d. h. dort, wo sich Gott in Jesus zur Sprache bringt:
Liebe. Der Liebe ist keine Pflicht zu viel. Das ist wahr. Sie besteht auch
die sittliche Not. Denn die Liebe wird nun ihrerseits zum Ort des Glaubens.

Dieser Glaube glaubt an Gott, weil er glaubt, daß sich die Liebe,
die Gott ist, schlechterdings niemand wegnehmen läßt. Der Liebe kann
nichts geraubt werden. Dies zu entfalten, nämlich als Gottes Wort über
die Lebenden und die Toten zur Sprache zu bringen, ist die biblische und,
wie Luther sagt, gerade einer starken Vernunft gemäße Aufgabe der

Theologie, der Zweck der theologischen Fakultät innerhalb der Gemeinschaft

auch der Lehrenden und der Forschenden.
Das Wort Gottes eröffnet, ja schafft uns den wahren Raum der

Gegenwart. So komme ich zu einer von der Theologie an die Hermeneutik
zu stellende Frage: Wenn Gott unsre Gegenwart schafft, indem er selber

unsre Gegenwart öffnet, muß man dann nicht stets davon ausgehen,
daß die Gegenwart der Ort wahren Verstehens ist?



Vom Ort des Verstehens 353

Wer die Wirklichkeit erforscht und nichts als Wahrheit lehren will,
der weiß, daß wir nicht nur Lebensrätsel zu lösen, sondern auch das

göttliche Geheimnis zu respektieren haben, in welchem alle Gegenwart
ruht. Jene leere Stelle, die uns heute bedrängt, hat auch einen produktiven

Sinn.

IV

Daß das Leben und Tod in sich einbeziehende Geheimnis der Gegenwart

in die Universität hineinreicht, habe ich schon angedeutet, weil von
der Zweideutigkeit der wissenschaftlichen Arbeit zu reden war. Damit
jedoch das Arbeitsgebiet der Theologie auch praktisch zur Sprache
komme, möchte ich dem über die Zweideutigkeit der wissenschaftlichen
Arbeit Gesagten gleich etwas Ermutigendes hinzufügen. Wissenschaftliche

Arbeit, so war angedeutet, verläuft methodisch. Darin unterscheidet

sie sich, wenigstens grundsätzlich, wenn auch nicht unbedingt, von
aller anderen Arbeit, die von den wissenschaftlichen Methoden allenfalls
lernt. Dieser Tatsache verdanken wir z. B. die an sich erfreuliche
Zunahme der Bevölkerung seit 100 Jahren. Jeder Blick in alte Kirchenbücher

zeigt, welche verheerende Folgen Seuchen, Infektionen usw.
früher gehabt haben. Daß eine Familie mit 20 Kindern 17 verlor, war
keine Seltenheit. Von da aus gesehen steckt in der wissenschaftlichen
Arbeit ohne Zweifel ein Segen. Und insofern hat die Universität eben

doch auch Rezepte geliefert, die sie freilich nur fand, weil sie bei ihren
Fragen blieb. Es ist also nicht so, daß wissenschaftliche Methode nur die
Macht des Todes vergrößere. Sie stärkt auch die Kraft des Lebens.

Die Situation wissenschaftlichen Verhaltens bleibt trotzdem
zweideutig. DaVon ist nichts zurückzunehmen. Doch wir sehen jetzt: der
Grund dafür liegt eigentlich nicht im wissenschaftlichen Verhalten selbst.
Die wissenschaftliche Methodik muß sich sowohl auf den Tod als auch
auf das Leben auswirken, weil die Gegenwart zweideutig ist. Warum ist
die Gegenwart zweideutig? Die Gegenwart ist zweideutig, weil uns die

Gegenwart sowohl entzogen als auch gegeben wird. Das gilt sowohl für
diejenige Gegenwart, welche wir als Übergang zwischen der Vergangenheit

und der Zukunft verstehen, als auch für jene Gegenwart, welche dieses

Zusammenhangs insofern enthoben ist, als sie uns nicht nur objektiv,
sondern zumal subjektiv affiziert. Bei der objektiven Gegenwart des

Raum-Zeit-Kontinuums kommt es darauf an, in welchen durchzählbaren
Zusammenhang die Gegenwart eingespannt ist. Dieser Zusammenhang



354 Vom Ort des Verstehens

kann uns verfügbar sein, aber ebenso auch unverfügbar: denken Sie

nur an die Art und Weise, wie ein Bau zustandekommt, etwa an das

Wetter, das so manches Bauvorhaben empfindlich stört. Ähnliches gilt
aber auch für die nicht durchzählbare subjektive Gegenwart. Ein glückliches

Leben kann weit über den Augenblick hinaus in unsre Hände

gelegt sein. Aber es kommt nicht ganz selten vor, daß sich persönliches
Glück, auch durch unser Verschulden, in Jammer und Schmerz umkehrt.
Das wissen wir alle. Und so können wir auch verstehen, daß den
Menschen nicht nur Zweifel am Gang der Ereignisse überfallen, sondern sogar
Verzweiflung an der Gegenwart packt. Ich spreche von der Sünde. Sünde
ist nichts anderes als Verzweiflung an der Gegenwart.

Weil nun die Theologie das Wort Gottes lehrt und seine Wahrheit
entfaltet, schärlt die Theologie nicht nur ein, was Sünde ist, sondern
sie will auch sagen, wie Gott der Sünde steuert, weil Gott dem Menschen
nahe bleiben will. Das besagt für die Universität: Die Theologie weiß um
die Zweideutigkeit der Wissenschaft. Aber sie weiß auch darum, daß

gerade die wissenschaftliche Methode den Sinn hat, ihrerseits der
Verzweiflung an der Gegenwart zu wehren. Eben deshalb ist es eine der
schönsten Pflichten der Theologie, dem wissenschaftlich arbeitenden
Menschen Mut zu seiner Aufgabe zu machen. Wer nicht weiß, welche

Folgen seine wissenschaftliche Arbeit haben kann - und wer weiß das

schon gewiß - der mag sich von uns sagen lassen, daß auch er an ein
Werk gesetzt ist, das Gottes Regierung unterliegt, weil sich die
wissenschaftliche Arbeit um Kräfte bemüht, die ebenso von Gott geschaffen
sind wie wir selbst. Das Geheimnis der Gegenwart reicht zwar als Aporie,
aber eben deshalb auch als Gnade in alle wissenschaftliche Arbeit hinein,
solange wir bedenken, daß wir nicht die Einzigen sind, die verstehen.

V

Die theologische Arbeit selbst geht ja auch nicht einfach im
wissenschaftlichen Denken auf, obwohl sie an diesem teilnimmt. Die Theologie
muß vielmehr gerade der Gegenwart als der Aporie aller wissenschaftlichen

Arbeit standhalten. Wenn nun die Theologie weiß, daß die
Zweideutigkeit des wissenschaftlichen Verhaltens in der Zweideutigkeit der

Gegenwart begründet ist, so muß sich die Theologie ihrerseits von der
Hermeneutik fragen lassen, welches Medium denn die Gegenwart
eindeutig mache. Auch diese Antwort ist längst gegeben worden. Das



Vom Ort des Verstehens 355

Medium, welches uns die Gegenwart eindeutig macht, ist die im Wort
erscheinende Wahrheit der Sprache. Die in der Bibel bezeugte Offenbarung
Gottes ist deshalb durch und durch Sprachereignis. Das ist gerade
deshalb zu sagen, weil die Sprache in der Tat stets die Züge dessen annimmt,
wovon sie spricht. Wo innerhalb eines durchzählbaren Zusammenhangs
von Gegenwart gesprochen wird, da nimmt die Sprache aristotelische

Züge an. Gegen ihre Verabsolutierung hat sich Luther gewehrt. Denn

nur wo aus dem Ereignis einer nicht mehr durchzählbaren Gegenwart
gesprochen wird, da kommt auch der Mensch selbst deutlicher zum
Vorschein. Das weiß z. B. der gute Roman, der dieses Ereignis zu erzählen
unternimmt. Deshalb erzählt die Bibel so gerne. (Im Roman wird die

Bibel freilich säkularisiert.)
Jedoch, die Gegenwart kann trotzdem in Wahrheit sprachlos

geworden sein. Diese verzweifelte Situation werden die aristotelischen
und auch die dichterischen Sprachbewegungen eher verdecken als

offenbaren, weil des Menschen Sprachlosigkeit weniger seine Sinne oder
seine Vernunft, sondern sein Gemüt trifft, so daß der Mensch eine
verkehrte Richtung seiner Existenz einschlägt, die wir eben nicht erkennen,
solange wir sozusagen in Fahrt sind. Wer dem sprachlos gewordenen
Menschen aus dem Verlust wahrer Gegenwart heraushelfen will, der
muß ihm Gegenwart schenken können. Eben deshalb spricht das

Evangelium von Liebe. Die Liebe ist die einzige Kraft, die wirklich Gegenwart
schenken kann. Diese Kraft ist unwiderstehlich. Denn ihr starkes

Mittel ist das einfache Wort. Das in der Bibel bezeugte Wort Gottes

bringt uns die Liebe im einfachen Menschenwort. So schenkt sich uns
Gott in die Sprache zurück. Daß sie sagt: Gott ist Liebe, den Anfang
schenkt die Liebe, und deshalb versteht: im Anfang war das Wort, das

ist der Beitrag der Bibel zu der Frage, wie sich uns Gegenwart vermittelt.
Der biblische Ort des Verstehens ist das Sprachereignis der Liebe in der

Gegenwart der Sünde und des Todes. Erst an diesem Ort des Verstehens
verliert die Gegenwart jede Spur jener moralischen Negation, welche die

Vernunft zur endlosen Arbeit zwingt. Die Theologie übertrifft sich mit
dieser Erkenntnis nicht selbst, sondern dient mit ihr nur ihrem Gegenstand,

der Gegenwart im Worte Gottes. Die Theologie weiß oder kann
wenigstens wissen, daß auch die innerhalb der Theologie erscheinenden

Negationen, Sünde und Tod, kein letztes Wort sein werden, weil der
Glaube der von Gott geliebten Menschen mit dem Selbstverständnis der
Liebe in Gott weder konkurrieren kann noch will. Denn im Glauben

hängt der Mensch ganz an Gott, weil Gott in seinem Wort beim Menschen



356 Vom Ort des Verstehens

angekommen ist : Er selbst erschien bei uns, um dort zu sein, wo es um
der Sünde willen für uns nichts mehr zu geben schien : am Ort der
Verzweiflung in der von jedermann verlorenen Gegenwart, an der leeren
Stelle unseres Daseins. Gott sprach am Kreuz. Wo der wahre Gott ist:
im Wort, da war auch der wahre Mensch: als Wort, damit wir mit ihm
zusammen leben sollten: durch das Wort.

Und so gilt in der Tat der Satz: Gott spricht, damit ihm der Mensch

entspreche. Wenn aber der Mensch Gott entspricht, dann besagt das

tröstlich, daß Gott selbst sich gerade in uns entspricht, weil der Gekreuzigte

Gott und uns als Mensch entsprach. Wir sind deshalb gefordert, der
Wirklichkeit Gottes als der in Jesus Christus erschienenen Wahrheit
Gottes in uns selber so zu entsprechen, daß wir an das Wort der Liebe

glauben. Die Bibel will, daß wir dem Wort der Liebe durch den Glauben

an das Wort der Liebe folgen, und eben das heißt : entsprechen, weil sich
die Liebe in Jesus Christus mit ihrem Wort bereits entsprach.

Das Heilsgeschehen vollzieht sich also dort weiter, wo wir an das

damals erschienene und deshalb ein für allemal gesprochene Wort der
Liebe als an Gottes Wort glauben und so über alle Dinge hinaus in allen

Dingen auf Gott vertrauen, nämlich Ihm, dem für uns Tätigen, mit uns
selbst danken und ihn so vor aller Welt loben und preisen mögen. Wir
selbst sind mit dem Glauben in die vorher leere Stelle unsres Daseins

vorgerufen
Wer an der Gegenwart verzweifelt, dem ist also zu sagen, daß Gott

die Gegenwart mit seinem Ja zum Menschen schafft und durch sich
selbst auch und gerade in uns erfüllt: als Wort. Gottes Wort, dieses zu
verkündigende Wort des Glaubens, ist das Medium, das alle Gegenwart
eindeutig, weil unverlierbar macht. Gegenwart bleibt vor Gott, weil in
Gott und so für uns, in uns und an uns: Liebe, so wahr sich die Liebe
im Wort äußert und als Wort von niemand gebunden werden kann. Daher

hat die Theologie die Gegenwart als die Freiheit der freien Kinder
des freien Gottes auszulegen und an der Gegenwart des Wortes Gottes

so teilzunehmen, wie uns das die Bibel aus der Stimme des Glaubens
vernehmbar gemacht hat. Gott will uns beiwohnen: da leuchtet sein Ort,
da kommt das Verstehen nach Hause.


	Vom Ort des Verstehens

