Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 3

Artikel: Vom Ort des Verstehens

Autor: Fuchs, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760418

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ErnsT FUucHS

Vom Ort des Verstehens *

Ich beginne mit einer Meditation zum Thema. Die Meditation gilt
der Erscheinungsweise des Verstehens. Ein zweiter Schritt bespricht
Kants Stellungnahme zur theologischen Fakultit, ein dritter kniipft an
die Marburger Antwort an. Der SchluB} gibt die christologische Antwort
auf die Frage nach dem Ort des Verstehens.

* Die folgenden Ausfithrungen wurden zum ersten Mal bei der Immatriku-
lationsfeier der Marburger Philipps-Universitit im Sommersemester 1965 vorgetra-
gen. Den ersten Semestern wollte gesagt werden, was das heil3t, daB sie nun jenen
Ort des Verstehens betraten, auf den sie durch die Schule und das Elternhaus vor-
bereitet waren. Wir hatten uns abgesprochen, daBl kiinftig die Dekane der Fakul-
tiaten diese Aufgabe ibernehmen sollten. Und so hatte ich denn als Dekan der theo-
logischen Fakultidt das Wort zu nehmen.

Ich wihlte das Thema, das mir das umfassendste zu sein schien, weil wir auch
in Marburg besonderen AnlaB haben, Aufgabe und Ziel der Universitdt selber zu
bedenken. (Alte Schlagworte verfangen heute nicht mehr.) Niemand wird bestreiten,
dal die Universitdt z. B. der Berufsausbildung dient. Aber diese Aufgabe unter-
scheidet sie noch nicht von anderen Institutionen oder Einrichtungen etwa hand-
werklicher Art. Wissenschaft gibt der Universitdt ihr Geprage. Obwohl jede Wissen-
schaft eine handwerkliche Seite hat, wird man doch zugestehen, daB3 sich wissen-
schaftliche Arbeit nicht im Handwerklichen erschopft. Wissenschaftliche Arbeit
bedient sich in besonderem Maf3e der Analyse. Aber gerade auf diesem Felde bahnte
sich spatestens seit Wilhelm Dilthey eine neue Besinnung auf das Wesen wissen-
schaftlicher Erkenntnis an. Man sah sich unter dem EinfluB der Lebensphilosophie
vor die Aufgabe oder wenigstens vor die Frage gestellt, was zu tun sei, wenn das
Lebendige selbst zum Objekt der Analyse werde. Wiirde die Analyse ihr neues
Erkenntnisobjekt, das Lebendige, durch ihren Ansatz, die Analyse, nicht schon
infolge der analytischen Untersuchung zerstéren?

Sobald derartige Fragen auftauchen, kann der Theologe aus Erfahrung mit-
reden. Auch die Theologie muf sich ja darauf besinnen, ob sie z. B. infolge ihrer
analytischen Textexegese das, was ihrer Arbeit anvertraut ist, die Texte, zerstort
oder derart verfremdet, daB z. B. zwischen der wissenschaftlichen Bemithung um
diese Texte und deren homiletischer Verwendung ein so gut wie uniiberbriickbarer
Graben entsteht, den niemand mehr ausfiillen kann. Die Aporie naturwissenschaft-



344 Vom Ort des Verstehens

Bedenkt man das Verstehen selber, einfach als Phinomen, so sollte
das doch wohl am Ort des Verstehens geschehen, also da, wo das Verste-
hen als Verstehen erscheint oder sogar zu Hause ist. Sobald wir so for-
mulieren, kommen wir bereits ins Gedringe. Wo ist denn das Verstehen
zu Hause? Uberall? Oder wandert das Verstehen? Und wenn es wandert,
wo verweilt es am liebsten? Oder muB3 man vom Verstehen als von einer
heimatlos irrenden Weisheit reden, die sich ihren Ort erst sucht? Wenn
nicht, ist etwa nicht nur der Raum, sondern auch die Zeit des Verstehens
begrenzt ? Gewihrt es seine Gaben vielleicht nur im Voriibergehen? Eben
an dem besonderen Ort, wo es eine Zeitlang verweilt? Was umschreiben
wir damit, daBl wir betont vom Ort des Verstehens reden? Zunichst nur
die Tatsache, da wir uns beruflich am Ort der Universitit befinden. Nun,
warum nicht? Es wird sich empfehlen, gleich an das uns Nichstliegende
zu denken, wenn wir erfahren sollen, wo das Verstehen zu Hause ist.

Die Marburger Universititssatzung spricht von der Universitit
alten Stils als von einer Gemeinschaft der Lehrenden und der Lernenden.
Man meint heute freilich, diese Gemeinschaft durch andere gesellschaft-
liche Formen oder Funktionen ersetzen zu miissen, weil sie infolge des
Massenandrangs in den groen Fakultdten angeblich nicht mehr besteht.
Niemand leugnet, dal hier neue Aufgaben auf uns zugekommen sind.
Aber was Verstehen sei, wo und was es selber schaffe, dies zu fragen ist

licher Methodik, wie man dem Lebendigem beikommen koénne, ohne es zu zerstéren,
wiederholt sich also auf dem Felde der Unterscheidung zwischen dem Historischen
und der gegenwartigen Wirklichkeit. Was leistet die historische Objektivation und
was leistet sie nicht? Diese Frage fithrte auch uns Theologen zu den Problemen der
Hermeneutik. Wir miissen es lernen, zwischen dem analytischen Erkliren und dem
Verstehen einen Unterschied zu machen. Und so entschied ich mich denn dafiir,
junge oder erste Semester sozusagen vom Zentrum unsrer Arbeit her in den Raum
einzufithren, wo heute Entscheidungen fallen, die auch den Bestand der Universitit
selber treffen. Wo sind wir denn, wenn wir verstehen? Das war die Frage.

E. FucHs

Dem Verfasser sei fiir die freundliche Erlaubnis, diese bisher ungedruckte, so
tief in die Gegenwartsproblematik eindringende, vom Wort der Liebe getragene, in
der Sprache des Glaubens gehaltene und von der Leidenschaft des Denkens bewegte
Rede hier veréffentlichen zu diirfen, der herzlichste Dank ausgesprochen.

Die REDAKTION



Vom Ort des Verstehens 345

uns sicher nicht erst heute aufgegeben. Falls es diese Gemeinschaft der
Lehrenden und der Lernenden wenigstens frither gab, wenn sie also nicht
bloB auf dem Papier stand, dann war die Universitit mindestens auch so
etwas wie ein Ort des Verstehens. Denn Gemeinschaft gibt es nur dort,
wo man sich versteht, indem man einander versteht. So ist es in der
Familie, so ist es in der Schule, so war oder ist es auch an der Universitit.
Alle diese Orte sind, jeder fiir sich, wenigstens dazu berufen, Ort gemein-
schaftlichen Verstehens zu sein. Und sie haben deshalb ihre eigene Zeit
mindestens gehabt.

Redet man von Gemeinschaft, so regt sich freilich leicht Wider-
spruch. An allen Orten der aufgezihlten Art wird ja nicht selten gestrit-
ten, wihrend man anderswo, etwa auf der Stralle, allerdings nicht immer
ruhig aneinander vorbeifdhrt, aber doch in der Regel ruhig aneinander
vorbeigeht. Nun, auch die Strafle appelliert immerhin an unser Ver-
stdndnis fiir den 6ffentlichen Verkehr, z. B. sehr einfach an gutes Beneh-
men. Die zuerst genannten Orte, die Familie, die Schule, die Universitit,
fordern ebenfalls gutes Benehmen. Aber diese Orte setzen dariiber hinaus
ein tieferes Mal3 des Verstehens voraus, so daB3 das Wort Gemeinschaft
bei ihnen besonders angebracht ist. Gerade deshalb kann hier gestritten
werden. Man streitet ja in der Familie, in der Schule, an der Universitit,
wenn man streitet, eben weil man sich versteht und deshalb leicht in die
Haare gerdt. Man wird da also iiberall Humor nétig haben. Humor ist
gutes Benehmen!

Fiige ich jetzt hinzu, daBl die Universitidt als Stdtte methodischen
Denkens dazu da ist, alles, auch das Verstehen, zum Problem zu machen
oder wenigstens als Problem zu behandeln, so ist die Universitdt der-
jenige Ort des Verstehens, wo das Verstehen nicht nur als Verstehen er-
scheint — das geschieht auch in der Familie und in der Schule, — sondern
eigens bedacht werden will. Wir entwickeln sogar eine Wissenschaft vom
Verstehen, die Hermeneutik. DaBl gerade diese, dem Namen nach keines-
wegs neue Wissenschaft ebenfalls radikal umstritten ist, mag Ihnen
bestédtigen, daB die Marburger Universitit trotz aller Anfechtungen lebt.
Von diesem Streit um die Hermeneutik méchte ich Thnen berichten, in-
dem ich Sie an dem Streit ein wenig teilnehmen lasse. Der Streit geht
zundchst um Prinzipien. Man wird deshalb schon dariiber sehr verschie-
dener Meinung sein koénnen, ob es geraten ist, daBl der Theologe das
Thema Hermeneutik prinzipiell anschneidet. Sind Prinzipien nicht Sache
der Philosophie? Oder, als Prinzipien des Verstehens, Sache einer
beschreibenden Psychologie? In der Tat, sprechen wir von Hermeneutik,

23



346 Vom Ort des Verstehens

so denken wir dlteren Marburger z. B. an den Namen des Philosophen
Martin Heidegger. Aber wir Theologen und nicht nur die Theologen
denken auch an Rudolf Bultmann. Hat nicht der Theologe Bultmann
Entscheidendes fiir die Hermeneutik getan, als er uns das hermeneutische
Schliisselwort Entmythologisierung zur Aufgabe machte? Wohl galt
dieses Wort praktisch der Entmythologisierung der neutestamentlichen
Verkiindigung, also der Auslegung der Bibel. Daran beteiligte sich der
Philosoph Heidegger nur indirekt. Aber wie steht es z. B. mit Immanuel
Kant? Der Philosoph Kant konnte einst nicht umhin, auch die Auslegung
der Bibel in sein Denken einzubeziehen, sobald er seinerseits sagen wollte,
was die Hermeneutik zu tun habe.

Geht es in der biblischen Hermeneutik um Auslegung, so geht es um
Verstehen. Geht es dabei methodisch um Verstehen, sozusagen um das
Verstehen des Verstehens, so geht es sicher auch um Vernunft. Aber es
ist seltsam: geht es um Vernunft, um reine Vernunft, so geht es eben
auch um praktische Vernunft. Geht es um praktische Vernunft, so geht
es, jedenfalls bei Kant, auch um die Anweisungen und sittlichen Schitze
der Bibel.

Man formuliert in diesem Zusammenhang meist so, dal von Ver-
nunft und Offenbarung gesprochen wird. Aber damit erweist sich auch
das traditionelle Thema Vernunft und Offenbarung als hermeneutisches
Problem. Wir sagen statt Vernunft und Offenbarung heute lieber:
Glaube und Denken. Nun, wer sich auf die Frage nach den Beziehungen
zwischen Glauben und Denken einldBt, der fragt in Wahrheit nach dem
Wesen des Verstehens. Und wer nach dem Wesen des Verstehens fragt,
der fragt eben damit nach dem Ort des Verstehens. Denn er will ja wissen,
wo das Verstehen eigentlich erscheint: etwa im Glauben? oder nur im
Denken? Und wenn es so ist, da3 der Glaube das Denken, aber auch das
Denken den Glauben nicht los wird ; wenn es so ist, daf3 wir uns wie unsere
Viter an der Universitit gerade dariiber streiten, dann ist ja doch
jedenfalls die Universitit dazu berufen, ein vor anderen ausgezeichneter
Ort des Verstehens zu sein.

Die Allgemeinheit stimmt heute wenigstens dem Anschein nach in
der Formel iiberein, dafl die Universitdt der Forschung und der Lehre
diene. Man dringt uns neuerdings freilich, diese Titel so zu verteilen,
daB die Forschung den Stoff erarbeite, der dann in der Lehre weiterzu-
geben wire. Aber was wiirde das fiir diejenigen Disziplinen besagen, bei
denen die Forschung und eben deshalb auch die Lehre im Flu3 bleiben
mul ? Wieso bringt z. B. sogar die Mathematik immer neue Disziplinen



Vom Ort des Verstehens 347

hervor? Hermeneutisch formuliert sollten wir sagen: die Forschung dient
der Erforschung der Wirklichkeit, unsre Lehre ist Lehre der Wahrheit.
Die Wahrheit hat mit der Aussage, die Wirklichkeit mit dem, was aus-
gesagt wird, zu tun. LdBt sich beides trennen? So verstanden werden
wir die Reihenfolge in der Tat umkehren konnen: die Lehre der Wahrheit
gehort an die erste Stelle, die Erforschung der Wirklichkeit an die zweite.
Denn, das, was erforscht wird, also die Wirklichkeit, wird dem, was man
bereits versteht, also der Wahrheit, entsprechen miissen, und das
gerade dann, wenn die erforschte Wirklichkeit unsre Lehre von der Wahr-
heit in Frage stellt! Das ist ja gerade das Risiko, welches der Neuling
vom Lehrenden lernen, in welches er sich als ein Studierender einfithren
lassen soll, damit er die mit der Lehre verbundenen Fragen kennen und
zu beurteilen geiibt werde.

Manche fiirchten, zu vieles, wenn nicht alles, auch die Theologie,
gerate durch diesen Ansatz ins Strittige. Jedoch, wo Prinzipien in Frage
gestellt werden miissen, ist ohnehin Streit am Platz. Geht nicht alle
Wissenschaft von jeher auf solchen Streit aus? Theologie kann und will
sich davon nicht ausschlieBen. Es gehort auch das zum Ort des Ver-
stehens, daB er nicht nur gelegentlich umstritten wird, sondern daB er
umstritten bleibt.

Die Gegner mogen sagen: statt der Rezepte liefert ihr uns Fragen!
Ich meine: genau dazu sind wir da. Immerhin: wir geben auch Antwor-
ten. Diese Antworten gehen ins Einzelne, weil das Ganze auf dem Spiel
steht. Wer kann denn im Ernst leugnen, daB jedenfalls unsre Zeit genug
Anlaf} bietet, das Einzelne als Anfrage des Ganzen zu vernehmen ?

Ich kann also auch sagen: gerade in der strittigen Differenz von
Wabhrheit (Lehre) und Wirklichkeit (Forschung) liegt die Aufgabe, For-
schung und Lehre streng beieinander zu halten. Wie koénnte z. B. die
Hermeneutik als Lehre vom Verstehen dem Wesen oder also dem Ort
des Verstehens auf die Spur kommen, wenn sie sich nicht um die Erfor-
schung der Geschichte der Hermeneutik kiimmern wollte? Schon dies
gibt ja zu denken, daB es auch in dieser Sache nicht nur Forschritte, son-
dern auch Riickschlige gab und gibt. Davon hat nicht zuletzt die Theo-
logie einiges zu berichten.

Soviel zur Meditation des Themas, das also zumal die Praxis der
Universitdt anvisiert, sich aber keineswegs auf die Universitit beschrinkt.



348 Vom Ort des Verstehens

II

Im Jahre 1798 hat Immanuel Kant seine nicht nur heute noch les-
bare, sondern wahrhaft aufregende und folgenreiche Schrift iiber den
«Streit der Fakultiten» veroffentlicht. Kant unterschied dort etwas
ironisch, aber doch sachbezogen die traditionellen drei «oberen» Fakul-
tdten, ndmlich die theologische, die juristische und die medizinische,
von der «unteren», wie er sagt, nimlich der philosophischen Fakultit.
Der Streit, den Kant meint, spielt sich zwischen der unteren und den
drei oberen Fakultiten ab. Die drei oberen Fakultiten sind «statuta-
risch» durch die Regierung gebunden oder gehalten, ihre «Lehrlingen,
wie Kant sagt, fiirs Volk auszubilden. Die philosophische Fakultdt ist
gerade deshalb ihrerseits gehalten, die Kritikerin der drei oberen Fakul-
titen innerhalb der Gemeinschaft der Universitit zu sein. Deswegen
dominiert, nach Kant, in der philosophischen Fakultdt die Philosophie,
welche sich allein die Vernunft zu ihrer Lehrmeisterin erkor. Die Philo-
sophie dient also nicht, wenigstens nicht direkt, dem Volk, sondern speziell
der Wissenschaft. Nun brauchen wir uns nicht schon daran zu stoBen,
daB sich die Form unsrer Regierungen inzwischen geindert hat. Was
Kant im Blick auf die naturrechtliche Thematik der juristischen Fakultit
und in diesem Zusammenhang iiber die republikanische Regierungsweise
und den Krieg als die Wurzel aller irdischen Ubel oder Unordnung sagt,
hat durchaus noch aktuelle, weil prinzipielle Bedeutung. Dal3 der alte Kant
im dritten Abschnitt seiner Abhandlung der medizinischen Fakultdt in
der Person des Berliner Geheimrats Hufeland mit einem autobiographi-
schen Bericht z. B. iiber die so wichtige Atmungstechnik und dergleichen
mehr den energischen Beitrag des Philosophen der Moralitdt zur Didtetik
des Leibes erstattet, verschirft in Wahrheit den Ernst der ehrwiirdigen
Abhandlung. Kant starb 1804.

Den breitesten Raum nimmt das erste und wichtigste Stiick der
Abhandlung ein, Kants Belehrung der theologischen Fakultit. Kant
empfiehlt da ebenso eindringlich wie kompromiBlos, unter Aufbietung
einer ganzen Hermeneutik praktischer Bibelauslegung, uns Theologen
einfach, wenn auch nicht einféltig: Religion zu haben. Gemeint ist die
mit dem Prinzip der Moralitit verbundene, ja einzige Religion kat’
exochen. Religion in diesem Verstande ist fiir Kant die bestindige An-
strengung des Einzelnen, aus der Treue zum kategorischen Imperativ
der allgemeinen Pflicht gegeniiber der Idee der Menschheit Gott als den



Vom Ort des Verstehens 349

moralischen Gesetzgeber zu verehren, d. h. dem Willen Gottes in unsrer
Bemiithung um die Entwicklung der Menschheit gehorsam zu entsprechen.
Denn was den Menschen zum Menschen macht, wie Kant ausdriicklich
sagt, ist «Moralitdty, also ein von der praktischen Vernunft gewonnenes
Prinzip speziell des Handelns. Religion ist nach Kant nur als Religion
aus Moralitdt zu haben. Der «Kirchenglaube» mul3 sich deshalb davor
hiiten, daB er mit dem Prinzip der Moralitit nicht in Widerspruch gerit.
Geht es um Wahrheit, wie die Theologie behauptet, so geht es stets um
Vernunft, wie der Philosoph einschirft. Geht es um Vernunft, so geht es,
mit Kant gesprochen, um Moralitit. Geht es um Moralitdt, so geht es
genau um das Eine, was Gott vom Menschen will, weil Moralitit den
Menschen zum Menschen macht. Soweit Kant.

Wir fragen zuriick: Was entscheidet nun, Wirklichkeit oder Wahr-
heit? Das ist in diesem Kapitel gar keine Frage, am allerwenigsten eine
Alternative, weil die Vernunft fiir den Menschen, fiir das Wesen des
Menschen, als Ort, an welchem sich der Mensch als Mensch zu verstehen
hat, Moralitit impliziert. Gerade als verniinftiges Wesen versteht sich
der Mensch nur in der Moralitit. Die Moralitdt ist demnach derjenige
ausgezeichnete Ort des Verstehens, an welchem sich die Beziehungen
zwischen Wirklichkeit und Wahrheit treffen, einigen, oder kantisch
gesagt: die Moralitdt ist der Ort, wo der Mensch seine Stellung zwischen
Natur und Freiheit ins Reine zu bringen hat. Es macht nach Kant die
dem Menschen von Gott verliechene Wiirde aus, dall er dieser Aufgabe
nicht nur nachkommen soll, sondern auch nachkommen kann. Was dabei
in Frage steht, ist praktisch nur unser Wille, lapidar gesagt: der gute
Wille, den der Mensch kennt, dem er aber leider nicht immer folgt.

Man kann gegen diese gewaltige Konzeption der iiber unser Dasein
entscheidenden Prinzipien nicht einwenden, sie seien durch die verdnder-
ten Modalititen unsrer wissenschaftlichen Arbeit aufgehoben. Was etwa
Wilhelm Dilthey zu Gunsten des Verstehens gegeniiber dem Erkldren an-
fiihrt, ergdnzt wohl Kants Prinzipienlehre, z. B. in dem Bemtihen
Diltheys um eine Kritik der historischen Vernunft; ein echter Gegensatz
zu dem Metaphysiker Kant liegt in diesem Bestreben vermutlich nicht
vor. Doch zuriick zu Kant! Herausgefordert war von Kant die theolo-
gische Fakultit. Die theologische Fakultit mull daher auch antworten.



350 Vom Ort des Verstehens

111

Ein Marburger Theologe hat Antwort gegeben, Wilhelm Herrmann,
der Lehrer Rudolf Bultmanns und Karl Barths. Herrmann leugnete nun
nicht, daB} die Beziehungen zwischen Wirklichkeit und Wahrheit in der
Moralitat ihren Ort des Verstehens empfangen. Zur Wirklichkeit gehort
ja ohne Zweifel auch der Mensch. Und was Wahrheit ist, soll gerade der
Mensch verstehen. Ja mehr: der Mensch mufl die Wahrheit auch zur
Sprache bringen. Beides, die Erforschung der Wirklichkeit und die Lehre
der Wahrheit, ist nun einmal nicht denkbar ohne das, was den Menschen
zum Menschen macht. Wir hérten, daB Kant sagt: Was den Menschen
zum Menschen macht, ist das Prinzip der Moralitdt. Nur in der Moralitdt
verstehe der Mensch wirklich sich selbst. Gefordert ist also ein morali-
sches Selbstverstdndnis.

Aber bei diesem prinzipiellen Satz kann man, wie Herrmann meint,
nicht Halt machen. Die Pflicht zum moralischen Selbstverstdndnis weist
uns allerdings, und das will ja auch Kant von der Theologie haben, zur
Selbstpriifung an. Selbstverstindnis ohne Selbstpriifung, das gibt es
nicht! An diesem Punkt legt sich fiir Herrmann Kants metaphysische
Betrachtung der Menschennatur, seine Idee der Menschheit, in eine
konkrete Wiirdigung der Geschichtlichkeit unsres Daseins um. Es
kommt fiir Herrmann nicht nur darauf an, wie wir sein sollen, sondern wie
wir sind. Das besagt: Gerade aus dem Prinzip der Moralitét, das ja seinen
metaphysischen Endzweck in der Entwicklung der Menschheit hat, er-
wichst dem sich selbst priifenden Menschen ein Negativum. Dieses Nega-
tivum nennt Herrmann unsre sittliche Not. So verstanden wird der Wirk-
lichkeit und Wahrheit zusammenhaltende Ort des Verstehens konkret
gesagt die sittliche Not des Einzelnen, wenn er guten Willens ist. Was
folgt daraus?

Gehen wir wieder einen Schritt zuriick! Als sittliche Not begriff
Herrmann, wie gesagt, nicht etwa so etwas wie sittliche Verderbnis, son-
dern durchaus den Kampf, in welchen jeder eintritt, der dem katego-
rischen Imperativ, also dem Bemiihen um die Idee der Menschheit,
guten Willens gehorcht. Die sittliche Not ist nicht Pflichtvergessenheit,
sondern gerade die Folge echter Pflichterfiillung! Was erfahren wir da?
Antwort: DaB uns die Pflichterfiillung zwar sittlich férdert, aber ebenso
auch ins Ungliick zu stiirzen vermag. Das kann in der Tat jeder Physiker,
Biologe, Mediziner, Jurist, Theologe wissen, sobald er den schicksalhaften



Vom Ort des Verstehens 351

Zusammenhang bedenkt, den unser wissenschaftlich gesteuertes Leben
fiir uns alle hergestellt hat. Was Religion sei, mul} von da aus neu bedacht
werden. Soweit Herrmann.

Ich sagte, unser Leben sei heute wissenschaftlich gesteuert. Dal3
dem so ist, wissen insbesondere der Psychologe und der Soziologe. Daran
ist nichts zu dndern. Auch der Theologe plidiert keineswegs fiir die sozio-
logischen Lebensformen der Vergangenheit. Aber nun konkretisiert sich
der Ort des Verstehens noch einmal. Echte Selbstpriifung weckt ja heute
sofort schon statistisch die Frage: Wie steht es denn mit den immer
groBer werdenden Opfern der Gesellschaft? Die Gesellschaft mufl ja
ihrer Organisation Opfer bringen. Das wissen die, welche unsre Werke
leiten: das wissen genau so die, welche geleitet werden. Gerade diese
Seite unseres gemeinsamen Lebens wird ja deshalb in allen Fakultdten
energisch studiert. Unsre gesellschaftliche Situation bewegt uns heute
alle z. B. in der Sorge, ob die Menschheit nicht sogar drauf und dran ist,
ihren Selbstmord wissenschaftlich zu organisieren. Und doch gilt trotz
dieses schauderhaften Grenzfalls nach wie vor der fast banale Satz, daB
nichts ohne Opfer zu gewinnen ist. Also auch das gehort praktisch zum
moralischen Verhalten: unser Opfer.

Hier entsteht nun die Frage nach der Religion aufs neue in uniiber-
bietbarer Schirfe. Kant konnte noch von der unerforschlichen Vorsehung
reden, sobald er sich den moralischen Gesetzgeber auch als den unbe-
greiflichen Urheber unseres Schicksals dachte. Thm geniigte der feste,
prinzipielle Ansatz der Religion in der Moralitit. Uns geniigt dieser
Ansatz nicht mehr. Wir denken an alle jene, an die Millionen, die in die-
sen Jahrzehnten hingeopfert wurden und noch hingeopfert werden.
Diese alle sind in ihrer Masse Opfer von Methoden, welche uns die Zwei-
deutigkeit wissenschaftlichen Verhaltens eindriicklich gemacht haben.
Wir alle, gerade wir Forschenden und die Studierenden, sitzen, nicht
einmal ungesehen, auch auf jenen Anklagebdnken, wo Henkersknechte
biiBen miissen. Wir kénnen uns nicht einfach freisprechen, gerade weil
wir unserer Pflicht innerhalb der wissenschaftlichen Arbeit nachgekom-
men sind. Das ist die Situation, welche schon Herrmann vorschwebte.
Und Jacob Burckhardts Prophetie sekundierte dem Theologen, wie wir
betroffen erkennen.

Es ist klar, da3 wir uns in dieser Zwangssituation weder auf morali-
sche Phrasen, noch auf so hohe Worte wie Vergebung, Gnade oder Giite
naiv zuriickziehen kénnen. Naivitdt ist in solcher Lage einfach verboten.
Wohl aber werden wir uns an unserem Ort des Verstehens, in der Selbst-



352 Vom Ort des Verstehens

priifung aus sittlicher Not, darauf zu besinnen haben, ob in unsrer Gegen-
wart nicht eine Stelle leer geblieben ist, die eben um der zwangsliufig
wissenschaftlich-methodischen Arbeit willen nicht leer bleiben darf! Wir
wissen immerhin: Methode ist auch im Bereich des Erkliarens nicht alles.
Das konnen wir iiberall lernen, zumal in der philosophischen Fakultit,
die uns ja auch konkret zeigt, wie man Historie treibt oder Texte liest.
Eben deshalb reden wir heute mit Dilthey betont vom Verstehen. Das
Verstehen wird dort dringlich, wo das Erkliaren zu spdt kommt.

Wenn nun verstanden werden soll, was das bedeutet, da3 in unsrer
Gegenwart gerade infolge unsrer Methoden eine Stelle leer geblieben ist,
so kommt die Aufgabe auf uns zu, genau unsre Gegenwart zu verstehen.
Ist nicht Gegenwart sogar der Sinn der Geschichte? In der Theologie
verdichtet sich die hermeneutische Anstrengung um ein Selbstverstind-
nis in der Gegenwart zu dem Bewultsein, dall wir alle nicht nur von der
Natur oder auch vom Gang der Geschichte, bzw. der Historie, sondern
wie die Bibel weil3, zuerst von Gott selbst abhingig sind. Von Gott redet
die Bibel eben nicht bloB als-von einem moralischen Gesetzgeber oder
als der Vorsehung, sondern Gott ist in der Bibel das Gegeniiber aller
menschlichen Existenz. Kant hat schon recht: der Mensch soll pflicht-
gemal} tdtig sein. Die Bibel leugnet das nicht. Aber die Bibel weil} es
noch besser: Gott ist erst recht tédtig, nicht nur der Mensch! Der Ort
des Verstehens wird deshalb in der Bibel zur konkreten Relation zwi-
schen Gott und Mensch. Davon ist jetzt zu reden.

Die Relation zwischen Gott und Mensch heif3t in der Bibel dort,
wo Jesus spricht, d. h. dort, wo sich Gott in Jesus zur Sprache bringt:
Liebe. Der Liebe ist keine Pflicht zu viel. Das ist wahr. Sie besteht auch
die sittliche Not. Denn die Liebe wird nun ihrerseits zum Ort des Glau-
bens. Dieser Glaube glaubt an Gott, weil er glaubt, daBl sich die Liebe,
die Gott ist, schlechterdings niemand wegnehmen ld8t. Der Liebe kann
nichts geraubt werden. Dies zu entfalten, nimlich als Gottes Wort iiber
die Lebenden und die Toten zur Sprache zu bringen, ist die biblische und,
wie Luther sagt, gerade einer starken Vernunft gemdBe Aufgabe der
Theologie, der Zweck der theologischen Fakultit innerhalb der Gemein-
schaft auch der Lehrenden und der Forschenden.

Das Wort Gottes eréffnet, ja schafft uns den wahren Raum der
Gegenwart. So komme ich zu einer von der Theologie an die Hermeneutik
zu stellende Frage: Wenn Gott unsre Gegenwart schafft, indem er selber
unsre Gegenwart Offnet, mu8 man dann nicht stets davon ausgehen,
daB die Gegenwart der Ort wahren Verstehens ist?



Vom Ort des Verstehens 353

Wer die Wirklichkeit erforscht und nichts als Wahrheit lehren will,
der weil3, daBl wir nicht nur Lebensritsel zu ldsen, sondern auch das
gottliche Geheimnis zu respektieren haben, in welchem alle Gegenwart
ruht. Jene leere Stelle, die uns heute bedriangt, hat auch einen produk-
tiven Sinn.

IV

Dal das Leben und Tod in sich einbeziehende Geheimnis der Gegen-
wart in die Universitdt hineinreicht, habe ich schon angedeutet, weil von
der Zweideutigkeit der wissenschaftlichen Arbeit zu reden war. Damit
jedoch das Arbeitsgebiet der Theologie auch praktisch zur Sprache
komme, méchte ich dem iiber die Zweideutigkeit der wissenschaftlichen
Arbeit Gesagten gleich etwas Ermutigendes hinzufiigen. Wissenschaft-
liche Arbeit, so war angedeutet, verlauft methodisch. Darin unterschei-
det sie sich, wenigstens grundsitzlich, wenn auch nicht unbedingt, von
aller anderen Arbeit, die von den wissenschaftlichen Methoden allenfalls
lernt. Dieser Tatsache verdanken wir z. B. die an sich erfreuliche Zu-
nahme der Bevoélkerung seit 100 Jahren. Jeder Blick in alte Kirchen-
biicher zeigt, welche verheerende Folgen Seuchen, Infektionen usw.
frither gehabt haben. Dal} eine Familie mit 20 Kindern 17 verlor, war
keine Seltenheit. Von da aus gesehen steckt in der wissenschaftlichen
Arbeit ohne Zweifel ein Segen. Und insofern hat die Universitdat eben
doch auch Rezepte geliefert, die sie freilich nur fand, weil sie bei ihren
Fragen blieb. Es ist also nicht so, dal} wissenschaftliche Methode nur die
Macht des Todes vergroBere. Sie stiarkt auch die Kraft des Lebens.

Die Situation wissenschaftlichen Verhaltens bleibt trotzdem zwei-
deutig. Davon ist nichts zuriickzunehmen. Doch wir sehen jetzt: der
Grund dafiir liegt eigentlich nicht im wissenschaftlichen Verhalten selbst.
Die wissenschaftliche Methodik muf sich sowohl auf den Tod als auch
auf das Leben auswirken, weil die Gegenwart zweideutig ist. Warum ist
die Gegenwart zweideutig? Die Gegenwart ist zweideutig, weil uns die
Gegenwart sowohl entzogen als auch gegeben wird. Das gilt sowohl fiir
diejenige Gegenwart, welche wir als Ubergang zwischen der Vergangen-
heit und der Zukunft verstehen, als auch fiir jene Gegenwart, welche die-
ses Zusammenhangs insofern enthoben ist, als sie uns nicht nur objektiv,
sondern zumal subjektiv affiziert. Bei der objektiven Gegenwart des
Raum-Zeit-Kontinuums kommt es darauf an, in welchen durchzahlbaren
Zusammenhang die Gegenwart eingespannt ist. Dieser Zusammenhang



354 Vom Ort des Verstehens

kann uns verfiigbar sein, aber ebenso auch unverfiigbar: denken Sie
nur an die Art und Weise, wie ein Bau zustandekommt, etwa an das
Wetter, das so manches Bauvorhaben empfindlich stért. Ahnliches gilt
aber auch fiir die nicht durchzidhlbare subjektive Gegenwart. Ein gliick-
liches Leben kann weit {iber den Augenblick hinaus in unsre Hinde
gelegt sein. Aber es kommt nicht ganz selten vor, daf sich personliches
Gliick, auch durch unser Verschulden, in Jammer und Schmerz umkehrt.
Das wissen wir alle. Und so kénnen wir auch verstehen, daB3 den Men-
schen nicht nur Zweifel am Gang der Ereignisse iiberfallen, sondern sogar
Verzweiflung an der Gegenwart packt. Ich spreche von der Siinde. Siinde
ist nichts anderes als Verzweiflung an der Gegenwart.

Weil nun die Theologie das Wort Gottes lehrt und seine Wahrheit
entfaltet, schirit die Theologie nicht nur ein, was Siinde ist, sondern
sie will auch sagen, wie Gott der Stinde steuert, weil Gott dem Menschen
nahe bleiben will. Das besagt fiir die Universitdt: Die Theologie weil um
die Zweideutigkeit der Wissenschaft. Aber sie weil auch darum, dafB3
gerade die wissenschaftliche Methode den Sinn hat, ihrerseits der Ver-
zweiflung an der Gegenwart zu wehren. Eben deshalb ist es eine der
schonsten Pflichten der Theologie, dem wissenschaftlich arbeitenden
Menschen Mut zu seiner Aufgabe zu machen. Wer nicht weill, welche
Folgen seine wissenschaftliche Arbeit haben kann — und wer weill das
schon gewil3? — der mag sich von uns sagen lassen, dafl auch er an ein
Werk gesetzt ist, das Gottes Regierung unterliegt, weil sich die wissen-
schaftliche Arbeit um Krifte bemiiht, die ebenso von Gott geschaffen
sind wie wir selbst. Das Geheimnis der Gegenwart reicht zwar als Aporie,
aber eben deshalb auch als Gnade in alle wissenschaftliche Arbeit hinein,
solange wir bedenken, daB wir nicht die Einzigen sind, die verstehen.

v

Die theologische Arbeit selbst geht ja auch nicht einfach im wissen-
schaftlichen Denken auf, obwohl sie an diesem teilnimmt. Die Theologie
mul} vielmehr gerade der Gegenwart als der Aporie aller wissenschaft-
lichen Arbeit standhalten. Wenn nun die Theologie weil}, daB3 die Zwei-
deutigkeit des wissenschaftlichen Verhaltens in der Zweideutigkeit der
Gegenwart begriindet ist, so muf} sich die Theologie ihrerseits von der
Hermeneutik fragen lassen, welches Medium denn die Gegenwart ein-
deutig mache. Auch diese Antwort ist lingst gegeben worden. Das



Vom Ort des Verstehens 355

Medium, welches uns die Gegenwart eindeutig macht, ist die im Wort er-
scheinende Wahrheit der Sprache. Die in der Bibel bezeugte Offenbarung
Gottes ist deshalb durch und durch Sprachereignis. Das ist gerade des-
halb zu sagen, weil die Sprache in der Tat stets die Ziige dessen annimmt,
wovon sie spricht. Wo innerhalb eines durchzdhlbaren Zusammenhangs
von Gegenwart gesprochen wird, da nimmt die Sprache aristotelische
Ziige an. Gegen ihre Verabsolutierung hat sich Luther gewehrt. Denn
nur wo aus dem Ereignis einer nicht mehr durchzdhlbaren Gegenwart
gesprochen wird, da kommt auch der Mensch selbst deutlicher zum Vor-
schein. Das weill z. B. der gute Roman, der dieses Ereignis zu erzihlen
unternimmt. Deshalb erzdhlt die Bibel so gerne. (Im Roman wird die
Bibel freilich sdkularisiert.)

Jedoch, die Gegenwart kann trotzdem in Wahrheit sprachlos
geworden sein. Diese verzweifelte Situation werden die aristotelischen
und auch die dichterischen Sprachbewegungen eher verdecken als
offenbaren, weil des Menschen Sprachlosigkeit weniger seine Sinne oder
seine Vernunft, sondern sein Gemiit trifft, so daBl der Mensch eine ver-
kehrte Richtung seiner Existenz einschldgt, die wir eben nicht erkennen,
solange wir sozusagen in Fahrt sind. Wer dem sprachlos gewordenen
Menschen aus dem Verlust wahrer Gegenwart heraushelfen will, der
mul} ihm Gegenwart schenken kénnen. Eben deshalb spricht das Evan-
gelium von Liebe. Die Liebe ist die einzige Kraft, die wirklich Gegenwart
schenken kann. Diese Kraft ist unwiderstehlich. Denn ihr starkes
Mittel ist das einfache Wort. Das in der Bibel bezeugte Wort Gottes
bringt uns die Liebe im einfachen Menschenwort. So schenkt sich uns
Gott in die Sprache zuriick. Dal} sie sagt: Gott ist Liebe, den Anfang
schenkt die Liebe, und deshalb versteht: im Anfang war das Wort, das
ist der Beitrag der Bibel zu der Frage, wie sich uns Gegenwart vermittelt.
Der biblische Ort des Verstehens ist das Sprachereignis der Liebe in der
Gegenwart der Siinde und des Todes. Erst an diesem Ort des Verstehens
verliert die Gegenwart jede Spur jener moralischen Negation, welche die
Vernunft zur endlosen Arbeit zwingt. Die Theologie iibertrifft sich mit
dieser Erkenntnis nicht selbst, sondern dient mit ihr nur ihrem Gegen-
stand, der Gegenwart im Worte Gottes. Die Theologie weill oder kann
wenigstens wissen, dafl auch die innerhalb der Theologie erscheinenden
Negationen, Siinde und Tod, kein letztes Wort sein werden, weil der
Glaube der von Gott geliebten Menschen mit dem Selbstverstindnis der
Liebe in Gott weder konkurrieren kann noch will. Denn im Glauben
hingt der Mensch ganz an Gott, weil Gott in seinem Wort beim Menschen



356 Vom Ort des Verstehens

angekommen ist: Er selbst erschien bei uns, um dort zu sein, wo es um
der Siinde willen fiir uns nichts mehr zu geben schien: am Ort der Ver-
zweiflung in der von jedermann verlorenen Gegenwart, an der leeren
Stelle unseres Daseins. Gott sprach am Kreuz. Wo der wahre Gott ist:
im Wort, da war auch der wahre Mensch: als Wort, damit wir mit ihm
zusammen leben sollten: durch das Wort.

Und so gilt in der Tat der Satz: Gott spricht, damit ihm der Mensch
entspreche. Wenn aber der Mensch Gott entspricht, dann besagt das
trostlich, daB3 Gott selbst sich gerade in uns entspricht, weil der Gekreu-
zigte Gott und uns als Mensch entsprach. Wir sind deshalb gefordert, der
Wirklichkeit Gottes als der in Jesus Christus erschienenen Wahrheit
Gottes in uns selber so zu entsprechen, dall wir an das Wort der Liebe
glauben. Die Bibel will, dafl wir dem Wort der Liebe durch den Glauben
an das Wort der Liebe folgen, und eben das heif3t: entsprechen, weil sich
die Liebe in Jesus Christus mit ihrem Wort bereits entsprach.

Das Heilsgeschehen vollzieht sich also dort weiter, wo wir an das
damals erschienene und deshalb ein fiir allemal gesprochene Wort der
Liebe als an Gottes Wort glauben und so iiber alle Dinge hinaus in allen
Dingen auf Gott vertrauen, nidmlich Thm, dem fiir uns Tétigen, mit uns
selbst danken und ihn so vor aller Welt loben und preisen mogen. Wir
selbst sind mit dem Glauben in die vorher leere Stelle unsres Daseins
vorgerufen !

Wer an der Gegenwart verzweifelt, dem ist also zu sagen, dall Gott
die Gegenwart mit seinem Ja zum Menschen schafft und durch sich
selbst auch und gerade in uns erfiillt: als Wort. Gottes Wort, dieses zu
verkiindigende Wort des Glaubens, ist das Medium, das alle Gegenwart
eindeutig, weil unverlierbar macht. Gegenwart bleibt vor Gott, weil in
Gott und so fiir uns, in uns und an uns: Liebe, so wahr sich die Liebe
1m Wort duBert und als Wort von niemand gebunden werden kann. Da-
her hat die Theologie die Gegenwart als die Freiheit der freien Kinder
des freien Gottes auszulegen und an der Gegenwart des Wortes Gottes
so teilzunehmen, wie uns das die Bibel aus der Stimme des Glaubens
vernehmbar gemacht hat. Gott will uns beiwohnen: da leuchtet sein Ort,
da kommt das Verstehen nach Hause.



	Vom Ort des Verstehens

