
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 3

Artikel: Ernst Fuchs : Skizze zu einem Porträt

Autor: Brantschen, Johannes B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760417

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes B. Brantschen

Ernst Fuchs *

Skizze zu einem Porträt

1

Ernst Fuchs ist der Troubadour der Freude Gottes. Seine herme-
neutische Arbeit am Neuen Testament kann man als Illustration des

Augustinischen Gedankens interpretieren : frui Deo et invicem in Deo -
Freude an Gott und Freude aneinander in Gott h

Fuchs ist Neutestamentier und Hermeneut. Seine Hermeneutik
erschöpft sich aber nicht in endlosen Fragen nach den Bedingungen der

Möglichkeit (Kant) von Theologie und Gottrede, denn Fuchs weiß : der

Theologe hat von Gott zu reden. Fuchs will also Theologe sein und schämt
sich dessen nicht:... «ich habe es einfach satt, mich bei Hinz und Kunz,
mögen sie sich auch auf Lehrstühlen räkeln, für die Existenz der Theologie

entschuldigen zu sollen. Das ist Gottes unwürdig. Also sollen wir
es auch nicht tun»2. Fuchs will die Sache der Theologie nicht den Sozio-

* Dieser Beitrag wurde für einen italienischen Sammelband geschrieben, der
demnächst bei der Editrice Queriniana in Brescia erscheinen wird. Dem hier
veröffentlichten deutschen Originaltext sind Anmerkungen beigefügt.

1 Vgl. z.B. A. Augustinus: De civitate Dei, XIX, 13: ...pax coelestis
civitatis [est] ordinatissima et concordissima societatis fruendi deo et invicem in
deo. - Der Friede des himmlischen Staates besteht in der vollkommen geordneten
und einträchtigen Gemeinschaft des Gottgenießens und des wechselseitigen Genießens

in Gott. Vgl. auch a. a. O., XIX, 17. Da dieses «Genießen» notwendig Freude
nach sich zieht, behält unsere freie Übersetzung «Freude an Gott und Freude
aneinander in Gott» ihr beschränktes Recht. Zum Augustinischen Gedanken des

frui deo vgl. Rudolf Lorenz: Fruitio dei bei Augustinus. Zeitschrift für
Kirchengeschichte 63 (1950/51) 75-132.

2 Freundesbriefe von Ernst Fuchs. In: Festschrift für Ernst Fuchs. Hrsg.
v. G. Ebeling, E. Jüngel, G. Schunack. Tübingen: Mohr 1973, S. 52 [im folgenden



328 Ernst Fuchs

logen, Psychologen und Historikern überlassen, sondern ist überzeugt,
daß der Theologe als Theologe etwas unvertretbar Eigenes zu sagen hat,
und daß, falls der Theologe es nicht sagt, kein anderer es sagen wird.

Es ist dies nun keineswegs etwa das naive, «ungebrochene»
Selbstverständnis eines sein Lebtag lang gutsituierten Theologieprofessors.
Fuchs ist vom Leben hart durchgeschüttelt worden: er wurde verfolgt
und mußte die Armut kosten. Kaum hatte er sich - von Marburg
kommend, wo er bei Bultmann promoviert hatte - für das Fach Neues

Testament in Bonn habilitiert (1932) und seine ersten Schritte als
Dozent daselbst getan, als er schon von den Nationalsozialisten von seiner

Lehrstelle verjagt wurde. Zwölf Jahre lang lebte er nun - von der

Gestapo beschattet und schikaniert - als armer Pfarrer in Württemberg.

Der Zusammenbruch des tausendjährigen Reiches aber brachte
für Fuchs nicht sofort die Rehabilitierung. Diesmal waren es die

Kirchenleitungen, die ihm Steine in den Weg legten und seine Berufung auf
einen Lehrstuhl zu hintertreiben suchten - angeblich, weil Fuchs'
Lehre nicht orthodox genug sei; in Wahrheit aber schlug man den Sack

(Fuchs) und meinte den Esel (Bultmann). Erst 1955, mit dem Ruf an
die kirchliche Hochschule nach Berlin, war die lange Durststrecke zu
Ende. Fuchs hatte immerhin Frau und fünf Kinder zu ernähren.

Gerade also während der Zeit der Entbehrung und Verfolgung ist
Fuchs aufgegangen, was wir an Gott haben; und so konnte er auch 1968

in seiner Marburger Hermeneutik als exegetische Faustregel zur
Interpretation vieler Gleichnisse Jesu angeben: «Man muß diese Gleichnisse

zitiert als «Briefe»]. Wir benützen außerdem folgende Sigel und Abkürzungen für
Fuchs' Werke:
- Auferstehung E. Fuchs und W. Künneth: die Auferstehung Jesu Christi von

den Toten. Dokumentation eines Streitgesprächs. Nach einer Tonbandaufzeichnung

hrsg. v. Ch. Möller. Neukirchen-Vluyn 1973.

- Entmythologisierung Programm der Entmythologisierung. Dritte, um eine
Ansprache und eine Predigt erweiterte Auflage. Bad Cannstatt 1967.

- GA I-III Gesammelte Aufsätze ITH, Tübingen 1959-65. Bd. I: Zum herme-
neutischen Problem in der Theologie. Die existentiale Interpretation. Tübingen
1959. - Bd. II: Zur Frage nach dem historischen Jesus. Tübingen 1960. - Bd. III:
Glaube und Erfahrung. Zum christologischen Problem im Neuen Testament.
Tübingen 1965.

- JWT Jesus. Wort und Tat. (Vorlesungen zum Neuen Testament, 1.) Tübingen
1971.

- MH Marburger Hermeneutik. Tübingen 1968.

- Sakrament Das urchristliche Sakramentsverständnis. Vorlesungen. 2., erweiterte

Auflage. Bad Cannstatt 1965.

- TH Hermeneutik. Bad Cannstatt 1954. 19633, Tübingen 19704.



Ernst Fuchs 329

in unser Unglück eintauchen, wenn man dahinterkommen will, was sie

als ihr Wort hergeben» 3. Es hat Gott in seiner Herrlichkeit gefallen,
uns an seinem Reichtum teilnehmen zu lassen. Davon hat der Theologe
zu reden.

II

Das theologische Pathos, das bei Ernst Fuchs immer wieder
durchbricht, erinnert - zu Recht - an Karl Barth. Im Unterschied zu anderen
Schülern Bultmanns hatte Fuchs von jeher viel Verständnis für die

Theologie Barths. Fuchs war mit Barth nie «fertig»4. Er fühlte und
fühlt sich Barths Arbeit verpflichtet5. Fuchs' Verhältnis zu Barth ist
gekennzeichnet durch Bewunderung und Skepsis zugleich. Bewunderung

für den «genialen Dogmatiker Karl Barth»6 und die «großartigen
Ansätze»7 seiner Systematik; Bewunderung für den theologischen
Optimismus Karl Barths, der die Welt und ihren Unglauben nicht zu ernst,
die Gnade Gottes dafür aber umso ernster nimmt 8

; Bewunderung für
Barths Insistenz auf dem Reichtum und der Fülle, der Freiheit,
Herrlichkeit und Treue Gottes. Skepsis aber gegenüber dem Exegeten Barth,
der nun einmal «kein Meister der historischen Kritik»9 ist, der die Plu-
ralität, Ungereimtheit und sogar Widersprüchlichkeit der biblischen
Texte allzu schnell durch eine allzu widerspruchsfreie, allzu konstruierte
Dogmatik ersetzt10; Skepsis gegenüber Barth, der vielleicht zu schnell

vom biblischen Text weg zum trinitarischen Höhenflug ansetzt; Skepsis
schließlich gegenüber jenem Barth, der das «hermeneutische Problem
sehr zu Unrecht bagatellisiert »11.

3 MH, 232.
4 Vgl. J. Fangmeier: Ernst Fuchs. Versuch einer Orientierung. Ein Referat

aus Basel. Zürich 1964 (ThSt (B), 80), S. 46 f.
5 Vgl. GA III, 424; ferner E. Fuchs: Der Theologe Karl Barth. Zu seinem

80. Geburtstag. - ZThK 63 (1966) 199; sowie MH, 29.
6 E. Fuchs: Rudolf Bultmann. Ein Gruß seiner Fakultät zum 80. Geburtstag.

- ThLZ 89 (1964) Sp. 795.
7 GA III, 196.
8 «Die Welt kann von der Kirche aus nicht bei ihrer Gottlosigkeit behaftet,

nicht in ihrer Gottlosigkeit ernst genommen werden», heißt es bei Karl Barth
(KD 1/1, 160). Vgl. E. Fuchs' zustimmendes Urteil in diesem Punkt (E. Fuchs:
Der Theologe Karl Barth - ZThK 63 [1966] 193), sowie Fuchs' eigener Ansatz
beim Ja Gottes.

9 GA III, 137 f.
10 Vgl. E. Fuchs: Der Theologe Karl Barth ZThK 63 (1966) 195.
11 MH, 29.

22



330 Emst Fuchs

Die Notwendigkeit der hermeneutischen Fragestellung sowie die
Unerläßlichkeit der historisch-kritischen Methode für das Geschäft der

Theologie hat Ernst Fuchs bei Bultmann gelernt, als dessen

eigenwilligster und eigenständigster Schüler er gemeinhin gilt. «Wir dürfen
die historische Methode nicht auslassen, aber wir müssen sie sozusagen
durchqueren. Unsere Füße werden naß werden, aber zuletzt werden

wir getragen werden»12, sagt Fuchs. Und was die Hermeneutik betrifft,
hat Ernst Fuchs - nach den Worten Ebelings - «bisher als einziger, in
sehr selbständiger und tiefschürfender Weiterführung der von Barth,
Bultmann, Gogarten und Heidegger ausgegangenen Impulse, im
Horizont des Sprachproblems (weil 'der Glaube ein Sprachereignis' war
und ist) den Entwurf einer Hermeneutik gewagt, die nicht auf die

Technik der Exegese, sondern auf die 'mit der Exegese verbundenen
inneren Probleme des Verstehens' eingeht»13. Fuchs' hermeneutische

Besinnung fühlt sich zwar ganz besonders Bultmanns existentialer

Interpretation verpflichtet, jedoch korrigiert Fuchs an drei entscheidenden

Punkten nicht unwesentlich den Ansatz seines Lehrers: 1.

gegenüber Bultmanns exklusiv anthropologischem Ansatz betont Fuchs
die Herrlichkeit Gottes 14 ; 2. gegenüber Bultmanns unanschaulichem
«Daß» Jesus gekommen ist) geht Fuchs zurück auf die Person Jesu
Christi15, denn in Wort und Tat des historischen Jesus ist uns die Liebe

12 JWT, 140; vgl. auch MH, 207.
13 G. Ebeling: Art. «Hermeneutik». In RGG3, Bd. III, Sp. 257.
14 Vgl. MH, 155-157; sowie Entmythologisierung, 43.
15 Vgl. hierzu die beiden programmatischen Aufsätze: «Jesus Christus in

Person. Zum Problem der Geschichtlichkeit der Offenbarung» (geschrieben 1944!),
in: GA II, 21—54, sowie: «Die Frage nach dem historischen Jesus» (1956), in: GA II,
143-167. - Bekanntlich besitzt für Bultmann der historische Jesus keine konstitutive

Bedeutung für den christlichen Glauben. Vom historischen Jesus genügt
Bultmann zu wissen, daß er gekommen und gestorben ist, nicht das Wie und das
Was (vgl. R. Bultmann: Exegetica. Aufsätze zur Erforschung des Neuen
Testaments. Tübingen 1967, S. 450 ; sowie ders. : Glauben und Verstehen. Bd. I. Tübingen
1933, S. 292). Dieses «Daß», dieser punctum mathematicum reicht nach Bultmann
aus, das Kerygma davor zu schützen, mit einer spekulativen Idee verwechselt zu
werden. Die emsige Beflissenheit der Leben-Jesu-Theologen amüsiert Bultmann:
«Ich habe vielfach den Eindruck, daß meine konservativen Kollegen im Neuen
Testament sich recht unbehaglich fühlen; denn ich sehe sie immer bei Rettungsarbeiten

begriffen. Ich lasse es ruhig brennen; denn ich sehe, daß das, was da
verbrennt, alle die Phantasiebilder der Leben-Jesu-Theologie sind, und daß es der
Xpiaxôç xaxa aâpxtx selbst ist. Aber der XpiaT&ç xaxà aâpxa geht uns nichts an;
wie es in Jesu Herzen ausgesehen hat, weiß ich nicht und will ich nicht wissen»
(R. Bultmann: Glauben und Verstehen. Bd. I. Tübingen 1933, S. 101. Zur Problematik

der Bultmannschen Gleichsetzung des Xpiaxàç xaxà aàpxa mit dem histo-



Ernst Fuchs 331

Gottes anschaulich geworden 16
; 3. gegenüber Bultmanns Ansatz bei

der Fraglichkeit des Menschen und der Kategorie der Entscheidung

rischen Jesus vgl. R. Pesch: «Christus dem Fleische nach kennen» (2 Kor 5,16)
Zur theologischen Bedeutung der Frage nach dem historischen Jesus. In : Kontinuität

in Jesus. Freiburg 1974, S. 9-34). Dafür, daß Bultmann die Frage nach der
«Persönlichkeit» Jesu, nach dessen Messiasbewußtsein «für nebensächlich» hält
(R. Bültmann: Jesus. Tübingen (1926) 1961, S. 12), gibt er eine zweifache Begründung:

1. eine historische: Bultmann ist aufgrund seines historisch-kritischen
Umgangs mit den Evangelien (vgl. R. Bultmann : Die Geschichte der synoptischen
Tradition. Göttingen [1921] 19677) der Meinung, «daß wir vom Leben und von der
Persönlichkeit Jesu so gut wie nichts mehr wissen können, da die christlichen
Quellen sich dafür nicht interessiert haben» (R. Bultmann: Jesus, S. 11), und 2.
eine theologische: Die Rückfrage nach dem historischen Jesus gelangt nach
Bultmann unter den Verdacht, das Kerygma legitimieren zu wollen; den Glauben
absichern wollen aber heißt ihn verderben (vgl. R. Bultmann: Neues Testament
und Mythologie. In: Kerygma und Mythos. Bd. I. Hamburg 1948, S. 46). - Daß
diese Bultmannsche Position weder historisch noch theologisch zu halten ist - das
zu zeigen bemüht sich Fuchs in immer neuen Ansätzen. Es geht im Neuen Testament
«um Jesus selber» (JWT, 19), um «Jesus Christus in Person» (GA II, 21-54) und
nicht um das blutleere «Daß seines Gekommenseins» (vgl. R. Bultmann: Exege-
tica, 450); denn «wir wollen ja nicht an ein Gespenst glauben» (TH, 76). «Das
entscheidende Wunder ist das Wunder der Person Jesu» (Entmythologisierung, 42).
Summa: «Der sogenannte Christus des Glaubens ist in der Tat kein anderer als
der historische Jesus» (GA II, 166). Wie geht Fuchs vor? Fuchs weist nach, daß
Jesu Person nicht, wie Bultmann dies tut, von Jesu Verkündigung zu trennen ist;
denn Jesu Verhalten — in dem sich ein unerhörter Anspruch meldet — und die sein
Verhalten kommentierenden Gleichnisse und Logien bedingen sich gegenseitig
(vgl. z. B. GA II, 154 f., 224; GA III, 242, 244 f., 409). Wenn dies aber so ist, so
besagt das, daß Jesus sich von seiner Verkündigung nicht ausgeschlossen, sondern
in ihr verstanden wissen will. Daraus folgt: «Die Gleichnisse Jesu sind lichtvolle
Selbstzeugnisse Jesu» (JWT, 94; GA II, 138 f., 420; GA III, 244; TH, 223, 227). Mit
Hilfe des hermeneutischen Satzes, «daß Jesu Verhalten selber der eigentliche
Rahmen seiner Verkündigung war» (GA II, 155; GA III, 19 f.) gelingt es Fuchs, das
Geheimnis der Person Jesu zur Sprache zu bringen. Da wir in Jesu Verhalten,
näherhin in Jesu Mahlgemeinschaften mit Zöllnern und Sündern sicheren
historischen Boden unter die Füße bekommen (vgl. GA II, 159, 223, 254, 351, 353 f. ;

GA III, 220, 239, 243 f.), und da sich die Parabeln Jesu, vor allem seine zwei
schönsten (die von den Arbeitern im Weinberg Matth. 20 und die von den verlorenen
Söhnen Luk 15) im Zusammenhang mit seinem Verhalten am einleuchtendsten
verstehen lassen (vgl. GAU, 153-155, 219 ff. ; GA III, 219 f.; 471 fi.), ist Bultmanns
Skepsis, daß wir von der Persönlichkeit Jesu so gut wie nichts mehr wissen können,
ungerechtfertigt.

Wie Fuchs Jesu Wort und Tat, seine Verkündigung und sein Verhalten auf
Jesu Geheimnis hin zu hinterfragen sucht, und wie damit Jesu existentielles
Zeitverständnis in Sicht kommt (vgl. GA II, 304-376; GA III, 11-17, 23, 155, 226) -
dieser Frage können wir jetzt nicht nachgehen, ohne in Fuchs' Gleichnisinterpretation

einzutreten, die sein exegetisches Glanzstück bleibt.
" Vgl. GA II, 402; GA III, 481; JWT 44; MH, 169, 209, sowie Entmythologisierung,

43, 47.



332 Ernst Fuchs

betont Fuchs die Sprachlichkeit des Menschen 17 und die «Freiheit zum
Wort»18.

An diesem zuletzt genannten Punkt zeigt sich Fuchs' Originalität
besonders deutlich. Man könnte den hermeneutischen Unterschied
zwischen Bultmann und Fuchs auf die folgende Formel bringen: wenn für
Bultmann gilt: verstehen von Sprache (weil die biblische Sprache ein
Verstehenshindernis ist), so heißt es bei Fuchs: verstehen durch Sprache

(weil die biblische Sprache die Verstehenshilfe ist) 19. Beider Hermeneutik

liegt also ein je verschiedenes SprachVerständnis zugrunde,

genauer: Bultmann und Fuchs haben andere biblische Phänomene im
Auge, an denen sie ihre Hermeneutik orientieren. Bultmann schenkt
der Sprache als Sprache keine Bedeutung. Sprache ist für ihn - wie für
Aristoteles 20 und auch den frühen Wittgenstein 21 - einfach der
Abschluß des Denkens, und folglich gerät Sprache in den Sog des

objektivierenden Denkens. Das objektivierende Denken und Reden, das sich

weitgehend auch im Neuen Testament findet, ist Gott unangemessen.
Folglich gilt es hinter das objektivierende Denken und Reden der
biblischen Zeugen auf deren existentielles Selbstverständnis zurückzugreifen

- d. h. existentiale Interpretation zu treiben 22. Bultmanns Kampf gilt
also nicht eigentlich dem Mythos als solchem, sondern dem objektivie-

17 Vgl. z. B. JWT, 141, 143; GA I, 99, 113-115; GA II, 286 f., 429; MH, 53;
sowie E. Fuchs: Antwort auf die amerikanischen Beiträge. In: Die Neue Hermeneutik

(Neuland in der Theologie, 2). Hrsg. v. T. M. Robinson und T. B. Cobb.
Zürich 1965, S. 310.

18 Vgl. etwa GA II, 276-279; 286, 296, 301-303; GA III, 229; MH, 235.
19 Gerhard Ebeling hat einmal formuliert: «Das primäre Verstehensphänomen

ist nicht das Verstehen von Sprache, sondern das Verstehen durch Sprache»
(Ebeling: Wort und Glaube [I.]. Tübingen 19622, S. 333). Mit dieser prägnanten
Aussage fixiert Ebeling genau den Übergang von Bultmann zu Fuchs bzw. zu
seiner eigenen Position.

20 Vgl. die klassische «sprachphilosophische» Stelle des Aristoteles - sie wurde
zum Fundament des abendländischen SprachVerständnisses - im zweiten Buch
seiner Logik: Peri Herrn 16a, 3-8.

21 Zu Wittgensteins Sprachverständnis, wie es sich im Tractatus logico-
philosophicus artikuliert hat, vgl. z. B. K. Wuchterl: Struktur und Sprachspiel
bei Wittgenstein (Theorie, 2). Frankfurt 1969, bes. S. 27-40.

22 Vgl. Bultmanns berühmter Entmythologisierungsvortrag, den er zum
ersten Mal am 21. 4. 1941 vor Pfarrern der «Bekennenden Kirche» vorgetragen hat:
«Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmythologisierung der
neutestamentlichen Verkündigung. In: Kerygma und Mythos. Bd. I. Hrsg. v.
H. W. Bartsch. Hamburg 1948, S. 15^-8. An diesem Vortrag Bultmanns hat
sich dann fast zehn Jahre später die Entmythologisierungsdebatte entzündet;
sowie ders. : Jesus Christus und die Mythologie. Das Neue Testament im Licht der
Bibelkritik. Hamburg 1964.



Ernst Fuchs 333

renden Denken und Reden in der Theologie 23. Fuchs hingegen findet, daß

die biblische Sprache in ihrem Zentrum (Fuchs denkt dabei vor allem an
die unnachahmlichen Gleichnisse Jesu) keineswegs objektiviert 24. Sprache

nämlich - gerade die Sprache Jesu - darf nicht einfach als Aussage
verstanden werden, sondern sie ist eigentlich Zwsage und Gabe 25.

Sprache als Zusage - «ich liebe dich», «ich bin bei dir», «sei willkommen»

- ist nicht Objektivation, sondern Ereignis 26.

So wird denn in Fuchs' Sprachlehre des Glaubens das «Sprachereignis»

zum alles beherrschenden Existential27 ; das Sprachereignis,
das keineswegs von J. L. Austin stammt und schon gar nicht von
Heidegger, sondern eine durch und durch christologische Kategorie ist28.

Weil Gott sich in Jesus Christus ein für allemal uns zugesagt hat, weil
also die Liebe ihr JA zu uns gesprochen hat, ist das christologische JA
das Sprachereignis katexochen 29, und deshalb auch ist es für den Theologen

und Glaubenden möglich, in der Nachfolge Gottes von
Sprachereignissen zu reden.

Man wird Fuchs also zwischen Barth und Bultmann ansiedeln
dürfen. Damit trifft man sein eigenes Selbstverständnis : er weigert sich,

23 Als klassischen Ausdruck für diese Bultmannsche Position vgl. seinen
Aufsatz aus dem Jahre 1925: Welchen Sinn hat es von Gott zu reden In:
R. Bultmann: Glauben und Verstehen. Bd. I. Tübingen 1933, S. 26-37; ferner
ders: Zum Problem der Entmythologisierung. In: Kerygma und Mythos. Bd. 2.

Hamburg 1954, S. 179-195.
24 Vgl. JWT, 73-99; GA II, 189; GA III, 239-241; MH, 227-245.
25 Vgl. TH, 101 ; GA II, 333, 347, 426, 428 ; MH, 19, 21-23, 223. Statt zu sagen :

Sprache ist Gabe und Zusage, kann Fuchs auch sagen: «Das Wesen der Sprache
heißt Erlaubnis» (GA I, 283) bzw. «Sprache ist... Zulassung im Einlaß» (GA II,
426) oder auch «Sprache grüßt» (MH, 78).

26 Vgl. GA II, 347, 424-430. — Im aristotelischen Sprachverständnis, das sich
im Magnetfeld der Signifikationshermeneutik aufhält, sowie auch im Sprachverständnis

des frühen Wittgenstein, das sich im Schema der Abbildtheorie bewegt, ist
es sinnlos, von Sprachereignissen zu reden, denn beide Male ist Sprache verstanden
als Abschluß des Denkens. Folglich gilt: wer denken kann, kann auch sprechen.
Anders bei E. Fuchs, der Sprache als Zusage und Einlaß, Erlaubnis und Gruß,
kurz: als Gabe versteht. In diesem Fuchsschen Sprachverständnis ist es geradezu
notwendig, vom Sprachereignis zu reden; denn — um ein Beispiel zu nennen -:
wenn Sprache Einlaß gewährt, dann muß sie sich ereignen, indem ein anderer
mich willkommen heißt, d. h. mich bei sich einläßt. (Ein Gleiches gilt für Sprache
als Erlaubnis, Zusage, Gruß.) Im Sprachereignis erscheint somit Unverfügbares,
und wenn Christus das Sprachereignis katexochen ist, so ist er die reine Gabe, das
vollkommene Geschenk Gottes an uns.

27 Vgl. GA I, 281-305; GA II, 258-279; GA III, 212.
28 Vgl. GA III, 307-313; 231-248.
29 Vgl. etwa GA II, 428.



334 Emst Fuchs

ausschließlich den einen oder den anderen zu wählen 30. Fuchs betrachtet
die Auseinandersetzung zwischen Barth und Bultmann als das

«aufregendste theologische Ereignis» seiner Generation31. Im «Gewitter
dieser Kontroverse»32 ist er alt geworden, und er sieht darin nicht ein

theologisches Unglück, sondern ist im Gegenteil der Meinung, daß

«unsre Lehrer eine durchaus bekömmliche Polyphonie inszeniert haben,
die am gemeinsamen Thema ihrer Musik nicht viel mehr geändert hat,
als das kunstvolle Variationen immer tun werden»33. Das gemeinsame
Thema heißt: Wort Gottes. Deus dixit! Um bei diesem Thema der
dialektischen Theologie zu bleiben, ging Karl Barth später zur Trini-
tätslehre über; um beim Wort Gottes zu bleiben, ging Bultmann zur
theologischen Anthropologie über. E. Fuchs nun betont gegenüber
Barths trinitarischem Ansatz das Recht einer theologischen Anthropologie,

und gegenüber Bultmanns radikal anthropologischem Ansatz

verteidigt er die Notwendigkeit, von Gott selbst zu reden. Was würde
es bedeuten, wenn Barths trinitarische Aussagen sozusagen in Gegenwart

des Menschen «stattfinden» würden? Wenn Barths Trinitäts-
theologie in der Situation wiederholt würde, die durch Bultmanns
Eingehen auf die konkrete Existenz bezeichnet ist? Das nachzuvoll-
ziehen versucht Ernst Fuchs. Dies ist sein hermeneutisch-theologisches
Programm 34.

Wenn man Barths Interpretation des Wortes Gottes als trini-
tarisch bezeichnen und bei Bultmann von existentialer Interpretation
sprechen kann, so müßte man Fuchs' Interpretation des Wortes Gottes
sakramental nennen. Sein Anliegen ist es, sozusagen Gottes Denkwege

30 Damit folgt Fuchs nicht Barths Ratschlag, der 1964 schrieb: «... nachdem
ich seine [= Bultmanns] milde Bejahung der durch den Chr. Kaiser-Verlag nun
auch in deutscher Sprache verbreiteten Plattfußtheologie des Bischofs von Woolwich

zur Kenntnis genommen habe, frage ich mich ernstlich: ob eine Verständigung
zwischen ihm und mir vor dem Ende aller Tage überhaupt denkbar, geschweige
denn möglich ist? Anders gefragt: ob den nicht wenigen älteren und jüngeren
Zeitgenossen, die heute so gerne einen Standort 'jenseits von Barth und Bultmann'
beziehen möchten, nicht zu raten wäre, davon zu lassen, um statt dessen entweder
konsequent den einen oder ebenso konsequent den anderen der beiden da in Frage
kommenden Wege zu wählen und zu Ende zu gehen » (K. Barth : Rudolf Bultmann.
Ein Versuch, ihn zu verstehen. Christus und Adam nach Rom 5. Zwei theologische
Studien. Zürich 1964, S. 5 f.)

31 E. Fuchs: Der Theologe Karl Barth ZThK 63 (1966) 194.
32 a. a. O., 195.
33 a. a. O., 198.
34 Vgl. MH, 29.



Ernst Fuchs 335

nachzudenken. Gott aber «denkt nicht aristotelisch, sondern sakramental»35.

Fuchs denkt dabei weniger an die Sakramente im Unterschied

zur Predigt; er möchte vielmehr mit «sakramental» eine Tiefendimension
des Wortgeschehens erfassen. Was ist gemeint? Das Adjektiv «sakramental»

bringt zum Ausdruck erstens, daß Fuchs' Interpretation sich
vornehmlich im Innenraum der Offenbarung bewegt36, wie auch das

Sakrament ein Geschehen innerhalb der Glaubensgemeinschaft darstellt.
Fuchs' Interpretation ist zweitens sakramental, weil sie stets darauf aus

ist, das rechte Beieinander und die rechte Unterscheidung von Gott
und Mensch einzuschärfen37. Wie im Sakramentsgeschehen immer
Gott und Mensch zum Zuge kommen, so auch bei der Sakramentabsehen

Interpretation: sie möchte klarmachen, daß (und wie) es dem Neuen

Testament um «unmaskiertes Leben im Beieinander von Gott und
Mensch» geht38. Fuchs' Interpretation ist drittens sakramental, weil sie

den biblischen Text «sozusagen als Gabentisch [versteht], der austeilt,
satt macht, weil er zur Sprache bringt, worin der Überfluß Gottes besteht.
Dann kommt man zu der Einsicht, daß der Text ein Text der Verkündigung

werden muß: weil Gott der Reiche ist und wir die Armen sind» 39.

Und wenn wir zu diesem Gabentisch hintreten und uns von Gott
beschenken lassen, dann geschieht das, was Fuchs einmal das «subtilste
Geheimnis» der Theologie nennt: die «sakramentale annihilatio» 40.

Verbum accedit ad elementum et fit sacramentum: diesen Satz des

Augustinus will Fuchs so verstanden wissen, daß mit «elementum» der
Mensch selbst, seine Sünde, sein Sterben, sein Tod gemeint ist 41. Gottes

Wort wird durch die Verkündigung so in meine Existenz eingebracht,
daß dabei gleichsam verzehrt wird, was sich in meiner bisherigen
Existenz an Nichtigkeit, Selbstrechtfertigung und Hoffnungslosigkeit
objektiviert hat42.

35 GA I, 37.
36 Sakrament, 55 ; GA III, 240.
37 Vgl. GA III, 423 f.
38 E. Fuchs: Der Weg des Glanbens - ein Weg in die Zukunft. - DtPfrBl 66

(1966) 8/652; vgl. ders.: Freiheit zur Theologie. In: Der evangelische Erzieher.
Zeitschrift für Pädagogik und Theologie 19 (1967) 171.

39 JWT, 140.
40 MH, 16.
41 Sakrament, 34, 57.
42 Vgl. E. Jüngel: Nicht nur eine geographische Bestimmung [zu Ernst

Fuchs' «Marburger Hermeneutik»]. - In: Evang. Kommentare 1 (1968) 469.



336 Ernst Fuchs

III

Fuchs ist, wie selten ein Theologe, nicht leicht zu verstehen. Es
kann jemand an Fuchs' «sprunghaftem» Denken und seiner teilweise

«undurchsichtigen Logik» Anstoß nehmen und meinen, Fuchs schreibe

so, weil er's halt nicht anders könne. Dieser Zeitgenosse gleicht jenem
wackeren Museumsbesucher, der kopfschüttelnd etwa vor den späten
«femmes assises» eines Picasso steht und die «unmögliche» Anatomie
nur der zeichnerischen Unzulänglichkeit des Meisters zuschreiben kann.
Man müßte diesen ehrlich entrüsteten Kunstfreund nur vor die «Porträts»
aus der «Blauen» bzw. «Rosa Periode» führen, und er ließe sich von dem

hervorragenden Zeichner Picasso überzeugen, der später anders malte,
weil er anders malen wollte. Ahnlich bei Ernst Fuchs: nach der Lektüre
seiner Dissertation (1931) 43 oder seiner Habilitationsschrift (1932) 44 käme
auch der unnachgiebigste, auf Logik und Durchsichtigkeit pochende
Fuchskritiker an der Einsicht nicht vorbei, daß dieser Autor sehr

wohl streng logisch denken und systematisch komponieren kann. Wenn

er es in seinem großen Spätwerk nicht mehr in dieser Strenge tut, dann
deshalb, weil er nicht anders will. Warum will er nicht? Abgekürzt
gesagt, weil er meint, daß mit noch so virtuos gehandhabter Logik
recht wenig vom Geheimnis Gottes eingefangen werden kann 4S. Theolo-
sches Denken muß nach Fuchs nicht nur begrifflich 46, sondern vor allem

vor-begrifflich (Metapher vorgehen 47. Statt nur formaler Logik 48,

gilt die Logik der Situation 49

Diese weniger objektivierende als vielmehr existentiale
Sprachauffassung müßte aber noch nicht notwendig zur vielbeklagten «Dunkelheit»

von Ernst Fuchs führen. Hinzu kommt anderes :

1. Fuchs' Spätwerk, seine Bücher und Aufsätze - mit Ausnahme
vielleicht der Hermeneutik von 1954 - sind weniger am Schreibtisch
konstruierte Werke, die den kritisch distanzierten Leser mit folge-

43 E. Fuchs: Glaube und Tat in den Mandata des Hirten des Hermas.
Marburg/Laim: Bauer 1931.

44 E. Fuchs: Christus und der Geist bei Paulus. Eine biblisch-theologische
Untersuchung. Leipzig: T. C. Hinrichs'sche Buchhandlung 1932.

45 Vgl. z. B. MH, 9 f.
46 Vgl. MH, 61 f., 240 f.; JWT, 89; GA III, 212 f., 289.
47 Vgl. TH, 211-230; MH, 7-11; JWT 73-80, 91 f.; GA III, 213, 418.
48 Vgl. etwa MH, 9 f., 38, 61 f., 95, 170.
49 Vgl. z. B. MH, 1-4, 36-38; GA III, 238-241, 244-245; Auferstehung, 47.



Ernst Fuchs 337

richtig angeordneten Argumentationsketten zu überzeugen trachten, als

viel eher aufgezeichnete Gespräche, die Fuchs mit seinen Schülern (bzw.
Lesern) führt50. Man muß sich gleichsam spielerisch in die Lage des

vorbehaltlos Lernenden versetzen lassen und sehen, wie weit man damit
kommt. Der Leser wird als Gesprächspartner bewußt eingesetzt, und
ihm wird eine weit über das übliche Maß hinausgehende aktive Rolle

zugemutet. Er muß Einwände, Zwischenrufe, Bedenken heraushören,
die unausgesprochen supponiert werden und auf die, den Gedankengang
unterbrechend, dann explizit geantwortet wird. So kommt der Eindruck
des «Sprunghaften» bei Fuchs zustande, der sich am besten dadurch
abbauen läßt, daß man den Text laut liest, womöglich noch in einer

Gruppe.
2. Eine weitere Schwierigkeit : das Ineinander von Philosophie und

Theologie51. Je schärfer man etwa bei Fuchs die hermeneutischen

Fragen fixiert, desto entschiedener gibt er inhaltlich theologische
Auskünfte. Fragt man aber nach seiner theologischen Position, so findet
man sich bald im Gewirr existenz- und sprachphilosophischer Diskussion,

und es kann scheinen, als rinne ihm die dogmatische Substanz wie
Sand durch die Finger. Diese scheinbare Unklarheit, dieses - vor allem

für katholisch-scholastisch geschulte Leser, die gern Philosophie und

Theologie säuberlich trennen - unheimliche Schwanken und Gleiten hat
bei Fuchs einen theologischen Grund. Es gibt in seiner Theologie - und

er denkt immer als Theologe - keine «neutrale» Philosophie. Fuchs meint
nämlich, daß die ganze Theologie auf die Verstehensfrage hindrängt,
weil der Gott, der sich offenbart, der Gott ist, der sich uns zu verstehen

gibt; dadurch aber müsse die Hermeneutik selbst, die Philosophie,

ja die ganze universitas litterarum eine Veränderung erfahren, weil Gott
eben durch seine Offenbarung uns und unsere Welt verändert hat.
Warum sollte Gott stillhalten, solange wir ihn theologisch zu verstehen
suchen? Wie können wir bleiben, die wir sind, wenn wir es mit Gott zu
tun bekommen? Denkakte sind für Fuchs - theologisch gesehen - immer
Lebensakte 52. Weil der redende Gott immer der schaffende Gott ist,
strebt die Theologie als die Rede von Gott immer auf eine allgemeine

50 Vgl. hierzu R. Schäfer: Die Marburger Hermeneutik von Ernst Fuchs.
In: Neue Zürcher Zeitung. Jahrg. 190, Nr. 232 vom 17. 4. 1969, S. 14.

51 Vgl. dazu die ausgezeichneten Überlegungen von P. Widmann: «Hermeneutik»

bei Ernst Fuchs. In: Hinweise (für die Teilnehmer der Werkwochen
Paderborner Theologen), Heft 9, März 1966, S. 21—24.

52 Vgl. MH, 38.



338 Ernst Fuchs

Hermeneutik zu, die alles als von Gott schon verändert versteht.
Dementsprechend muß sich alle vor-theologische Hermeneutik als ein noch

ungeklärtes Reden von Gott denken lassen.

3. Eine letzte Schwierigkeit sei noch erwähnt: es ist Fuchs'
Verhältnis zur philosophischen Sprache. Obwohl vordergründig-statistisch
gesehen Fuchs mehr «heideggert» als etwa Bultmann, obwohl er sich in
der Philosophie seines süddeutschen Landsmannes und Freundes

Heidegger vielleicht besser auskennt als jeder andere Theologe, behält
Fuchs Heidegger gegenüber seine Freiheit53. Fuchs läßt sich nicht durch
die Terminologie (auch und gerade nicht durch die von Heidegger)
technisch festnageln. Er gebraucht die Worte, soweit irgend möglich,
in ihrer umgangssprachlichen Bedeutung, und so wird ein «naiver»,

unbefangener Leser gewisse Abschnitte aus Fuchs' Werken vielleicht
schneller verstehen als einer, der hinter einem bestimmten Terminus
eine ganze philosophische und theologische Tradition mitschwingen

53 Schon 1933 meinte Fuchs: «Im Hinblick auf die Kraft der Arbeit Heideggers
dürfen wir auch so sagen: wir können von dem Philosophen lernen - wir könnten
uns freilich auch mit ihm verführen lassen -, aber das uns als Theologen Gegebene
müssen wir sachlich auch ohne ihn sagen können» (E. Fuchs: Theologie und
Methaphysik. Zu der theologischen Bedeutung der Philosophie Heideggers und
Grisebachs. ZZ 11 (1933) 325 f.; wiederabgedruckt in: Heidegger und die Theologie.
Beginn und Fortsetzung der Diskussion. Hrsg. v. G. Noller. München: Kaiser
1967, S. 146). Nicht anders äußert er sich 1958 auch über den «späten Heidegger»:
Gewiß ist «von M. Heidegger, heute auch vom 'späten Heidegger' viel zu lernen.
Die Hermeneutik kann und soll sich jedoch nicht mit Heideggers Denkweg
identifizieren, weil ihr der Weg des Glaubens 'vorgeschrieben' ist (Gal. 3,1). Suum
cuique !» (E. Fuchs: Ergänzungsheft mit Registern [zur «Hermeneutik» 2. Auflage]
Bad Cannstatt: Müllerschön Verlag 1958, S. 6). - Und an die Adresse Heinrich Otts,
gerichtet : « Ott stellt fest, ich sei in meiner Hermeneutik Heideggers Denkweg 'nicht
gefolgt' Natürlich nicht. Als ich meinen Heideggerparagraphen in der Hermeneutik

schrieb (1950), mußte ich schon selber zu 'gehen' versuchen. Ich habe dann
später auch angedeutet, daß ich das heute, da ich ihm folgen könnte, erst recht
nicht tue Der Glaube ist kein Denkweg!» (E. Fuchs: Denken und Sein?
[Besprechung von Heinrich Ott: Denken und Sein. Der Weg Martin Heideggers und
der Weg der Theologie. Evangelischer Verlag AG. Zollikon 1959. 225 S.] - PhR 8

(1960) 107 f.) Gewiß hat Fuchs von Heidegger gelernt, vermutlich auch umgekehrt,
und trotz sachlicher Abgrenzung hat er viele Heideggersche Ausdrücke übernommen
und aus seiner Hochschätzung für das Denken Heideggers kein Hehl gemacht:
«Die Hauptschwierigkeit der heutigen Lage der Theologie ist die Schwierigkeit,
die sich aus dem Verhältnis Theologie - Philosophie ergibt - eine philosophische
Schwierigkeit. Martin Heidegger hat sich 1933 auf die falsche Seite gestellt. Dadurch
wurden die kleinen Geister im Bereich der Philosophie stärker, als sie es verdienten.
In Wahrheit steht das, was Heidegger philosophisch erarbeitet hat, wie ein Gebirge
unbewältigt da. Das Gespräch zwischen der Theologie und der Philosophie ist
weitgehend auf der Strecke geblieben» (JWT, 74).



Ernst Fuchs 339

hört. Das mag auch mit ein Grund sein, daß Fuchs sich gelegentlich
wundert, wenn man ihn auf seine «Unverständlichkeit» hin anspricht:
« I ben doch so eifach » meint er dann. - Sicher : Einfachheit ist im Grunde
Vertrauen zur Liebe 54

IV

Vertrauen zur Liebe! Das ist es, was in Fuchs' Werken mehr und
mehr ins Zentrum rückt. Dem Fuchsschen Dreiklang Gott - Liebe -
Wort sollen die abschließenden Bemerkungen gelten, denn dieser

Dreiklang erfährt in seinem Werk tausend Variationen. Auf die Fragen: Wer
ist das eigentlich - Gott? oder: wo kann ich heute Gott erfahren?
antwortet Fuchs: «... zuerst sollst du leben! Und in deinem Leben sollst
du auf die Erfahrungen achten, die du mit der Liebe machst... Nur eins

ist dabei wohl zu beachten: Nicht menschliches Versagen ist zu
beobachten, sondern die Geschichte der Liebe selbst» 55.

Was ist es um diese Geschichte der Liebe selbst? Welches sind
die Erfahrungen der Liebe, die glückt Gerade eben auch dies: die

Leiden der Liebe. Sie «bergen das Geheimnis der Liebe»56. In unserer
Erfahrungswelt stoßen wir letztlich immer auf die Aporie der Liebe,
und zwar in doppelter Hinsicht :

1. Wenn wir uns auf das so einfache und doch so folgenschwere
Liebesgebot, wie es in Joh 13, 34 als «neues» Gebot formuliert wurde,
einlassen, so geraten wir unweigerlich in Not und ins Leid 57. Und wenn
wir nicht in Not geraten, so nur deshalb, weil wir unablässig Kompromisse

schließen58. Der Gute ist immer der Dumme! Wer liebt, setzt
sich dem Betrug aus. Diese Erfahrung kann jeder machen 59. Warum

54 Vgl. J. Pieper: Über die Liebe. München 1972, S. 56.
55 GA III, 170.
56 MH, 57, 196 f.; Auferstehung, 85; GA III, 26; Briefe, 33,48; E. Fuchs:

Glaube sans phrase. Zur Auslegung von 2 Kor 5,1-5. In: Studien zur Geschichte
und Theologie der Reformation. (Festschrift f. Ernst Bizer.) Hrsg. v. L. Abramowski
u. J. F. Gerhard Goeters. Neukirchen 1969, S. 30 f.

57 Vgl. JWT, 149.
58 Vgl. Auferstehung, 85.
59 Es ist dies die Erfahrung der «sittlichen Not», wie Ernst Fuchs im

Anschluß an Wilhelm Herrmann zu formulieren pflegt: «Was ist sittliche Not? Nach
Wilhelm Herrmann, dem berühmten Marburger Theologen und Lehrer Rudolf
Bultmanns und Karl Barths, ist sittliche Not nicht etwa bloß Gefangenschaft im
Unsittlichen. Der Ubergang vom Unsittlichen zum Sittlichen schafft ebenfalls
nicht Not, sondern macht ein ganzes Haus frei. Die sittliche Not, die Herrmann



340 Ernst Fuchs

befiehlt das Neue Testament Liebe, wenn Liebe ins Unglück führt?
Weil es glaubt, daß mit Jesus die Zeit der Liebe gekommen ist, d. h.

die Zeit, in der die Liebe sich durchsetzen wird, wenn nicht in dieser

Welt, dann in der anderen60. Wenn Geduld, Liebe, Tapferkeit des

Herzens am Boden liegen, dann gelten Jesu Seligpreisungen den
darüber Leidtragenden, den deshalb nach Gerechtigkeit Hungernden und
Dürstenden, den trotzdem Barmherzigen 61. Jesus «nahm Gott ein für
allemal für alle diejenigen in Anspruch, die in der Gegenwart der Welt
auf das Kommen der Liebe angewiesen bleiben»62. Du hast Zukunft,
Gott ist deine Zukunft, sagt Jesus zu allen Verzweifelnden und an der
Liebe Leidenden 63.

2. Die Aporie der Liebe zeigt sich, und zwar noch viel brutaler, an
einer anderen Erfahrung, die auch jeder machen kann, der lieben kann.
Das Problem der Liebe ist nicht diese selber, sondern die Tatsache, daß

die Liebe, die Dauer verspricht, beim Menschen auf Verhältnisse stößt,
denen er nicht gewachsen ist, weil er sterben muß 64. Der Tod ist zwar,
biologisch gesehen, die natürlichste Sache der Welt - und trotzdem
ist er eine Beleidigung der Liebe 65. Das Grausame des Todes besteht
darin, daß er uns unsere Freunde wegnimmt. Nicht der Tod als solcher

ist ein Problem, sondern der Tod der Liebenden. Hat uns aber Gott
nicht eine neue Gemeinschaft mit sich und unter uns verheißen? Ist
nicht «die Gemeinschaft unter uns der Zweck der Sendung Jesu»56?

meint, ist vielmehr die Not des Sittlichen selber. Das Sittliche bringt so in. Not, wie
eben Freiheit in Not bringt, und das Sittliche gerät nun selbst in Not, wie Freiheit
selbst fort und fort in Not gerät. Was ist dann am Zuge Reut es mich, sittlich
gehandelt zu haben, wenn ich Leiden sehe, die aus dem Sittlichen selbst erwachsen »

(MH, 224). Die sittliche Not «ist de facto der Sinnverlust des Sittlichen, den keiner
recht wahrhaben will, weü er sonst verloren ist. Daraus entstehen die mörderischen
Spannungen, mit welchen es der Glaube zu tun hat, sei es vor, sei es nach Ostern»
(JWT, 148). Vgl. auch TH, 147 f., sowie: Ergänzungsheft mit Registern [zur
«Hermeneutik» 2. Auflage]. Bad Cannstatt: Müllerschön Verlag 1958, S. 3 f.

60 «Haben das Gute, die Freiheit oder die Liebe für dich oder viele oder alle
in der Welt ihren Sinn verloren, so sollst du und so sollt ihr alle trotzig auf diesem
Sinn bestehen, weil euch gepredigt wird, daß Gott dem Guten, der Freiheit, der
Liebe ihren Sinn vorbehält und zurückgibt!» (JWT, 149). Vgl. bes. auch Briefe,
41, 61; Auferstehung, 57.

61 Vgl. MH, 221.
62 JWT, 121; vgl. auch GA II, 253.
« JWT, 123.
64 Vgl. GA. III, 160 f. ; MH, 196.
65 Vgl. GA III, 167.
66 GA III, 329.



Ernst Fuchs 341

Wie aber soll eine neue Gemeinschaft möglich sein, wenn uns unsere
Freunde sterben? Das Neue Testament sagt: die Liebe siegt, nicht der
Tod 67. Der Glaube hat die Freiheit und Erlaubnis erhalten, dem Tod
gegenüber das Wort - Gottes Wort - aufzubieten, weil er weiß, daß in
Gottes Gegenwart Lebende und Tote zusammengehören: weder die

Wachenden noch die Entschlafenen gehen der Liebe Gottes verloren 68.

Selbstverständlich: die Macht und die Kraft des Wortes, das wir gegen
den Tod aufbieten, bleibt beim Wort (bei Gott) und geht nicht in den
Glauben über 69. Gott der Schöpfer steht für dieses Wort ein. Er selbst

wird es einlösen, dafür hat er uns in Jesus sein Ehrenwort gegeben 70.

Uns aber gewährt er die Freiheit, dieses Wort der Hoffnung einander zu

sagen, und zwar gerade dann, wenn ohne dieses Wort alles verloren
ist71. Genau das meint Fuchs mit seiner Rede von der «Freiheit zum
Wort», und genau hier überholt Fuchs Bultmanns individualistisches
«tua res agitur» schon vom Ansatz her, indem sein Blick wie selbstverständlich

hin zum Nächsten geht, zur Gemeinschaft und zur Welt.
Wer ist also Gott? Der, «dem allein wir Hoffnung schuldig sind» 72.

Ist Gott also ein Lückenbüßer? Der, den man an den Grenzen der
Existenz bemüht? Ja und nein. Ja, denn es gibt Lücken im Leben des

Menschen, die Gott allein sich vorbehalten hat zu schließen. Nein, denn
wir können den bisherigen Gedankengang auch andersherum formulieren,
nämlich vom Zentrum unserer Existenz her : der Liebe. Sie ist das Beste,

was wir auf dieser Welt haben. Gott ist nun der, der Freude hat an der

Liebe; deshalb hat er sich in und mit Jesus in die Liebe eingemischt.

67 Vgl. GA III, 25-27, 168,486; Auferstehung, 33 f.; Briefe, 61. Folglich ist
Gott Der, der Freude hat an der Liebe (vgl. GA III, 24, 485), wie denn auch gilt;
«Das Bekenntnis zu der Auferstehung der Toten ist nur dann echt, wenn es in der
Freude an der Liebe abgelegt wird. Dieser emotionale Faktor ist nicht
auszuschalten!» (GA III, 26).

68 Vgl. GA II, 421, 427.
69 Vgl. GA II, 278.
70 Vgl. MH, 247. «Da werden wir sein wie die Träumenden, wie der Psalmist,

aus anderem Grund, sagt. Utopie? Ja, wenn es nicht um Liebe ginge. Aber Liebe
verzichtet nicht auf ihr Wort. Denn da ist sie zu Hause» (MH, 201).

71 Vgl. GA II, 276-279, 301-303; GA III, 26, 240; MH, 247.
72 GA III, 430; JWT, 31. Oder anders gesagt: Gott ist der, an dem wir uns

freuen sollen (vgl. GA II, 279), weil er uns «am allerbesten versteht» (GA III, 432),
denn er ist «die Macht, welche uns als Liebe ihren Weg gewährt» (GA II, 303).
Summa : « Fragt also ein Mensch heute nach Gott, wül er wissen, wen der christliche
Glaube als Gott bezeugt, so muß ihm geantwortet werden: Gott ist Der, welcher in
der Liebe ganz und gar zur Freude steht, der Urheber aller Freude und deshalb
der Richter aller Bosheit» (GA III, 24).



342 Ernst Fuchs

Daraus folgt: wenn Gott Freude hat an der Liebe, dürfen wir keinen

Einwand gegen die Liebe mehr geltend machen, auch nicht den Tod 73.

Die Liebe, der Sieg der Liebe ist Gottes Werk 74. Was ist aber dann

unser Werk? Diese unsere Welt ist unser Werk. Gott hat sie uns als

mündigen Söhnen und Töchtern zur Verwaltung überlassen. Mit allen
Menschen guten Willens sollen wir aus ihr eine gerechtere, freiere -
und das heißt menschlichere - Welt gestalten 75. Der Christ, der glaubt,
daß Gottes Werk darin besteht, für den Sieg der Liebe zu sorgen, wird
sein eigenes Werk zwar gelassen und unfanatisch, aber mit größtem
Einsatz anpacken.

Die Welt menschlicher gestalten und einander das Wort der Hoffnung

sagen, das ist unser Werk. Wer das Wort der Hoffnung als Opium
mißbraucht, um den status quo zu erhalten, der hat von Gott nichts
verstanden. Und wer - wie dies gelegentlich vorkommt - Fuchs in diese

«reaktionäre» Ecke drängen möchte, der hat von Ernst Fuchs nichts
verstanden.

Leiden so manche unserer theologischen Reformer nicht vielleicht
doch an allzu großer Kaltherzigkeit und intellektualistischer
Hypertrophie? Gewiß : wir leben in einer Zeit notwendigen religiösen Umbruchs
und Aufbruchs. Umso dringender sollten wir uns auf das Wort besinnen:
Ubi amor, ibi oculus (Hugo von St. Viktor und Thomas von Aquin) 76

- nur mit dem Herzen sieht man gut (Saint-Exupéry). Gerade das kann

man von Ernst Fuchs lernen.

" Vgl. GA III, 171 ; Auferstehung, 88 f.
74 Vgl. z. B. GA III, 161 f., 168.
75 Wenn dies auch explizit Gogartensche Gedanken sind (vgl. z. B. F. Go-

garten: Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit - Die Säkularisierung als
theologisches Problem. Stuttgart: Friedrich Vorwerk Verlag 1953, 19582, 88, 90, 96, 101,
103, 123, 200, 202, 204 etc.) - so treffen sie auch Fuchs' Anliegen; vgl. z. B. E. Fuchs:
Gebet und Gebetssituation. Ein Vortrag. - EvTh 29 (1969) 133-144, bes. S. 140-
144; GA III, 168, 329 f.; JWT, 31; MH, 325 1, Briefe, 16 f.; 32 f.; 58; sowie
E. Fuchs : Der Weg des Glaubens - ein Weg in die Zukunft. - DtPfrBl 66 (1966)
8/652 etc.

76 Thomas von Aquin: In Sent. III, d. 35, q. 1, a. 2, n. 32, ed. Moos.


	Ernst Fuchs : Skizze zu einem Porträt

