
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 3

Artikel: Narrative Ethik

Autor: Mieth, Dietmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760416

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dietmar Mieth

Narrative Ethik *

Eins der schönsten Märchen von Hans-Christian Andersen, Das
häßliche Entlein, erzählt von einem kleinen unterdrückten Geschöpf,
das in seiner Familie und Umgebung nicht die rechte Liebe, Anerkennung

und Aufnahme findet, weil es irgendwie «anders» ist als die anderen,
weil es den Kriterien des Geschmacks nicht entspricht. Dieses Entlein
wird zum Flüchtling, der zunächst nirgends Heimat findet, bis er auf
Seinesgleichen trifft und in der Mitte der stolzesten Vögel, der Schwäne,

aufgenommen wird, so daß er schließlich zum schönen Schwan erblüht.
Eine liebenswürdige Geschichte, deren Sinn unmittelbar einzugehen

scheint und die jedes Kind erbaut. Was aber ist der erbauliche Sinn?
Das Wunder, daß ein musikalisches Kind, das unter lauter Unmusikalischen

aufwächst, plötzlich an eine Musikgruppe Anschluß findet? Der
Traum, den der Unglückliche träumt, daß er in einer anderen Welt
vielleicht ein stolzer Schwan sein könnte, daß alles hier Geschmähte dort
gerechtfertigt ist Die Hoffnung, die der Schwache und Unterdrückte hat,
daß es eine Befreiung geben könnte, in der er gleich unter Gleichen lebt

Offensichtlich heißt, den Sinn einer Erzählung empfinden, nicht,
diesem Sinn Eindeutigkeit geben zu können. Vermutlich würde ein

biographisch orientierter Interpret eine Widerspiegelung der Seelenlage des

bekanntlich sehr empfindsamen Andersen herauslesen. Ein Mythologe
würde einen mythischen Typ wiedererkennen, ein Psychologe die Theorie

vom Liebesdefizit, ein Revolutionär die Notwendigkeit der Veränderung
der gesellschaftlichen Verhältnisse - die Vorstellung, was ein Theologe
alles daraus machen könnte, sei der Phantasie überlassen.

* Der Text dieses Artikels lag der Antrittsvorlesung zugrunde, die der
Verfasser am 4. Juni 1975 an der Theologischen Fakultät der Universität Freiburg/
Schweiz gehalten hat.

20



298 Narrative Ethik

Die Geschichte ist uneindeutig, weil sie nicht logisch ist. Vielleicht
würde ein Logiker oder ein Anhänger der historisch-kritischen Methode

von der Frage geplagt, wie das Schwanenei ins Entennest gelangte - für
die Erzählung ist das ohne Belang. Die Geschichte ist uneindeutig, weil
sie nicht ideologisch ist. Es fehlt ihr der vorentscheidende Beziehungsrahmen,

von dem aus sie ihre Ideologik entwickeln könnte. Die
Geschichte ist nicht gedacht, sie ist erdacht, erfunden. Sie widerstrebt dem

Begriff, nicht jedoch der Anschauung: sie denkt nicht, sie gibt zu
denken h

Damit wird klar, worauf wir uns einlassen, wenn wir von «narra-
tiver Ethik» reden, oder vielmehr: es wird erst recht unklar. Denn die

erste Möglichkeit einer narrativen Ethik, die Frage nach der «Moral von
der Geschieht' », scheint keineswegs so unmittelbar auszubeuten zu sein,
wie es uns das Gefühl eingibt. Jeder hört gern einer Geschichte zu, aber

vielleicht hört jeder etwas anderes und man gibt damit jedem einzelnen,

was seines Kaisers ist.
Die Exegeten, von Hause aus unentrinnbar zur Literatursoziologie

verurteilt, haben mit der schönen Formel vom «Sitz im Leben» eine

Möglichkeit entdeckt, dem Erzählten Unbeliebigkeit zu geben: durch
Rekonstruktion des soziohistorischen Kontextes oder, etwas erhabener

ausgedrückt, der spezifischen Fragestellung der Gemeinde, die sich die

biblischen Geschichten erzählt, können Fehlinterpretationen
ausgeschlossen werden. Vielleicht macht es die Ferne ihres Stoffes, daß sie

sich dabei etwas sicherer fühlen als etwa der Literarhistoriker der
Moderne, dem die Kontexte oft durch die Fülle der Aspekte die Konturen
zu verlieren scheinen. Aber auch in den Gleichnissen ist oft umstritten,
worauf es eigentlich ankomme. Das ist ein Paradox : Geschichten können
erlösen und befreien, ohne daß man ihr Rätsel lösen kann 2.

1 Vgl. I. Kant, Kritik der Urteilskraft § 49 (Werke, Bd. 5, hrsg. von E. Cas-

sirer, 1922) : «Unter einer ästhetischen Idee aber verstehe ich diejenige Vorstellung
der Einbildungskraft, die viel zu denken veranlaßt, ohne daß ihr doch ein bestimmter

Gedanke, d. i. Begriff adäquat sein kann, die folglich keine Sprache völlig
erreicht und verständlich machen kann. — Man sieht leicht, daß sie das Gegenstück
(Pendant) von einer Vernunftidee sei, welche umgekehrt ein Begriff ist, dem
keine Anschauung (Vorstellung der Einbildungskraft) adäquat sein kann.» Vgl.
auch E. Cassirer, Idee und Gestalt (Reprint der 2. Auflage von Berlin 1924),
Darmstadt 1971 ; K. S. Guthke, Die Mythologie der entgötterten Welt. Göttingen
1971, 22-28.

2 Vgl. H. Leroy, Rätsel und Mißverständnis, Ein Beitrag zur Formgeschichte
des Johannesevangeliums. (Bonner Biblische Beiträge 30.) Bonn 1968, 13-47.



Narrative Ethik 299

Deshalb sind Geschichten für die Moral oder für die Glaubensinterpretation

nicht so ohne weiteres «gebrauchsfertig». In unserer Zeit, in
der alles, selbst das Erzählen, nach seiner Funktion bestimmt wird, gibt
es jenen Erzähler um des Erzählens willen nicht mehr, der vielleicht
noch in den Gassen nicht allzu entwickelter orientalischer Städte zu
finden ist. Es wird immer gleich gesagt, wozu die Sache gut ist; sollte
sich ein Schriftsteller heute nicht sofort dazu bequemen, werden ihm die
Medien schon zur rechten Zeit die Ideologie abgewinnen. Wo treffen wir
daher das Erzählen heute an? Die Antwort wird lauten: in der
Kindererziehung und in der Predigt, d. h. mit einem bestimmten Zweck. Auch
die Kinderfrau oder Mutter, die wahllos erzählen, haben ihren Zweck:
die Beruhigung oder Beunruhigung des Kindes. Was die Predigtmärlein
betrifft, die sich heute nach Stadt und Land meist nur durch das Niveau
der belletristischen Auswahl unterscheiden, so kommt es ihnen weniger
auf das an, was erzählt wird, als auf das, was man damit zum Nutzen
und Frommen machen kann. Beliebt ist insbesondere Literatur ohne

gläubiges Firmenzeichen, weil man damit ohne Ideologieverdacht den

Intellektuellen zeigen kann, daß der Igel Theologie immer schon da

sitzt, wo der Hase Literatur hinläuft. Der gute Mensch von Sezuan,
Camus' Pestarzt, Beckets Godot - vor Mißbrauch wird gewarnt. Die
marxistischen Ausbeuter der großen Literatur unterscheiden sich übrigens

von den Theologen wenigstens durch ihre bessere Literaturkenntnis.
D. Solle, der dieses Heimholen des Heidnischen suspekt sein muß,

hat ganz nach ihrer Art die Ausbeuter expropriiert, indem sie ihrerseits
nachzuweisen versucht, daß der Igel Literatur immer schon dort ist, wo
der Hase der Theologie wenn überhaupt, dann sehr, sehr spät ankommt 3.

Die Erzähler, so lautet ihre These, «realisieren» den Glauben, indem sie

ihn mit vollen Händen an die Zeit ausgeben, ihn «verflüssigen», statt ihn
auf der Kirchlichen Bank in festen Wertpapieren, an die kein Armer
herankommt, zu verzinsen. Der Vorschlag, Theologie zu Füßen der
Erzähler zu hören, hat nun gewiß einen sehr großen Wert für das Thema
«Glaube und Erfahrung»4, aber er verweist uns in einen Zirkel: wer
schließt uns das Erzählen auf? Um im moralischen Bereich zu bleiben:
können wir uns über das «Ungenügen der Moral» mit Erzählungen hin-

3 Vgl. D. Solle, Realisation, Studien zum Verhältnis von Theologie und
Dichtung nach der Aufklärung. (Sammlung Luchterhand 124.) Darmstadt-Neuwied

1973.
4 Vgl. P. K. Kurz, Anmerkungen zu «Christliche Dichtung» oder Realisation,

in: Orientierung 39 (1975) 58-60.



300 Narrative Ethik

wegtrösten? Gibt es nicht auch ein Ungenügen des Erzählens? Mit dem
Narrativen haben es die Theologen ebenso schwer wie mit anderen

Formeln, mit Hilfe derer sie die Erlösung von allen Übeln suchen:

Erfahrung, Befreiung (um nur zwei zu nennen).

I. RÜCKKEHR ZUR NARRATIVITÄT - HOFFNUNGEN UND ILLUSIONEN

DER THEOLOGIE

1.1 Narrative Theologie als «naive» Theologie oder H. Weinrichs These

von der «narrativen Unschuld»5

«Narrative Theologie» als Programmwort einer neuen Gemeinschaft

von erzählen, glauben und handeln steht daher von Anfang an in der

Gefahr, zu einer neuen theologischen Mode zu werden. Nicht von ungefähr

hat das von H. Weinrich aufgebrachte und von J. B. Metz
apologetisch geläuterte Programmwort «narrative Theologie» besonders bei
Homiletikern und Religionspädagogen ein geneigtes Ohr gefunden.
H. Halbfas hatte schon vorher in seiner Fundamentalkatechetik 6 und
in einem Schülerlesebuch 7 die Realisation religiöser Erfahrung in
profaner Erzählung gesucht. Ein neues Religionsbuch enthält zu einem

Drittel sehr sorgfältig ausgesuchte Geschichten für die Schüler 8. Das
horazsche «prodesse et delectare» ist in der Erziehung wieder zur Geltung
gekommen.

In der Form, die H. Weinrich der narrativen Theologie gegeben hat,
ist jedoch ihre Adaption nicht unproblematisch. Weinrich weist darauf
hin, daß Jesus Geschichten erzählt und nacherzählt hat9, daß die
christliche Gemeinde ursprünglich eine Erzählgemeinschaft war10, die
dann erst in der Berührung mit dem Hellenismus ihre «narrative
Unschuld» 11 verlor und heute dem Zeitgeist entsprechend zusammen

5 H. Weinrich, Narrative Theologie, in: Concilium 9 (1973) 329-334, hier
331. 333.

6 Stuttgart 31970, 212-219.
7 Das Menschenhaus, Ein Lesebuch für den Religionsunterricht.

Zürich-Stuttgart-Düsseldorf 1972.
8 Zielfelder, Religionsunterricht im 5./6. Schuljahr, hrsg. v. Deutschen

Katechetenverein. München 1975, Materialteil.
9 Vgl. a. a. O. 329.
10 Vgl. a. a. O. 330.
11 Vgl. a. a. O. 331. Diese These ist im doppelten Sinn angreifbar. Der erzählte



Narrative Ethik 301

mit Wissenschaft, Literatur und Geschichte an einer Art «post-narra-
tiver» Kommunikation teilnimmt12. Am Ende dieses Prozesses diagnostiziert

Weinrich, daß das Christentum als «Interpretations- bzw.

Argumentationsgemeinschaft» 13 keine «Betroffenheit» mehr erziele, eine

Betroffenheit, die für Nachfolge und Handeln - «Täter des Wortes» in
Abänderung von K. Rahners «Hörer des Wortes» - konstitutiv sei14.

Die Theologie müßte demnach ihren alten Bund mit der historischkritischen

Wissenschaft aufgeben und einen neuen Bund mit einer
strukturalen Theorie der ErzählWissenschaft eingehen. Dabei proklamiert

Weinrich, daß die erzählte Geschichte als Praxis der Theorie
immer voraus sein wird. Die Intuition des Erzählens hat die Priorität
vor dem theologischen Diskurs 15. Weinrich vertraut darauf, daß sich
die Fülle von erzählten Geschichten und ihren Nacherzählungen in einem

neuen Kontext - als Beispiel wird eine Linie Kindermord in Bethlehem -
Judenverfolgung - Vietnamkrieg genannt - ohne Systematik gleichsam
von selbst zu einem Teppich «von erzählter Lebens- und Heilserfahrung»
verwebt. Der Ertrag kann dann «nicht unmittelbar in der Konfrontation
von Richtig und Falsch» 16 errechnet werden. Gegen diese These Wein-
richs wird man einwenden müssen, daß die narrative - oder gar mythische

- Unschuld des Christentums doch wohl eher eine Legende ist. Die
Spannung zwischen christlich - Orientalischem und Hellenisch -

Abendländischem, zwischen Mythos und Logos kann heute kaum mehr als

völlige Polarität aufgefaßt werden 17. Man wird ferner einwenden müs-

Mythos ist auch ein Kennzeichen des Hellenismus, vgl. H. Weinrich Literatur
für Leser, Stuttgart 1972, 137-149, und H. Cancik, Mythische und historische
Wahrheit (Stuttgarter Bibelstudien 48), Stuttgart 1970. Zweifelhaft ist auch, ob
die Unschuld des Erzählens größer wird, wenn es weniger auf sich selbst reflektiert.

12 Vgl. a. a. O. 333.
13 J. B. Metz, Kleine Apologie des Erzählens, in: Concilium 9 (1973) 334-341,

hier 336.
» Vgl. H. Weinrich, a. a. O. 333.
15 Vgl. H. Weinrich, a. a. O. : «Wenn die pastorale Theologie solche

Geschichten weiß, hat sie allemal den besseren Teil erwählt. Giuseppe Roncaeli hat
das instinktiv gewußt, als er einmal in den Kreis jüdischer Besucher trat und sie
mit den Worten grüßte : 'Ich bin Joseph, euer Bruder'. » Das mag ein charismatischer
Einfall gewesen sein, wenn man an die Tatsache denkt, daß Juden und Christen
die Josephgeschichte teilen. Aber sollte man sich zugleich etwa auch erinnern, daß
Joseph von seinen Brüdern verraten und verkauft worden war?

16 H. Weinrich, a. a. O. 330. 331.
17 J. B. Metz, Kleine Apologie, a. a. O. 335, scheint von dieser Polarität

auszugehen. Vgl. dagegen H. Cancik a. a. O. 129: «Dieser Uberblick über den
Wahrheitsbegriff in den Traditionswissenschaften der Griechen, Hethiter und Israeliten
lehrt, daß diese antiken Kulturen sowohl in ihrem dogmatischen und mythischen



302 Narrative Ethik

sen, daß die elegische Beschwörung einer narrativen Unschuld in einem

«postnarrativen» Zeitalter ebenso wie die Rede von «posthistoire» nur
einen begrenzten Wert hat. Man müßte sich viel positiver zu den
«destillierenden» Tendenzen in der modernen Literatur stellen 1S. Schließlich

müßte deutlich werden, daß das Erzählen wie überhaupt der ganze
Bereich der Kunst, je naiver er aufgefaßt wird, um so mehr als

«Surrogat» Verwendung finden kann.

1.2 Narrative Theologie als kritische Theologie oder J. B. Metz' These von
der narrativen «Selbstaufklärung» 19

Metz hat sich in seiner «kleinen Apologie des Erzählens» sofort

gegen «Erzählsurrogate» zur Wehr gesetzt 20. Auch die narrativen
Konstruktionen müssen auf ihre Vorentscheidungen reflektieren. Das
praktische Interesse wird dabei im Sinne von J. Habermas emanzipativ
gedeutet. Erzählen wird nur im «sozialkritischen» Sinn als «richtig»

als auch in ihrem historisch-kritischen WahrheitsbegriS durchaus kommensurabel
sind.» Cancik widerlegt extreme Thesen, insbesondere C. Tresmontant, Biblisches
Denken und hellenische Überlieferung, Düsseldorf 1956.

18 T. W. Adorno, Noten zur Literatur, Bd. 1, Frankfurt a. M. 1958, 62. 63,
spricht differenzierter vom unbekümmerten biographischen Erzählen als
«Zersetzungsprodukt der Romanform selber». Positiv wird das Ende des unreflektierten
Erzählens auch von W. Benjamin, Illumination, Frankfurt a. M. 1961, 415,
aufgefaßt. R. Baumgart, Literatur für Zeitgenossen, Frankfurt a. M. 21970, 89,
spricht vom Ende des Erzählers, aber nicht vom Ende des Erzählens, das als
«Kunstarbeit» erhalten bleibt, vg. auch 104: «... was heute in den konsequentesten
Büchern am greifbarsten bleibt, ist das Erzählen selbst, als Beschreibung einer
Beschreibung, Erfindung von Erfindungen, Reflexion einer Reflexion, Methode der
Methode, als Erzählen des Erzählens». P. Handke, Auswahl, Frankfurt a. M. 1969,
263-272, 288-291, hält es für naiv, die Methode der Dichtung für Natur zu halten
und sich von einer Literatur täuschen zu lassen, die scheinbar so etwas wie wirkliche

Ursprünglichkeit repräsentiert. H. Weinrich selbst hat, Literatur für Leser
a. a. O. 12-22, dargelegt, daß die Literatur notwendigerweise gegen ihre «heitere»
Rezeption durch das Publikum destruierend vorgeht. Vgl. auch dazu S. Schmidt,
Die «Destruktion» der Sprache in der modernen Literatur, in: Concilium 9 (1973)
372-377, hier 376: «Die Rede vom Ende der Kunst ist basso continuo der
poetischen Kommunikation seit gut 100 Jahren, und nur die erstaunliche Fixiertheit
auf das Wunschbild der 'kommunikativen Wohnlichkeit' kann diesen gründlichen
Experimentalprozeß als Brutstätte der 'Unbehaustheit' mißdeuten. In diesem
Prozeß gibt es keine angestammten Rechte mehr, weder für den Primat des
Erzählens, der Abbildung oder Mimesis, noch für die Vorstellung vom Primat des

Subjektiven, der Metapher, des symbolischen Sprechens, des Tiefsinns oder des

allgemein menschlichen Themas. »

15 Kleine Apologie a. a. O. 336.
20 A. a. O. 337.



Narrative Ethik 303

akzeptiert; Geschichten müssen eine «gefährlich-befreiende» Intention
haben 21. Dabei setzt der an der kritischen Theorie orientierte Theologe
eine «erzählende Tiefenstruktur der kritischen Vernunft» 22 voraus; die

Vernunft als «Vernehmende» übermittelt die Erinnerung an die
Leidensgeschichte als weitererzählte «gefährliche Überlieferung». Nicht also

Erzählen überhaupt, sondern die Erzähltradition der Unterdrückung
und des Leides soll die Betroffenheit erzeugen, aus der Veränderung
entsteht. Narrative Theologie ist also «memorative Theologie», in der
die Hoffnung auf Befreiung durch die Negation des Leidens
wachgehalten wird; die Retrospektive dient der Zukunft.

Metz verteidigt daher nicht das Erzählen überhaupt, sondern
bestimmte Erzählvorgänge mit provozierender Bedeutung. Diese

Erzählvorgänge soll die Theologie «schützen», sie eventuell «unterbrechen» und
zu einem «kompetenten» Erzählen anleiten 23. Wenn er auch vom «Lehramt»

der Geschichten «nach der Entthronung des 'Lehramts' der
Geschichte» 24 spricht, so warnt er doch vor Mißbrauch. Es geht ihm um
die Verbindung von «narrativer Didaktik» und «erzählender Selbstaufklärung».

Man kann sagen, daß er damit der Erzählweise Jesu näher
kommt als H. Weinrich mit der These von der «narrativen Unschuld».

Theologisch kompetentes Unterbrechen von Erzählsurrogaten kann man
ebenfalls bei Jesus beobachten, z. B. angesichts der Sadduzäergeschichte

von den sieben Brüdern, die den Auferstehungsgedanken ad absurdum
führen soll (vgl. Mt 22,23-33).

Die Kompetenz des Erzählens liegt also nach Metz im richtigen
Interesse des Erzählens. Aber hat er damit den Surrogatcharakter des

Erzählens wirklich aufgehoben Auch kritischem Erzählen kommt es auf
Effekte an, auf eine, wie Metz selbst sagt, «gewissermaßen gesellschaftskritische

Reizwirkung» 25. Aber ist die Reizwirkung nicht sehr
ambivalent Man denke an die politischen Kampflieder, die in den dreißiger
Jahren von Faschisten und Kommunisten zugleich gesungen wurden;
man denke an die Ambivalenz des Brechtschen «epischen Theaters»; man
denke an den Ausspruch Hanns Eislers, die Musik sei eine «Hure».

Trägt nicht gerade die erzählte Reflexion zur Überwindung dieser

Schwierigkeit bei? Befinden wir uns daher nicht in einem Zirkel: einer-

21 Vgl. a. a. O. 336. 337.
22 A. a. O. 340. 341.
23 A. a. O. 334.
24 A. a. O. 337.
25 A. a. O.



304 Narrative Ethik

seits soll die diskursive Theologie wieder narrativ werden; andererseits
bedarf man gerade dazu einer diskursiven Theorie des Narrativen!

In den Worten des Dichters R. Musil heißt das: «Sollte man mir
vorwerfen, daß ich mich zu sehr auf Überlegungen einlasse (Tagebücher)
so - ohne daß ich auf das Verhältnis Denken /Erzählen eingehen möchte-:
heute wird zu wenig überlegt»26. Oder an anderer Stelle: «Es handelt
sich darum, einer größeren Ungenügsamkeit in menschlichen Angelegenheiten

den Weg zu bahnen und das Erzählen vom Kinderfrauenberuf
zu emanzipieren»27. In der Forderung nach der innenkritischen
Selbstaufklärung des Erzählens wären also Theologe und Dichter einig. Damit
ist jedoch erst einmal ein Problem aufgeworfen. Die Hoffnungen der
«narrativen Theologie» sind an die Lösung dieses Problems gebunden.

1.3 Über die Quellen der theologischen Reflexion des Erzählens

Wie zu erwarten, ist die Thematisierung des Erzählens keine
originäre theologische Leistung, sondern J. B. Metz pflückt die Frucht vom
Baume geschichtsphilosophischer Erkenntnis. Zunächst ist hier an J.
Habermas zu denken, für den Geschichte eine erzählerische Konstruktion
des Vergangenen in bestimmter praktischer, d. h. in emanzipativer
Absicht ist 28. Erkenntnis und Interesse verbinden sich in der Idee der
«Selbstreflexion»: «In der Selbstreflexion gelangt eine Erkenntnis um
der Erkenntnis willen mit dem Interesse an Mündigkeit zur Deckung.
Das emanzipatorische Erkenntnisinteresse zielt auf den Vollzug der
Reflexion als solcher In der Kraft der Selbstreflexion sind Erkenntnis
und Interesse eins» 29. Erzählung soll daher Aufklärung und Emanzipation

zugleich sein. Nach Habermas' Interpreten H. M. Baumgartner be-

26 Der Mann ohne Eigenschaften (MoE), hrsg. v. A. Frisé, Sonderausgabe
1970, 1601.

27 Tagebücher, hrsg. v. A. Frisé, Hamburg 1955, 778; vgl. auch M. Fischer,
Robert Musils «Lebendiges Ethos», in: J. Blank (Hrsg.), Der Mensch am Ende der
Moral, Düsseldorf 1971, 93-115.

28 Vgl. Zur Logik der Sozialwissenschaften, in: Philosophische Rundschau,
Beiheft 1967, Tübingen 1967, 166 ff. ; vgl. zu den verstreuten Äußerungen von
J. Habermas besonders H. M. Baumgartner, Kontinuität und Geschichte, Zur
Kritik und Metakritik der historischen Vernunft, Frankfurt a. M. 1972, 217-248;
zum Verhältnis von Geschichte, Ereignis und Erzählung vgl. den Sammelband mit
diesem Titel, hrsg. von R. Kosellek und W. D. Stempel (Poetik und Hermeneutik

5), München 1973.
29 J. Habermas, Technik und Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt a. M.

163 f.



Narrative Ethik 305

deutet dies: «Vermittelt durch die Idee der Selbstreflexion sind im
Begriff der Erzählung Theorie und Praxis, allgemeines Erzählungsschema
und Selbstverständnis aus dem Vollzug des Erzählens bruchlos aufeinander

bezogen»30.
Neben dem Paradigma der Geschichte benutzt Habermas auch das

«Paradigma der Psychoanalyse», in dem «Erzählung als Anamnese und
Therapie» 31 erscheint: der Patient rekonstruiert mit Hilfe des ihm vom
Arzt angebotenen Konstruktionsmaterials seine eigene Geschichte und
befreit sich damit. Nach Habermas ist das Ziel «erreicht, wenn sich das

Subjekt seiner Identifikationen und Entfremdungen seiner erzwungenen
Objektivationen und seiner errungenen Reflexionen als der Wege
erinnert, auf denen es sich konstituiert hat»32. Es ist müßig, hier an die

theologische Übersetzung zu erinnern, die Metz dieser These in seiner

Analyse der «memoria» gegeben hat33.

Zentral diskutiert wird jedoch die Struktur des Narrativen in der
Geschichtswissenschaft34. Angeregt durch die Frage, ob man das Ereignis
in der Geschichte per se erfassen könne, und durch das Problem, wie
sich geschichtliche Kontinuität herstelle, bestimmt H. M. Baumgartner
die Erkenntnis des Ereignisses als relational und die geschichtliche
Kontinuität als narrative Konstruktion 35. Für Baumgartner und Habermas
ist jedoch die entscheidende Quelle für diese zentrale Thematisierung
des Narrativen nicht der Emanzipationsgedanke, sondern A. C. Dantos

«Analytische Philosophie der Geschichte» 36. Danto war beim 5.

Kolloquium der Forschungsgruppe «Poetik und Hermeneutik» 1970 über
das Thema «Geschichte - Ereignis und Erzählung» der meistzitierte
moderne Autor. Auch J. Habermas verheimlicht nicht, daß er seine

30 Kontinuität und Geschichte a. a. O. 231.
31 Vgl. a. a. O. 232-236.
32 Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a. M. 1968, 317.
33 Vgl. Art. Erinnerung, in: Handbuch philosophischer Grundbegriffe, hrsg.

von H. Krings u. a., München 1973, Bd. 1, 386-396; Erlösung und Emanzipation,
in: StdZ 98 (1973) 171-184; Zukunft aus dem Gedächtnis des Leidens, in:
Concilium 8 (1972) 399^107.

34 Vgl. A. C. Danto, Analytical Philosophia of History, Cambridge 1965;
R. Kosellek, Historia magistra vitae, in: Festschrift K. Löwith, Stuttgart 1967,
196-219; H. M. Baumgartner a. a. O. 249 ff.; Geschichte - Ereignis und Erzählung

a. a. O. 519 ff.
35 Vgl. Kontinuität und Geschichte 330-342 ; U. Anacker - H. M.

Baumgartner, Art. Geschichte, in: Handbuch phil. Grundbegriffe a. a. O. 547-557.
36 Vgl. a. a. O. Dantos Interessenbegriff ist subjektiv offen und muß daher

an eine Ontologie der Geschichte gebunden werden. Zur Kritik vgl. H. M.
Baumgartner, Kontinuität und Geschichte 293. 294.



306 Narrative Ethik

Analysen mit Ausschluß mancher Bewertungsfragen übernimmt.
Baumgartners These über die Aufhebung des Kontinuitätsbegriffes in die
Struktur der Erzählung ist ohne Danto nicht denkbar. Dantos genaue
Analysen von «narrative sentences» haben, das kann man ohne Uber-

treibung sagen, eine kaum zu überschätzende Bedeutung für das logische
Selbstverständnis von historischen Wissenschaften gegenüber der Logik
der Naturwissenschaften, der «sciences».

Wir können hier nur auf das Ergebnis eingehen 37 : Geschichte wird
durch Erzählen konstruiert. «History tells stories». Erzählen beschreibt
und erklärt zugleich. Geschichte ist «narrative Organisation vergangener
Ereignisse aus grundlegenden Interessen» 38.

Genau an diesem Punkt können wir nun mit dem Erkenntnisinteresse

der Theologischen Ethik am Erzählen anknüpfen. Denn das

Erkenntnisinteresse der Theologischen Ethik richtete sich bisher bei der

Verbindung von Glaube und Vernunft ganz und ausschließlich auf die

Frage der Übersetzung von positiver Vernunft im Sinne von «science» in
normative Vernunft. Beispiele dafür sind auch die letzten großen
Versuche von B. Schüller und W. Korff39. Dagegen wurde bisher noch kaum
die Vermittlung von historischer Vernunft und normativer Vernunft
versucht. Für diesen Versuch gibt es jedoch heute angesichts der «narra-
tiven Theologie» und insbesondere ihrer Quellen einige bedenkenswerte

Möglichkeiten.

1.4 Narrative Theologie - Möglichkeit und Unmöglichkeit

Bevor wir von der narrativen Theologie zur narrativen Ethik
übergehen, sei mit einem Beispiel die Grundproblematik der narrativen Theologie

verdeutlicht. Dieses Beispiel narrativer Theologie findet sich in den

Josephromanen Thomas Manns. Dort wird ausführlich Abrahams
Gottesentdeckung geschildert40. Dabei wird festgestellt, daß Abraham seinen

Gott nur «lehren», nicht aber erzählen konnte, während der Poly- und
Henotheismus gerade in der Unendlichkeit des mythologischen Erzählens

bei sich selbst ist :

«Vieles wußte Urvater von Gott zu lehren, aber er wußte nichts
von Gott zu erzählen, - nicht in dem Sinn, wie andere zu erzählen wußten

37 Vgl. zur Darstellung H. M. Baumgartner a. a. O. 249-294.
38 A. a. O. 282.
39 Vgl. B. Schüller, Die Begründung sittlicher Urteile, Düsseldorf 1973;

W. Korff, Norm und Sittlichkeit (Tübinger Theol. Studien 1), Mainz 1973.
40 Vgl. Joseph und seine Brüder, Bd. 1, Stockholm 1966.



Narrative Ethik 307

von ihren Göttern. Es gab von Gott keine Geschichten. Das war
vielleicht sogar das Bemerkenswerteste: Der Mut, mit dem Abraham Gottes
Dasein von vorneherein, ohne Umstände und Geschichten, hinstellte
und aussprach, indem er «Gott» sagte Er war allein, und das war ein
Merkmal seiner Größe. Aber wie das Alleinsein des weib- und kinderlosen
Gottes beitragen mochte zur Erklärung seiner großen Eifersucht auf
seinen Bund mit den Menschen, so hing damit jedenfalls seine Ge-

schichtenlosigkeit zusammen und daß es nichts von ihm zu erzählen gab.
Und doch war ebendies auch wieder nur bedingt zu verstehen und

richtig nur in betreff der Vergangenheit, nicht aber auch der Zukunft,
- vorausgesetzt, daß das Wort 'erzählen' auf das Zukünftige anwendbar
ist und man die Zukunft erzählen kann, sei es selbst in der Form der

Vergangenheit. Gott hatte dennoch und allerdings eine Geschichte, aber
sie betraf die Zukunft, eine Zukunft, so herrlich für Gott, daß seine

Gegenwart, so herrlich sie immer war, ihr nicht gleichkam; und daß sie

ihr nicht gleichkam, das verlieh der Größe und heiligen Macht Gottes,
trotz ihrer selbst, einen Zug von Erwartung und unerfüllter Verheißung,
einen Leidenszug der nicht verkannt sein durfte ...» 41.

Gott erscheint als geschichtenlos, weil er der einzige in seiner Art
ist. Geschichten von Gott gibt es nur unter zwei Voraussetzungen: zum
einen, daß sie zugleich Geschichten vom Menschen, vom glaubenden
Menschen sind, zum andern, «daß das Wort 'erzählen' auf das Zukünftige

anwendbar ist». Das Erzählen kann auch für den Erzähler Thomas
Mann nur in der Selbstaufklärung seinen Surrogatcharakter begrenzen.
Ein theologisches Erzählen muß darüber hinaus den «Leidenszug» Gottes,
d. h. die Unerfülltheit der Verheißung, ihre Erwartung und Vor-erinne-

rung offenhalten. Theologisches Erzählen kann nicht in sich geborgen
sein. Vermutlich kann es Erzählen überhaupt nicht, weil das
Imperfektum sein Modus ist, nicht das Perfektum. Der Erzähler ist der
«Beschwörer des Imperfekts» (Th. Mann). Darum hat das Erzählen eine

Nähe zum Prophetischen und Hypothetischen, wie H. Weinrich mit
Recht herausstellt42. Die Besonderheiten des theologischen Erzählens
setzen eine Erweiterung der Erzählanalyse voraus, wie sie A. C. Danto
entworfen hat. Denn für Danto gibt es kein Erzählen, das die Zukunft
einbezieht. Über die Zukunft wissen wir nichts. Die beiden Ereignispunkte,

die Erzählen konstituieren, müssen in der Vergangenheit liegen.

41 A. a. O. 433. 434.
42 Vgl. Narrative Theologie a. a. O. 332.



308 Narrative Ethik

Narrative Sätze im Hinblick auf zukünftige Ereignisse sind unmöglich.
Zukunftbezogenes Erzählen ist daher weder wahr noch falsch. Daraus
schließt H. M. Baumgartner:

«Da Antizipation der Zukunft im strikten Sinne nicht sinnvoll zu
denken ist, besitzt das, was so genannt wird, allein den Stellenwert einer

Wertung, eines Interesses, das sich in konkreter Kommunikation
bildet... der Begriff der Antizipation selbst ist lediglich sinnvoll als

narratives Prädikat» 43.

Gerade die Unabgeschlossenheit, das Imperfektum, bindet nun aber
das Erzählen an Optionen. Eine solche Option ist Habermas' Vorstellung
von Aufklärung und Emanzipation. Die gläubige Option scheint
demgegenüber nicht weniger, eher stärker begründet zu sein. Denn sie
enthält mehr Kommunikation als die Vieldeutigkeit eines emanzipativen
Erkenntnisinteresses.

Die Bindung des Erzählens an die Vergangenheit bei Danto gilt nur
soweit, als «narrative sentences» als werturteilsenthaltsame Sätze

aufgefaßt werden können; gerade das aber widerspräche Dantos Prämisse,
daß Beschreiben und Erklären im Erzählen eins seien. Daraus ergibt
sich: Danto hat insofern recht, als Erzählen in der Tat nicht zukünftige
Ereignisse beschreiben und erklären kann; daraus folgt jedoch nicht,
daß es keinen antizipatorischen Charakter hat.

Narrative Theologie ist demnach weder wahr noch falsch - als

Apokalyptik. Sie ist jedoch wahr als Eschatologie, d. h. als Antizipation
einer noch nicht ereignishaft verschlossenen, sondern gerade noch offenen

Zukunft, in die das Imperfektum des Erzählens über sich selbst hinausweist:

«analogia historiae». Gerade so können viele Schriften der Bibel
als narrative Theologie aufgefaßt werden, und dies ist eine Erkenntnis,
die der Erzähler Thomas Mann im Umgang mit der Bibel gewinnt, auch

wenn er sie nur als «Menschheitsbuch» auffaßt.
Narrative Theologie ist nun eo ipso auch narrative Ethik, denn das

gläubige Erkenntnisinteresse kann nie vom Handeln getrennt werden.
Damit ist jedoch noch keine narrative Ethik als solche entworfen. Dieser
Entwurf ist jedoch ohne weiteres möglich, wenn sich der Analytiker
Danto, die Hermeneutik des Erzählens und die Kritische Theorie darin
einig sind, daß Erzählen immer in handlungsbezogener Absicht
geschieht 44. Dies läßt sich verdeutlichen, wenn man von der narrativen
Geschichtstheorie zur narrativen Ästhetik übergeht.

33 Kontinuität und Geschichte 281.
44 Vgl. a. a. O. 220. 221. 249 ff. 281.



Narrative Ethik 309

LI. NARRATIVE ETHIK

ALS ÄSTHETISCHES UND THEOLOGISCHES PROBLEM

2.1 Einige Hinweise R. Musils

Wer die Kapitelüberschriften in Musils fragmentarischem Hauptwerk

«Der Mann ohne Eigenschaften» nachschlägt, stellt schon auf
Anhieb fest, daß es Musil vorrangig um die Moral geht. Damit soll nicht
gesagt sein, hier werde ein bestimmtes moralisches System entworfen.
Moral ist zunächst einmal für Musil ein sehr viel weiterer Bereich, als

wir ihn gemeinhin abgrenzen. Moral korrespondiert mit dem ganzen
Bereich der «Seele» und des «Gefühls», einen Bereich, den Musil dem
anderen Bereich der Technik und Wissenschaft als «science» gegenüberstellt.

Musil hält diesen Bereich entschieden für unterentwickelt. Diese

Unterentwicklung hat etwas mit dem Mangel an «sozialem Erlebnis» zu
tun. Im «Studienblatt Soziale Fragestellung» heißt es:

«Das soziale Erlebnis ist erst in den Wiederanfängen und ist unendlich

viel unentwickelter als das individuelle. Daraus folgt letzten Endes
die Unmoral, die Verbrechergesinnung der besseren einzelnen Moral

- im ganzen mehr ein Problem Ulrich-Agathe - ist sozial nur in der

Bedeutung zusammenzufassen: wir brauchen eine. Und es kann nur eine

induktive sein. Ulrich verlangt induktives Verfahren mit Gefühl... Wobei

'Alles ist moralisch, nur die Moral nicht' ungefähr heißt: es ist an
der Zeit eine moralische Moral zu bilden, das heißt eine, die selbst den

Kriterien genügt, die sie auferlegt»45. Das Ungenügen der Moral ergibt
sich daraus, daß sie in der Wirklichkeit als Regelkreis besteht, der keinen
festen Bezugspunkt hat 46. Die Geschwister Ulrich und Agathe suchen
diesen Bezugspunkt in der Mystik des anderen Zustands, der seine

Grenze darin hat, daß ihm die soziale Fruchtbarkeit fehlt. Sie suchen
einen Halt für die moralischen Gefühle und die ihnen entsprechende
«Genauigkeit». Ulrich denkt an ein «Erdensekretariat der Genauigkeit
und Seele»47. Gedacht ist dabei an eine Art empirischer Sozialpsychologie,

der es gelingt, den Sinn für die besseren Handlungsmöglichkeiten
in der Wirklichkeit zu entdecken. Die neue Ethik wäre eine Möglich-

45 MoE 1341.
46 Vgl. MoE 1024.
47 MoE 597.



310 Narrative Ethik

keitsethik 48, eine Ethik, die den nächsten Schritt zur Meliorisierung der

Verhältnisse sucht, eine sozialpädagogische oder sozialtherapeutische
Ethik. Musil nennt sie «die Moral des nächsten Schritts» 49. Gesucht wird
eine induktive Utopie, d. h. eine Utopie, die sich aus der Empirie, und
zwar aus der besonderen Empirie des Herzens rechtfertigt. Diese Empirie
erforderte jedoch, daß man unablässig auf der Höhe der «Seele», des

«Gefühls» und damit der induktiven moralischen Gesinnung bleibt. Es

ist eine kontemplative Empirie, die der Verarmung der Seele in der
Technik begegnet. Zwar scheint die moderne Welt ganz eine Welt des

Handelns zu sein, aber eines Handelns, dem die Tiefe der Rechenschaft

fehlt. Zwischen Technik und Moral «liegt ein Unterschied der Entwicklung,

der fast so groß ist wie der zwischen dem Blinddarm und der
Großhirnrinde» 50. Ulrich macht die Erkenntnis, «daß der Mensch in allem,

was ihm für das Höhere gilt, sich weit altmodischer benimmt, als es seine

Maschinen sind»51. Die Welt des «Rechenschiebers» verwandelt Gut und
Böse in reine «Funktionswerte». An der Figur des bürgerlichen Arnheim
wird die Unzulänglichkeit einer funktionalen Pflichtmoral vorgeführt:

«Er fühlte, wie in der Moral ursprünglich ein unsägliches Feuer

geglüht hatte, bei dessen Anblick selbst ein Geist wie er nicht viel mehr
tun konnte, als in die ausgebrannten Kohlen zu starren. Diese dunkle
Erscheinung von dem, was alle Religionen und Mythen durch die Erzählung

ausdrücken, daß die Gesetze uranfänglich dem Menschen von den

Göttern geschenkt worden seien, die Ahnung also eines Frühzustands
der Seele, der nicht ganz geheuerlich und doch den Göttern liebenswert

gewesen sein mußte, bildete dann einen seltsamen Rand von Unruhe um
sein sonst so selbstgefällig ausgebreitetes Denken» 52.

Die bestehende Moral ist ein bürgerliches Normensystem, und wenn
dieses noch seinen Halt in Gott findet, so erscheint Gott eher als «Chef

der Weltfirma» 53, der die Betriebsordnung garantiert. Gesucht wird eine

Moral, die ihren eigenen Kriterien genügt. Das kann nur eine
dynamische Moral sein, d. h. eine solche, für die das Gute nicht in einem

Regelkreis fixiert ist, sondern für die das Gute im Unterwegsein besteht.
Diese Moral fängt mit der Reue an:

48 Vgl. MoE 1342 und 16. 17.
49 Vgl. MoE 733 ff.
50 MoE 37.
51 A. a. O.
52 MoE 187, vgl. dazu unten: Theorie und Praxis einer narrativen Ethik.
« MoE 505 ff.



Narrative Ethik 311

«Gewöhnlich steckt in einer menschlichen Minusvariante eine nicht
erkannte Plusvariante Und wenn du etwas bereust, so kannst du doch

gerade darin die Kraft finden, etwas so Gutes zu tun, wie du es sonst
nie zustandebrächtest. Nie ist das, was man tut, entscheidend, sondern

immer erst das, was man danach tut Aber worauf kommt es nach
dem nächsten Schritt an? Doch offenbar auf den folgenden? Und nach
dem nten auf den n plus ersten Schritt?! Die Wahrheit ist, daß wir
keine Methode besitzen, mit dieser ruhelosen Reihe richtig umzugehn» 54.

Die moralische Moral müßte sich demnach nicht am Perfekten,
sondern am Defekten orientieren und den nächsten Schritt der
Verbesserung suchen. Es ist eine Moral des Imperfektums, eine Moral, die
besser erzählt, als im Sinne eines Systems gelehrt werden kann.

Eine der größten Schwierigkeiten, die Ulrich mit der geltenden
Moral hat, bezieht sich auf ihre Leidenschaftslosigkeit: «So machte er
die Wahrnehmung, daß er sich bisher noch allemal, wenn er sich 'moralisch'

verhielt, in einer schlechteren geistigen Lage befunden habe, als

bei Handlungen oder Gedanken, die man üblicherweise 'unmoralisch'
nennen durfte. Es ist eine allgemeine Erscheinung: denn in Geschehnissen,

die sie in Gegensatz zu ihrer Umgebung bringen, entfalten alle
ihre Kräfte, während sie sich dort, wo sie nur ihre Schuldigkeit tun,
begreiflicherweise nicht anders verhalten als beim Steuerzahlen; woraus
sich ergibt, daß alles Böse mit mehr oder weniger Phantasie und Leidenschaft

vollbracht wird, wogegen sich das Gute durch eine unverkennbare
Affektarmut und Kläglichkeit auszeichnet. Ulrich erinnerte sich, daß

seine Schwester diese moralische Notlage sehr unbefangen durch die

Frage ausgedrückt hatte, ob Gutsein denn nicht mehr gut sei. Daß es

schwierig und atemberaubend sein müßte, hatte sie behauptet und sich

darüber gewundert, daß trotzdem moralische Menschen fast immer
langweilig wären»55. Aus dieser Erfahrung folgert Ulrich: «daß der Unterschied

zwischen Gut und Böse als Bedeutung verliert gegenüber dem

Wohlgefallen an einer reinen, tiefen und ursprünglichen Handlungsweise,
das wie ein Funke ebensowohl aus erlaubten wie aus unerlaubten
Geschehnissen hervorschlagen kann. Ja, wer sich unbefangen danach fragt,
wird wahrscheinlich erkennen, daß der verbietende Teil der Moral stärker
mit dieser Spannung geladen ist als der fordernde: Während es

verhältnismäßig natürlich erscheint, daß bestimmte, als 'böse' bezeichnete

54 MoE 735. 736.
« MoE 821. 822.



312 Narrative Ethik

Handlungen nicht begangen werden dürfen oder, wenn man sie trotzdem
begeht, wenigstens nicht begangen werden sollten, wie etwa die Aneignung

fremden Eigentums oder die Schrankenlosigkeit im Genuß, sind
die entsprechenden bejahenden Überlieferungen der Moral - in diesem

Fall wäre das also die volle Hingabe des Schenkens oder die Lust, das

Irdische abzutöten - fast schon verlorengegangen, und wo sie noch
ausgeübt werden, sind sie das Geschäft von Narren und Grillenfängern oder

bleichhäutigen Tugendbolden. Und in einem solchen Zustand, wo die

Tugend bresthaft ist und das moralische Verhalten hauptsächlich in der

Einschränkung des unmoralischen besteht, kann es wohl leicht so kommen,

daß dieses nicht nur ursprünglicher und kraftvoller erscheint als

jenes, sondern geradezu als moralischer, sofern es erlaubt ist, dieses Wort
nicht im Sinne von Recht und Gesetz, sondern als Maß aller Leidenschaft

zu gebrauchen, die überhaupt noch durch Gewissensfragen erregt
wird. Aber kann es überhaupt etwas Widerspruchvolleres geben, als das

Böse innerlich zu begünstigen, weil man mit dem Rest an Seele, den

man noch hat, das Gute sucht !» 56

Die Krise der Moral ist also eine Krise der moralischen Leidenschaft,
die Glaubenskrise der positiven Verantwortung, die sich nicht daran

genug tut, Normen schlecht und recht zu erfüllen, sondern die mit
«Seele», mit Leidenschaft angefüllt ist. Musil diagnostiziert: «...das
moralische Erschlaffen liegt nicht am Bereich der Gebote und ihrer
Befolgung, es ist unabhängig von ihren Unterschieden, es ist unzugänglich
für äußere Strenge, es ist ein ganz innerer Vorgang, gleichbedeutend
mit einem Nachlassen des Sinns aller Handlungen und des Glaubens an
die Einheit ihrer Verantwortung» 57.

Im Gespräch über die Nächstenliebe wird dann gezeigt, wie diese

zu der «nützlichen Ermahnung: Was du nicht willst, daß man dir tu',
das füg auch keinem andern zu » erschlaffen kann, während es sich doch

eigentlich um einen «hochherzig leidenschaftlichen und heiter
freigebigen Auftrag» handle, um die «Liebe, ohne auch nur zu fragen!»58

Übersetzt man diese Hinweise Musils in die Logik des Diskurses,
so ergeben sich folgende Postulate:

1. Eine Moral, die nicht nur Kriterien aufstellt, sondern auch diesen

genügt;

56 MoE 823. 824.
57 MoE 825.
58 MoE 1124.



Narrative Ethik 313

2. Eine Moral, die induktiv-empirisch gefunden wird;
3. Eine Moral, die ihren Halt nicht in der Genauigkeit rationaler Technik,

sondern in der Genauigkeit des «Gefühls» findet;
4. Eine Moral, die am Defekten, nicht am Perfekten ansetzt;
5. Eine Moral, in deren Zentrum nicht das Verbieten, sondern die pro¬

duktive Leidenschaft am Guten steht, d. h. eine Haltungsethik an
Stelle einer Verhaltensethik;

6. Eine Moral, die ihre Einheit in einem Sinnverstehen aus Glauben
findet.

Zu letzterer Forderung äußert sich Musil im Studienblatt «Soziale

Fragestellung»: «Die 'merkwürdige Erscheinung des Nichtfrischbleibens
des Gefühls' wird durch den Hinweis zu erklären versucht, daß alle

Vorstellungen verdorren, deren Erlebnis nicht reaktualisiert wird (zum
Beispiel Worte). Die Folge wäre: Gott als Empirismus. Außerdem wird
beschuldigt die Umwandlung des Ahnens, das man erlebt, in einen

Glauben, den man nicht erlebt. Daraus schlösse: alle Streitigkeiten kommen

vom Glauben » 59 Musil hat sehr genau das heute so aktuelle Thema

von Glaube und Erfahrung gesehen, und er hat darüber hinaus die

Bedeutung dieses Themas für die Einheit der moralischen Verantwortung
erfaßt.

Musil gibt freilich nur Hinweise von der Art einer «bestimmten
Negation», d. h. Hinweise, die am bestehenden Negativen orientiert sind
und in denen dieses bestehende Negative noch mit durchschlägt. Gerade
der kontemplative «andere Zustand», in den die Geschwister Ulrich und
Agathe flüchten, enthält in sich noch den Individualismus des bestehenden

bürgerlichen Zustands60; seine soziale Fruchtbarkeit kann nicht
mehr aufgezeigt werden; Musils Roman ist darin Fragment. Aber diese

Not ist auch eine Tugend: es entsteht keine «neue Moral» als abgeschlossenes

neues System; die «moralische Moral» ist vielmehr eine

antisystematische Moral. Gerade insofern sie antisystematische Moral ist,
kann sie eigentlich nur als «imperfekte», als narrative Ethik betrieben
werden. Dies ist eine Erkenntnis, die z. B. auch T. W. Adorno in seinem
moralischen Hauptwerk, den «Minima Moralia» 61, verifiziert. Auch er
betreibt eine narrative Ethik. Die Forderungen Musils lassen sich nur

59 MoE 1342.
60 Vgl. a. a. O.
61 Frankfurt a. M. 19.71; vgl. auch Eingriffe, Neun kritische Modelle, Frankfurt

1963.

21



314 Narrative Ethik

in einer narrativen Ethik erfüllen. Nur diese genügt dem Kriterium des

dynamischen Imperfektum, das sie selbst aufstellt. Nur diese entwickelt
die Art empirischer Induktion, die der Moral angemessen ist; die Empirie
der «sciences», gefaßt bei Musil in der Metapher vom «Rechenschieber»,
kommt an die von einer produktiven Moral geforderte Großzügigkeit
nicht heran: «der Rechenschieber, das ist ein kleines Symbol, das man
in der Brusttasche trägt und als einen harten weißen Strich über dem

Herzen fühlt: wenn man einen Rechenschieber besitzt, und jemand
kommt mit großen Behauptungen oder großen Gefühlen, so sagt man:
Bitte einen Augenblick, wir wollen vorerst die Fehlergrenzen und den

wahrscheinlichsten Wert von alldem berechnen » 62 Die Genauigkeit des

Gefühls ist jedoch keine Angelegenheit etwa der analytischen Logik des

Wertvorzugsurteils, sondern sie liegt in der Genauigkeit der Analyse der
in der Wirklichkeit vorfindlichen Möglichkeiten, oder, mit anderen Worten:

in der Genauigkeit der Hypothese, die das Erzählen auf Zukunft
hin erreicht.

Daraus ergibt sich: die narrative Ethik kann keine normative
Ethik im Sinne eines Systems voneinander abgeleiteter Normen sein.

Daher ist die «Norm» innerhalb der narrativen Ethik auf einen anderen

Begriff zu bringen. Der Begriff, der hier bereits von einigen angeboten
wird, ist der Begriff des ethischen Modells.

2.2 Das ethische Modell als Konvergenzhegriff von Ethik und Ästhetik oder

das Ungenügen der normativen Ethik

2.2.1 Modellethik als Allerweltspostulat

Was die Tugendethik früher geleistet hat, nämlich die Einheit von
ethischer Abstraktion und Konkretion, von sittlicher Theorie und Praxis,
von präventiver Ethik und Anwendungsethik, eben das wird heute unter
der Gesamtvorstellung des ethischen Modells postuliert. Damit ist von
vorneherein gesagt, daß es hier nicht um einen Subjektivismus der Moral
geht. Die Terminologie «Seele» und «Gefühl» bei Musil sollte nicht
mißverstanden werden, da es Musil ja um eine Objektivierung eben dieses

Bereiches geht, nicht um seine Privatisierung.
Betrachten wir zunächst die Forderung nach einer Modellethik mit

den Augen eines Biologen, der sie inhaltlich anstrebt, ohne den Begriff zu

nennen. E. v. Weizsäcker geht davon aus, daß angesichts der wachsen-

62 MoE 37.



Narrative Ethik 315

den Verfügungsgewalt der Naturwissenschaften «ein Problembewußtsein»

dafür entstehen muß, «daß eine 'Anwendungs-Ethik' für die meisten

modernen Wissenschaften nicht mehr ausreicht » 63. Er fordert daher

statt einer Anwendungsethik, die im Grund dem Wissenschaftsprozeß
immer nachhinkt, eine «Haltungsethik», eine Art hippokratischer
Gesinnung im Vorhinein. Die «Ethik der Biologie» dürfe «nicht immer erst
einsetzen wenn es schon zu spät sei». Die «intellektuelle Redlichkeit»
als Kriterium der Wissenschaftsethik scheitere oft an der mangelnden
Kritik der Vorverständnisse. Was man brauche, sei eine Kritik
wissenschaftlicher Objektivierung aus der Haltung heraus, damit die Wissenschaft

als moderner Krisenloser nicht die Ethik ersetze 64.

Die Haltungsethik ist nun nach Vorstellung sowohl der Kritischen
Theorie T. W. Adornos als auch der Strukturanthropologie H.
Rombachs am besten als Modellethik zu fassen. Adorno will seine ethischen

Aphorismen als «Modelle» verstehen 65. Den Begriff des Modells definiert
er folgendermaßen :

«Die Forderung nach Verbindlichkeit ohne System ist die nach
Denkmodellen Das Modell trifft das Spezifische und das mehr als

Spezifische, ohne es in seinem allgemeinen Oberbegriff zu verflüchtigen. »

Negative Dialektik erscheint ihm daher «als ein Ensemble von Modellanalysen»66.

H. Rombach formuliert den gleichen Sachverhalt, wenn er sagt:
«Auch diese (neue) Sittlichkeit hat Leitvorstellungen, aber solche

der Konkretion. Ein 'Vorbild' kommt der neuen Sittlichkeit schon näher,
hat freilich immer noch einen Grad an Allgemeinheit, der in der
Entwicklung der eigenen Sache prohibitiv wirken kann. Was darum
gebraucht wird, sind nicht Vorbilder, sondern Modelle, die durch ihre
Konkretheit ebensosehr der direkten Nachahmung entzogen wie der

Nacheiferung empfohlen sind. Dabei kommt der Literatur und Kunst,
den Explikationsmöglichkeiten des Menschen in allen Materialien, große

Bedeutung zu. Normativität läßt sich in Lehrbüchern fassen, Konkretion

jedoch nur in Einzeldarstellung. Diese punktiert Möglichkeiten der

Erfahrung je eigener Sittlichkeit» 67.

63 Ethische Probleme aus der Biologie, in: ZEE 16 (1972) 150-157, hier 152.
64 Vgl. a. a. O. 154. 155 und D. Mieth, Blindenführer mit Sehschwächen, Von

Wissenschaftgläubigkeit und Biologismus, in Evangelische Kommentare 7 (1973)
400-404.

65 Vgl. Minima Moralia a. a. O. 11.
66 Negative Dialektik, Frankfurt a. M. 1966, 37.
67 Strukturontologie, Freiburg i. Br. 1971, 257.



316 Narrative Ethik

Adornos literatursoziologische Untersuchungen zeigen ebenso wie
Rombachs phänomenologische Modellanalysen eine Konvergenz
zwischen Ästhetik und Ethik im Hinblick auf das Modell. Rombachs Definition

von «Moralität» könnte ebenso als Definition des poetischen Schaffens

gedeutet werden. Praxis und Poiesis sind identisch; das Modell als

«Förderungsgestalt aller Handlungsdispositionen» kann formal ebenso

auf die Kunst wie auf die Ethik angewandt werden:
«Moralität bedeutet eine bestimmte Strukturierung von

Handlungsdispositionen durch die die Dispositionen unter den gegebenen
konkreten Bedingungen in ein wechselseitiges Förderungsverhältnis gelangen.
Es geht um die Erreichung der Förderungsgestalt aller Möglichkeiten,
wobei das, was eine Möglichkeit genannt werden kann, nicht durch
äußere Koordination bestimmbar ist, sondern aus der Erfahrung ihrer
Entfaltungsbedingungen personal und sozial evident wird» 68.

Diese Definition kommt Habermas' und Metz' Vorstellung von der

Selbstaufklärung im Vollzug sehr nahe. Im Medium der Narrativität sind
Ethik und Ästhetik identisch.

Das Postulat einer Modellethik kann auch aus der amerikanischen

religiösen Situationsethik erarbeitet werden. Ph. Schmitz hat dies im
Anschluß an Fletcher, Cox und Robinson versucht. Er kommt dabei zu
dem Ergebnis: «Die Wesenswirklichkeit des Menschen erscheint niemals
isoliert als Idee oder allgemeiner Begriff, sondern immer als konkrete
Gestalt, Image, Bild, Modell» 69. Dabei leugnet Schmitz nicht, daß die

Situationsethik im Begriff der Situation und daher auch in der
Vorstellung vom Modell zu kurz greift, soweit sie die Situation nur als «hic

et nunc» und nicht in ihrem geschichtlichen Kontext versteht. Er meint
daher, das Modell sei ein «plastisches Gebilde, das sich im Laufe einer

Handlungsgeschichte als Folge unendlich vieler schöpferischer Entwürfe
im Raum der Freiheit und nach den Gesetzen der menschlichen
Entwicklung immer mehr ausgestaltet hat» 70.

Fassen wir zusammen : das Postulat des ethischen Modells stammt
heute aus sehr verschiedenen Richtungen, aber in allen diesen

Richtungen erscheint es - das gilt auch für Schmitz' Hauptgewährsmann
Harvey Cox71 - als Konvergenz von Ästhetik und Ethik. Die besondere

68 A. a. O.
69 Die Wirklichkeit fassen, Zur 'induktiven' Normenfassung einer 'Neuen

Moral' (Frankfurter Theol. Studien 8), Frankfurt a. M. 1972, 113.
70 A. a. O. 116.
71 H. Cox benutzt den Begriff des «Symbols» für die antisystemische Fassung

der Verbindlichkeit, vgl. a. a. O. 45-78.



Narrative Ethik 317

Art der ethischen Empirie hat daher mehr mit Poiesis als mit Techne

zu tun. Übereinstimmend kann das ethische Modell als «Förderungsgestalt»

des menschlichen Handelns betrachtet werden. Konkretion und
Abstraktion, Theorie und Praxis sind in dieser Förderungsgestalt eins.

2.2.2 Modellethik als theologisches Postulat

Neben Ph. Schmitz haben J. Blank, G. Schiwy und der Verfasser
die Modellethik auch als theologisches Postulat zu begründen versucht 72.

J. Blank geht dabei als Exeget von der Frage aus, ob es ethische
«Normen» im Neuen Testament gebe. Er leugnet dies, konkret etwa am
Beispiel der Bergpredigt, da diese sich nicht «vergesetzlichen» lasse. Die
Weisungen des Evangeliums stellten vielmehr ihrer literarischen Gattung
nach «Bildworte» dar, die «es dem Menschen selbst anheimstellen, Weise

und Ausmaß der Verwirklichung in eigene, gesetzlich nicht präformier-
bare Regie zu übernehmen»73. Die Bildworte, «Typoi» in der Sprache
des Paulus und der Kirchenväter, seien konkrete Modelle produktiven
Handelns. Blank, der den Modellbegriff von Adorno übernimmt, könnte
auch der Formulierung Rombachs zustimmen, wonach dann gerade die

biblischen Modelle - etwa das Modell der Nachfolge Jesu - «ebensosehr

der direkten Nachahmung entzogen wie der Nacheiferung empfohlen
sind». Die Ausführungen Blanks wurden zwar in der katholischen
Moraltheologie viel beachtet, aber kaum verifiziert, da man meist den
spezifischen Unterschied zwischen Norm und Modell zugunsten eines offener

gefaßten Normbegriffs verflachte. Blank selbst hat sich jedoch viel um
die Wirkung seiner Vorschläge gebracht, indem er in Übereinstimmung
mit D. Solle die Konkretion der biblischen Sittlichkeit in den Bereich
einer etwas numinosen «ethischen Phantasie» verwies 74.

72 Vgl. J. Blank, Zum Problem «Ethischer Normen» im NT, in: Concilium
5 (1967) 356-362; G. Schiwy, Moraltheologische Aspekte zur Erotik in der Kunst,
in: A. Grabner-Haider und K. Lüthi (Hrsg.), Der befreite Eros, Mainz 1972,
126-133; DERS., Sittliche Normierungen im Strukturalismus, in: Moral, hrsg. von
A. Hertz, Mainz 1972, 152-167 ; D. Mieth, Dichtung, Glaube und Moral, Der
Beitrag der Dichtung zur Konstituierung ethischer Modelle, Mit paradigmatischen
Textinterpretationen zum Tristanroman Gottfrieds von Straßburg und zu den
Josephromanen Thomas Manns, erscheint Frühjahr 1976.

73 J. Blank a. a. O. 361.
74 Vgl. Was Jesus heute will, in: ThQ 151 (1971) 300-320; D. Solle, Phantasie

und Gehorsam, Überlegungen zu einer künftigen christlichen Ethik, Stuttgart

1968.



318 Narrative Ethik

Wie J. Blank die Kritische Theorie, Ph. Schmitz die Situationsethik,
so zieht G. Schiwy die strukturale Anthropologie zu einem theologischethischen

Modellbegriff aus: «Die Aufgabe der Moraltheologie wäre es,

das, was im Kunstwerk geschieht, in analoger Weise gegenüber dem Tun
von jedermann zu leisten: an einem bestimmten menschlichen
Verhalten, vor allem, wenn es Modellcharakter besitzt (Jesus), das ihm
eigene moralische Bezugssystem aufzuzeigen, ohne daraus wieder ein
inhaltlich verbindliches Gesetz zu machen. Es sollte sich vielmehr um
eine Modellinterpretation handeln, die aufruft, das eigene Verhalten als

schöpferische Aktivität zu verstehen, die sich ihr eignes 'stimmiges'
System entwirft in möglichster Ausnutzung der gegebenen
Möglichkeiten»75. Die Herkunft dieser Auffassung von H. Rombach liegt auf
der Hand.

Hier ist nun zu fragen, wo denn nun das spezifisch Theologische
einer Modellethik als narrativer Ethik liegt. Gewiß ist einmal eine Affinität

zwischen narrativer Modellethik und biblischer Ethik zu konstatieren.
Man müßte sich jedoch darüber hinaus fragen, worin die
theologischanthropologische Korrespondenz zur Idee des selbstaufklärenden, eman-
zipativen Erzählens und seinem konkreten Förderungscharakter besteht.
Wir haben gesehen, daß aufklärendes Erzählen in praktischer Absicht
voraussetzt, daß man die Zukunft erzählen kann. Wir haben ferner
gesehen, daß die narrative Ethik die Einheit ihrer Verantwortung nur
aus Glauben beziehen kann (R. Musil). Wir haben schließlich gesehen,
daß die Theologie in Jesus das konkreteste und allgemeinste Modell der
menschlichen Förderungsgestalt proklamiert. Daher läßt sich als

theologisches Argument nun formulieren: nur Gott ist der Garant der
Möglichkeit einer Erzählung der ansonsten hypothetischen Zukunft; nur
Gott ist der Garant eines geoffenbarten Möglichkeitssinnes in der
Wirklichkeit; nur Gott ist der Garant des konkretesten Modells, Jesu. Indem
die Kritische Theorie diese Garantie Gottes durch die Idee der
Selbstreflexion ersetzt, muß sie sich, solange sie redlich bleibt, in jenen
Pessimismus zurückziehen, der das Alterswerk Adornos und Horkheimers
auszeichnet76.

75 Moraltheologische Aspekte a. a. O. 130.
76 Vgl. W. Post, Kritische Theorie und metaphysischer Pessimismus, München

1971.



Narrative Ethik 319

2.2.3 Der Dualismus von Norm und Modell

Für alle genannten Autoren, die sich für eine Modellethik einsetzen,
kann das Problem des Verhältnisses von Modell und Norm als ungelöst
gelten. Für Adorno und Rombach fällt der Normgedanke der Systemkritik

zum Opfer; für J. Blank und G. Schiwy entweder dem Anti-
legalismus der Schrift oder der Unverrechenbarkeit der menschlichen
Existenz. Ph. Schmitz hingegen betrachtet das Modell als neue Formulierung

der sittlichen Norm. Andere Moraltheologen sprechen von der
Norm nur noch in der Form der «sittlichen Weisung» 77 und versuchen

damit das Dilemma der Differenz zwischen Modell und Norm zu umgehen.
Demgegenüber sei hier die These aufgestellt, daß man weder die

normative Ethik zugunsten der Modellethik aufgeben noch das eine im
anderen aufgehen lassen dürfe. Gerade der Nachweis der Herkunft der

Modellethik von der narrativen Ethik dürfte aufzeigen, daß der Modellethik

eine andere Art von Empirie zugrundeliegt als der Normethik. Die
Normethik leitet sich primär aus der Empirie der «sciences», insbesondere

der Humanwissenschaften ab. Der Normethik liegt Erfahrung als

gemessene Erfahrung, gemessen im Sinne wissenschaftlicher Methodologien,

zugrunde. Die Modellethik basiert vorrangig auf der narrativen
Erfahrung, d. h. auf der konstruktiv gestalteten Erfahrung der Historie,
der Kunst und des alltäglichen Lebens. Modellethik und Normethik
unterscheiden sich nach der Art ihres empirischen Zugangs und nach
der Art ihrer Konstruktion. Hier ist zu betonen, was A. C. Danto über
die von der Logik der «sciences» verschiedene Logik der narrativen
Sätze herausgearbeitet hat. Zur Konstruktion gehört jedoch nicht nur
die Logik, sondern auch das primäre Erkenntnisinteresse. Auch hier

gibt es einen spezifischen Unterschied. Während die Normethik primär
an der Findung von Normen, d. h. von gültigen Sollenssätzen innerhalb
gegebener ethischer Entscheidungsfragen, interessiert ist, also im wesentlichen

Anwendungsethik bleiben muß, ist die Modellethik primär daran

interessiert, menschliche Haltungen zu ermöglichen. Die Normfrage in
der Sexualethik ist vorwiegend technisch und instrumental: was darf
man wann mit wem Die Frage nach dem ethischen Modell zielt dagegen
auf die konkrete Förderungsgestalt der sozialen Liebe. Man kann auch

77 Vgl. z. B. A. Auer, Autonome Moral und christlicher Glaube, Düsseldorf
1971; J. Gründel-H. van Oyen, Ethik ohne Normen? Zu den Weisungen des

Evangeliums (Kleine ökumenische Schriften 4), Freiburg-Basel-Wien 1970.



320 Narrative Ethik

in Zukunft nicht auf die Analyse von Normen im Sinne von Wertvor-
zugsurteilen in vorgegebenen Situationen, unter vorgegebenen
Bedingungen verzichten. Das Modell hat demgegenüber einen präventiven
Sinn. Als die Urkirche sich mit dem Problem des Schwangerschaftsabbruchs

auseinandersetzen mußte, hatte sie noch keine Norm, wohl
aber ein Modell: das Modell der unbedingten Annahme jedes menschlichen

Lebens durch Gott.
Man geht wohl nicht fehl in der Vermutung, daß das spezifisch

Christliche einer theologischen Ebene eher in der Dimension des ethischen
Modells als in der Dimension der ethischen Norm gefunden werden kann.
Damit ist jedoch die Normfindung nicht desavouiert, wenn anders auch
immer gefragt werden wird, wie denn Modelle konkret normativ wirksam

werden. In der Tat spielen ethische Modelle als Überprüfung der

Normfindung eine große Rolle. Sowie jedoch sich das Modell ganz im
System von Normen verliert, tritt jener merkwürdige Vorgang ein, den
R. Musil als «Nicht-frischbleiben des Gefühls» bezeichnet hat, erscheint
die Moral als schlaff und veraltet.

Modell und Norm sollten daher als voneinander different, aber

zugleich als einander zugeordnet begriffen werden. Ethik darf sich nicht
in eine Mäeutik sittlicher Modelle auflösen ; sie darf auch den Menschen

nicht zur sittlichen Kreativität «ab ovo» zwingen. Die Entlastungsfunktion
der sittlichen Norm darf nicht zerstört werden. Die normative

Ethik soll also durch die narrative Konstituierung sittlicher Modelle
nicht aufgehoben, sondern relativiert und ergänzt werden. Daraus ergibt
sich: der Dualismus zwischen Norm und Modell bedeutet keine Polarität,
sondern den Versuch, Identität und Differenz zugleich zu sehen. Die
beste Norm und das beste Modell sind dort gegeben, wo sie sich wechselseitig

etwas zu sagen haben. Versuchen wir dies abschließend durch
Theorie und Praxis einer narrativen Ethik zu verdeutlichen.

III. THEORIE UND PRAXIS EINER NARRATIVEN ETHIK

3.1 Moral des Erzählten - Moral des Erzählens - Moral zum Erzählen

Die bisherigen Überlegungen mögen dazu beigetragen haben, die

Plausibilität einer narrativen Ethik zu verdeutlichen. Sie haben noch

keineswegs gezeigt, wie denn nun eine narrative Ethik ins Werk zu
setzen sei. Hier gibt es einige Alternativen. Man könnte narrative Ethik
als Literaturinterpretation verstehen, bei der ein ethisches Erkenntnis-



Narrative Ethik 321

interesse im Vordergrund steht. Dabei geht es nicht um die Bewertung
der Moral oder Unmoral einer Geschichte; eine solche Bewertung ist
entweder banal oder aber sie kann nicht unmittelbar vorgenommen
werden, sondern erst aufgrund einer Interpretation des Erzählten. Die
Moral des Erzählten - das wäre eine Art Moral von der Geschichte oder
besser: eine Analyse des erzählten ethischen Modells.

Die zweite Analyse, die von einer Theorie der narrativen Ethik her

zu fordern ist, ist die Analyse der Moral des Erzählens selbst, d. h. der
Koinzidenz von Ethik und Ästhetik des Erzählens. Dabei wäre auf die
ethische Relevanz erzählerischer Konstruktionsmittel ebenso zu achten
wie auf die ästhetische Relevanz sittlicher Ideen. Goethe entwirft z. B.
in der Iphigenie die ästhetische Relevanz einer sittlichen Idee; im
Wilhelm Meister wird dagegen die ethische Relevanz ästhetischer Ideen,
eine Ethik der vita aestetica als vita activa deutlich.

Die dritte Analyse ist eine Analyse der Praxis des Erzählens. Welche
Moral ist zum Erzählen da, kann und soll erzählt werden? Das ist z. B.
ein Problem der didaktischen Auswahl des kirchengeschichtlichen Stoffes

für eine Vorlesung; das ist - ebenfalls ganz praktisch - das Problem der
Auswahl von Erzählungen für den Religionsunterricht und andere Arten
der Katechese und Homiletik. In vielen Fällen wird diese Praxis des

Erzählens eine Praxis des Nacherzählens sein.

3.2 Drei Beispiele

Statt die Schritte der drei Analysen begrifflich zu explizieren, sei

hier für jede Analyse ein Beispiel vorgestellt. Das erste Beispiel gilt der

Analyse der Moral des Erzählten. Wir nehmen eine Kurzgeschichte von
Siegfried Lenz: «Der Gleichgültige» 78. Es handelt sich um die Geschichte

von einem Mann, der einem überraschenden Besucher seine Küche
vermietet, um dann mit dem Mietgeld und seiner Frau sich einen
angenehmen Eisdielen- und Kinoabend zu machen. Seine Frau, trotz aller

Ablenkungen von der Frage beschäftigt, was wohl der Mieter, ein Finne

übrigens, mit ihrer Küche wolle, macht sich auf den Heimweg, bevor die

Vorstellung zu Ende ist. Der ihr langsam folgende Mann wird noch Zeuge,
wie der Finne, der sich im Gasherd vergiftet hatte, abtransportiert wird.

Das ethische Modell springt ohne große Schwierigkeiten aus dieser

mit den Mitteln einer unaufdringlichen, aber immer beklemmender wer-

78 Vgl. Meistererzählungen, Gütersloh o. J. 406-412.



322 Narrative Ethik

denden Spannung konstruierten Geschichte hervor: in einer ganz von
dem Gedanken an Geld beherrschten Welt, reduziert das Geld die
Kommunikation zwischen zwei sich in einer nicht gerade normalen Situation
begegnenden Menschen ganz auf das Geld. Der Mann fragt sich nicht,
warum der Finne seinen Gasherd so genau begutachtet, woher er kommt,
was ihn veranlasse, was er vorhabe usw. Geld ersetzt alle Erklärungen.
Geld schafft jene Atmosphäre der Gleichgültigkeit, aus der die Schuld
der Gleichgültigkeit erst entsteht. Wir haben also die Analyse eines

Negativmodells, der Gleichgültigkeit vor uns. Sie findet sich in der

Gegenwartsliteratur häufig. Am bekanntesten ist Camus' Erzählung, der
Fall mit der Schilderung der Selbstmörderin auf der Brücke, an der die

Elauptperson gleichgültig vorbeigeht79. Obwohl es sich um ein Negativmodell

handelt, ist die konkrete Negation das eigentliche Thema: Rekon-
stitution des natürlichen Interesses der Menschen füreinander,
Wiederherstellung der Kommunikation, Veränderung der verderblichen
Verhältnisse.

Das zweite Beispiel gilt der Moral des Erzählens. Wir greifen hier
eine kleine Geschichte R. Musils auf, die in seiner Analyse der seelen-

und leidenschaftslosen Pflichtmoral enthalten ist, auf die wir bereits zu
sprechen kamen. Wegen ihrer Kürze braucht hier vom Wortlaut der
Geschichte nichts verschenkt zu werden: «Er (der berühmte Diplomat
Arnheim - als Konterfei des Außenministers Rathenau gemeint) besaß

in seinem Berliner Wohnhaus einen Saal, der ganz voll mit barocken und
gotischen Skulpturen war. Nun bildet aber die katholische Kirche (und
Arnheim hatte große Liebe zu ihr) ihre Heiligen und Bannerträger des

Guten meistens in sehr beglückten, ja verzückten Stellungen ab. Da
starben Heilige in allen Lagen, und die Seele rang die Körper wie ein
Stück Wäsche, aus dem man das Wasser preßt. Die wie Säbel gekreuzten
Gebärden der Arme und der verwundenen Hälse, losgelöst aus ihrer
ursprünglichen Umgebung und in einem fremden Zimmer vereinigt,
machten den Eindruck einer Katatonikerversammlung im Irrenhaus.
Diese Sammlung wurde sehr geschätzt und führte viele Kunstgelehrte
zu Arnheim, mit denen er sich gebildet unterhielt, aber er setzte sich
auch oft allein und einsam in seinen Saal, und dann war ihm ganz anders

zumute; ein schreckartiges Staunen war in ihm wie vor einer halb
irrsinnigen Welt. Er fühlte wie in der Moral ursprünglich ein unsägliches
Feuer geglüht hat, bei dessen Anblick selbst ein Geist wie er nicht viel

79 Vgl. dazu J. Blank (Hrsg.), Der Menscli am Ende der Moral 24 f.



Narrative Ethik 323

mehr tun konnte, als in die ausgebrannten Kohlen starren. Diese dunkle
Erscheinung von dem, was alle Religionen und Mythen durch die

Erzählung ausdrücken, daß die Gesetze uranfänglich dem Menschen von
den Göttern geschenkt worden seien, die Ahnung also eines
Frühzustands der Seele, der nicht ganz geheuerlich und doch den Göttern
liebenswert gewesen sein mußte, bildete dann einen seltsamen Rand von
Unruhe um sein sonst so selbstgefällig ausgebreitetes Denken. Und Arn-
heim besaß einen Gärtnergehilfen, einen tiefschlichten Menschen, wie er
es nannte, mit dem er sich oft über das Leben der Blumen unterhielt,
weil man von so einem Mann mehr lernen kann als von Gelehrten. Bis
Arnheim eines Tages entdeckte, daß dieser Gehilfe ihn bestahl. Man
kann sagen, er trug geradezu verzweifelt alles weg, was er erreichen
konnte, und sparte den Erlös auf, um sich selbständig zu machen, das

war der einzige Gedanke, der ihn Tag und Nacht besaß; aber einmal
verschwand auch eine kleine Skulptur, und die zu Hilfe genommene
Polizei deckte den Zusammenhang auf. An dem Abend, wo Arnheim
von dieser Entdeckung benachrichtigt wurde, ließ er den Mann rufen
und machte ihm die ganze Nacht lang Vorwürfe wegen der Irrwege
seines leidenschaftlichen Erwerbstriebs. Man erzählte, daß er selbst dabei
sehr aufgeregt gewesen sei und zeitweise nahe daran, in einem dunklen
Nebenzimmer zu weinen. Denn er beneidete diesen Mann, aus Ursachen,
die er sich nicht erklären konnte, und am nächsten Morgen ließ er ihn
von der Polizei abführen» 80.

Diese sowohl ästhetisch als auch ethisch sehr sublime Geschichte
macht deutlich, was narrative Ethik im kritischen Sinne heißt:
selbstaufklärendes Erzählen, wobei das praktische Interesse, nämlich die

Aufklärung des Lesers zugleich zum Kriterium des Erzählens selbst wird.
Es wird nach den Kriterien erzählt, die durch das Erzählen propagiert
werden sollen. Es wird auch nach den Kriterien gewertet, die zum
moralischen Maßstab werden sollen. Reflektierte Ästhetik erweist sich als

reflektierte, als «moralische» Moral.
Diplomat und Gärtnergehilfe unterscheiden sich zunächst nicht,

was ihren Erwerbsbetrieb betrifft. Nur: der eine besitzt, der andere

stiehlt. Der eine besitzt, um zu genießen, der andere erwirbt, um zu
besitzen, um dann - vielleicht - einmal genießen zu können. Sie befinden
sich in unterschiedlichen Stadien, und der Besitzende neidet dem Erwer-

80 MoE 187. 188.



324 Narrative Ethik

benden die Leidenschaft, mit der er begehrt, auch wenn er unrecht
begehrt. Die Unmoral des Gärtnergehilfen enthält die Glut, die dem

Moralisten Arnheim, der nur in ausgebrannte Kohlen, nur in die
verwässerte bürgerliche Pflichtmoral, starrt, fehlt. Zwischen den
leidenschaftlichen barocken Heiligen und dem Gärtnergehilfen besteht mehr
Ähnlichkeit als zwischen Arnheim und seiner Sammlung. Ein Phänomen

übrigens, das uns biblisch in der Figur des «ungetreuen» Verwalters
bekannt ist: eine unmoralische Geschichte, die Jesus um der Moral des

Eifers für die Zukunft willen erzählt. In der scheinbar moralischen

Ordnung ist Arnheim der «Gerechte». In der Ordnung einer Moral der Leidenschaft,

in der die Seele den Körper wie Wäsche auswringt, hat der

Gärtnergehilfe die rechte Einstellung, wenn auch nicht die rechten
Mittel. Wir sehen : in dieser Geschichte ist paradigmatisch alles zusammengefaßt,

was Musil an Hinweisen für eine narrative Ethik gibt und was
wir hier nicht zu wiederholen brauchen. Arnheims Moral ist ein Klischee.
Der barocke Irrsinn seiner Sammlung läßt ihn vor der Kleinheit seines

Geistes erschrecken. Diese Hypertrophie an «Seele» macht ihm seine

Unterentwicklung deutlich. Diese Unterentwicklung wird durch die

geschickte Formulierung seiner Kommunikation mit dem Gärtnergehilfen

über «das Leben der Blumen» entlarvt : mit einem «tiefschlichten
Menschen, wie er das nannte». Klischee ist auch die Überzeugung, jeder
könne von einfachen Menschen etwas lernen. Arnheim bleibt unbelehrbar,

obwohl er sich «gebildet» unterhalten kann. Es reicht nur zu ein
bißchen Selbstmitleid angesichts seiner fehlenden moralischen Leidenschaft,

zu Tränen im Nebenzimmer. Der liebenswürdige Bürger erweist
sich daran: der Dieb bricht ihm das Herz, aber er läßt ihn abführen.

Deutlich kommt es Musil in diesem Kabinettstück selbstaufklärenden

Erzählens auf Transparenz zwischen Erzählpraxis und Interesse an.
Die Ästhetik dieser Geschichte benutzt als Konstruktionsmaterial ihre
Moral und umgekehrt. Die Moral des Erzählens legitimiert die Moral des

Erzählten.
Als drittes Beispiel für eine Moral zum Erzählen nehmen wir Stefan

Zweigs «Die Augen des ewigen Bruders», eine Legende. Zweig stellt hier
die Moral voraus, indem er zwei Zitate aus der indischen Weisheit als

Motto angibt:
«Nicht durch Vermeidung jeder Tat / wird wahrhaft man vom Tun

befreit, / nie kann man frei von allem Tun / auch einen Augenblick nur
sein. II Was ist denn Tat? Was ist Nichttun? - / Das ist's, was Weise

oft verwirrt. / Denn achten muß man auf die Tat, / achten auf uner-



Narrative Ethik 325

laubtes Tun. / Muß achten auf das Nichttun auch - / der Tat Wesen

ist abgrundtief»81.
Danach wird erzählt von dem indischen Edlen Virata, der als Krieger

und Feldherr beginnt, dann seine Schuld erkennt, als er in einer Schlacht
unerkannt seinen Bruder tötet. Er setzt seine Tätigkeit für den König
als Richter fort, bis er erkennt, wie unzulänglich das menschliche Maß
des Richtens ist. Virata wird zum Sühnenden, der mit einem Verurteilten

die Rolle tauscht, und schließlich zum kontemplativen Einsiedler.
Aber auch das Nichttun hat Folgen: er zerstört eine Familie, deren
Vater seinem Beispiel folgt. So kehrt er zurück an den Hof und
übernimmt freiwillig den geringsten Dienst, den Dienst des Hundeaufsehers :

«nur wer dient, ist frei, wer seinen Willen gibt an einen andern, seine

Kraft an ein Werk tut, ohne zu fragen»82. Worauf es dem Erzähler
ankommt, ist jedoch nicht der Dienstgedanke, sondern die Unauslot-
barkeit und Unverrechenbarkeit des menschlichen Tuns. «Exempla
trahunt» und über das narrative Exempel wird der Mensch erreicht
dem die Weisheit in Formeln nichts sagt.

3.3 Überlegungen zur Praxis der narrativen Ethik bei Jesus

Bekanntlich hat auch Jesus in vielen Fällen nicht moralisch
argumentiert, sondern statt dessen eine Geschichte erzählt. Ein ebenso

bekanntes und daher auch etwas verschlissenes Beispiel ist das Gleichnis

vom barmherzigen Samariter. Für B. Schüller enthält dieses Gleichnis
eine Argumentation: «In der Form eines Gleichnisses erklärt und
begründet Jesus, wen man unter seinem Nächsten zu verstehen hat» 83.

Könnte man also die Perikope (Lk 10,25-37) als Motto plus narratives
Exempel verstehen? Aber Jesus erzählt nicht wie Stefan Zweig, denn

es handelt sich in diesem Gleichnis nicht um Erklärung und Begründung.
Jede Übersetzung des Gleichnisses in eine begriffliche Argumentationskette

verlöre seine authentische poetische Prägnanz. Eine solche
Argumentationskette könnte etwa lauten: Man definiert den Nächsten oft als

Volksgenossen. Nun gibt es aber Beispiele dafür, daß sich nicht der

gläubige Volksgenosse, sondern der häretische Mischling als Nächster
bewährt. Also muß eine umfassendere Definition des Nächsten gesucht

81 Die Augen des ewigen Bruders (Insel Bücherei 349), Frankfurt a. M. 1961,
Vorspruch aus Bhagavadgita, dritter und vierter Gesang.

82 A. a. O. 58.
83 B. Schüller, Die Begründung sittlicher Urteile, a. a. O. 15.



326 Narrative Ethik

werden: jeder ist mein Nächster. Seid umschlungen Millionen! Aber eben
dieses Fazit vermißt man in der lukanischen Erzählung. Der Gesetzeslehrer

gibt zunächst zu, daß sich als Nächster derjenige erwies, der

barmherzig war (Lk 10,37). Überraschend ist dabei die aktive Formulierung,

aber sie ist von Jesus provoziert, denn er fragt nicht, wer
(passiv) der Nächste ist, sondern wer sich (aktiv) als Nächster erweist.
Der entscheidende Punkt des Gleichnisses ist also nicht eine Definition
des Nächsten als Objekt der Nächstenliebe, sondern die Wendung der

Frage zum Subjekt der Nächstenliebe. Damit wird die Ideologie der
Nächsten-Kasuistik zerstört. Die Erzählung ist keine Antwort, sondern
eine Destruktion der Frage nach dem Nächsten im passiven Sinne.
Setzt man wie B. Schüller das Gleichnis aus seiner «prägnanten» in seine

«kasuistische» Form um, dann entsteht ein neuer Exklusivbegriff des

Nächsten. Indem das Gleichnis jedoch nicht vom Nächsten als Objekt,
sondern vom Nächsten als Subjekt der Nächstenliebe her erzählt wird,
unterbricht es eine kasuistische Argumentation und sagt: Handle als

Nächster, statt zu fragen, wer der Nächste ist - dann brauchst du nicht
zu fragen, wer dein Nächster ist. Die Frage nach einem «Begriff» des

Nächsten ist rein akademisch und im Grunde überflüssig. Der Samariter

fragt nicht nach Definitionen, sondern er läßt sich ansprechen von der

augenscheinlichen Not und folgt der unverfälschten Regung seines Herzens

(vgl. Lk 10,33).
Die Evokation eines solchen Gleichnisses ist durch die konkrete

Zeugenschaft des in ihr enthaltenen Handlungsmodells über-zeugend ;

sie ist «schlagend». Indem sie den Menschen nicht auf dem Umweg über
eine Argumentationskette, sondern über seine Vorstellung unmittelbar
berührt, bezwingt und ändert sie ihn. Daher haben wir heute ein aktives
Modell des Nächsten: noch nach Jahrhunderten kann das Wort «Samariter»

für das Modell der Nächstenliebe stehen.

Daraus ist zu lernen, daß «Moral zu erzählen» nicht einfach bedeutet,
eine ethische Reflexion zu exemplifizieren. Das narrative Exempel, für
das die Geschichte Zweigs ein Beispiel ist, ist nicht das entscheidende.
Es illustriert nur, was sich auch in ein paar Weisheitssätzen sagen läßt.
Es hat didaktischen Wert im Sinne der Bestätigung. Jesus aber hat so

erzählt, daß sich dadurch etwas verändert hat. Was er gemeint hat,
läßt sich ohne die Nacherzählung des Gleichnisses gar nicht sagen. Darin
liegt die Unauswechselbarkeit des Narrativen in der Ethik und der
kritische Maßstab alles Nacherzählens.


	Narrative Ethik

