
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 1-2

Artikel: Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist und die Treue zum
Ursprung nach der Lehre der griechischen Kirchenväter

Autor: Papandreou, Damaskinos

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760414

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Damaskinos Papandreou

Die Verfügbarkeit
gegenüber dem Heiligen Geist

und die Treue zum Ursprung nach der Lehre
der griechischen Kirchenväter

7. Allgemeine Bemerkungen

Meine Ausführungen über «Die Verfügbarkeit gegenüber dem
Heiligen Geist und die Treue zum Ursprung» setzen zunächst die ebenso

unzertrennlichen wie unersetzlichen Beziehungen zwischen dem Heiligen
Geist und den beiden anderen Personen der Trinität voraus: «Ich
bezeuge jedem Menschen, der sich zu Christus bekennt und Gott leugnet,
daß Christus ihm in keiner Weise beistehen wird ; dem, der Gott anruft,
den Sohn jedoch geringachtet, daß sein Glaube nichtig ist; dem, der
den Geist zurückweist, daß sein Glaube an Vater und Sohn leer
ausgehen wird, da er ja diesen nicht haben kann ohne den Beistand des

Geistes. Denn nicht glaubt an den Sohn, wer dem Geist nicht glaubt;
nicht glaubt an den Vater, wer dem Sohn nicht glaubt. Denn 'man
kann nicht sagen Jesus Christus, auße'r im Heiligen Geist'» (1 Kor
12,3) i.

Undenkbar ist die Heiligung ohne die Wirkung des Heiligen Geistes:
«Du erkennst... ein Dreifaches: den Herrn, der ordnet, das Wort, das

schafft, und den Geist, der festmacht. Was ist aber Festmachen anderes
als die Vollendung in der Heiligkeit, wobei Festmachen das Unnach-

1 Basilius von Cäsarea, Uber den Heiligen Geist, XI, 27. PG, 32, 116 A B.
Übers, v. Manfred Blum, Freiburg/Br. 1967, S. 50.



Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist 235

giebige, das Unerschütterliche, das Festgegründete im Guten bedeutet?

Heiligkeit ist nicht ohne den Geist...»2. «Welches sind seine Werke?

Unaussprechlich in ihrer Größe, unzählbar in ihrer Fülle... Die
Vertrautheit mit Gott und die Standhaftigkeit gegenüber der Schlechtigkeit

erwächst den Mächten aus dem Geist. Die Ankunft Christi? Ihr
geht der Geist voraus. Seine Gegenwart im Fleisch Der Geist ist davon
nicht zu trennen. Wundertaten und Gaben der Heilung wurden durch
den Heiligen Geist gewirkt. Dämonen wurden im Geist Gottes vertrieben.

Der Teufel wurde in Gegenwart des Geistes bezwungen. Die
Vergebung der Sünden geschieht durch die Gnade des Geistes...» 3.

An anderer Stelle schreibt Basilius der Große klar und prägnant:
«Durch den Heiligen Geist geschieht die Wiedereinsetzung ins Paradies,

der Aufstieg ins himmlische Königreich, die Rückkehr zur
Sohnschaft; durch ihn können wir Gott 'Vater' nennen, können wir in die
Gemeinschaft der Gnade Jesu Christi kommen, Kinder des Lichtes
heißen, teilnehmen an der ewigen Herrlichkeit, in die Fülle der Preisungen

gelangen sowohl in dieser wie in der künftigen Zeit, indem wir wie
in einem Spiegel die Gnade der uns in den Verheißungen dargereichten
Güter sehen, wie wenn sie schon gegenwärtig wären, in deren Genuß

wir durch den Glauben kommen. Denn wenn das Unterpfand derartig
ist, wie groß ist dann die Vollendung? Wenn die Erstlingsgabe so groß
ist, was wird dann die ganze Fülle sein ?» 4

Die heiligende und erleuchtende Wirkung des Heiligen Geistes

wird uns nicht gegeben ohne eine gewisse Verfügbarkeit, die als Liebe

zur Betrachtung der Wahrheit und als wahre Anbetung Gottes
umschrieben werden kann: «Wenn wir in einer uns erleuchtenden Kraft
unverwandt auf die Schönheit des Bildes des unsichtbaren Gottes sehen

und durch das Bild zur über die Maßen schönen Schau des Urbildes

emporgeführt werden, ist dabei der Geist der Erkenntnis untrennbar
anwesend, der denen, die die Wahrheit schauen wollen, in sich die

Kraft, das Bild anzuschauen, gewährt, wobei er sie nicht von außen

her aufzeigt, sondern in sich in die Erkenntnis hineinführt. Wie 'niemand
den Vater kennt als der Sohn' (Mt 11,27), so kann 'niemand Herr Jesus

sagen außer im Heiligen Geist' (1 Kor 12,3). Es heißt nicht 'durch den

Geist', sondern 'im Geist'. 'Gott ist Geist, und die ihn anbeten, müssen

2 A. a. O., XVI, 38; P. G. 32, 136 C. Ubers, op. cit., S. 64.
3 A. a. O., XIX, 48; P. G. 32, 157 A. Ubers, op. cit., S. 77-78.
4 A. a. O., XV, 36; P. G. 32, 132 B C. Ubers, op. cit. S. 60-61.



236 Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist

ihn im Geist und in der Wahrheit anbeten' (Joh 4,24), wie geschrieben
steht: 'In diesem Licht schauen wir Licht' (Ps 36,10), d. h. im Leuchten
des Geistes sehen wir 'das wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet
und in die Welt kam' (Joh 1,9). Also zeigt er in sich die Ehre des Eingeborenen

und gewährt in sich den wahren Anbetern die Kenntnis Gottes»5.
Diese Erkenntnis ist ein innertrinitarischer Prozeß : «Der Weg der
Gotteserkenntnis geht also von dem einen Geist durch den einen Sohn zu dem
einen Vater. Umgekehrt geht die wesenhafte Güte und Heiligkeit und
Königswürde vom Vater durch den Eingeborenen zum Geist» 6.

Es ist unmöglich, das Bild des unsichtbaren Gottes zu schauen
ohne die erleuchtende Wirkung des Geistes, die uns zur Vergöttlichung
führt und uns nach Maßgabe unseres Glaubens zur Verfügung steht7.
Sie setzt das Bemühen um die Reinigung der Seele voraus. «Wie die
Sonne sich eines gereinigten Auges bemächtigt, wird er dir in sich das

Bild des Unsichtbaren zeigen. In der seligen Schau dieses Bildes wird
dem Blick die unaussprechliche Schönheit der Urbildes zuteil. Durch
ihn werden die Herzen erhoben, die Schwachen geleitet, die Fortschreitenden

vollendet. Indem er die von jedem Makel Gereinigten erleuchtet,
weist er sie durch die Gemeinschaft mit sich als Geisterfüllte aus. Wie
helle und durchscheinende Körper, wenn Licht auf sie fällt, selbst zu
glänzen anfangen und aus sich heraus ein eigenes Licht werfen, so strahlen

die Geisttragenden, deren Seelen vom Geist erhellt worden sind,
selbst geistig geworden, auch zu anderen diese Gnade aus. Dadurch
wird Vorausschau des Zukünftigen, Erkenntnis von Geheimnissen,
Begreifen von Verborgenem, Verteilung von Gnadengaben, himmlisches
Leben, der Reigen mit den Engeln, die Unendlichkeit der Freude, das

Verbleiben in Gott, die Verähnlichung auf Gott hin und das höchste Ziel:
Gott zu werden, möglich» 8.

5 A. a. O., XVIII, 47; P. G. 32, 153 A B. Übers, op. cit. S. 75.
6 A. a. O.
7 «... ohne Anteil an einem einzigen Maß, doch seine Wirksamkeit im Maße

des Glaubens austeilend. Einfach im Wesen, vielfältig in seinen Wirkkräften;
jedem einzelnen gewährt er sich ganz, ganz ist er überall. Ohne zu leiden, teilt
er sich, unversehrt gibt er Anteil an sich, vergleichbar dem Sonnenstrahl, dessen
Gabe dem, der ihn genießt, wie einem einzigen zuteil wird, aber auch Erde und
Meer erleuchtet und sich mit der Luft vermischt. So schenkt auch der Geist, der
jedem einzelnen Empfänger, wie wenn er der einzige wäre, hilft, allen seine ganze
Gnade ; die an ihm Anteil haben, genießen ihn, wie es ihrer eigenen Natur entspricht,
und nicht, wie es ihm möglich ist.» (A. a. O., IX, 22; P. G. 32, 108 D - 109 A.
Übers, op. cit., S. 45).

8 A. a. O., IX, 23; P. G. 32, 109 B. C.; Übers, op. cit., S. 46.



Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist 237

2. Der Heilige Geist und die Kirche

Es besteht eine tiefe gegenseitige Beziehung und Durchdringung
zwischen Pneumatologie und Ekklesiologie. Die wirkende Gnade des

Heiligen Geistes kann nur durch Teilnahme und Teilhabe am Leben
der Kirche erfahren und begriffen werden. Man könnte sagen: «Ich
glaube an den Heiligen Geist in der einen, heiligen, katholischen und
apostolischen Kirche.» Wie keine Christologie ohne Pneumatologie und
keine Pneumatologie ohne Christologie möglich ist, so gibt es auch keine

Ekklesiologie ohne Pneumatologie.
Erst von Pfingsten an, als die Kirche ein geschichtliches Gewand

besaß, begann der Heilige Geist unmittelbar zu wirken, indem er die

Jünger des Herrn die Heilsökonomie seiner Menschwerdung begreifen
und interpretieren lehrte. Klar erscheint hier die Notwendigkeit der
offenbarenden Tätigkeit des Heiligen Geistes und die Erleuchtung der

Gläubigen durch ihn. Der Heilige Geist bleibt bei den Gläubigen, wie
der Herr es versprochen hat (Joh 14,16-17). Das Pfingstereignis wirkt
ohne Unterlaß fort. Darum sagt auch der hl. Chrysostomus : «Wir
können immer Pfingsten feiern»9. Pfingsten bedeutet auch für Gregor
den Theologen ein «Ausbreiten» des Geistes und eine «Ergänzung» der

Hoffnung 10.

Der Heilige Geist, der der Kirche innewohnt, erfüllt und vollendet
sie durch einen Prozeß, den Gregor der Theologe als «partielle Zusätze»
bezeichnet u. Er versteht darunter den Aufstieg, von dem David spricht
(Ps 84,6), die Umwandlung von Glorie zu Glorie, in der das «Licht der

Dreieinigkeit» den Auserwählten in seinem vollen Glänze erscheint12.
Dieser Prozeß setzt unmißverständlich voraus, daß der Heilige Geist
in jeder Phase der Erleuchtung etwas Neues, für das Heil der Menschen

Notwendiges offenbart. Das vom Heiligen Geist Geoffenbarte erscheint
weder «in der Fülle» 13 noch verbirgt es sich bis «am Ende» 14. Basilius
der Große bezeichnet den Heiligen Geist als «Licht des Verstandes» ls,

9 Johannes Chrysostomus, Über die hl. Pfingsten. P. G. 50, 454.
10 Gregor von Nazianz, Über Pfingsten. P. G. 36, 436 AB.
11 Gregor von Nazianz, Uber den Hl. Geist. P. G. 36, 161 C.
12 A. a. O., 36, 161 D, 164 A.
13 A. a. O., 36, 164 B.
14 A. a. O.
15 Basilius von Cäsarea, Über den Hl. Geist, IX, 22 ; P. G. 108 C. Übers,

op. cit., S. 45.



238 Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist

das die «Aufffindung der Wahrheit bewirkt» 16, aber nur den Würdigen
«im Maße ihres Glaubens»17 mitgeteilt wird 18. Diese Erleuchtung ist
alles andere als statisch. Die erleuchtete menschliche Seele ist fähig,
das Geheimnis der Dreieinigkeit wahrzunehmen.

Auch der hl. Epiphanios spricht vom Hinzukommen neuer Erfahrungen,

wenn er sagt: «Nicht alles vermögt ihr der heiligen Schrift zu
entnehmen» 19. Die Schrift bietet, wenn sie richtig verstanden wird, das,

was der Herr gelehrt hat. Das richtige Verständnis der Person und der
Lehre des Herrn ist vornehmlich das Werk des Heiligen Geistes, von
dem das Johannesevangelium sagt: «Er wird euch an alles erinnern,
was ich euch gesagt habe»20. Da nicht alle Lehren der Kirche in der
Schrift enthalten sind, ist Epiphanios der Ansicht, daß jene, die in der

Schrift nicht ausgesprochen werden, der lehrenden Wirkung des Para-
klets zuzuschreiben sind, dem «fortdauernden Pfingsten» des Johannes
Chrysostomus. Dies umso mehr, als die Apostel, die der Heilige Geist

zuerst belehrte, ihr Lehramt den Bischöfen weitergegeben haben 21.

3. Die einigende Wirkung des Heiligen Geistes

Christus belebt durch den Heiligen Geist die Gläubigen, die «im
Geist durch das Band des Friedens» 22 zusammengehalten werden. Sie

bilden den einen Leib Christi, die Kirche, in die sie durch den Heiligen
Geist erwählt und eingefügt worden sind. Anschaulich wird die Bildung
der Kirche im Hirten des Hermas dargestellt: «Der Fels und das Tor
zum Turm ist der Sohn Gottes; - du siehst also den ganzen Turm
zusammenhängend mit dem Felsen, wie wenn er aus einem Stein gemacht
wäre. So haben auch die, die an Gott durch seinen Sohn glauben, diesen

Geist angezogen. Siehe es wird ein Geist und ein Leib sein))23.

Die wirkende Kraft des Heiligen Geistes äußert sich in der Belebung

16 A. a. O.
17 A. a O
18 A. a. O.
19 Epiphanios, Gegen die Häresien. P. G. 41, 1048 B. Vgl. auch Johannes

Damaskenos, P. G. 62, 488.
20 Joh 14,26.
21 Epiphanios, op. cit. Cf. auch Stylianos Papadopoulos : Pateres, Auxesis

tes Ekklesias, Hagion Pneuma. Athen 1970.
22 Eph 4,3.
23 Hermas III., 12 u. 13.



Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist 239

der Glieder der Kirche. «Den von der Kirche empfangenen Glauben,
eine Gabe des Heiligen Geistes, bewahren wir; er ist zu vergleichen
einem köstlichen Kleinod in gutem Gefäß, das sich und das Gefäß immer
verjüngt, in welchem es bewahrt wird. Denn das ist das der Kirche
anvertraute Geschäft, Gottes Geschöpfen den Geist mitzuteilen, auf
daß alle Glieder die ihn empfangen, belebt werden. Darin besteht die

Verbindung mit Christus, d. h. die Kraft des Heiligen Geistes, das

Unterpfand der UnVergänglichkeit unseres Glaubens und dessen

Bekräftigung, der Weg, der zu Gott führt. - Wo die Kirche ist, da ist der
Geist Gottes, und wo Gottes Geist, da die Kirche und die Gesamtheit
der Gnade; der Geist aber ist die Wahrheit. Deswegen haben die keinen
Anteil an ihm, die nicht an den Brüsten der Mutter zum Leben genährt
werden und nicht die aus dem Leibe Christi (der Kirche) strömende
reine Quelle empfangen»24. Auf dieselbe Weise spricht sich Cyprian
aus: Also breitet die von dem Licht des Herrn durchströmte Kirche
über den ganzen Erdkreis ihre Strahlen aus; aber ein Licht ist es, das

allenthalben hin sich ergießt, und die Einheit des Körpers wird nicht
zerstört; ihre Zweige erstrecken sich durch ihre Lebensfülle über die

ganze Erde hin, weit ergießen sich die reichlich fließenden Quellen;
aber es ist ein Born, ein Ursprung, eine Mutter, vervielfältigt durch
ununterbrochene Fruchtbarkeit. Sie erzeugt uns, ihre Milch ernährt

uns, ihr Geist belebt uns»25. Dieselbe Vorstellung findet sich bei Orige-
nes : «Wir haben Leuchten, die uns erleuchten sollen, Christus und seine

Kirche. Er selbst ist das Licht der Welt, der auch die Kirche mit seinem

Licht erleuchtet. - Christus also ist das wahre Licht, durch dessen Licht
die Kirche erleuchtet, selbst auch ein Licht der Welt wird» 26.

Die belebende und die Einheit bewirkende Tätigkeit des Heiligen
Geistes in der Kirche findet bei mehreren Kirchenvätern einen besonderen

Ausdruck, so z. B. bei Irenäus: «Der Geist ist an Pfingsten auf
die Jünger herabgestiegen; er verlieh ihnen die Macht, allen Völkern
den Eintritt zum ewigen Leben zu eröffnen und ein Neues Testament

zu erschließen. Deshalb lobpriesen sie Gott, im Zusammenklang aller

Zungen, als der Geist die zerstreuten Stämme zur Einheit zurückführte
und dem Vater die Erstlinge aller Völker darbot. Denn der Herr hatte

24 Irenaus, Gegen die Häresien, III., 24, 1. Zitiert nach J. A. Möhler, Die
Einheit in der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus, dargestellt im Geiste
der Kirchenväter der drei ersten Jahrhunderte. Köln 1956, S. 9.

25 Cyprian, De une. 5 ed. Dodw. fol. 78. Zitiert nach J. A. Möhler, a. a. O., S. 9.
26 Origenes, Horn, in Gen. 1. n. 5. Zitiert nach J. A. Möhler, a. a. O., S. 9.



240 Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist

versprochen, uns den Parakleten zu senden, der uns mit Gott vereinen
würde. Wie nämlich das trockene Mehl ohne Wasser nicht zu einem

Teig werden kann, so konnten auch wir viele nicht eins werden in Jesus
Christus ohne das Wasser, das vom Himmel kommt... Durch das Bad
der Taufe empfing unser Leib die Einheit, die ihn unvergänglich macht,
unsere Seele aber empfing sie durch den Geist»27.

4. Der charismatische und sakramentale Aspekt
der Wirkungen des Heiligen Geistes

In der Gemeinschaft der Kirche verwirklichen sich die verschiedenen

Varianten der Gnadengaben des Heiligen Geistes: «Denke an die
Bischöfe, die Priester, Diakone, Mönche, Jungfrauen, die gläubigen Laien
eines jeden Volkes. Denke daran, wie der große Spender der Gnaden

in der ganzen Welt dem einen die Keuschheit, dem andern
immerwährende Jungfräulichkeit, diesem die Barmherzigkeit, jenem die Liebe

zur Armut oder die Gabe, böse Geister auszutreiben, verleiht. Wie das

Licht mit einem Strahl alles erleuchtet, so erleuchtet der Heilige Geist

all jene, die Augen haben» 28. Und Basilius der Große bemerkt: «Wird
die Ordnung der Kirche nicht offensichtlich und unwiderlegbar durch
den Heiligen Geist gewirkt Denn er hat nach Paulus der Kirche erstens

Apostel, zweitens Propheten, drittens Lehrer, dann Wunderkräfte, Gaben

der Heilung, des Beistands, der Leitung, der Zungenrede gegeben

(1 Kor 12,28). Dieser Aufbau ist nach der Verteilung der Gaben aus
dem Geist geordnet » 29.

Mit der Zeit wird der sakramentale Aspekt der Gnade des Heiligen
Geistes von den Kirchenvätern besonders hervorgehoben. Cyrill von
Jerusalem verspricht seinen Katechumenen, daß der Geist in der Taufe
die Seele so umfluten und durchdringen wird, wie das Wasser den Täufling

umgibt, wie das Feuer ins Eisen eingeht und darin wirkt30. In
seinen Katechesen behandelt er ausführlich die Pneumatologie der
Sakramente. «... Vergebt nicht den Heiligen Geist, wenn ihr erleuchtet
seid. Er ist bereit, eurer Seele sein Siegel aufzuprägen, er gibt euch das

himmlische und göttliche Siegel, das die Dämonen erbeben läßt, er

27 Irenaus, Gegen die Häresien, III, 17, 2.
28 Cyrill von Jerusalem, Katechese an die Täuflinge, XVI, 22.
29 Basilius von Cäsarea, Über den Hl. Geist, XVI, 39. Übers, op. cit., S. 66-67.
30 Cyrill von Jerusalem, Katechese an die Täuflinge XVII, 14. P. G. 33, 985 C.



Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist 241

rüstet euch für den Kampf, er gibt euch Kraft... Er wird euer Schutz
und Verteidiger sein, er wacht über euch wie über seine eigenen Soldaten»

31. «Durch die Berührungen mit Chrisam ist der Leib mit einer
sichtbaren Salbung, die Seele aber mit dem Heiligen Geist gesalbt»32.
«Wie durch die Epiklese das eucharistische Brot zum Leib Christi wird,
so wird durch die Epiklese das Salböl zum Chrisam Christi, das den

Heiligen Geist (bei der Firmenspendung) vermittelt, durch die Anwesenheit

seiner Göttlichkeit»33. So ist die Firmung die Epiklese der Taufe
und ihre Vollendung 34.

Hippolyt von Rom ruft seine Leser auf, indem er das Bad der Susanna

kommentiert: «Genießt die Wonnen des Gartens (der Kirche), wascht
euch im unversiegbaren Wasser..., heiligt euch im himmlischen Öl»35. Und
in der Anaphora der Apostolischen Überlieferung: «Wir bitten dich, deinen

Heiligen Geist auf die Opfergabe der heiligen Kirche zu senden und alle

Heiligen, die kommunizieren, in der Einheit zu versammeln; mögen sie

erfüllt sein vom Heiligen Geist, damit sie ihren Glauben in der Wahrheit

befestigen, damit wir dich loben und preisen...» 36.

Origenes selbst hat sich über die Sakramente nicht geäußert. Doch
in den Österlichen Homelien in der Tradition des Origenes finden sich die

folgenden interessanten Überlegungen: «Der Herr hat uns seinen (eucha-

ristischen) Leib gegeben, damit wir, indem wir uns mit ihm vereinen,
uns mit dem Heiligen Geist vereinen. Tatsächlich ist das Wort Gottes
deshalb Fleisch geworden, damit wir an ihm im Fleisch teilhaben, indem
wir seinen geistigen Leib dem unsrigen und seinen Geist unserem Geist

zu eigen machen, indem wir Tempel des Geistes werden... Durch diese

Vereinigung mit dem Geiste Christi werden die Körper Dinge, die man
mit Heiligkeit behandeln muß »37. Cyrill von Alexandrien wird dieses

Thema der Vereinigung des Fleisches mit dem Geist durch die
Inkarnation und die Sakramente weiter entwickeln 3S.

31 Migne, P. B. 33, 996. 1009.
32 3. Katechese.
33 P. G. 33, 1089-1092.
34 S. Luft Laham, Pneumatologie der Sakramente der christlichen Mysta-

gogie. In: Ernst Suttner, Taufe und Firmung, zweites Regensburger Ökumenische
Symposion, Regensburg 1971, S. 68.

35 Hippolyt von Rom, Kommentar überDaniel 1,33. Sources chrétiennes Nr. 14,
Paris 1947. Das Öl bedeutet die Kräfte des Heiligen Geistes nach I, 16 (S. 100).

36 Vgl. Sources chrétiennes 11 (1946), S. 32-33.
37 Vgl. Sources chrétiennes, Nr. 36, Paris 1953, S. 91-93.
38 Zitiert nach: Dictionnaire de la Spiritualité, éd. Beauchesne, Paris 1960,

Bd. 4., S. 1268.

16



242 Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist

Über den pneumatologischen Charakter der Sakramente, der gleichzeitig

trinitarisch ist, sei folgendes mit Nikolaus Kabasilao gesagt:
«Die Heilige Dreifaltigkeit wirkt in den Sakramenten. Die ganze christliche

Ökonomie ist trinitarisch... Wir sind mit dem Vater versöhnt,
der Sohn aber hat uns versöhnt, der Heilige Geist spendet die Gaben

denen, die als Freunde bezeichnet werden»39. «Das, worauf die Sakramente

der Initiation abzielen, ist Teilhabe an der Kraft und am Wirken
des guten Geistes»40.

5. Identität und Kontinuität der Offenbarung des Sohnes

und der Wahrheit, in die der Heilige Geist führt

Es gibt eine Identität zwischen der Offenbarung des Sohnes und der

Wahrheit, in die die Jünger durch den Heiligen Geist eingeführt werden.
Indem er seinen Zuhörern die Worte des Herrn über den «Geist

der Wahrheit» erläutert, der die Jünger «in alle Wahrheit leiten» wird 41,

identifiziert der hl. Chrysostomus diese «Wahrheit» mit Christus selbst42,
der gesagt hat: «Ich bin der Weg und die Wahrheit»43.

Zur gleichen Auslegung gelangt auch Cyrill von Alexandrien, indem
er die Bedeutung der Reihenfolge der Abschiedsworte hervorhebt 44.

Zunächst sagt der Herrn er sei «die Wahrheit», und daraufhin kündigt
er den Geist an, der «euch in alle Wahrheit einführen» wird. Im Grunde
wird also die Wahrheit mit der Person gleichgesetzt, ist aber nicht
hypostatisch zu verstehen. Die Wahrheit, Christus, der Heilige Geist
und die Kirche sind nicht voneinander zu trennen.

Trotzdem darf der Geist nicht als etwas betrachtet werden, das

nur dem Werke Christi dient, da er ihm wesensgleich ist... Der Herr
bezeichnet den Parakleten als «Geist der Wahrheit». Für die Gläubigen
war der Herr der erste Paraklet, der Heilige Geist der zweite. Die Sendung
sowohl des ersten wie des zweiten Parakleten sind nicht nur notwendig
und heilbringend, sondern auch von gleicher Wichtigkeit und Bedeutung,

ohne daß irgend welche Vergleiche oder Rangordnungen möglich

39 P. G. 150, 531.
40 P. G. 150, 574.
41 Joh 16,3.
42 Johannes Chrysostomus, Über das Johannesevangelium, P. G. 59, 423.
43 Joh 14,6.
44 Cyrill von Alexandrien, Über das Johannesevangelium, P. G. 74, 444 A.



Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist 243

wären. Es handelt sich um zwei verschiedene Ökonomien und Sendungen,
die jedoch beide in den göttlichen Heilsplan eingegliedert sind.

Der Heilige Geist bewirkt in der Kirche die Vertiefung, Belebung,
Enthüllung, Bewahrung und erneuerte Gestaltung der Offenbarung
des Sohnes. Es besteht also eine vollkommene Übereinstimmung
zwischen der Offenbarung des Sohnes und jener des Heiligen Geistes. Die

Grundlage für diese Einheit bildet die Gemeinsamkeit der göttlichen
Natur und der göttlichen Wirkungen der drei Personen der Dreieinigkeit

45. Alles ist diesen drei Personen gemeinsam außer der Ungezeugtheit
(des Vaters), der Zeugung (des Sohnes) und des Hervorgehens (des

Heiligen Geistes), die nach der Lehre der Kirche persönliche
Eigenschaften sind. Daher ist die Offenbarung Gottes, ob sie nun im Namen
des Vaters im Alten Testament, durch den Mund des Sohnes während
der Zeit seines irdischen Lebens oder durch die wunderbaren Werke
des Heiligen Geistes nach Pfingsten geschehen, stets die eine, gleiche,
katholische und unteilbare. Sie geht aus der einen unteilbaren Gottheit
hervor, die sich den Menschen durch ihre unerschaffenen Kräfte kundtut,
deren Wesen jedoch unzugänglich bleibt.

Die lobsingende und lobpreisende Kirche umreißt in wenigen Worten

das Wunder der Einheit der Offenbarung: «Die Verkündigung der

Apostel und die Lehren der Väter bekräftigen den einen Glauben in
der Kirche» 46.

Die erneuernde Wirkung des Heiligen Geistes geschieht, ohne die

Identität und Kontinuität des Glaubens anzutasten. «Es ist nämlich
notwendig, immer fest und unwandelbar auf der Überlieferung zu
beharren. Denn der unser Leben von der Verderbnis losgekauft hat,
gab uns die Kraft zur Erneuerung, die zwar einen unaussprechlichen
Grund hat und im Geheimnis verborgen ist, der Seele aber die
Herrlichkeit des Heils bringt, so daß irgendein Hinzufügen oder ein

Hinwegnehmen offenbar das Verfehlen des ewigen Lebens bedeutet»47.
Wer am Leben der Kirche teilnimmt, bewahrt den Glauben nicht

als eine rein begriffliche, trockene Schöpfung der kirchlichen Institution,
sondern als eine Gabe des Heiligen Geistes. Ein Abweichen vom Wesen
der Lehre würde auch einen Bruch im kontinuierlichen Leben nach sich
ziehen und eine Leugnung der Wirkung des Heiligen Geistes bedeuten.

45 Cyrill von. Alexandrien, a. a. O., P. G. 74, 449, 452.
46 Kontakion der 6. Ode des Sonntags der Väter.
47 Basilius der Große, a.a.O., XII, 28, 117 A, B, S. 346. Ubers.: op. cit.,

S. 51.



244 Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist

So verkündeten die Apostel überall die gleiche Lehre, als Ausdruck
des christlichen, vom Heiligen Geist durchdrungenen Lebens. Was ihnen
anvertraut wurde, sollten sie treu weitergeben. «Zuerst», so sagt Tertul-
lian, «bezeugten die Apostel in Judäa den Glauben an Jesus Christus,
gründeten Kirchen und reisten dann in die ganze Welt: dieselbe Lehre
desselben Glaubens verkündeten sie den Völkern. Kirchen stifteten
sie sofort in jeglicher Stadt; von diesen entlehnten hierauf die übrigen
Kirchen den Ableger des Glaubens und den Samen der Lehre, und
entlehnten ihn täglich, damit sie Kirchen würden. Dadurch wurden
sie selbst apostolische Kirchen, weil sie deren Erzeugnis sind. Ein jedes
Wesen jeglicher Art muß nach seinem Ursprung beurteilt werden;
diese so zahlreichen und so großen Kirchen sind daher nur eine, nämlich
jene erste, von den Aposteln gegründete, aus welcher sie alle stammen.
So sind sie alle die erste (ursprüngliche), alle apostolisch, da sie alle
die eine sind und alle die Einheit bekunden» 4S.

Wie gewissenhaft man sich an die überlieferte Lehre hielt, drückt
Irenäus folgendermaßen aus: «... Diese Botschaft und diesen Glauben
bewahrt die Kirche, wie sie ihn empfangen hat, obwohl sie, wie gesagt,
über die ganze Welt zerstreut ist, sorgfältig, als ob sie in einem Hause

wohnte, glaubt so daran, als ob sie nur eine Seele und ein Herz hätte,
und verkündet und überliefert ihre Lehre so einstimmig, als ob sie nur
einen Mund besäße. Und wenngleich es auf der Welt verschiedene Sprachen

gibt, so ist doch die Kraft der Überlieferung ein und dieselbe. Die
in Germanien gegründeten Kirchen glauben und überliefern nicht anders
als die in Spanien oder bei den Kelten, die im Orient oder in Ägypten,
die in Lybien oder in der Mitte der Welt. So wie Gottes Sonne in der

ganzen Welt ein und dieselbe ist, so dringt auch die Botschaft der Wahrheit

überall hin und erleuchtet alle Menschen, die zur Erkenntnis der
Wahrheit kommen wollen» 49.

So ist der Christ hinsichtlich der Bestimmung dessen, was die
wahre Lehre ist, auf die Gemeinschaft des Geistes mit allen gleichzeitig
und vor ihm lebenden Gläubigen, bis zu den Aposteln hinauf, angewiesen.
Die Art und Weise, wie man zur christlichen Lehre gelangt, ist dieselbe,
wie man des christlichen Geistes selbst teilhaftig wird. Mit anderen

Worten, die Frage: Was ist Christi Lehre? gehört wesentlich der ge-

48 Tertullian, De Praescript., c. 20.
49 Irenäus, Gegen die Häresien, III, 11. Ubers, von E. Klebba, München

1912, S. 33/34.



Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist 245

schichtlichen Ordnung an. Sie bedeutet: Was ist von der Zeit der Apostel
an in der Kirche gelehrt worden? Wie lautet die allgemeine,
ununterbrochene Überlieferung 50

Die Übereinstimmung mit dem Glauben aller Zeiten ist kein blinder
Autoritätsglaube, sondern eine notwendige Folge der Eigentümlichkeit
des Christentums. Die orthodoxe Kirche hat am apostolischen Glaubensgut

nichts geändert, nicht aus historisch bedingten Gründen, weil sie

z. B. keine Reform oder Gegenreform nötig gehabt hätte, sondern aus
wesentlichen Gründen: «... Haltet fest an dem, was wir euch als christliche

Lehre überliefert haben, in mündlicher Rede wie auch in unserem
Brief»51. - «Die wahre Gnosis», schreibt Irenäus, «ist die Lehre der

Apostel und das alte Lehrgebäude der Kirche für die ganze Welt. Den
Leib Christi erkennt man an der Nachfolge der Bischöfe, denen die

Apostel die gesamte Kirche übergeben haben. Hier sind die Schriften
in treuer Überlieferung bewahrt; nichts ist hinzugetan, nichts ist
fortgenommen» 52.

Aus soteriologischen Gründen darf der Gläubige, nach Clemens

von Alexandrien, nicht «ton ekklesiastikon parabainein kanona». «Kirchliche

Regel», «Wahrheit», «göttliche Schrift» und «kirchliche
Überlieferung» sind für ihn identisch. «Der Gnostiker allein, der in der

Beschäftigung mit den heiligen Schriften alt geworden ist und an der

rechtgläubigen Lehre der Apostel und der Kirche festhält, lebt ganz
dem Evangelium gemäß » 53.

Bei Origenes findet sich dieselbe Anschauung. «Die Kirchenlehre»
oder «die Predigt des Evangeliums» verteidigen, ist für ihn ein und
dasselbe 54. Diese beiden Ausdrücke werden oft miteinander vertauscht,
so daß die Lehren der Häretiker sowohl als «unevangelisch» wie «der

kirchlichen Lehre widersprechend» qualifiziert werden, während «kirchliche

Tradition »und «evangelische Nachfolge» die gleiche Bedeutung haben.

Daher rühren die Ausdrücke der Verehrung und Hochachtung,
mit denen die Heilige Schrift bedacht wird: «Die Kirche», sagt Irenäus,
«ist über die ganze Erde ausgesät», «die Säule aber, die Grundfeste
und der Lebenshauch der Kirche ist das Evangelium»; vier solcher

50 Vgl. Möhler, a. a. O., S. 3 ff.
51 2 Thess 2,15.
52 Irenaus, Gegen die Häresien, IV, 33, 8. Übers, op. cit., S. 109.
53 Clemens von Alexandrien, Stromata, VII, 16. P. G. 9, 532.
54 Origenes, Kommentar zum Johannesevangelium, VII, 8. SC 120 (1966),

p. 389, 388 no 2.



246 Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist

Säulen muß die Kirche haben, die allenthalben Unsterblichkeit
aushauchen und die Menschen wieder beleben»55. Daher die immer
wiederkehrenden Empfehlungen und Aufforderungen, die Heilige Schrift zu
lesen; deshalb wurde es auch für gleichbedeutend gehalten, die christliche

Lehre zu leugnen oder die heiligen Schriften auszuliefern: beides

hieß Christus verleugnen.

6. Die Überwindung der Buchstabentreue durch den Heiligen Geist

in der Kontinuität

Hier handelt es sich nicht um die geisttötende «Buchstabentreue»56,
die sogar «eine Hülle für die Gottlosigkeit» sein kann 57. Das Festhalten

am Buchstaben der Schrift ist die Folge einer unechten Gemeinschaft
der Christen mit dem Haupt der Kirche. Im Rahmen der Kirche und
der orthodoxen Theologie ist eine solche Unterwerfung «unter den

Buchstaben»58 nicht gerechtfertigt. Die Auslegungsart, die sich auf
den Buchstaben beschränkt, kam den jüdischen Schriftgelehrten gelegen,

deren statische Auffassung des Gesetzes sich in scharfem Gegensatz

zum dynamischen Leben der Kirche befand und die die «Vollkommenheit

durch Zusätze» 59 zu erreichen suchten. Der Sinn für das Wachstum,
das die lebendige Realität der Kirche voraussetzt, war dem unfruchtbaren

Geist der Gesetzeslehrer fremd, und ihnen gleichen jene Orthodoxen,

die sich im Kreise bewegen und «das Ungeschriebene» 60 verurteilen.

«Die verborgene Schönheit» 61, das heißt die Fülle der göttlichen
Wahrheit, die sich hinter dem Buchstaben der heiligen Schrift
verbirgt, wird durch Teilnahme und Teilhabe am Leben der Kirche verbürgt.

So wirkt der Heilige Geist im Leben der Kirche, in Liturgie, Dia-
konie und Verkündigung. Seine Ausstrahlung wird Gegenstand
geistlicher, doxologischer und hymnologischer Erfahrung. Der Theologe hat
die Pflicht, ein heiliger Mann zu sein, seine Theologie dagegen ist «geistliche

Wissenschaft», wie Clemens von Alexandrien bemerkt. «Wir be-

55 Irenaus, Gegen die Häresien III, 11,8.
56 Gregor von Nazianz, Über den Hl. Geist. P. G. 36, 136 AB.
" A. a. O.
58 A. a. O. 24, P. G. 36, 160 B.
59 A. a. O., 26, P. G. 36, 161 C.
60 A. a. O., 21, P. G. 36, 156 C.
61 A. a. O. 21 P. G. 36, 156 D.



Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist 247

haupten nicht, daß die Erkenntnis bloß in Begriffen bestehe, sondern

sagen, daß sie ein göttliches Wissen und jenes Licht sei, das infolge des

Gehorsams gegen Gott in der Seele entzündet wird, ein Licht, das dem

Menschen alles offenbart und ihn lehrt, sich selbst zu erkennen und
Gottes teilhaftig zu werden» 62.

Nicht der Buchstabe der christlichen Lehre ist es, der die Heiden
bekehrt, sondern die ins Leben umgesetzte christliche Lehre. Justin
erzählt von sich selbst und anderen, daß er wie diese durch unmittelbare
Anschauung christlicher Lebensführung für das Christentum gewonnen
worden seien 63.

Die Apostel übermitteln die christliche Lehre durch göttliche Kraft
und nicht, wie Origenes bemerkt, durch bloße Begriffe: «Wer das Wirken
der Apostel Jesu verständig und ohne Vorurteil zu betrachten vermag,
kommt zu der Ansicht, daß sie mit göttlicher Kraft das Christentum
lehrten und es so erreichten, die Menschen dem Worte Gottes zu gewinnen.

Denn es war bei ihnen nicht der Besitz jener Redegewandtheit und
schönen Ordnung des Ausdrucks, wie die dialektische oder rhetorische
Kunst der Griechen es fordert, was ihre Zuhörer gefangen nahm. Und
ich bin der Meinung, wenn Jesus zur Verkündigung seiner Lehre Männer

ausgewählt hätte, die nach der Auffassung der großen Menge weise

und geeignet waren, nach Gefallen des Volkes zu denken und zu reden,

so würde man wohl mit Fug und Recht geargwöhnt haben, Jesus habe
sich eines ähnlichen Verfahrens bedient, wie die Gründer einer
Philosophenschule; es wäre dann auch die Erfüllung der Verheißung von der
Göttlichkeit seiner Lehre nicht mehr sichtbar zutage getreten, da 'das
Wort und die Verkündigung' in 'Überredungskunst der Weisheit'
bestanden hätte, die sich auf Ausdruck und Darstellung stützt, und so

würde dann 'der Glaube' geradeso wie es bei dem Glauben der
Weltweisen an ihre Lehren der Fall ist, auf 'Menschen-Weisheit' und nicht
auf 'Gottes-Kraft' sich gründen. Wenn man aber sieht, wie 'Fischer'
und 'Zöllner', welche 'nicht einmal die Anfangsgründe der Wissenschaft

kennen' - so schildert sie uns das Evangelium, und Celsus glaubt
ihnen darin, daß sie nämlich die Wahrheit sagen, wenn sie sich als
ungelehrte Leute bezeichnen -, unerschrockenen Mutes nicht nur vor Juden
vom Glauben an Jesus reden, sondern ihn auch bei den übrigen Völkern
mit Erfolg verkündigen, wird man dann nicht fragen, woher die über-

62 Clemens von Alexandrien, Stromata III, 5. P. G. 8, 1148 B.
63 Apologie 12,1.



248 Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist

zeugende Kraft ihrer Worte stammte, da sie doch anders geartet war
als die bei der großen Menge geltende? Wer wollte auch in Abrede

stellen, daß Jesus das Wort: 'Folget mir nach, und ich will euch zu
Menschenfischern machen', durch eine göttliche Kraft an seinen Aposteln
erfüllt hat? Deshalb werden auch die, welche das mit Kraft verkündete

Wort hören, selbst mit Kraft erfüllt und erweisen diese durch ihre

Gesinnung und ihr Leben und ihr Kämpfen für die Wahrheit bis zum
Tode»64.

Nicht der tote Buchstabe, sondern «Geist und Kraft» sind es, die
das Christentum ausweisen, wie Origenes gegen Celsus unterstreicht 65,

der nichts Gutes in der Bibel fand, was nicht auch schon eine Menge

von Philosophen und Dichtern gesagt hätte.
Mutatis mutandis wurden die Häretiker von der Kirche abgewiesen,

nicht wegen ihrer Ausdrucksweise, sondern wegen ihrer Geisteshaltung,
ihrer bewußten Trennung von der Kontinuität mit dem lebendigen
Christentum. Ihr Leben, sagt Cyprian, vertrocknete wie ein vom Baum
abgerissener Zweig, wie ein von der Quelle abgetrennter Bach, wie ein

mit der Sonne nicht mehr verbundener Strahl» 66. Ignatius von Antiochien

mahnt daher: «Keiner mache auch nur den Versuch, abgesondert
für sich etwas Vernünftiges tun zu wollen, sondern bekundet gemeinsam
ein Gebet, ein Flehen, eine Hoffnung in Liebe und in heiliger Freude

zu Jesus Christus» 67.

7. Die zeitlich und örtlich bedingte « Inkarnation» der Wahrheit

Wenn die Kirche ihrer geistigen Sendung gerecht werden will,
dann hat sie die Aufgabe, den Problemen jeder Epoche nachzugehen
und eine Lösung für sie zu finden. Die Kirche steht in organischer
Beziehung zur Welt und zur Geschichte. Gerade weil die Kirche den Leib
Christi darstellt, der uns der Menschlichkeit nach wesensgleich wurde
und am Leben der Kirche und der Geschichte teilnahm, existiert die

Kirche nur als Inkarnation des Herrn in der Welt und der Geschichte.

Als solche lebt sie die Probleme der Welt, in der heiligen Euchari-

64 Origenes, Contra Celsus 1,62.
65 A. a. O., III, 68.
66 Cyprian, De unitate c. 5.
67 Ignatius von Antiochien, An die Magnesier VII, 1. Übers, von J. A. Fischer

in: Die apostolischen Väter, München 1956, S. 167.



Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist 249

stie bringt sie Gott die täglichen Bedürfnisse und Nöte der ganzen Welt
dar. Die orthodoxe Liturgie ist voll von solchen Anaphoren. Wenn die

Kirche im sakramentalsten Augenblick der heiligen Eucharistie nicht
vergißt, an die Nöte der Welt zu denken, dann hat sie dauernd die

Pflicht, die Probleme und Nöte des heutigen Menschen, was immer
sie sein mögen, so ernst wie möglich zu nehmen.

Die Kirche hat die Aufgabe zu wachsen, und sie wird wachsen,

solange Christus ihr Haupt ist68. Sie ist jedoch nicht ein Gefäß aller
Erkenntnis im statischen Sinne, sondern ein Gefäß der Gnade im
dynamischen Sinne. Durch diese Gnade werden die Gläubigen zur Erkenntnis
der Wahrheit geführt. Die Kirche wurde berufen, zu entscheiden, durch
ihre Autorität die echten Zusätze zur Herrenlehre zu schützen und die
unechten zu verwerfen. Im einen Falle anerkannte sie den Zusatz als

eine «Ergänzung des Fehlenden» 69 und als ein «Fortschreiten in der
Erkenntnis» 70 der einen Wahrheit unseres Herrn Jesu Christi. Im andern
Falle stellte sie fest, daß der Zusatz eine andere Wahrheit, d. h. einen
anderen Christus voraussetzte, der der Kirche fremd und unbekannt
war. Dann galt die Lehre als «neuartig» und wurde, wenn auch nicht
immer, als häretisch verurteilt. Eine solche Entscheidung stellte jedoch
die Kirche auf eine harte Probe, da sie eben nicht statisch ist, sondern
im dynamischen Sinne ein Gefäß der Gnade und nur als solches ein
Gefäß der Wahrheit wird. Die Ausübung der Entscheidungsgewalt in
theologischen Fragen stellt für die Kirche eine harte Prüfung und eine

schmerzliche Erfahrung dar.
Die Dogmen enthalten keine neue Offenbarung, denn diese ist mit

dem Zeitalter der Apostel abgeschlossen. Sie sind eine Analyse des

Geoffenbarten, die worthafte Ikone der Wahrheit. Die Höhepunkte der

Theologie, wie die Lehre und die Auseinandersetzungen über das

Verhältnis der drei Personen in der heiligsten Dreifaltigkeit (Triadologie),
über die Person des Erlösers Christus (Christologie) und über den
Heiligen Geist (Pneumatologie) lassen sich nur als Versuch einer Antwort
auf die drängenden und konkreten Probleme einer bestimmten Zeit
erklären. Da aber die Antworten, die von den Kirchenvätern auf diese

Fragen gegeben wurden, von Gott eingegeben waren, verbheben sie

der Kirche als unveränderliche Regel geistlicher Erfahrung, die für
dieselben Probleme immer gültig bleibt und Licht für die Bewältigung

68 Johannes Chrysostomus, An die Kolosser. P. G. 62, 344.
69 Basilius von Cäsarea, Brief 223 an Eustathius, P. G. 32, 829 B.
70 A. a. O.



250 Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist

neuer Fragen gibt. Parallel dazu setzt auch die nach schweren

Auseinandersetzungen erfolgte Annahme der Beschlüsse der Ökumenischen

Konzilien durch die Mehrheit der Ortskirchen die Erleuchtung durch
den Heiligen Geist bei der Entstehung und Ausprägung dieser Theologie
voraus. Die Väter und Theologen der sieben Ökumenischen Konzilien
waren Zungen Gottes, die aus der Erfahrung ihres Lebens in Christus

sprachen. Ihre Theologie war eine Fortsetzung des Evangeliums, eine

Fortsetzung der Prophétie 71.

«Wir bekennen», sagt das Konzil von Konstantinopel im Jahre 553,
«daß wir den Glauben festhalten und predigen, den unser Erlöser den

heiligen Aposteln von Anfang an gegeben hat und den diese in der

ganzen Welt predigten. Das ist der Glaube, den die heiligen Väter
bekannten, auslegten und den Kirchen überliefert haben ; und wir folgen
ihnen in allem.»

8. Die Auslegung der Wahrheit

Durch unmittelbare Inspiration des Heiligen Geistes legt die Kirche
in jeder Epoche, je nach den Nöten der Zeit, die Wahrheit aus. Eben
weil die Wahrheit mit dem fleischgewordenen Herrn in der Geschichte
identisch ist, geschieht auch die Überlieferung der Wahrheit durch die

Jahrhunderte hindurch, durch ununterbrochene Inkarnation in das

Leben einer jeden geschichtlichen Epoche. Und da jede geschichtliche
Zeit von der vorangegangenen verschieden ist, soll die Interpretation
der Überlieferung, d. h. die Inkarnation der Wahrheit, immer das

Gewand der betreffenden Epoche tragen. Aus diesem Grunde haben die
Kirchenväter nicht gezögert, ja sie haben es sogar als ihre Aufgabe
empfunden, die Begriffe ihrer Zeit zu gebrauchen, um damit die Wahrheit

des Evangeliums zu umschreiben (z. B. in der neuplatonischen
Philosophie). Dafür sind sie u. a. von Hamack angegriffen worden:
sie hätten sich vom Neuen Testament entfernt, indem sie sich von der
hellenischen Philosophie beeinflussen ließen. Die Wahrheit wird aber
nicht verraten, wenn sie in jeder geschichtlichen Epoche neu inkarniert
wird, sondern dann, wenn sie wie eine Reliquie oder ein Museumsstück
aufbewahrt wird, aus Angst, sie könnte von der Geschichte angetastet

71 Siehe Überlegungen von S. Papadopoulos zum Ökumenismusdekret in:
D. Papandreou (Hrsg.), Stimmen der Orthodoxie zu Grundfragen des II. Vati-
kanums. Wien: Herder 1969, S. 141-186.



Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist 251

werden. Der Heilige Geist, der immer in der Geschichte lebt, ermöglicht
die Inkarnation der Wahrheit in jeder Epoche.

Der göttliche Geist verschwand nicht mit den Aposteln ; die Kirche
ist der lebendige, theologische Ort, wo Gott fortfährt, den Menschen

jeder Zeit sein Wort zu sagen und immer wieder zu sagen. Derselbe

Grundsatz erzeugt dieselbe Wirkung. Und alle Gläubigen haben
dasselbe Bewußtsein, denselben Glauben, weil dieselbe göttliche Kraft ihn
bildet, was durch Teilnahme am Leben der Kirche möglich wird. Dieser

prophetische Charakter verbürgte die Einheit der Standpunkte und
Lehren, die Ausdruck des Lebens im «neuen» Menschen Christus waren,
jenes Lebens, das seinem Wesen nach in jedem bewußten Glied der
Kirche ein und dasselbe ist. Aber die wesentliche Einheit dieser prophetischen

Darlegung des Lebens in Christus schließt keineswegs die
Verschiedenheit der Formen aus.

Die geschichtlichen Kleider, die die inkarnierte Wahrheit in jeder
Epoche annimmt, ändern nichts am Wesen der Wahrheit. Das Drama
der Kirche besteht darin, daß es in ihr Glieder gibt, die nicht immer
zwischen Wesen und Form zu unterscheiden verstehen, mit der Folge,
daß sie formale Gesichtspunkte für wesentlich halten (der Fehler des

Traditionalismus) oder die zentrale Wesenheit relativieren (der Fehler
des Reformismus).

Die orthodoxe Kirche ist also die Kirche der ununterbrochenen
Inkarnation der Wahrheit durch den Heiligen Geist. Sie ist die Kirche
der Tradition, aber nicht im statischen, sondern im dynamischen Sinne.

Für sie ist Tradition nicht die Gesamtheit der dogmatischen und
ethischen Wahrheiten, die sie nur besitzt und bewahrt. Sie ist auch nicht
eine der zwei Quellen der Offenbarung, wie dies oft in dogmatischen
Schriften behauptet wird. Tradition ist das Leben der Kirche als solche.

Jede neue Generation fügt der goldenen Kette der einen, heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche ein Glied hinzu, um so den

mystischen Leib Christi zu vollenden.
Aus diesem Grunde wurde der ungeschriebenen mündlichen

Überlieferung durch die Ökumenischen Konzile und durch die Kirchenväter
die gleiche Autorität verliehen wie der schriftlichen Überlieferung, der

heiligen Schrift. So bestimmt der 3. Kanon des 7. Ökumenischen Konzils:

«Wir müssen alle unsere kirchlichen Überlieferungen, die geschriebenen

und die ungeschriebenen, unverändert bewahren» 72.

72 Dasselbe betont um die Mitte des 14. Jahrhunderts Gregor Palamas in:
Pros Dionysion Lomologia 7, Vgl. S. Papadopoulos, a. a. O., S. 67.



252 Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist

Interessant und beachtenswert sind die folgenden Überlegungen
Basilius' des Großen in dieser wichtigen Frage:

«Von den in der Kirche beobachteten Lehren und verkündeten
Wahrheiten stammen manche aus der schriftlich festgelegten
Unterweisung, andere haben wir aus der Überlieferung der Apostel empfangen
und im geheimen weitergegeben. Beide haben für den Glauben die gleiche

Bedeutung. Niemand, der auch nur eine geringe Erfahrung mit den

Satzungen der Kirche hat, wird ihnen widersprechen. Wenn wir versuchten,

die ungeschriebenen Bräuche aufzugeben, unter dem Vorwand,
daß sie keinen Wert hätten, würden wir dem Evangelium selbst in
wichtigen Punkten Abbruch tun; mehr noch, wir würden dann aus der
Lehre ein bloßes Wort machen. Zum Beispiel - um das erste und
gebräuchlichste zu erwähnen - wer hat uns schriftlich gelehrt, daß die auf
unseren Herrn Jesus Christus Hoffenden sich mit dem Zeichen des Kreuzes

bezeichnen? Welche Schrift hat uns gelehrt, uns beim Beten nach
Osten zu wenden? Welcher Heilige hat uns schriftlich die Worte der

Epiklese hinterlassen, die wir bei der Weihe über das eucharistische
Brot und über den Kelch der Segnung sprechen? Wir begnügen uns
jedoch nicht mit den Worten, die uns der Apostel oder das Evangelium
berichten, sondern sprechen vorher und nachher noch anderes aus der

ungeschriebenen Lehre, was für das Mysterium von großer Bedeutung
ist. Wir segnen auch das Taufwasser, das heilige Öl und außerdem den

Täufling selbst. Aufgrund welcher Schriften? Geschieht es nicht
aufgrund der verschwiegenen und geheim gehaltenen Überlieferung? Wie
anders? Welches geschriebene Wort hat uns die Salbung mit Öl gelehrt?
Das dreifache Eintauchen des Täuflings, woher kommt es? Und was
sonst noch zur Taufe gehört, das Abschwören dem Satan und seinen

Engeln, aus welcher Schrift stammt es? Kommt es nicht aus der
unausgesprochenen und unveröffentlichten Lehre, die unsere Väter in ruhigem
Stillschweigen bewahrten? Sie wußten, daß die Geheimnisse durch
würdiges Schweigen bewahrt werden; denn was den Uneingeweihten
zu schauen versagt war, wie könnte das schicklicherweise durch Schriften
verbreitet und gelehrt werden » 73

Es ist nicht möglich, daß sich die Kirche von einem «Gefäß der

Wahrheit» in ein «Gefäß des Buchstabens» verwandelt. Der Heilige
Geist, der die Kirche schuf, inspirierte sowohl die Verfassung der hei-

73 Basilius von Cäsarea, Über den Heiligen Geist, XXVII, 68. Ubers, op.
cit., S. 98-99.



Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist 253

ligen Schrift als auch die Schaffung der Theologie. Solange die Kirche
der lebendigen Gegenwart dieses Geistes sicher ist, der das Werk des

Herrn fortsetzt, wird sie die Fesseln des Buchstabens sprengen und
die Schönheit der Wahrheit erfahren. Sie wird nicht davor
zurückschrecken, dieser Schönheit der Wahrheit Ausdruck zu verleihen, selbst

wenn sie nicht im Buchstaben der Schrift festgelegt ist. Solange die

Theologie ein Ausdruck der einen und katholischen Wahrheit ist, ein
Ausdruck also des Geheimnisses der heiligsten Dreieinigkeit und ihrer
Heilsökonomie, wird die Kirche wahrhaftig wachsen, wachsen in Christus
durch den Heiligen Geist. «Der Herr wird durch uns selbst oder durch
andere die Erfüllung des noch Fehlenden geben gemäß der Erkenntnis,
die der Geist denen, die seiner würdig sind, gewährt » 74.

74 A. a. O., XXX, 79. Übers, op. cit. S. 117. Vgl. S. Papadopoulos, a. a. O.,
S. 78.


	Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist und die Treue zum Ursprung nach der Lehre der griechischen Kirchenväter

