Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 1-2

Artikel: Die Verfugbarkeit gegentber dem Heiligen Geist und die Treue zum
Ursprung nach der Lehre der griechischen Kirchenvéater

Autor: Papandreou, Damaskinos

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760414

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAMASKINOS PAPANDREOU

Die Verfiigbarkeit
gegeniiber dem Heiligen Geist
und die Treue zum Ursprung nach der Lehre
der griechischen Kirchenviter

1. Allgemeine Bemerkungen

Meine Ausfithrungen iiber «Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Hei-
ligen Geist und die Treue zum Ursprung» setzen zunichst die ebenso
unzertrennlichen wie unersetzlichen Beziehungen zwischen dem Heiligen
Geist und den beiden anderen Personen der Trinitit voraus: «Ich be-
zeuge jedem Menschen, der sich zu Christus bekennt und Gott leugnet,
dafB Christus ihm in keiner Weise beistehen wird; dem, der Gott anruft,
den Sohn jedoch geringachtet, dal sein Glaube nichtig ist; dem, der
den Geist zuriickweist, daf3 sein Glaube an Vater und Sohn leer aus-
gehen wird, da er ja diesen nicht haben kann ohne den Beistand des
Geistes. Denn nicht glaubt an den Sohn, wer dem Geist nicht glaubt;
nicht glaubt an den Vater, wer dem Sohn nicht glaubt. Denn ‘man
kann nicht sagen Jesus Christus, auler im Heiligen Geist’» (1 Kor
12,3) %,

Undenkbar ist die Heiligung ohne die Wirkung des Heiligen Geistes:
«Du erkennst... ein Dreifaches: den Herrn, der ordnet, das Wort, das
schafft, und den Geist, der festmacht. Was ist aber Festmachen anderes
als die Vollendung in der Heiligkeit, wobei Festmachen das Unnach-

1 Basilius von Cisarea, Uber den Heiligen Geist, XI, 27. PG, 32, 116 A B.
Ubers. v. Manfred Blum, Freiburg/Br. 1967, S. 50.



Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist 235

giebige, das Unerschiitterliche, das Festgegriindete im Guten bedeutet?
Heiligkeit ist nicht ohne den Geist...» 2. «Welches sind seine Werke?
Unaussprechlich in ihrer GroBe, unzdhlbar in ihrer Fiille... Die Ver-
trautheit mit Gott und die Standhaftigkeit gegeniiber der Schlechtig-
keit erwichst den Michten aus dem Geist. Die Ankunft Christi? Ihr
geht der Geist voraus. Seine Gegenwart im Fleisch? Der Geist ist davon
nicht zu trennen. Wundertaten und Gaben der Heilung wurden durch
den Heiligen Geist gewirkt. Didmonen wurden im Geist Gottes vertrie-
ben. Der Teufel wurde in Gegenwart des Geistes bezwungen. Die Ver-
gebung der Siinden geschieht durch die Gnade des Geistes...» 3.

An anderer Stelle schreibt Basilius der GroBe klar und pragnant:
«Durch den Heiligen Geist geschieht die Wiedereinsetzung ins Para-
dies, der Aufstieg ins himmlische Konigreich, die Riickkehr zur Sohn-
schaft; durch ihn konnen wir Gott ‘Vater’ nennen, konnen wir in die
Gemeinschaft der Gnade Jesu Christi kommen, Kinder des Lichtes
heiBen, teilnehmen an der ewigen Herrlichkeit, in die Fiille der Preisun-
gen gelangen sowohl in dieser wie in der kiinftigen Zeit, indem wir wie
in einem Spiegel die Gnade der uns in den VerheiBungen dargereichten
Giiter sehen, wie wenn sie schon gegenwirtig wiren, in deren GenuB
wir durch den Glauben kommen. Denn wenn das Unterpfand derartig
ist, wie grof} ist dann die Vollendung? Wenn die Erstlingsgabe so grof3
ist, was wird dann die ganze Fiille sein?» *

Die heiligende und erleuchtende Wirkung des Heiligen Geistes
wird uns nicht gegeben ohne eine gewisse Verfiigbarkeit, die als Liebe
zur Betrachtung der Wahrheit und als wahre Anbetung Gottes um-
schrieben werden kann: «Wenn wir in einer uns erleuchtenden Kraft
unverwandt auf die Schonheit des Bildes des unsichtbaren Gottes sehen
und durch das Bild zur iiber die MaBen schonen Schau des Urbildes
emporgefithrt werden, ist dabei der Geist der Erkenntnis untrennbar
anwesend, der denen, die die Wahrheit schauen wollen, in sich die
Kraft, das Bild anzuschauen, gewahrt, wobei er sie nicht von auBen
her aufzeigt, sondern in sich in die Erkenntnis hineinfiihrt. Wie ‘niemand
den Vater kennt als der Sohn’ (Mt 11,27), so kann ‘niemand Herr Jesus
sagen auBer im Heiligen Geist’ (1 Kor 12,3). Es heil}t nicht ‘durch den
Geist’, sondern ‘im Geist’. ‘Gott ist Geist, und die ihn anbeten, miissen

2 A.a. 0., XVI, 38; P. G. 32, 136 C. Ubers. op. cit., S. 64.
3 A.a. 0., XIX, 48; P. G. 32, 157 A. Ubers. op. cit., S. 77-78.
+ A.a. 0, XV, 36; P. G. 32, 132 B C. Ubers. op. cit. S. 60-61.



236 Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist

ihn im Geist und in der Wahrheit anbeten’ (Joh 4,24), wie geschrieben
steht: ‘In diesem Licht schauen wir Licht’ (Ps 36,10), d. h. im Leuchten
des Geistes sehen wir ‘das wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet
und in die Welt kam’ (Joh 1,9). Also zeigt er in sich die Ehre des Eingebo-
renen und gewidhrt in sich den wahren Anbetern die Kenntnis Gottes» °.
Diese Erkenntnis ist ein innertrinitarischer Proze(3: « Der Weg der Gottes-
erkenntnis geht also von dem einen Geist durch den einen Sohn zu dem
einen Vater. Umgekehrt geht die wesenhafte Giite und Heiligkeit und
Konigswiirde vom Vater durch den Eingeborenen zum Geist» ©.

Es ist unmoglich, das Bild des unsichtbaren Gottes zu schauen
ohne die erleuchtende Wirkung des Geistes, die uns zur Vergéttlichung
fiihrt und uns nach MaBgabe unseres Glaubens zur Verfiigung steht 7.
Sie setzt das Bemiihen um die Reinigung der Seele voraus. «Wie die
Sonne sich eines gereinigten Auges bemdchtigt, wird er dir in sich das
Bild des Unsichtbaren zeigen. In der seligen Schau dieses Bildes wird
dem Blick die unaussprechliche Schonheit der Urbildes zuteil. Durch
ihn werden die Herzen erhoben, die Schwachen geleitet, die Fortschrei-
tenden vollendet. Indem er die von jedem Makel Gereinigten erleuchtet,
weist er sie durch die Gemeinschaft mit sich als Geisterfiillte aus. Wie
helle und durchscheinende Koérper, wenn Licht auf sie fillt, selbst zu
glinzen anfangen und aus sich heraus ein eigenes Licht werfen, so strah-
len die Geisttragenden, deren Seelen vom Geist erhellt worden sind,
selbst geistig geworden, auch zu anderen diese Gnade aus. Dadurch
wird Vorausschau des Zukiinftigen, Erkenntnis von Geheimnissen, Be-
greifen von Verborgenem, Verteilung von Gnadengaben, himmlisches
Leben, der Reigen mit den Engeln, die Unendlichkeit der Freude, das
Verbleiben in Gott, die Verdhnlichung auf Gott hin und das héchste Ziel:
Gott zu werden, moglich» 8.

5 A.a.O., XVIII, 47; P. G. 32, 153 A B. Ubers. op. cit. S. 75.

6 A a O,

7 «.. ohne Anteil an einem einzigen MaB}, doch seine Wirksamkeit im MaBe
des Glaubens austeilend. Einfach im Wesen, vielfdltig in seinen Wirkkriften;
jedem einzelnen gewdhrt er sich ganz, ganz ist er iiberall. Ohne zu leiden, teilt
er sich, unversehrt gibt er Anteil an sich, vergleichbar dem Sonnenstrahl, dessen
Gabe dem, der ihn geniet, wie einem einzigen zuteil wird, aber auch Erde und
Meer erleuchtet und sich mit der Luft vermischt. So schenkt auch der Geist, der
jedem einzelnen Empfianger, wie wenn er der einzige wire, hilft, allen seine ganze
Gnade; die an ihm Anteil haben, genieBen ihn, wie es ihrer eigenen Natur entspricht,
und nicht, wie es ihm méglich ist.» (A. a. O., IX, 22; P. G. 32, 108 D - 109 A.
Ubers. op. cit., S. 45).

8 A.a.O., IX, 23; P. G. 32, 109 B. C.; Ubers. op. cit., S. 46.



Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist 257

2. Der Heilige Geist und die Kirche

Es besteht eine tiefe gegenseitige Beziehung und Durchdringung
zwischen Pneumatologie und Ekklesiologie. Die wirkende Gnade des
Heiligen Geistes kann nur durch Teilnahme und Teilhabe am Leben
der Kirche erfahren und begriffen werden. Man koénnte sagen: «Ich
glaube an den Heiligen Geist in der einen, heiligen, katholischen und
apostolischen Kirche.» Wie keine Christologie ohne Pneumatologie und
keine Pneumatologie ohne Christologie moglich ist, so gibt es auch keine
Ekklesiologie ohne Pneumatologie.

Erst von Pfingsten an, als die Kirche ein geschichtliches Gewand
besaB, begann der Heilige Geist unmittelbar zu wirken, indem er die
Jinger des Herrn die Heilsokonomie seiner Menschwerdung begreifen
und interpretieren lehrte. Klar erscheint hier die Notwendigkeit der
offenbarenden Téatigkeit des Heiligen Geistes und die Erleuchtung der
Gldubigen durch ihn. Der Heilige Geist bleibt bei den Gldubigen, wie
der Herr es versprochen hat (Joh 14,16-17). Das Pfingstereignis wirkt
ohne UnterlaB fort. Darum sagt auch der hl. Chrysostomus: «Wir
konnen immer Pfingsten feiern» °. Pfingsten bedeutet auch fiir Gregor
den Theologen ein «Ausbreiten» des Geistes und eine «Ergdnzung» der
Hoffnung 1°.

Der Heilige Geist, der der Kirche innewohnt, erfiillt und vollendet
sie durch einen Prozel3, den Gregor der Theologe als «partielle Zusiatze»
bezeichnet 1. Er versteht darunter den Aufstieg, von dem David spricht
(Ps 84,6), die Umwandlung von Glorie zu Glorie, in der das «Licht der
Dreieinigkeit» den Auserwidhlten in seinem vollen Glanze erscheint 2.
Dieser ProzeB setzt unmifverstindlich voraus, daB der Heilige Geist
in jeder Phase der Erleuchtung etwas Neues, fiir das Heil der Menschen
Notwendiges offenbart. Das vom Heiligen Geist Geoffenbarte erscheint
weder «in der Fiille» 13 noch verbirgt es sich bis «am Ende» !*. Basilius
der GroBe bezeichnet den Heiligen Geist als «Licht des Verstandes» 13,

9 Johannes Chrysostomus, Uber die hl. Pfingsten. P. G. 50, 454.

10 Gregor von Nazianz, Uber Pfingsten. P. G. 36, 436 AB.

11 Gregor von Nazianz, Uber den HI. Geist. P. G. 36, 161 C.

12 A.a. 0, 36, 161 D, 164 A.

13 A.a. 0O, 36, 164 B.

# A a0,

15 Basilius von Cidsarea, Uber den HI. Geist, IX, 22; P.G. 108 C. Ubers.
op. cit., S. 45.



238 Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist

das die «Aufffindung der Wahrheit bewirkt» 16, aber nur den Wiirdigen
«im MaBe ihres Glaubens» 7 mitgeteilt wird 18. Diese Erleuchtung ist
alles andere als statisch. Die erleuchtete menschliche Seele ist fihig,
das Geheimnis der Dreieinigkeit wahrzunehmen.

Auch der hl. Epiphanios spricht vom Hinzukommen neuer Erfahrun-
gen, wenn er sagt: «Nicht alles vermogt ihr der heiligen Schrift zu ent-
nehmen» 9. Die Schrift bietet, wenn sie richtig verstanden wird, das,
was der Herr gelehrt hat. Das richtige Verstindnis der Person und der
Lehre des Herrn ist vornehmlich das Werk des Heiligen Geistes, von
dem das Johannesevangelium sagt: «Er wird euch an alles erinnern,
was ich euch gesagt habe» ?°. Da nicht alle Lehren der Kirche in der
Schrift enthalten sind, ist Epiphanios der Ansicht, daB jene, die in der
Schrift nicht ausgesprochen werden, der lehrenden Wirkung des Para-
klets zuzuschreiben sind, dem «fortdauernden Pfingsten» des Johannes
Chrysostomus. Dies umso mehr, als die Apostel, die der Heilige Geist
zuerst belehrte, ihr Lehramt den Bischéfen weitergegeben haben 2.

3. Die einigende Wirkung des Heiligen Geistes

Christus belebt durch den Heiligen Geist die Gldubigen, die «im
Geist durch das Band des Friedens» 2?2 zusammengehalten werden. Sie
bilden den einen Leib Christi, die Kirche, in die sie durch den Heiligen
Geist erwdhlt und eingefiigt worden sind. Anschaulich wird die Bildung
der Kirche im Hirten des Hermas dargestellt: «Der Fels und das Tor
zum Turm ist der Sohn Gottes; — du siehst also den ganzen Turm zusam-
menhidngend mit dem Felsen, wie wenn er aus eimem Stein gemacht
wire. So haben auch die, die an Gott durch seinen Sohn glauben, diesen
Geist angezogen. Siehe es wird ein Geist und ein Leib sein» 23,

Die wirkende Kraft des Heiligen Geistes duBert sich in der Belebung

16 A.a.O.

7 A.a O

13 A.a 0.

19 Epiphanios, Gegen die Haresien. P. G. 41, 1048 B. Vgl. auch Johannes
Damaskenos, P. G. 62, 488.

20 Joh 14,26.

2t Epiphanios, op. cit. Cf. auch Stylianos PapaApoprouLos: Pateres, Auxesis
tes Ekklesias, Hagion Pneuma. Athen 1970.

22 Eph 4,3.

23 Hermas III., 12 u. 13.



Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist 239

der Glieder der Kirche. «Den von der Kirche empfangenen Glauben,
eine Gabe des Heiligen Geistes, bewahren wir; er ist zu vergleichen
einem kostlichen Kleinod in gutem Gefil3, das sich und das Gefal immer
verjiingt, in welchem es bewahrt wird. Denn das ist das der Kirche
anvertraute Geschaft, Gottes Geschopfen den Geist mitzuteilen, auf
daf alle Glieder die ihn empfangen, belebt werden. Darin besteht die
Verbindung mit Christus, d. h. die Kraft des Heiligen Geistes, das
Unterpfand der Unverginglichkeit unseres Glaubens und dessen Be-
kraftigung, der Weg, der zu Gott fithrt. - Wo die Kirche ist, da ist der
Geist Gottes, und wo Gottes Geist, da die Kirche und die Gesamtheit
der Gnade; der Geist aber ist die Wahrheit. Deswegen haben die keinen
Anteil an ihm, die nicht an den Briisten der Mutter zum Leben gendhrt
werden und nicht die aus dem Leibe Christi (der Kirche) stromende
reine Quelle empfangen» ?*. Auf dieselbe Weise spricht sich Cyprian
aus: Also breitet die von dem Licht des Herrn durchstréomte Kirche
itber den ganzen Erdkreis ihre Strahlen aus; aber ein Licht ist es, das
allenthalben hin sich ergieBt, und die Einheit des Kérpers wird nicht
zerstort; ihre Zweige erstrecken sich durch ihre Lebensfiille iiber die
ganze Erde hin, weit ergieBen sich die reichlich flieBenden Quellen;
aber es ist ein Born, ein Ursprung, eine Mutter, vervielfiltigt durch
ununterbrochene Fruchtbarkeit. Sie erzeugt uns, ihre Milch erndhrt
uns, ihr Geist belebt uns» . Dieselbe Vorstellung findet sich bei Orige-
nes: « Wir haben Leuchten, die uns erleuchten sollen, Christus und seine
Kirche. Er selbst ist das Licht der Welt, der auch die Kirche mit seinem
Licht erleuchtet. — Christus also ist das wahre Licht, durch dessen Licht
die Kirche erleuchtet, selbst auch ein Licht der Welt wird» 6.

Die belebende und die Einheit bewirkende Tatigkeit des Heiligen
Geistes in der Kirche findet bei mehreren Kirchenvitern einen beson-
deren Ausdruck, so z. B. bei Irendus: «Der Geist ist an Pfingsten auf
die Jiinger herabgestiegen; er verlieh ihnen die Macht, allen Vélkern
den Eintritt zum ewigen Leben zu erdffnen und ein Neues Testament
zu erschlieBen. Deshalb lobpriesen sie Gott, im Zusammenklang aller
Zungen, als der Geist die zerstreuten Staimme zur Einheit zuriickfiihrte
und dem Vater die Erstlinge aller Vélker darbot. Denn der Herr hatte

2% Trendus, Gegen die Héresien, III., 24, 1. Zitiert nach J. A. Mohler, Die
Einheit in der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus, dargestellt im Geiste
der Kirchenviter der drei ersten Jahrhunderte. Kéln 1956, S. 9.

25 Cyprian, De unc. 5 ed. Dodw. fol. 78. Zitiert nach J. A. Méhler, a.a. 0., S. 9.

26 QOrigenes, Hom. in Gen. 1. n. 5. Zitiert nach J. A. Méhler, a. a. O., S. 9.



240 Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist

versprochen, uns den Parakleten zu senden, der uns mit Gott vereinen
wiirde. Wie ndmlich das trockene Mehl ohne Wasser nicht zu einem
Teig werden kann, so konnten auch wir viele nicht eins werden in Jesus
Christus ohne das Wasser, das vom Himmel kommt... Durch das Bad
der Taufe empfing unser Leib die Einheit, die ihn unvergianglich macht,
unsere Seele aber empfing sie durch den Geist» 7.

4. Der charismatische und sakramentale Aspekt
der Wirkungen des Heiligen Geistes

In der Gemeinschaft der Kirche verwirklichen sich die verschiedenen
Varianten der Gnadengaben des Heiligen Geistes: «Denke an die Bi-
schofe, die Priester, Diakone, M6nche, Jungfrauen, die gliubigen Laien
eines jeden Volkes. Denke daran, wie der groe Spender der Gnaden
in der ganzen Welt dem einen die Keuschheit, dem andern immer-
wihrende Jungfraulichkeit, diesem die Barmherzigkeit, jenem die Liebe
zur Armut oder die Gabe, bose Geister auszutreiben, verletht. Wie das
Licht mit einem Strahl alles erleuchtet, so erleuchtet der Heilige Geist
all jene, die Augen haben» 28, Und Basilius der GroBe bemerkt: «Wird
die Ordnung der Kirche nicht offensichtlich und unwiderlegbar durch
den Heiligen Geist gewirkt? Denn er hat nach Paulus der Kirche erstens
Apostel, zweitens Propheten, drittens Lehrer, dann Wunderkrifte, Ga-
ben der Heilung, des Beistands, der Leitung, der Zungenrede gegeben
(1 Kor 12,28). Dieser Aufbau ist nach der Verteilung der Gaben aus
dem Geist geordnet» 2.

Mit der Zeit wird der sakramentale Aspekt der Gnade des Heiligen
Geistes von den Kirchenvitern besonders hervorgehoben. Cyrill von
Jerusalem verspricht seinen Katechumenen, da der Geist in der Taufe
die Seele so umfluten und durchdringen wird, wie das Wasser den Tauf-
ling umgibt, wie das Feuer ins Eisen eingeht und darin wirkt 30. In
seinen Katechesen behandelt er ausfiihrlich die Pneumatologie der
Sakramente. «.. VergeBt nicht den Heiligen Geist, wenn ihr erleuchtet
seid. Er ist bereit, eurer Seele sein Siegel aufzuprigen, er gibt euch das
himmlische und gottliche Siegel, das die Ddmonen erbeben 1iBt, er

27 Irendus, Gegen die Haresien, III, 17, 2.

28 Cyrill von Jerusalem, Katechese an die Tauflinge, XVI, 22.

29 Basilius von Cisarea, Uber den HI. Geist, X VI, 39. Ubers. op. cit., S.66-67.
30 Cyrill von Jerusalem, Katechese an die Tauflinge XVII, 14. P. G. 33,985 C.



Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist 241

riistet euch fiir den Kampf, er gibt euch Kraft... Er wird euer Schutz
und Verteidiger sein, er wacht iiber euch wie iiber seine eigenen Solda-
ten» 31, «Durch die Berithrungen mit Chrisam ist der Leib mit einer
sichtbaren Salbung, die Seele aber mit dem Heiligen Geist gesalbt» 32,
«Wie durch die Epiklese das eucharistische Brot zum Leib Christi wird,
so wird durch die Epiklese das Salbél zum Chrisam Christi, das den
Heiligen Geist (bei der Firmenspendung) vermittelt, durch die Anwesen-
heit seiner Gottlichkeit» 3. So ist die Firmung die Epiklese der Taufe
und ihre Vollendung 3¢.

Hippolyt von Rom ruft seine Leser auf, indem er das Bad der Susan-
na kommentiert: «GenieBt die Wonnen des Gartens (der Kirche), wascht
euch im unversiegbaren Wasser..., heiligt euch im himmlischen Ol»3%, Und
in der Anaphora der 4 postolischen Uberlieferung : <Wir bitten dich, deinen
Heiligen Geist auf die Opfergabe der heiligen Kirche zu senden und alle
Heiligen, die kommunizieren, in der Einheit zu versammeln; mogen sie
erfiillt sein vom Heiligen Geist, damit sie ihren Glauben in der Wahr-
heit befestigen, damit wir dich loben und preisen...» 3.

Origenes selbst hat sich iiber die Sakramente nicht geduBlert. Doch
in den Osterlichen Homelien in der Tradition des Origenes finden sich die
folgenden interessanten Uberlegungen: « Der Herr hat uns seinen (eucha-
ristischen) Leib gegeben, damit wir, indem wir uns mit ihm vereinen,
uns mit dem Heiligen Geist vereinen. Tatsichlich ist das Wort Gottes
deshalb Fleisch geworden, damit wir an ihm im Fleisch teilhaben, indem
wir seinen geistigen Leib dem unsrigen und seinen Geist unserem Geist
zu eigen machen, indem wir Tempel des Geistes werden... Durch diese
Vereinigung mit dem Geiste Christi werden die Korper Dinge, die man
mit Heiligkeit behandeln muB» 37. Cyrill von Alexandrien wird dieses
Thema der Vereinigung des Fleisches mit dem Geist durch die Inkar-
nation und die Sakramente weiter entwickeln 38.

31 Migne, P. B. 33, 996. 1009.

32 3. Katechese.

33 P. G. 33, 1089-1092.

3+ S. Luft Lanam, Pneumatologie der Sakramente der christlichen Mysta-
gogie. In: Ernst SUTTNER, Taufe und Firmung, zweites Regensburger Okumenische
Symposion, Regensburg 1971, S. 68.

35 Hippolyt von Rom, Kommentar iiber Daniel I, 33. Sources chrétiennes Nr. 14,
Paris 1947. Das Ol bedeutet die Krafte des Heiligen Geistes nach I, 16 (S. 100).

36 Vgl. Sources chrétiennes 11 (1946), S. 32-33.

37 Vgl. Sources chrétiennes, Nr. 36, Paris 1953, S. 91-93.

38 Zitiert nach: Dictionnaire de la Spiritualité, éd. Beauchesne, Paris 1960,
Bd. 4., S. 1268.

16



242 Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist

Uber den pneumatologischen Charakter der Sakramente, der gleich-
zeitig trinitarisch ist, sei folgendes mit Nikolaus Kabasilao gesagt:
«Die Heilige Dreifaltigkeit wirkt in den Sakramenten. Die ganze christ-
liche Okonomie ist trinitarisch... Wir sind mit dem Vater versohnt,
der Sohn aber hat uns versohnt, der Heilige Geist spendet die Gaben
denen, die als Freunde bezeichnet werden» 3°. «Das, worauf die Sakra-
mente der Initiation abzielen, ist Teilhabe an der Kraft und am Wirken
des guten Geistes» *0.

5. Identitit und Kontinuitdt der Offenbarung des Sohnes
und der Wahrheit, in die der Heilige Geist fiihrt

Es gibt eine Identitdt zwischen der Offenbarung des Sohnes und der
Wabhrheit, in die die Jiinger durch den Heiligen Geist eingefiihrt werden.

Indem er seinen Zuhorern die Worte des Herrn iiber den «Geist
der Wahrheit» erldutert, der die Jinger «in alle Wahrheit leiten» wird 4,
identifiziert der hl. Chrysostomus diese « Wahrheit» mit Christus selbst 2,
der gesagt hat: «Ich bin der Weg und die Wahrheit» 3.

Zur gleichen Auslegung gelangt auch Cyrill von Alexandrien, indem
er die Bedeutung der Reihenfolge der Abschiedsworte hervorhebt 4.
Zunichst sagt der Herrn er sei «die Wahrheit», und daraufhin kiindigt
er den Geist an, der «euch in alle Wahrheit einfithren» wird. Im Grunde
wird also die Wahrheit mit der Person gleichgesetzt, ist aber nicht
hypostatisch zu verstehen. Die Wahrheit, Christus, der Heilige Geist
und die Kirche sind nicht voneinander zu trennen.

Trotzdem darf der Geist nicht als etwas betrachtet werden, das
nur dem Werke Christi dient, da er ihm wesensgleich ist... Der Herr
bezeichnet den Parakleten als «Geist der Wahrheit». Fiir die Glaubigen
war der Herr der erste Paraklet, der Heilige Geist der zweite. Die Sendung
sowohl des ersten wie des zweiten Parakleten sind nicht nur notwendig
und heilbringend, sondern auch von gleicher Wichtigkeit und Bedeu-
tung, ohne daBl irgend welche Vergleiche oder Rangordnungen maglich

3% P. G. 150, 531.

t0 P. G. 150, 574.

41 Joh 16,3.

42 Johannes Chrysostomus, Uber das Johannesevangelium, P.G. 59, 423.
43 Joh 14,6.

4 Cyrill von Alexandrien, Uber das Johannesevangelium, P. G. 74, 444 A.



Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist 243

wiren. Es handelt sich um zwei verschiedene Okonomien und Sendungen,
die jedoch beide in den gottlichen Heilsplan eingegliedert sind.

Der Heilige Geist bewirkt in der Kirche die Vertiefung, Belebung,
Enthiillung, Bewahrung und erneuerte Gestaltung der Offenbarung
des Sohnes. Es besteht also eine vollkommene Ubereinstimmung zwi-
schen der Offenbarung des Sohnes und jener des Heiligen Geistes. Die
Grundlage fiir diese Einheit bildet die Gemeinsamkeit der gottlichen
Natur und der gottlichen Wirkungen der drei Personen der Dreieinig-
keit 45, Alles ist diesen drei Personen gemeinsam auBer der Ungezeugtheit
(des Vaters), der Zeugung (des Sohnes) und des Hervorgehens (des
Heiligen Geistes), die nach der Lehre der Kirche personliche Eigen-
schaften sind. Daher ist die Offenbarung Gottes, ob sie nun im Namen
des Vaters im Alten Testament, durch den Mund des Sohnes wihrend
der Zeit seines irdischen Lebens oder durch die wunderbaren Werke
des Heiligen Geistes nach Pfingsten geschehen, stets die eine, gleiche,
katholische und unteilbare. Sie geht aus der einen unteilbaren Gottheit
hervor, die sich den Menschen durch ihre unerschaffenen Kriafte kundtut,
deren Wesen jedoch unzuginglich bleibt.

Die lobsingende und lobpreisende Kirche umrei3t in wenigen Wor-
ten das Wunder der Einheit der Offenbarung: «Die Verkiindigung der
Apostel und die Lehren der Viter bekriftigen den einen Glauben in
der Kirchey 6.

Die erneuernde Wirkung des Heiligen Geistes geschieht, ohne die
Identitit und Kontinuitit des Glaubens anzutasten. «Es ist ndmlich
notwendig, immer fest und unwandelbar auf der Uberlieferung zu
beharren. Denn der unser Leben von der Verderbnis losgekauft hat,
gab uns die Kraft zur Erneuerung, die zwar einen unaussprechlichen
Grund hat und im Geheimnis verborgen ist, der Seele aber die Herr-
lichkeit des Heils bringt, so daB3 irgendein Hinzufiigen oder ein Hin-
wegnehmen offenbar das Verfehlen des ewigen Lebens bedeutet» 7.

Wer am Leben der Kirche teilnimmt, bewahrt den Glauben nicht
als eine rein begriffliche, trockene Schépfung der kirchlichen Institution,
sondern als eine Gabe des Heiligen Geistes. Ein Abweichen vom Wesen
der Lehre wiirde auch einen Bruch im kontinuierlichen Leben nach sich
ziehen und eine Leugnung der Wirkung des Heiligen Geistes bedeuten.

45 Cyrill von Alexandrien, a. a. O., P. G. 74, 449, 452.

4 Kontakion der 6. Ode des Sonntags der Viter.

47 Basilius der GroBe, a.a. O., XII, 28, 117 A, B, S. 346. Ubers.: op. cit.,
S. 51.



244 Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist

So verkiindeten die Apostel iiberall die gleiche Lehre, als Ausdruck
des christlichen, vom Heiligen Geist durchdrungenen Lebens. Was ihnen
anvertraut wurde, sollten sie treu weitergeben. «Zuerst», so sagt Tertul-
lian, «bezeugten die Apostel in Judda den Glauben an Jesus Christus,
griindeten Kirchen und reisten dann in die ganze Welt: dieselbe Lehre
desselben Glaubens verkiindeten sie den Voélkern. Kirchen stifteten
sie sofort in jeglicher Stadt; von diesen entlehnten hierauf die iibrigen
Kirchen den Ableger des Glaubens und den Samen der Lehre, und
entlehnten ihn tédglich, damit sie Kirchen wiirden. Dadurch wurden
sie selbst apostolische Kirchen, weil sie deren Erzeugnis sind. Ein jedes
Wesen jeglicher Art mufl nach seinem Ursprung beurteilt werden;
diese so zahlreichen und so grofen Kirchen sind daher nur ezne, nimlich
jene erste, von den Aposteln gegriindete, aus welcher sie alle stammen.
So sind sie alle die erste (urspriingliche), alle apostolisch, da sie alle
die eine sind und alle die Einheit bekunden» 8,

Wie gewissenhaft man sich an die iiberlieferte Lehre hielt, driickt
Irendus folgendermafBlen aus: «.. Diese Botschaft und diesen Glauben
bewahrt die Kirche, wie sie ihn empfangen hat, obwohl sie, wie gesagt,
iiber die ganze Welt zerstreut ist, sorgfiltig, als ob sie in einem Hause
wohnte, glaubt so daran, als ob sie nur eine Seele und ein Herz hitte,
und verkiindet und {iberliefert ihre Lehre so einstimmig, als ob sie nur
einen Mund besidBe. Und wenngleich es auf der Welt verschiedene Spra-
chen gibt, so ist doch die Kraft der Uberlieferung ein und dieselbe. Die
in Germanien gegriindeten Kirchen glauben und iiberliefern nicht anders
als die in Spanien oder bei den Kelten, die im Orient oder in Agypten,
die in Lybien oder in der Mitte der Welt. So wie Gottes Sonne in der
ganzen Welt ein und dieselbe ist, so dringt auch die Botschaft der Wahr-
heit iiberall hin und erleuchtet alle Menschen, die zur Erkenntnis der
Wahrheit kommen wollen» *°.

So ist der Christ hinsichtlich der Bestimmung dessen, was die
wahre Lehre ist, auf die Gemeinschaft des Geistes mit allen gleichzeitig
und vor ihm lebenden Gldubigen, bis zu den Aposteln hinauf, angewiesen.
Die Art und Weise, wie man zur christlichen Lehre gelangt, ist dieselbe,
wie man des christlichen Geistes selbst teilhaftig wird. Mit anderen
Worten, die Frage: Was ist Christi Lehre? gehort wesentlich der ge-

48 Tertullian, De Praescript., c. 20.
49 Trendus, Gegen die Hiresien, III, 11. Ubers. von E. Klebba, Miinchen
1912, S. 33/34.



Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist 245

schichtlichen Ordnung an. Sie bedeutet: Was ist von der Zeit der Apostel
an in der Kirche gelehrt worden? Wie lautet die allgemeine, ununter-
brochene Uberlieferung? 5°

Die Ubereinstimmung mit dem Glauben aller Zeiten ist kein blinder
Autoritdtsglaube, sondern eine notwendige Folge der Eigentiimlichkeit
des Christentums. Die orthodoxe Kirche hat am apostolischen Glaubens-
gut nichts gedndert, nicht aus historisch bedingten Griinden, weil sie
z. B. keine Reform oder Gegenreform noétig gehabt hitte, sondern aus
wesentlichen Griinden: «.. Haltet fest an dem, was wir euch als christli-
che Lehre iiberliefert haben, in miindlicher Rede wie auch in unserem
Brief» 5. — «Die wahre Gnosis», schreibt Irendus, «ist die Lehre der
Apostel und das alte Lehrgebdude der Kirche fiir die ganze Welt. Den
Leib Christi erkennt man an der Nachfolge der Bischofe, denen die
Apostel die gesamte Kirche iibergeben haben. Hier sind die Schriften
in treuer Uberlieferung bewahrt; nichts ist hinzugetan, nichts ist fort-
genommeny 2,

Aus soteriologischen Griinden darf der Gldubige, nach Clemens
von Alexandrien, nicht «ton ekklesiastikon parabainein kanona». « Kirch-
liche Regel», «Wahrheit», «gottliche Schrifty und «kirchliche Uber-
lieferung» sind fiir ihn identisch. «Der Gnostiker allein, der in der Be-
schiaftigung mit den heiligen Schriften alt geworden ist und an der
rechtgliubigen Lehre der Apostel und der Kirche festhilt, lebt ganz
dem Evangelium geméaf» 3.

Bei Origenes findet sich dieselbe Anschauung. «Die Kirchenlehre»
oder «die Predigt des Evangeliums» verteidigen, ist fiir ihn ein und das-
selbe 3*. Diese beiden Ausdriicke werden oft miteinander vertauscht,
so daBl die Lehren der Hiretiker sowohl als «unevangelisch» wie «der
kirchlichen Lehre widersprechend» qualifiziert werden, wiahrend «kirchli-
che Tradition» und «evangelische Nachfolge» die gleiche Bedeutung haben.

Daher rithren die Ausdriicke der Verehrung und Hochachtung,
mit denen die Heilige Schrift bedacht wird: «Die Kirche», sagt Irendus,
«ist iiber die ganze Erde ausgesit», «die Sdule aber, die Grundfeste
und der Lebenshauch der Kirche ist das Evangelium»; vier solcher

50 Vgl. Mohler, a. a. O., S. 3 ff.

51 2 Thess 2,15.

52 Irenius, Gegen die Hiresien, IV, 33, 8. Ubers. op. cit., S. 109.
53 Clemens von Alexandrien, Stromata, VII, 16. P. G. 9, 532,

5% Origenes, Kommentar zum Johannesevangelium, VII, 8 SC 120 (1966),
P- 389, 388 no 2.



246 Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist

Sdulen muBl die Kirche haben, die allenthalben Unsterblichkeit aus-
hauchen und die Menschen wieder beleben» 5. Daher die immer wieder-
kehrenden Empfehlungen und Aufforderungen, die Heilige Schrift zu
lesen; deshalb wurde es auch fiir gleichbedeutend gehalten, die christ-
liche Lehre zu leugnen oder die heiligen Schriften auszuliefern: beides
hieB Christus verleugnen.

6. Die Uberwindung der Buchstabentreue durch den Heiligen Geist
wn der Kontinuitdt

Hier handelt es sich nicht um die geisttétende « Buchstabentreue» ¢,
die sogar «eine Hiille fiir die Gottlosigkeit» sein kann 57. Das Festhalten
am Buchstaben der Schrift ist die Folge einer unechten Gemeinschaft
der Christen mit dem Haupt der Kirche. Im Rahmen der Kirche und
der orthodoxen Theologie ist eine solche Unterwerfung «unter den
Buchstaben» %8 nicht gerechtfertigt. Die Auslegungsart, die sich auf
den Buchstaben beschriankt, kam den jiidischen Schriftgelehrten gele-
gen, deren statische Auffassung des Gesetzes sich in scharfem Gegensatz
zum dynamischen Leben der Kirche befand und die die « Vollkommen-
heit durch Zusitze» ° zu erreichen suchten. Der Sinn fiir das Wachstum,
das die lebendige Realitit der Kirche voraussetzt, war dem unfrucht-
baren Geist der Gesetzeslehrer fremd, und ihnen gleichen jene Ortho-
doxen, die sich im Kreise bewegen und «das Ungeschriebene» ©° verur-
teilen. «Die verborgene Schonheit» 61, das hei3t die Fiille der gottlichen
Wahrheit, die sich hinter dem Buchstaben der heiligen Schrift ver-
birgt, wird durch Teilnahme und Teilhabe am Leben der Kirche verbiirgt.

So wirkt der Heilige Geist im Leben der Kirche, in Liturgie, Dia-
konie und Verkiindigung. Seine Ausstrahlung wird Gegenstand geist-
licher, doxologischer und hymnologischer Erfahrung. Der Theologe hat
die Pflicht, ein heiliger Mann zu sein, seine Theologie dagegen ist «geist-
liche Wissenschaft», wie Clemens von Alexandrien bemerkt. « Wir be-

55 Irendus, Gegen die Hiresien III, 11,8.

56 Gregor von Nazianz, Uber den HI. Geist. P. G. 36, 136 AB.
57 A.a.O.

58 a. 0. 24, P. G. 36, 160 B.

59 a. 0., 26, P..G,; 36, 161 C,

60 a. 0., 21, P. G. 36, 156 C.

61 a. 0. 21 P. G. 36, 156 D.

A



Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist 247

haupten nicht, daBl die Erkenntnis bloB in Begriffen bestehe, sondern
sagen, daB sie ein gottliches Wissen und jenes Licht sei, das infolge des
Gehorsams gegen Gott in der Seele entziindet wird, ein Licht, das dem
Menschen alles offenbart und ihn lehrt, sich selbst zu erkennen und
Gottes teilhaftig zu werden» 62,

Nicht der Buchstabe der christlichen Lehre ist es, der die Heiden
bekehrt, sondern die ins Leben umgesetzte christliche Lehre. Justin
erzihlt von sich selbst und anderen, daB3 er wie diese durch unmittelbare
Anschauung christlicher Lebensfiihrung fiir das Christentum gewonnen
worden seien .

Die Apostel tibermitteln die christliche Lehre durch gottliche Kraft
und nicht, wie Origenes bemerkt, durch bloBe Begriffe: « Wer das Wirken
der Apostel Jesu verstindig und ohne Vorurteil zu betrachten vermag,
kommt zu der Ansicht, dal sie mit gottlicher Kraft das Christentum
lehrten und es so erreichten, die Menschen dem Worte Gottes zu gewin-
nen. Denn es war bei ihnen nicht der Besitz jener Redegewandtheit und
schonen Ordnung des Ausdrucks, wie die dialektische oder rhetorische
Kunst der Griechen es fordert, was ihre Zuhorer gefangen nahm. Und
ich bin der Meinung, wenn Jesus zur Verkiindigung seiner Lehre Mdnner
ausgewdhlt hitte, die nach der Auffassung der groBen Menge weise
und geeignet waren, nach Gefallen des Volkes zu denken und zu reden,
so wiirde man wohl mit Fug und Recht geargw6éhnt haben, Jesus habe
sich eines ahnlichen Verfahrens bedient, wie die Griinder einer Philoso-
phenschule; es wire dann auch die Erfiillung der VerheiBung von der
Gottlichkeit seiner Lehre nicht mehr sichtbar zutage getreten, da ‘das
Wort und die Verkiindigung’ in ‘Uberredungskunst der Weisheit’ be-
standen hitte, die sich auf Ausdruck und Darstellung stiitzt, und so
wiirde dann ‘der Glaube’ geradeso wie es bei dem Glauben der Welt-
weisen an ihre Lehren der Fall ist, auf ‘Menschen-Weisheit’ und nicht
auf ‘Gottes-Kraft’ sich griinden. Wenn man aber sieht, wie ‘Fischer’
und ‘Zollner’, welche ‘nicht einmal die Anfangsgriinde der Wissen-
schaft kennen’ — so schildert sie uns das Evangelium, und Celsus glaubt
ihnen darin, daB sie ndmlich die Wahrheit sagen, wenn sie sich als unge-
lehrte Leute bezeichnen —, unerschrockenen Mutes nicht nur vor Juden
vom Glauben an Jesus reden, sondern ihn auch bei den iibrigen Voélkern
mit Erfolg verkiindigen, wird man dann nicht fragen, woher die iiber-

62 Clemens von Alexandrien, Stromata III, 5. P. G. 8, 1148 B.
63 Apologie 12,1.



248 Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist

zeugende Kraft ihrer Worte stammte, da sie doch anders geartet war
als die bei der groBen Menge geltende? Wer wollte auch in Abrede
stellen, daB3 Jesus das Wort: ‘Folget mir nach, und ich will euch zu
Menschenfischern machen’, durch eine goéttliche Kraft an seinen Aposteln
erfiillt hat? ... Deshalb werden auch die, welche das mit Kraft verkiin-
dete Wort horen, selbst mit Kraft erfiillt und erweisen diese durch ihre
Gesinnung und ihr Leben und ihr Kdmpfen fiir die Wahrheit bis zum
Tode» 6.

Nicht der tote Buchstabe, sondern «Geist und Kraft» sind es, die
das Christentum ausweisen, wie Origenes gegen Celsus unterstreicht 93,
der nichts Gutes in der Bibel fand, was nicht auch schon eine Menge
von Philosophen und Dichtern gesagt hitte.

Mutatis mutandis wurden die Hiretiker von der Kirche abgewiesen,
nicht wegen ihrer Ausdrucksweise, sondern wegen ihrer Geisteshaltung,
ihrer bewuBten Trennung von der Kontinuitit mit dem lebendigen
Christentum. Thr Leben, sagt Cyprian, vertrocknete wie ein vom Baum
abgerissener Zweig, wie ein von der Quelle abgetrennter Bach, wie ein
mit der Sonne nicht mehr verbundener Strahl» %. Ignatius von Antio-
chien mahnt daher: «Keiner mache auch nur den Versuch, abgesondert
fiir sich etwas Verniinftiges tun zu wollen, sondern bekundet gemeinsam
ein Gebet, ein Flehen, eine Hoffnung in Liebe und in heiliger Freude
zu Jesus Christus» 7.

7. Die zeitlich und ortlich bedingte « Inkarnation» der Wahrheit

Wenn die Kirche ihrer geistigen Sendung gerecht werden will,
dann hat sie die Aufgabe, den Problemen jeder Epoche nachzugehen
und eine Losung fiir sie zu finden. Die Kirche steht in organischer Be-
ziehung zur Welt und zur Geschichte. Gerade weil die Kirche den Leib
Christi darstellt, der uns der Menschlichkeit nach wesensgleich wurde
und am Leben der Kirche und der Geschichte teilnahm, existiert die
Kirche nur als Inkarnation des Herrn in der Welt und der Geschichte.

Als solche lebt sie die Probleme der Welt, in der heiligen Euchari-

64 Origenes, Contra Celsus I,62.

65 A, a. O, I1I, 68.

66 Cyprian, De unitate c. 5.

67 Ignatius von Antiochien, An die Magnesier VII, 1. Ubers. von J. A. Fischer
in: Die apostolischen Viter, Miinchen 1956, S. 167.



Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist 249

stie bringt sie Gott die téglichen Bediirfnisse und Note der ganzen Welt
dar. Die orthodoxe Liturgie ist voll von solchen Anaphoren. Wenn die
Kirche im sakramentalsten Augenblick der heiligen Eucharistie nicht
vergilt, an die No6te der Welt zu denken, dann hat sie dauernd die
Pflicht, die Probleme und Noéte des heutigen Menschen, was immer
sie sein mogen, so ernst wie moglich zu nehmen.

Die Kirche hat die Aufgabe zu wachsen, und sie wird wachsen,
solange Christus ihr Haupt ist . Sie ist jedoch nicht ein Gefil} aller
Erkenntnis im statischen Sinne, sondern ein Gefifl der Gnade im dyna-
mischen Sinne. Durch diese Gnade werden die Glaubigen zur Erkenntnis
der Wahrheit gefiihrt. Die Kirche wurde berufen, zu entscheiden, durch
ihre Autoritit die echten Zusitze zur Herrenlehre zu schiitzen und die
unechten zu verwerfen. Im einen Falle anerkannte sie den Zusatz als
eine «Erginzung des Fehlenden» ® und als ein «Fortschreiten in der
Erkenntnis» 7° der einen Wahrheit unseres Herrn Jesu Christi. Im andern
Falle stellte sie fest, dall der Zusatz eine andere Wahrheit, d. h. einen
anderen Christus voraussetzte, der der Kirche fremd und unbekannt
war. Dann galt die Lehre als «neuartig» und wurde, wenn auch nicht
immer, als hédretisch verurteilt. Eine solche Entscheidung stellte jedoch
die Kirche auf eine harte Probe, da sie eben nicht statisch ist, sondern
im dynamischen Sinne ein Gefil der Gnade und nur als solches ein
Gefd3 der Wahrheit wird. Die Ausiibung der Entscheidungsgewalt in
theologischen Fragen stellt fiir die Kirche eine harte Priifung und eine
schmerzliche Erfahrung dar.

Die Dogmen enthalten keine neue Offenbarung, denn diese ist mit
dem Zeitalter der Apostel abgeschlossen. Sie sind eine Analyse des
Geoffenbarten, die worthafte Ikone der Wahrheit. Die Hohepunkte der
Theologie, wie die Lehre und die Auseinandersetzungen tiber das Ver-
hiltnis der drei Personen in der heiligsten Dreifaltigkeit (Triadologie),
iiber die Person des Erlosers Christus (Christologie) und iiber den Hei-
ligen Geist (Pneumatologie) lassen sich nur als Versuch einer Antwort
auf die dringenden und konkreten Probleme einer bestimmten Zeit
erkliren. Da aber die Antworten, die von den Kirchenvitern auf diese
Fragen gegeben wurden, von Gott eingegeben waren, verblieben sie
der Kirche als unverdnderliche Regel geistlicher Erfahrung, die fiir
dieselben Probleme immer giiltig bleibt und Licht fiir die Bewdltigung

68 Johannes Chrysostomus, An die Kolosser. P. G. 62, 344.
69 Basilius von Césarea, Brief 223 an Eustathius, P. G. 32, 829 B.
70 A a. O.



250 Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist

neuer Fragen gibt. Parallel dazu setzt auch die nach schweren Ausein-
andersetzungen erfolgte Annahme der Beschliisse der Okumenischen
Konzilien durch die Mehrheit der Ortskirchen die Erleuchtung durch
den Heiligen Geist bei der Entstehung und Ausprigung dieser Theologie
voraus. Die Viter und Theologen der sieben Okumenischen Konzilien
waren Zungen Gottes, die aus der Erfahrung ihres Lebens in Christus
sprachen. Ihre Theologie war eine Fortsetzung des Evangeliums, eine
Fortsetzung der Prophetie 7.

«Wir bekennen», sagt das Konzil von Konstantinopel im Jahre 553,
«daf wir den Glauben festhalten und predigen, den unser Erldser den
heiligen Aposteln von Anfang an gegeben hat und den diese in der
ganzen Welt predigten. Das ist der Glaube, den die heiligen Viter be-
kannten, auslegten und den Kirchen iiberliefert haben; und wir folgen
ihnen in allem.»

8. Die Auslegung der Wahrheit

Durch unmittelbare Inspiration des Heiligen Geistes legt die Kirche
in jeder Epoche, je nach den No6ten der Zeit, die Wahrheit aus. Eben
weil die Wahrheit mit dem fleischgewordenen Herrn in der Geschichte
identisch ist, geschieht auch die Uberlieferung der Wahrheit durch die
Jahrhunderte hindurch, durch ununterbrochene Inkarnation in das
Leben einer jeden geschichtlichen Epoche. Und da jede geschichtliche
Zeit von der vorangegangenen verschieden ist, soll die Interpretation
der Uberlieferung, d.h. die Inkarnation der Wahrheit, immer das
Gewand der betreffenden Epoche tragen. Aus diesem Grunde haben die
Kirchenviter nicht gezogert, ja sie haben es sogar als ihre Aufgabe
empfunden, die Begriffe ihrer Zeit zu gebrauchen, um damit die Wahr-
heit des Evangeliums zu umschreiben (z. B. in der neuplatonischen
Philosophie). Dafiir sind sie u.a. von Harnack angegriffen worden:
sie hdtten sich vom Neuen Testament entfernt, indem sie sich von der
hellenischen Philosophie beeinflussen lieBen. Die Wahrheit wird aber
nicht verraten, wenn sie in jeder geschichtlichen Epoche neu inkarniert
wird, sondern dann, wenn sie wie eine Reliquie oder ein Museumsstiick
aufbewahrt wird, aus Angst, sie kénnte von der Geschichte angetastet

1 Siehe Uberlegungen von S. Papaporouros zum Okumenismusdekret in:
D. PapanDrEOU (Hrsg.), Stimmen der Orthodoxie zu Grundfragen des II. Vati-
kanums. Wien: Herder 1969, S. 141-186.



Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist 251

werden. Der Heilige Geist, der immer in der Geschichte lebt, ermoghcht
die Inkarnation der Wahrheit in jeder Epoche.

Der gottliche Geist verschwand nicht mit den Aposteln; die Kirche
ist der lebendige, theologische Ort, wo Gott fortfihrt, den Menschen
jeder Zeit sein Wort zu sagen und immer wieder zu sagen. Derselbe
Grundsatz erzeugt dieselbe Wirkung. Und alle Gliubigen haben das-
selbe BewuBtsein, denselben Glauben, weil dieselbe gottliche Kraft ihn
bildet, was durch Teilnahme am Leben der Kirche méglich wird. Dieser
prophetische Charakter verbiirgte die Einheit der Standpunkte und
Lehren, die Ausdruck des Lebens im «neuen» Menschen Christus waren,
jenes Lebens, das seinem Wesen nach in jedem bewuBten Glied der
Kirche ein und dasselbe ist. Aber die wesentliche Einheit dieser prophe-
tischen Darlegung des Lebens in Christus schlieBt keineswegs die Ver-
schiedenheit der Formen aus.

Die geschichtlichen Kleider, die die inkarnierte Wahrheit in jeder
Epoche annimmt, dndern nichts am Wesen der Wahrheit. Das Drama
der Kirche besteht darin, daB es in ihr Glieder gibt, die nicht immer
zwischen Wesen und Form zu unterscheiden verstehen, mit der Folge,
daB sie formale Gesichtspunkte fiir wesentlich halten (der Fehler des
Traditionalismus) oder die zentrale Wesenheit relativieren (der Fehler
des Reformismus).

Die orthodoxe Kirche ist also die Kirche der ununterbrochenen
Inkarnation der Wahrheit durch den Heiligen Geist. Sie ist die Kirche
der Tradition, aber nicht im statischen, sondern im dynamischen Sinne.
Fiir sie ist Tradition nicht die Gesamtheit der dogmatischen und ethi-
schen Wahrheiten, die sie nur besitzt und bewahrt. Sie ist auch nicht
eine der zwei Quellen der Offenbarung, wie dies oft in dogmatischen
Schriften behauptet wird. Tradition ist das Leben der Kirche als solche.
Jede neue Generation fiigt der goldenen Kette der einen, heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche ein Glied hinzu, um so den
mystischen Leib Christi zu vollenden.

Aus diesem Grunde wurde der ungeschriebenen miindlichen Uber-
lieferung durch die Okumenischen Konzile und durch die Kirchenviter
die gleiche Autoritit verliehen wie der schriftlichen Uberlieferung, der
heiligen Schrift. So bestimmt der 3. Kanon des 7. Okumenischen Kon-
zils: « Wir miissen alle unsere kirchlichen Uberlieferungen, die geschrie-
benen und die ungeschriebenen, unverindert bewahreny 72,

72 Dasselbe betont um die Mitte des 14. Jahrhunderts Gregor Palamas in:
Pros Dionysion Lomologia 7, Vgl. S. PAPADOPOULOS, a. a. O., S. 67.



252 Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist

Interessant und beachtenswert sind die folgenden Uberlegungen
Basilius’ des GroBen in dieser wichtigen Frage:

«Von den in der Kirche beobachteten Lehren und verkiindeten
Wabhrheiten stammen manche aus der schriftlich festgelegten Unter-
weisung, andere haben wir aus der Uberlieferung der Apostel empfangen
und im geheimen weitergegeben. Beide haben fiir den Glauben die gleiche
Bedeutung. Niemand, der auch nur eine geringe Erfahrung mit den
Satzungen der Kirche hat, wird ihnen widersprechen. Wenn wir versuch-
ten, die ungeschriebenen Briuche aufzugeben, unter dem Vorwand,
daB sie keinen Wert hdtten, wiirden wir dem Evangelium selbst in
wichtigen Punkten Abbruch tun; mehr noch, wir wiirden dann aus der
Lehre ein bloBes Wort machen. Zum Beispiel — um das erste und ge-
brauchlichste zu erwihnen — wer hat uns schriftlich gelehrt, da8 die aut
unseren Herrn Jesus Christus Hoffenden sich mit dem Zeichen des Kreu-
zes bezeichnen? Welche Schrift hat uns gelehrt, uns beim Beten nach
Osten zu wenden? Welcher Heilige hat uns schriftlich die Worte der
Epiklese hinterlassen, die wir bei der Weihe iiber das eucharistische
Brot und iiber den Kelch der Segnung sprechen? Wir begniigen uns
jedoch nicht mit den Worten, die uns der Apostel oder das Evangelium
berichten, sondern sprechen vorher und nachher noch anderes aus der
ungeschriebenen Lehre, was fiir das Mysterium von groBer Bedeutung
ist. Wir segnen auch das Taufwasser, das heilige Ol und auBerdem den
Tédufling selbst. Aufgrund welcher Schriften? Geschieht es nicht auf-
grund der verschwiegenen und geheim gehaltenen Uberlieferung? Wie
anders? Welches geschriebene Wort hat uns die Salbung mit Ol gelehrt ?
Das dreifache Eintauchen des Téduflings, woher kommt es? Und was
sonst noch zur Taufe gehort, das Abschwéren dem Satan und seinen
Engeln, aus welcher Schrift stammt es? Kommt es nicht aus der unaus-
gesprochenen und unverdffentlichten Lehre, die unsere Viter in ruhigem
Stillschweigen bewahrten? Sie wuBten, daB die Geheimnisse durch
wiirdiges Schweigen bewahrt werden; denn was den Uneingeweihten
zu schauen versagt war, wie kénnte das schicklicherweise durch Schriften
verbreitet und gelehrt werden?» 73

Es ist nicht moglich, daB} sich die Kirche von einem «Gefil3 der
Wahrheit» in ein «Gefil des Buchstabens» verwandelt. Der Heilige
Geist, der die Kirche schuf, inspirierte sowohl die Verfassung der hei-

73 Basilius von Ciasarea, Uber den Heiligen Geist, XXVII, 68. Ubers. op.
cit., S. 98-99.



Die Verfiigbarkeit gegeniiber dem Heiligen Geist 233

ligen Schrift als auch die Schaffung der Theologie. Solange die Kirche
der lebendigen Gegenwart dieses Geistes sicher ist, der das Werk des
Herrn fortsetzt, wird sie die Fesseln des Buchstabens sprengen und
die Schonheit der Wahrheit erfahren. Sie wird nicht davor zuriick-
schrecken, dieser Schonheit der Wahrheit Ausdruck zu verleihen, selbst
wenn sie nicht im Buchstaben der Schrift festgelegt ist. Solange die
Theologie ein Ausdruck der einen und katholischen Wahrheit ist, ein
Ausdruck also des Geheimnisses der heiligsten Dreieinigkeit und ihrer
Heils6konomie, wird die Kirche wahrhaftig wachsen, wachsen in Christus
durch den Heiligen Geist. «Der Herr wird durch uns selbst oder durch
andere die Erfiillung des noch Fehlenden geben gemidl der Erkenntnis,
die der Geist denen, die seiner wiirdig sind, gewahrt» 74,

7 A a. 0., XXX, 79. Ubers. op. cit. S. 117. Vgl. S. PAPADOPOULOS, a. a. O.,
S. 78.



	Die Verfügbarkeit gegenüber dem Heiligen Geist und die Treue zum Ursprung nach der Lehre der griechischen Kirchenväter

