
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 1-2

Artikel: Heilsspiegel und Gottesschau

Autor: Thomas, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760413

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michael Thomas

Heilsspiegel und Gottesschau

Zur chronologischen Einordnung des Speculum humanae salvationis
nach der historischen Kontroverse über die Visio beatifica

I. VORBEMERKUNG

In seiner exemplarischen Darstellung des Erlösungsgeschehens, die
für eine individuelle Überschau des Menschen ausgebreitet ist, enthält
das Speculum humanae salvationis (Heilsspiegel) sicherlich ein im eigentlichen

Sinne zeitloses Moment. Der gültig wirkende Eindruck des großen

spätmittelalterlichen Erlösungsgedichts, das sich von zahlreichen
polemischen Werken der kontroversen Epoche abhebt1, liegt zweifellos
auch in einem Bemühen des bedeutenden unbekannten Autors um eine

gewisse Ausgewogenheit der Argumentation begründet. In diesem Werk,
das im späteren Mittelalter in Hunderten von Handschriften verbreitet

war, erscheint polemische Verdeutlichung des eigenen Standorts durch
eine Absicht zur Darlegung von «objektivem» Wissen und zur Darbietung

selbständiger Einsicht für den Leser und kontemplativen Betrachter

des Werkes in gewissem Maß ersetzt2.
Ein solcher Sachverhalt kommt natürlich dem Versuch einer

Bestimmung jenes Standorts und seines geschichtlichen Ausgangs nicht
unbedingt entgegen. - Es darf angenommen werden, daß der Verfasser

1 Ich denke z. B. an die um die gleiche Zeit in Deutschland kursierenden
Schriften Ockhams und der Michaeliten.

2 Vgl. Prol., 5 f.: «In praesenti autem vita nihil aestimo homini utilius esse

quam Deum creatorem suum et propriam conditionem nosse.» Textwiedergaben
hier nach J. Lutz und P. Perdrizet, Speculum humanae salvationis, Bd. I (Text
und Kommentar) und II (Tafeln), Mülhausen 1907 und 1909. - Eine neuere
vollständige (Faksimile-) Edition (die auch das von Lutz und Perdrizet nicht aufge-



Heilsspicgel und Gottesschau 205

des Heilsspiegels einem Orden angehört hat3. Einerseits ist die Benennung

eines Dominikanerbruders zu Eingang einer der abschließenden

Kontemplationen (über die sieben Schmerzen Mariae) bemerkenswert 4,

doch deuten einige theologische Kriterien, besonders im Prolog, auf
eine franziskanische Orientierung des unbekannten Autors: die

Umschreibung eines «Lebensbaumes» («Lignum vitae»), des berühmten
franziskanischen Vergleiches für die Contemplatio des Heilswerkes
Christi5 sowie ein Hinweis auf eine Expositio der vier evangelischen
Aspekte, die sich in allegorischer Weise nach einer besonders von der

strengeren franziskanischen Richtung frequentierten theologischen Quelle
erschlüsseln läßt 6. - Bezüglich der Nationalität ist neuerdings auch
die Frage einer italienischen Herkunft des Autors aufgeworfen worden,
freilich noch unter Vorbehalt der bisherigen (deutschen) Alternative 7.

nommene Proœmium enthält): Speculum humanae salvationis; Vollständige
Faksimile-Ausgabe des Codex Cremifanensis 243 des Benediktinerstifts Kremsmünster.
Mit einem Kommentar von Willibrord Neumüller O. S. B., Graz 1972.

3 Diese Annahme seit Lutz und Perdrizet a. a. O. Bd. I S. 245, die in diesem
Sinne die gelegentliche Anrede «Fratres» im Text des Heilsspiegels interpretierten.

- Dagegen ist ihre Vermutung, der Verfasser des Heilsspiegels sei wahrscheinlich

der deutsche Kartäuser Ludolf von Sachsen (gest. 1378) gewesen (a. a. O.
S. 253 ff.), nicht hinreichend gestützt. Vgl. Antonin Passmann O. F. M. Cap.,
Probleme um Ludolf von Sachsen, in Archiv für elsässische Kirchengeschichte,
N. Ser. III, 1949/50, S. 13-34. - Meines Dafürhaltens gehört Ludolf einer späteren
Generation an. Was gegen Ende der vorliegenden Untersuchung über den Autor
des Heüsspiegels zusammenfassend ein wenig konkretisiert ist, beleuchtet auch
eine eher andere Persönlichkeit als die des wichtigen rheinischen Kompilators
(Vita Jesu Christi).

4 Vgl. auch Lutz und Perdrizet a. a. O. S. 246 ff. - Dazu auch unsere
Erörterungen am Schluß dieser Untersuchung.

5 Speculum h. s. Prolog, 23 fi. ; Bonaventura, Lignum vitae, Prolog Nr. 3 f.
in: Bonav., Opera, Tom. VIII, Quaracchi, 1898, S. 68 f. (Schriften Bonaventuras
werden in der Folge nach dieser Ausg., T. I-X. Quar. 1882-1902, zitiert.)

6 Der Text nennt das Symbol des Löwen (Prol., 63) und das des Adlers
(Prol., 65). Mensch und Opferstier (Aspekte des Evangeliums nach Matthäus und
Lukas) sind nicht genannt, doch berührt die Darlegung in den Zeilen 54 und 56
Begriffe, die sich als Allegorien für sie verstehen lassen, wenn man die Textpassage
neben eine Expositio zu Ezech. I mit Allegorien von Joachim de Fiore legt. (Es
ist in der Ausgabe von Leone Tondelli, Marjorie Reeves, Beatrice Hirsch-Reich,
II Libro delle Figure dell'Abate Gioachino da Fiore, Turin 1953, Bd. II, Tavola
XV). Zu dem Thema auch meine Studie: Zur kulturgeschichtlichen Einordnung
der Armenbibel mit Speculum humanae salvationis, in Archiv für Kulturgeschichte,
Bd. LII, 1970, bes. S. 213 ff.

7 Vgl. auch Bemerkungen zur Entstehungsgeschichte in Rezensionen der
Faksimile-Edition des Heilsspiegel- Ms. Kremsmünster C. 243 von Gerhard Schmidt
in: Kunstchronik, Jg. XXVII, 1974, S. 152-166 u. v. Verf, in: Zeitschr. f.
Religions- u. Geistesgeschichte, Bd. XXVI, 1974, S. 252-259 sowie die Studie Lo Spe-



206 Heilsspiegel und Gottesschau

Eine frühe Verbreitungslinie des Heilsspiegels auch in Italien ist
erwiesen 8.

Als Datum einer ersten Verbreitung des Werkes wurde bislang
das Jahr 1324 angenommen, und zwar aufgrund eines Hinweises in
zwei Handschriften des 14. Jahrhunderts in Paris 9. Indessen ist bereits

vor einigen Jahren bemerkt worden, daß im Text des Speculum humanae
salvationis die Kontroverse um die Anschauung Gottes (Visio beatifica)
anklingt10, die gegen Ende der Regierung von Papst Johannes XXII.
(1316-1334) die theologische Welt Europas beschäftigte.

II. DIE KONTROVERSE

Der Ansatz der theologischen Diskussion um die Visio beatifica
ist keineswegs besonders abstrakt, da er einen Ausgangspunkt in einer

Frage hat, die sich viele, vielleicht die meisten Menschen im Laufe
ihres Lebens einmal stellen: Was erlebt die Seele, die im gegenwärtigen
Leben Trägerin des Bewußtseins ist, wenn sie sich einmal durch den Tod
vom Körper und seinen Aktivitäten löst und einem fließenden, dunklen
Bereiche zustrebt? - Thomas von Aquin vergleicht den Weg, den das

zu seelischen und geistigen Erlebnissen fähige Wesensglied des Menschen

einschlägt, mit einer Bewegungsrichtung, der physische Substanzen

aufgrund der ihnen eignenden Schwere oder Leichtigkeit folgen n. Im
Purgatorium («Fegefeuer») geschieht der schmerzhaft-einsichtige see-

culum humanae salvationis e l'Idea occidentale della Redenzione, in Nuova Rivista
Storica (im Druck).

8 Vgl. dazu Gerhard Schmidt, ebenda. - Ein frühes italienisches Manuskript
des Speculum h. s. ist vorgestellt und besprochen von Ada Alessandrini, Un
prezioso Codice Corsiniano di origine francescana (Speculum humanae salvationis,
c. 1324-30), in Miscellanea Francescana, Tom. LVIII, 1958, S. 420-483.

9 Vgl. Lutz und Perdrizet a. a. O. S. 251. Der Zusatz eingangs des Proœ-
miums «editae sub anno Domini millesimo CCCXXIV; nomen nostri auctoris
humilitate siletur» ist in den Manuskripten Bibl. Nationale lat. 9584 und Arsenal 593.

10 Armenbibel — Speculum h. s. a. a. O. S. 205 ff. zu Cap. XXVIII, 51 fi.
11 Thomas von Aquin, Summa theologiae, Supplem. III. Part., Quaest.

LXIX, Art. II, Resp. (hier zit. nach d. Ed. Paulina, Rom 1962, S. 2605) «... sicut
in corporibus est gravitas vel levitas, qua feruntur ad suum locum, qui est finis
motus ipsorum; ita etiam est in animabus meritum vel demeritum, quibus perve-
niunt animae ad praemium vel poenam, quae sunt fines actionum ipsorum.» —

Die damit erreichten Orte (« Receptacula » ; vgl. Petrus Lombardus, Sententiarum
libri quatuor; Lib. IV., Dist. XLV, Nr. 1; P. L. 192, 948) sind die der Entgeltung
für die Lebenstaten; es ereignet sich also alsbald nach dem Tod eine Form der
Belohnung bzw. Bestrafung. Nach der Wiederauferstehung der Körper und
Weltgericht werden die Freuden der Guten erhöht und die Qualen der Bösen verschlim-



Heilsspiegel und Gottesschau 207

lische Reinigungsvorgang. Nach erfolgter Läuterung erhellt ein Licht
die Mitternacht am Seelenort und es kommt der Augenblick, an dem
sich der Seele eine «Anschauung» eröffnet, die Helle einer das Menschenwesen

beseligenden Sicht («Visio beatifica») 12 auf die Erscheinung der
Gottheit Christi. Die Vergegenwärtigung des Vorgangs, auch in der

damaligen theologischen Kontroverse, spiegelt etwas, das Sehnsucht
des mittelalterlichen Menschen war und Hoffnung der Sterbenden.

Das wichtige und wichtigste Geschehnis der Anschauung Gottes 13

war den geläuterten Seelen der Verstorbenen nicht immer beschieden;
vielmehr wurde die Möglichkeit zur seligen Anschauung Gottes durch
einen besonderen Akt im Rahmen der Erlösungshandlung Christi hergestellt.

Die im Purgatorium geläuterten Seelen der Abgeschiedenen
(«Heiligen» oder «Heiligen Väter»; Sancti oder sancti Patres) aus der

Zeit des Alten Testamentes warteten vorher im Limbus («Vorhölle»)
oder genauer im «Schöße Abrahams» 14 auf die Ankunft Christi, die

ihnen die Befreiung von den Fesseln der Unterwelt und (nach einigen
theologischen Autoren) die unmittelbare, beseligende Anschauung (Visio,
Contemplatio) der Gottheit bringen sollte.

Seit Allerheiligen des Jahres 1331 trat der in Avignon residierende

Papst Johannes XXII. in einer Reihe von Predigten mit seiner Auffassung

an die Öffentlichkeit, daß die geläuterten Seelen der Abgeschie-

mert (vgl. Petrus Lomb. a. a. O.: «Sed cum facta fuerit resurrectio, et bonorum
gaudium amplius erit, et malorum tormenta graviora, quando cum corpore tor-
quebuntur. »).

12 Natürlich ist bei der Visio beatifica nicht von einem Sehen als
Sinnesvorgang des Körpers auszugehen, sondern von einer Anschauung in übertragenem
Charakter, wie überhaupt solche mittelalterliche Begriffe mitunter bekanntlich
einer genaueren, verständnisvollen Interpretation bedürfen.

13 Die Visio beata oder beatifica vor dem Jüngsten Gericht ist in der
theologischen Literatur bis ins 14. Jahrhundert teils wenig, von andern konkreter
behandelt. Deutlich darüber die Darlegungen z. B. bei einem der Contemplatio
zuneigenden Denker wie Bonaventura (vgl. unten).

14 Sinus Abrahae, wie es im Gleichnis vom armen Lazarus heißt (Lk 16,22).
Von den heiligen Vätern ist zu sagen, daß sie vor der Ankunft Christi «non tantum
in limbo, sed in sinu Abrahae dicebantur esse». (Bonaventura, Comment, in
sentent., Lib. IV., Dist. XLV, Art. I, Quaest. I, Resp. ; Opera T. IV a. a. O. S. 940;
die Begriffe werden für die heiligen Väter sonst vielfach auch synonym gebraucht).
Dies insbes. als Unterscheidung des Limbus Patrum vom Limbus der ungetauften
Kinder (Limbus puerorum) entspricht dem allgemeinen theologischen Verständnis
der Hochscholastik. Vgl. auch Thomas v. Aquin, Summa theol., Suppl. III. Part.,
in Zusammenhang mit Quaest. LXIX, Art. VI ; a. a. O. S. 2608, mit der Frage
«Utrum limbus puerorum sit idem quod limbus Patrum.» Vgl. auch Speculum
h. s.. Cap. XXVIII, 39 ff.



208 Heilsspiegel und Gottesschau

denen der Anschauung Gottes erst beim Jüngsten Gericht teilhaftig
werden 15. Diese seine Auffassung könnte bis etwa auf die Jahre 1324/25

zurückgegangen sein 16.

In seinen Predigten begründete Johannes XXII., daß vor der

Ankunft Christi der Aufenthalt der Gerechten im Schöße Abrahams

war. Seit Ankunft, Passion und Himmelfahrt Christi ist der Lohn der

heiligen Väter - und wird es sein bis zum Tag des Gerichts - der Ort
«unter dem Altare», (Offb. 6,9) das heißt unter dem Schutz und der

Tröstung der Menschwerdung Christi17. In weiteren Predigten erläu-

15 Caes. Baronius, Od. Raynaldi, Annales ecclesiastici, Tom. XXIV, Bar
le Duc 1872, ad ann. 1331 Nr. 44 (S. 486) «... quod sancti in caelo non vident nec
videbunt usque ad diem generalis judicii et futuram corporum resurrectionem
faciem Dei, sive divinam essentiam ...». Zu der Kontroverse: Raynaldi/Baronius
(verschiedentlich eingestreut), auch in Tom. XXV; Heinrich Denifle O.P.
(Hrsg.), Chartularium Universitatis Parisiensis, Tom. II, Paris 1891, Nachdr.
Brüssel 1964, ab Nr. 970, S. 414 fl. («Documenta quae litem de Visione Beatifica
illustrant.»); Noël Valois, Jacques Duèse, pape sous le nom de Jean XXII, in:
Histoire littéraire de la France, T. XXXIV, Paris 1915, S. 391-630; Georg Hoffmann,

Der Streit über die selige Schau Gottes (1331-38), Leipzig 1917. - Eine
detaillierte Gesamtübersicht über den Visio-Streit gab auch X. Le Bachelet in
seinem Artikel über Papst Benedikt XII. in: Dictionnaire de Theologie catholique,
T. II., Paris 1910, bes. Col. 657-696. - In neuerer Zeit hat Anneliese Maier der
historischen Kontroverse um die Visio beatifica eine Reihe von Untersuchungen
gewidmet. Zu nennen sind besonders: Zu einigen Disputationen aus dem Visio-
Streit unter Johann XXII.; in Archivum Fratrum Praedicatorum, Vol. XXXIX,
1969, S. 97-126 sowie: Zwei Prooemien Benedikts XII., in Archivum Historiae
Pontificiae, Vol. VII, 1969, S. 131-161.

16 Das Thema von den Erlebnissen der Seele in der jenseitigen Welt wurde
damals, wie es scheint, in der Bevölkerung etwas aktuell. Wie Stephan Baluze
(Vitae Paparum Avenionensium, Tom. I, Paris 1643, Col. 787 f.) berichtet, wurde
damals ein Vorfall viel erörtert, der die Botschaften eines Verstorbenen aus dem
Jenseits an seine noch lebende Ehefrau zum Gegenstand hatte. Eine solche,
vielleicht auch ein wenig sensationelle Erörterung in der Bevölkerung könnte für den,
der sich als Seelenhirt verantwortlich fühlte, ein Anstoß gewesen sein, sich eine

Auffassung über die Frage des Schicksals der Abgeschiedenen zu bilden. - Ein
früherer Zeitpunkt für die besondere Auffassung des Papstes als ca. 1324 kommt
wegen einiger Formulierungen aus Anlaß verschiedener Kanonisationen kaum in
Betracht, worüber X. Le Bachelet und N. Valois a. a. O. berichten. Die Arbeit von
Marc Dykmans S. J., Les Sermons de Jean XXII sur la Vision béatifique, Rom
1973 (Miscellanea Historiae Pontificiae Vol. 34), die mir erst während der Drucklegung

zugänglich wurde, nennt ein noch etwas späteres Schreiben des Papstes mit
Erwähnung der «Anschauung» (Jan. 1327; a. a. O. S. 21 f.).

17 «... merces sanctorum ante adventum Christi erat sinus Abrahae, post
adventum Christi et eius passionem et ascensionem in celo, merces sanctorum est
et erit usque ad diem judicii esse sub altare Dei. Unde oportet dicere quod usque
ad diem judicii sub altare Dei erunt, et non in celo.» Und: «... sub altare id est,
sub protectione et consolatione humanitatis Christi Jesu; sed postquam Christus



Heilsspiegel und Gottesschau 209

terte er ausführlich die Aspekte seines Grundgedankens, mit dem er
Sachverhalte in die Ferne der Zukunft verlagerte. Die Belohnung erfolgt
für ihn beim Jüngsten Gericht, am Tag, an dem nach dem Schriftwort
wie zwischen Schafen und Böcken geschieden wird18. Und wie die

Gerechten nicht vor dem Jüngsten Gericht die Seligkeit finden werden,
so werden auch die Bösen erst von diesem Tag an in ihre Verdammung
eingehen. Auch die Dämonen, die uns in dieser Welt versuchen, sind wie
die Seelen der Verdammten nicht vor dem Gerichtstag in der Hölle 19.

venerit ad judicium, erunt super altare, id est, supra humanitatem Christi ...» -
Erste Predigt zum Thema der Visio beatifica, am Fest Allerheiligen (1. Nov.)
1331 «Mementote operum patrum vestrorum»; hier zitiert nach der Edition des
Ms. Cambridge Univ. Bibl., Ii 3.10. von Mariano Prados S. J., Dos Sermones
del Papa Juan 22; in Archivo teolögico Granadino, Vol. 23, 1960, S. 155-184;
die angeführten Stellen S. 163 f. - Die von N. Valois a. a. O. S. 554 Anm. 3

genannte Hs. der Paulina, Münster/Westf. (Ms. 519; Staender, Chirographorum
in Regia Bibliotheca Paulina Monasteriensi catalogus, Breslau 1889, Nr. 231),
die neben dem Text der Predigt noch weitere Dokumente zur Kontroverse über
die Visio beatifica enthielt, ist nach frdl. Mitteilg. der Univ. Bibl. Münster durch
Kriegseinwirkungen vernichtet worden.

Wie sehr schon die ersten Ausführungen des Papstes die Anschauungen der
Zeit berührten, zeigt ein kleines ikonographisches Beispiel: Wenn Giotto um 1305
in der Arenakapelle zu Padua die heiligen Väter als Teilnehmende an der Himmelfahrt

Christi dargestellt hatte, so hätte dies nach dem oben zitierten Satz («... sub
altare Dei erunt, et non in celo ») durchaus nicht mehr dem tatsächlichen Sachverhalt

entsprechen können.
18 Mt 25, 31 fi. ; Zweite Predigt, am dritten Adventsonntag (15. Dez.) 1331

«Gaudete semper in Domino»; hier zit. nach d. Edit. d. Ms. Cambridge v. M. Prados,

Dos Sermones a. a. O. S. 169. Johannes XXII. zu diesem Gleichnis des
Evangelisten Matthäus : «Vide ergo quam clare loquitur quando redditurus est mercedem.»

Während die erste (Allerheiligen-) Predigt nicht gerade den Eindruck einer
theologischen Offensive erweckt, da der Papst seine Meinung hier in Darlegungen
zum Erlösungswirken Christi und die Belohnung der Väter für ihre Werke einfügt,
zeigt die zweite, wesentlich umfangreichere Ansprache eine eingehende vorbereitende

Durchdenkung und Begründung des vorgetragenen Themas.
Fassen wir die Seelenzustände der heiligen Väter nach der Darstellung von

Johannes XXII. zusammen:
1. Vor Ankunft Christi, in sinu Abrahae: Requies.
2. Nach Ankunft, Passion und Himmelfahrt Christi bis zum Tag des Jüngsten

Gerichts : Sub protectione et consolatione humanitatis Christi (nicht beata
visio, nicht coelum).

3. Vom Jüngsten Gericht an: Coelum, Visio.
Demgegenüber wendet sich die Argumentation des Heilsspiegels (in

Übereinstimmung mit andern), wie nachher zu zeigen ist, bereits gegen die Definition
von Zustand Nr. 1, der im Speculum h. s. mit «in pace» beschrieben wird.

19 «... demones non sunt in inferno nec anime dampnate ante diem iudi-
cii ..». So wiederholt Nicolaus Minorita (hier zit. nach Hs. Paris Bibl. Nat. Ms.
lat. 5154, fol. 302 v). Der Inhalt der dritten Predigt vom 5. Januar 1332 («Tolle
puerum et matrem eius»), deren Text nicht erhalten ist, ist durch Zeitgenossen

14



210 Heilsspiegel und Gottesschau

Es würde im Rahmen dieser Untersuchung zu weit führen, alle

möglichen Gründe zu erörtern, die Johannes XXII. zu seinem sich
zunehmend exponierenden Vorgehen veranlaßten und an dieser Stelle

zu eruieren, ob er sich vielleicht durch eine theologische oder literarische
Tendenz herausgefordert gefühlt haben könnte. Zu bezweifeln ist jedoch,
daß es Alterstorheit gewesen wäre, die ihn zu seinem Schritt veranlaßt
hätte, wie es in einer Chronik heißt 20. Es ist auch nicht der Platz,
Erörterungen anzustellen, inwieweit die theologischen Gedankengänge
fundiert oder nicht fundiert gewesen seien,21 noch die sich anschließende

bekannte Kontroverse in ihrem Umfang zu skizzieren.

Ungefähr ein Jahrzehnt lag seit dem Beginn des theoretischen
Armutsstreits zurück, einer anderen Kontroverse, die damals besonders

die Franziskaner betroffen hatte. Es versteht sich allein schon aus der

hartnäckigen Gegnerschaft zum Papst, wenn die franziskanischen
Dissidenten in München - vor allem Wilhelm von Ockham und der ehemalige
Generalminister Michael von Cesena - auf der Seite Kaiser Ludwigs
des Bayern nunmehr auch die neue Auffassung ihres Gegners bekämpften

22. Während der Generalminister des Minoritenordens, Geraldus

Odonis, der Autorität des Papstes auch in dieser neuen Frage zuneigte,
wurde für die weitere Entwicklung ein Widerstand relevant, der Johannes

XXII. besonders aus dem Dominikanerorden erwuchs.

überliefert. - In einer Reihe weiterer Predigten ging Johannes XXII. näher oder
in einzelnen Passagen auf das Thema ein.

20 «Item Johannes papa jam senex factus desipuit, et qui prius contra here-
ticos diversos laudabiliter et virtuose sudaverat, et ab eis persecutiones graves et
periculosas sustinuerat, et multa utiliter constituerat, post docuit et predicavit,
quod anime separate a corporibus, quantumcumque purgate, non videant essen-
tiam divinam visione faciali et intuitiva, nisi post diem judicii resumptis corporibus.»

(Henrici de Hervordia, Liber de rebus memorabilioribus sive Chronicon,
ed. Aug. Potthast, Göttingen 1859, S. 250, z. J. 1331).

21 Nach den Maßstäben theologischer Wissenschaft der Zeit erscheint die
Argumentation nicht unbedingt so schwach, wie dies z. B. Hoffmann, Der Streit
über die selige Schau a. a. O. S. 194 andeutet. Freilich ist daran zu denken, daß die
großen Theologen der Hochscholastik die allgemeine Methode, eine Auffassung
mit der Zitierung von Autoritäten zu belegen, zugleich mit einer großen Sicherheit
ihrer spekulativen Intuition verbanden, eine wesentliche Ursache für den Rang
ihrer Lösungen auch bei schwierigen transzendentalen Sachfragen.

22 Vgl. die Darlegungen Ockhams mit Angaben über die Inhalte von Predigten

des Papstes: .Compendium errorum Papae, Cap. VII (abgedr. im Anschluß
an den Dialogus), bei Melchior Goldast, Monarchia S. Romani Imperii, Tom. II.,
Frankfurt/M. 1614, Nachdruck Graz 1960, S. 970 ff.; Michael von Cesena, Litterae
deprecatoriae. Cap. XII, Goldast a. a. O. S. 1360 sowie Responsio quibusdam
obiectionibus etc. bei Steph. Baluzius / J. D. Mansi, Miscellanea, Tom. III.,
Lucca 1762, S. 349 ff.



Heilsspiegel und Gottesschau 211

In Avignon predigte am 3. Januar 1333 Thomas Waleys O. P.

in der Kirche der Dominikaner öffentlich gegen die Auffassung des

Papstes. Johannes XXII. veranlaßte seine Festnahme; dies geschah
nicht nur wegen der den seinen gegensätzlichen Darlegungen, sondern
wohl auch wegen der Art seines Auftretens23. Der Auffassung des

Papstes über die Anschauung Gottes durch die Seelen der Abgeschiedenen

erstand jedoch um die gleiche Zeit ein weiterer, bedeutenderer

Widerspruch durch einen anderen Dominikaner, Durandus de S. Por-
ciano, Bischof von Meaux, einen anerkannten Scholastiker24. Durandus
verfaßte zu dem strittigen Thema einen Traktat 25. Diese Sachdarstellung

geht in ihrem ersten Teil auf den Abstieg Christi zum Seelenort
der heiligen Väter des Alten Testamentes ein, und sie enthält in dieser
Seite der Argumentation Parallelen mit den Darlegungen des Speculum
humanae salvationis26. Die Übereinstimmungen können auf
gegenseitiger Abhängigkeit (sei es von dieser oder jener Seite) beruhen, sind

jedoch durchaus auch unter dem Gesichtspunkt eines unabhängigen
gemeinsamen Gebrauchs bestimmter theologischer Quellen sowie auch

von theologischem Allgemeingut zur Darlegung der Anschauung Gottes
verständlich. - Doch bevor wir zur Interpretation dieser Passagen des

Heilsspiegels fortschreiten, noch ein Wort zum Gang der Geschehnisse

in Avignon. Am 6. September 1333 trat hier ein Kollegium zusammen,
das über die Auffassungen der beiden Dominikaner befinden sollte 27.

23 So Lucas Wadding, Annales Minorum, Tom. VII, Rom 1733, A. Chr.
1331 Nr. V, S. 118: « Irreverentia Praedicatoris, non veritatis praedicatio in causa
fuit, ut carceri manciparetur.»

24 A. Maier, Zu einigen Disputationen a. a. O. datiert das Eintreffen des
Traktats von Durandus bei der Kurie auf etwa die gleiche Zeit wie das Auftreten
des Thomas Waleys (S. 98), doch kann sie genauer den Nachweis liefern, daß der
Traktat noch vor dessen Predigt ankam (S. 114).

25 Hier zit. nach d. Abdruck in gekürzter Form bei Caes. Baronids, Annales
eccles. Tom. XXIV a. a. O. ad ann. 1333 Nr. 49-57, S. 530 ff.. - Es gibt Gründe
anzunehmen, daß Durandus den Traktat auf Anforderung des Papstes verfaßt
hat. (Vgl. auch A. Maier, Zu einigen Disputationen a. a. O. S. 98.) Andererseits
scheint mir das anschließende Vorgehen des Papstes (Einsetzung eines Theologengremiums

zur Verurteilung einiger Punkte des Traktats zusammen mit solchen
aus der Predigt des ihm als unbotmäßig erscheinenden Thomas Waleys) nicht
unbedingt dafür zu sprechen. Johannes XXII. hätte sich auch auf anderem Wege
von der Auffassung des Durandus überzeugen können, da — wie ein Vergleich zeigt
- wesentliche Punkte bereits in dessen Sentenzenkommentar enthalten waren
(vgl. dazu weiter unten).

26 Zu den Parallelen vgl. unten die Interpretation der entsprechenden Passagen

des Speculum h. s.
27 Die Sitzungen warem am 6., 7. und 15. September.



212 Heilsspiegel und Gottesschau

Das, was man heute eine gewisse «Regie» nennen würde, ist dabei

allerdings mit dem besten Willen nicht zu übersehen 28. Nach der Anlage
des Gremiums wurden eine Reihe von Punkten aus den Darstellungen
der beiden Dominikaner disqualifiziert29, ohne daß das Gericht die

eigentliche, in der theologischen Welt bereits stark umstrittene Kernfrage

zu behandeln hatte 30. In Paris berief der französische König im
Dezember 1333 eine große Theologenversammlung ein, die der Meinung
des Papstes entgegentrat und die Visio beatifica einhellig bejahte 31.

Die Entscheidung überschattete für den Papst schwierige und bedrük-
kende Monate vor seinem Lebensende. Er starb am 4. Dezember 1334;

zuvor widerrief er seine Auffasung und bejahte auf dem Totenbett die

selige Anschauung Gottes.

28 Dem Gremium gehörte der Generalminister der Franziskaner, Geraldus
Odonis, an, den Denifle Begünstiger der Meinung des Papstes nennt (Chartularium
a. a. O. Nr. 977, S. 425: «fautor opinionis Johannis XXIX»); seine Auffassung
näherte sich zumindest der des Paptes an. Zu seiner Rolle vgl. auch Anneliese Maier,
Die Pariser Disputation des Geraldus Odonis über die visio beatifica dei, in Archivio
Italiano per la Storia délia Pietà, Vol. 4, 1965, S. 213-251. Neben ihm nahmen
noch drei weitere Minoriten an der Beschlußfassung teil, jedoch nur ein Dominikaner,

der päpstliche Pönitentiar Arnaldus de S. Michaele.
29 Abdruck des Beschlusses über die beratenen bzw. als Irrtum bezeichneten

Punkte bei Denifle, Chartularium a. a. O. Nr. 975, S. 418 ff.
30 Die etwas offenkundig taktische Anlage eines solchen Verfahrens trug

zweifellos zu dem weiteren Verlust an Ansehen des Papstes bei. — Instruktiv zu
den Vorgängen das von Ehrle im Chartularium a. a. O. edierte Material sowie -
z. T. überschneidend - Auguste Coulon und S. Clémencet, Lettres secrètes et
curiales du Pape Jean XXII relatives à la France, 10e Fascicule, Paris 1972.

31 Briefe der theologischen Magister vom 2. Januar 1334 an König Phüipp VI.
von Frankreich und Papst Johannes XXII. in Chartularium a. a. O. Nr. 981 und
982, SS. 429 bzw. 432 ff. ; in beiden Briefen ein gleichlautender Absatz über die
Visio beatifica der heiligen Väter beim Abstieg Christi in den Limbus: «Sed omnes
in hanc sententiam convenimus, quod a tempore mortis Domini Nostri Ihesu Christi,
per quam precium redemptionis humani generis extitit persolutum, omnes anime
sanctorum patrum quas ibidem salvator noster ad inferos descendens eduxit de
limbo, ceterorumque fidelium anime, que de corporibus exierunt, nichil habentes
purgabüe, vel que jam in purgatorio sunt purgate, ad visionem nudam et claram,
beatificam, intuitivam et immediatam divine essentie et benedictissime Trinitatis,
Patris ac Filii et Spiritus Sancti, quam apostolus prima ad Corinthios nominat
visionem facie ad faciem, ipsaque deitate beata perfecte fruuntur ...» - In
taktvollen und für Johannes XXII. schonenden Formulierungen ist hervorgehoben,
daß dieser seine Meinung immer recitando, nicht aber determinando (nec asserendo
seu opinando) vorgetragen hatte ; so heißt es im Brief an ihn : « Quare vestre beati-
tudini omni qua possumus humilitate et reverentia totis precordiis supplicamus,
quatinus predicte questioni (in qua pro una parte vestra sanctitas pulcherrime et
subtilissime allegavit et quamplures auctoritates adduxit, immo tot quod non
recordamur nos legisse doctorem aliquem, qui ad unum propositum adduxerit



Heilsspiegel und Gottesschau 213

III. LIMBUSABSTIEG UND ANSCHAUUNG GOTTES IM

SPECULUM HUMANAE SALVATIONIS

Es gibt verschiedene Anhaltspunkte dafür, daß der Verfasser des

Heilsspiegels bei der Niederschrift die soeben umrissene Kontroverse

vor seinen Augen hatte. Die Berührungen mit dem Thema beginnen in

Kapitel XXVIII ff., wo in der Schilderung der Erlösungshandlung nach

der Grablegung Christi der Abstieg zum Limbus der Väter behandelt
wird. Der Text des Heilsspiegels setzt eine andere Meinung (als die

dargelegte Argumentation im Sinn der Anschauung Gottes durch die
Seelen der Abgeschiedenen) voraus ; und der Autor versucht, diese andere

Auffassung zu belehren. An einen anderen Adressaten als an den in
Avignon residierenden Papst ist aber während des für die Entstehung
des Werkes in Erwägung zu ziehenden Zeitabschnitts kaum zu denken.

Dazu kommt, daß der Autor unmittelbar vor seiner Belehrung scheinbar

zufällig die Rede auf ihn (d. h. auf den Papst in Avignon) bringt. Ein
weiterer Gesichtspunkt ist das ein wenig ungewöhnliche Gewicht, das

hier auf Sachdarstellung und Argumentation gelegt wird.
Wenn wir mit diesem letzten Punkt beginnen, ist zunächst zu

beobachten, daß der Autor nach Grablegung und kurzer Überleitung
zum Thema des Limbus-Abstiegs alsbald das Klima einer Erörterung
auf theologischem Niveau assoziiert. Das Mittel, mit dem er dies in
einer für den geschulten Theologen seiner Zeit erkennbaren Weise

erreicht, ist sein Anfang mit Erörterungen, wie sie im Anschluß an das

Sentenzenwerk des Petrus Lombardus - bekanntlich das wichtige
scholastische Übungsbuch - gebräuchlich waren. Auf diese Weise sind
die ersten Passagen, wenn auch in etwas popularisierten Versen im
Charakter des Gedichts, selbst etwas wie ein kleiner Ausschnitt eines

Sentenzenkommentars.
Der Verfasser nennt - gewissermaßen von unten nach oben - die

Orte des Internus 32, zuerst den der Verdammten. Hier, zuunterst, ist

tot et tanta, semper tarnen recitando, et non determinando, nec asserendo seu

opinando, sicut audivimus) dignetur sanctitas vestra finem dare ...».
32 Cap. XXVIII, 5 ff. - Vgl. Petrus Lombardus, Sentent, lib. quat., Lib. IV,

Dist. XLV, Nr. 1; P. L. 192, 948; die Theologen fragen im Anschluß an ihn: Werden

den Seelen nach dem Tode bestimmte Aufenthaltsorte zugewiesen? (Utrum
animabus post mortem receptacula assignentur) ; so Thomas v. Aquin, Summa
theol., Supplem. III Part., Quaest. LXIX, Art. I; a. a. O. S. 2603 oder Bonaventura

(Utrum animae post adventum Christi habeant receptacula sive loca determi-



214 Heilsspiegel und Gottesschau

Feuer, auch Rauch, Gestank und Kälte 33. Der Anblick der Dämonen,
der gleichfalls zu den Schrecknissen der Verdammten gezählt wird 34,

steht nicht in Übereinklang mit einer Auffassung von Johannes XXII.,
nach der die Dämonen erst vom Jüngsten Gerichte an in der Hölle weilen
werden (wie danach auch die Verdammten erst in jener Zukunft dort
sein sollen) 35. - In den tiefen Höllenbereich der Verdammten stieg
Christus nicht hinab 36.

nata), Comment, in sentent., Lib. IV., Dist. XLV, Art. I, Quaest II; Opera T. IV
a. a. O. S. 940.

33 Cap. XXVIII, 7 S.: «fumus et ignis inextinguibilis», «frigus inennarabüe
et foetores intolerabües ». - Vgl. Bonaventura, der diese Mehrgestalt der
Höllenelemente ebenfalls hervorhebt (Comment, in sentent., Lib. IV., Dist. XLIV, P. II,
Art. II, Quaest. II, Concl; Opera T. IV a. a. O. S. 928) : «In inferno non tantum
ignis, sed etiam tria alia elementa esse creduntur, sed confusa.» Und ebenda,
Resp. unter Nr. 3. 4: «Unde ibi erit ignis ardens et aqua congelans et aeris inquie-
tudo et perturbatio et terrae foetor.» Und er zitiert Gregor: «In inferno erit frigus
importabile, ignis inexstinguibüis, foetor intolerabilis.» — Man sieht auch hier,
daß im Speculum h. s. trotz der volkstümlich wirkenden Darlegung «klassische»
theologische Aspekte noch bis in Wortbegriffe hinein beachtet werden.

34 Cap. XXVIII, 8: «Adspectus daemonum».
35 Vgl. wieder oben, zur dritten Predigt des Papstes am 5. Januar 1332 : «Tolle

puerum et matrem eius». Nach seiner Auffassung sind die Dämonen bis dahin in
der «finsteren Luft», «in aere caliginoso»). Der Ausdruck - es ist hier nicht der
Platz, seinen Sinn zu interpretieren - liegt nicht so abseits traditioneller
theologischer Auffassung, wie es nach einigen Darstellungen über den Visio-Streit zu
sein scheint (so nach G. Hoffmann a. a. O. S. 12 f.). Denn im Anschluß an Augustinus

wird dies als eigentlicher Aufenthaltsort der Dämonen betrachtet (Augustinus,
De Genesi ad litteram. Lib. III., Cap. X, Nr. 15.; P. L. 34, 285): Daemones «...

conversa sunt ex poena in aeriam qualitatem nec aeris saltern spatia superiora
atque puriora, sed ista caliginoso tenere permissi sunt, qui eis pro suo genere quidam
quasi career est, usque ad tempus judieii.» - Petrus Lombardus wirft die Frage
auf, ob hier alle Dämonen sind, oder ob sich einige auch im Bereich der Hölle
aufhalten (Sentent, lib. quat., Lib. II; Dist. VI, Nr. 5; P. L. 192, 663: «An omnes
daemones sint in hoc aere caliginoso, an aliqui sint in inferno »). Mit ihm neigt die
Scholastik dazu, das letztere (neben dem eigentlichen, von Johannes XXII. freilich
für ausschließlich angenommenen Aufenthaltsort) für möglich zu halten oder zu
bejahen. So Thomas von Aquin (Summa theol., I., Quaest. LXIV, Art. IV, Resp.;
a. a. O. S. 308) : «Unde et usque tunc (d. h. ad diem iudicii) daemones in hoc aere
caliginoso sunt ad nostrum exercitium : licet eorum aliqui nunc in inferno sint, ad
torquendum eos quos ad malum induxerunt.» Bonaventura (Comment, in sentent.,
Lib. II, Dist. VI, Art. II, Quaest. I, Resp.; Opera, T. II a. a. O. S. 164) «... sicut
patet ex Scripturis, locus daemonum post lapsum usque ad diem iudicii non est
locus subterraneus, quem vocamus internum, sed aer caliginosus, in quo generali-
ter daemonum multitudo inhabitat. - Utrum autem aliqui detrusi sint in internum,
hoc ego nescio nec invenio a Sanctis determinatum. Hoc autem bene credo, quod
aliqui descendant ad torquendas animas, secundum quod habent deputata inter
se maledictionis officia». - Die Ausschließlichkeit, mit der ein Aufenthalt der Dämonen

allein «in aere caliginoso» von Johannes XXII. vorgetragen wurde, mag dann



Heilsspiegel und Gottesschau 215

Über dem Infernus der Verdammten ist der Ort der (ungetauften)
Kinder37 mit dem für den Limbus bezeichnenden Charakter : ohne die

Peinigung einer eigentlichen Strafempfindung (poena sensus) aber doch

mit gewissermaßen negativer Strafe durch den Nichtbesitz des Heiles

(poena damni)38. Diese Unterscheidung nach poena sensus und poena

etwas abrupt klingen, doch bewegt sich der Papst dabei in einem Rahmen, in dem
seine Meinung nicht so unerlaubt wirkt.

Wenn man sich — nach Lektüre der ganzen späteren Ausführungen zum
Limbusabstieg im Heilsspiegel — damit vertraut gemacht hat, daß der Autor einer
Ablehnung der Gottesschau und damit zusammengehörenden Gedanken entgegentritt,

gewinnt ein Vergleich Interesse, wie ein Gegner wie Wühelm von Ockham
seine Argumente gegen die Auffassung von Johannes XXII. niederschrieb.
Charakteristisch für das Speculum h. s., daß bislang überhaupt nur Tatsachen der scholastischen

Wissenschaft angeführt wurden, sogar ohne daß eine Absicht nachweisbar
ist; dort ganz verschieden davon eine polemische Handschrift (Compend. errorum,
Cap. VII; a. a. O. S. 971, zur Auffassung der Abwesenheit von Verdammten und
Dämonen im Infernus vor dem Jüngsten Gericht). «Tertio haeresim ponit in dicto
sermone: Tolle puerum etc. quae est, quod Daemones non sunt nec erunt in inferno
ante diem iudicii generalis. Hunc errorem ponit sub his verbis: Non enim damnati
(scilicet Daemones) possent temptare, si essent intrusi in infernum. Et ideo non est

dicendum, quod sint in inferno, sed quod sunt in isto aere caliginoso, unde patet eis
via ad temptandum nos. Ergo non videntur adhuc esse Daemones in inferno, sed supra
infernum. Ultimum autem Iudicium erit tune, quando ipsi daemones includentur
in inferno.n «Haec verba eius haeretica scripturae divinae contraria et doctrinae
sanctorum adversa.» etc.

36 Cap. XXVIII, 15 f. «Ad istum infernum Christus nunquam descendebat,
nec aliquas animas de ipso redimebat.» Vgl. z. B. bei Thomas v. Aquin die
eingehende Erörterung der Frage; Stieg Christus auch in die Hölle der Verdammten
hinab (Utrum Christus descendent etiam ad infernum damnatorum) ; Summa
theol., III., Quaest. LH, Art. II; a. a. O. S. 2125. Oder das bei ihm und anderen
erörterte Thema, ob Christus beim Abstieg in die Unterwelt alle Seelen befreite.
Vgl. z. B. Bonaventura, Comment, in sentent., Lib. III, Dist. XXII, Art. unie.,
Quaest. V; T. III a. a. O. S. 460 ff.) : «Utrum Christus in descensu ad inferos omnes
animas liberaverit.»

37 Cap. XXVIII, 17 f. «... locus, qui dicitur infernus puerorum, Incircumci-
sorum videlicet et non baptizatorum.»

38 Cap. XXVIII, 19 : « Ibidem non est poena sensus, sed tantum poena damni. »

- Der Verfasser des Speculum h. s. strapaziert im Rahmen dieser besonderen
Sachdarstellung ein wenig seine Intention einer möglichst allgemeinen Lesbarkeit
seines Gedichtes, um weiter in Anlehnung an Kommentare zum Sentenzenwerk
diese zwei speziellen Begriffe anzuführen. Auch Thomas v. Açjuin sagt vom Limbus
puerorum, «in ipso non sit poena sensibilis»; Summa theol., Supplem. III. Part.,
Quaest. LXIX, Art. VII, 3. Praet. ; a. a. O. S. 2609. - Bonaventura hebt deutlich
auf eine Gliederung der Strafzustände ab, die das Speculum h. s. nur kurz anführen
kann: «Infernus dicitur tum locus infimus cum poena sensus et damni, tum locus
inferior cum sola poena damni, scilicet limbus, qui est vel limbus parvulorum, vel
limbus Patrum sive sinus Abrahae.» Comment, in sentent., Lib. IV., Dist. XLV,
Art. I, Quaest. I, Concl. ; T. IV a. a. O. S. 940.



216 Heilsspiegel und Gottesschau

damni konnte für den zeitgenössischen Theologen unter Umständen
auch bereits den Gedanken an die Visio beatifica assoziieren. Denn
einmal bedeutet die poena damni in Bonaventuras franziskanischer

theologischer Tradition im eigentlichen Sinn die Entbehrung der

Anschauung Gottes39, zum andern wird der Begriff auch in dem oben

genannten Traktat des Durandus de S. Porciano in gleichem Sinn im
Zusammenhang der Argumentation gegen die Auffassung von Johannes
XXII. gebraucht40.

Der Autor hat das Schicksal der (ungetauften) Kinder, die nicht
durch das Sakrament von der Erbschuld und der mit ihr verbundenen

Straferwartung befreit sind, ohne theologische Strenge gezeichnet41. -
39 Vgl. bei Bonaventura den Text im Anschluß an die zuletzt zitierte Stelle.

Bonaventura unterscheidet dort den Limbus der (ungetauften) Kinder von dem
der Väter damit, daß bei diesen die Entbehrung der Anschauung durch die Erwartung

auf sie gemildert ist; jene aber «habent carentiam visionis sine exspectatione».
In Bonaventuras Tradition dürfte der Franziskaner Ubertino da Casale stehen,
wenn er beim Abstieg Christi zur Unterwelt von « virtus liberans a carentia visionis»
spricht. Arbor vitae crucifixae Jesu, gedr. Ausg. Venedig 1485, Lib. IV. Cap.
XXVIII, Jesus infernum adiens; Jesus frangens conatus.

40 Hier sagt Durandus: «In inferno autem non est nisi duplex poena, poena
sensus et poena damni : in limbo autem sanctorum non fuit poena sensus, sed solum
damni, quae est carentia visionis divinae.» (Caes. Baronius, Annales a. a. O.
S. 530 unter Nr. 49). - Ob zwischen den Poena-Begriffen des Speculum h. s. in
Cap. XXVIII, 19 und der Visio-Argumentation im Traktat des Durandus ein
Zusammenhang bestünde, ist völlig offen, wurde doch ersichtlich, daß diese Begriffe
in der theologischen Literatur verbreitet waren. Jedoch läßt sich mit ihnen noch
in anderer Weise die damalige Kontroverse beleuchten; denn die Begriffe tauchen
wiederum auf in dem Sitzungsergebnis der erwähnten, vom Papst zum 6., 7. und
15. September 1333 in Avignon einberufenen Theologenkommission, die über den
Traktat des Durandus zu befinden hatte. Hier heißt es unter Artikel I: «'Utrum
catholicum an hereticum vel erroneum sit dicere quod in limbo sanctorum patrum
non fuerit pena nisi pena dampni, que est carentia visionis divine', dicti domini
magistri concorditer respondentes dixerunt et judicaverunt ipsum articulum esse

erroneum.» (Chartularium a. a. O. Nr. 975, S. 419). Durandus hatte unnötigerweise
ein «non nisi duplex» eingefügt. Man ist aber trotzdem über die Verwerfung
seines Gedankens etwas verwirrt, wenn man überlegt, daß an den Beratungen
immerhin vier Franziskaner beteiligt waren, und daß Durandus in diesem Punkt
kaum anderes gesagt hatte, als was auch der berühmteste Theologe und ehemalige
Generalminister dieses Ordens (Bonaventura) darüber niedergelegt hatte (vgl.
oben). Die Entscheidung macht vielleicht auch ein wenig das Klima der allgemeinen
Zurückhaltung gegenüber dem Papst seitens der theologischen Welt in der Visio-
Frage verständlich, sieht man doch aus einem solchen Detail, daß es seiner Kommission

nicht unbedingt auf eine gründliche theologische Prüfung, sondern vielleicht
eher darauf ankam, zu einem bestimmten Ergebnis zu kommen.

41 Er gehört kaum zu denen, die annehmen, daß für diese Kinder nicht die
Hoffnung auf ein seliges Leben bestünde. Er sagt, was Gott mit ihnen veranlasse,
könne auch kein Lehrer hinreichend darlegen. (Cap. XXVIII, 26) Die Formulierung



Heilsspiegel und Gottesschau 217

In der Folge über ihnen befindet sich das Purgatorium 42. Die Strafen
der an diesem Ort leidenden abgeschiedenen Seelen können durch
Fürbitten gelindert werden 43.

Schließlich wendet sich der Autor zum obersten der Seelenbereiche,

dem Limbus der Väter oder «Schoß Abrahams» 44. Es ist der Aufenthalts-

und Warteort derjenigen, die vor der Ankunft Christi verstorben

waren und deren Reinigung im Purgatorium inzwischen vollzogen war.
Auch das zu diesem Seelenort und der Art des Abstiegs Christi dorthin
in ganz wenigen Zeilen Gesagte war für den Leser der Zeit ausführlich
in den Kommentaren zum Sentenzenmeister definiert, so zum Beispiel
die Trennung von Leib und Seele Christi infolge des Todes, während

könnte im Sinn einer Hoffnung auch auf ihre Errettung aus der Unterwelt zu
verstehen sein. Dies geht aus der starken Andeutung ihrer Freude über die Güte
Gottes hervor. (Doch der Autor legt sich nicht fest; als Ursache der Freude
vorsichtshalber auch ein «Et quod de inferno damnatorum semper securi erunt».
Cap. XXVIII, 24.) - Vielleicht spiegelt sich die theologische Frage in einzelnen
Handschriften auch ikonographisch. Die vier Orte des Infernus sind meist in Form
von vier mit Menschengestalten besetzten Querreihen dargestellt. Auf der Miniatur
der Hs. Clm. 146 der Bayer. Staatsbibl. München (ed. Lutz und Perdrizet a. a. O.,
Tafel 55) haben die Gestalten in der Reihe des Purgatorium die Hände erhoben,
was man wohl als bittend-hofienden Ausdruck interpretieren kann. Die gleiche
Händegestik haben hier auch die Gestalten in der Unterwelt der Kinder. Vielleicht
könnte dies der Intention des Textes am meisten nahekommen. Auf einer Miniatur
der Hs. Paris, Bibl. Nat. lat. 512 (Abbildg. bei Lutz und Perdrizet a. a. O., Tafel
140 b) gilt diese Haltung nur für das Purgatorium.

42 Cap. XXVIII, 27 S.
43 Cap. XXVIII, 31 ff.: «Poena istorum potest mitigari ...» Der Autor führt

an: Meßopfer, Gebete, Fasten, Almosen, Ablässe und «Annahme des Kreuzes»
(«crucis acceptionem»). — Die Fürbitten sind ein auch für den Rahmen eines Senten-
zenkommentares typischer Punkt; das Milieu klingt bis in die Diktion an («Miti-
gatio»). Vgl. Kommentare im Anschl. an Petrus Lombardus (Sent., Lib. IV.,
Dist. XLV, Nr. 2 ff. ; P. L. 192, 948 f. «De suffragiis defunctorum.» «Mediocriter
malis suffragantur ad poenae mitigationem ; mediocriter bonis ad plenam absolu-
tionem.») Thomas von Aquin (Summa theol., Supplem. III. Part., Quaest. LXXI;
a. a. O. S. 2616 ff.) führt im einzelnen die von unserem Autor genannten Suffragia
außer dem letzten Punkte an. Für das Speculum h. s. ist also zu beachten, daß der
Autor hauptsächlich die traditionellen Fürbitten nennt, wie sie in den
Sentenzenkommentaren behandelt werden. Seine eigene, innere Einstellung dazu (die wir
hier vielleicht in der Nuance beobachten können) dürfte u. U. ein wenig abzuheben
sein, da Sakrament und Liturgie in dem Werk sonst weniger herausgestellt werden.
(So meint der Autor in Cap. XXXI, 15 f., daß es gut sei, für seine verstorbenen
Lieben Messen lesen zu lassen; doch er stellt daneben in Vergleich anderes, weit
wichtigeres, wie er sagt, aus dem Zusammenhang des Erlösungswirkens, wodurch
der sakramentale und liturgische Gedanke etwas abgeschwächt wird.) Andererseits

hat er nun in Cap. XXVIII bei den Suffragia den erwähnten Punkt der
«Annahme des Kreuzes» hinzugefügt.

44 Cap. XXVIII, 39 ff.



218 Heilsspiegel und Gottesschau

die Gottheit, die gleichsam überall ist, sowohl mit dem toten Körper
wie auch mit der zum dunklen Ort der Abgeschiedenen niedersteigenden
Seele verbunden war. Es sind, wie schon das Frühere, gewissermaßen
Ergebnissätze zahlreicher und eingehender Erörterungen 45.

Damit enthält die erste Hälfte des Kapitels XXVIII in recht
komprimierter Form eine verhältnismäßig umfangreiche und, gemessen
an der populären Tendenz des Werkes, nicht gerade leichte Darlegung
theologischen Wissens. Für die wissenschaftlichen Verhältnisse der Zeit
erschien zugleich deutlicher ein gesicherter Boden theologischer
Glaubenswahrheiten betreten. Mancher gebildete Leser, etwa in einem Kloster,

mochte bei der knappen Lektüre von fünfzig Zeilen angeregt
worden sein, das eine und andere in den Kommentaren der theologischen
Lehrer genauer nachzulesen.

Eine Ursache für diese theologisch ausgebaute Darstellung 46

dürfte, wie schon vorausgeschickt, auch darin zu sehen sein, daß der
Autor es für notwendig erachtete, in einer folgenden Passage eine

Meinung, die offenbar für ihn im Räume stand, mittels solcher Fundierung
zu widerlegen.

Schmerzloser aber gleichsam dunkler Seelenort der heiligen Väter;
zu ihnen brachte Christus nicht etwa Frieden oder Trost. Sie hatten
dies schon - was (wie belehrend hinzugefügt wird) einzusehen ist 47.

Wer sagen würde, Christus sei zu der Seelenwelt der hingeschiedenen
Väter gekommen, um ihnen Friede oder Trost zu bringen, würde den

eigentlichen Zweck und Inhalt des Limbusabstiegs übersehen, für den

vor allem die seligmachende Anschauung der Gottheit hervorzuheben
ist. Dieses Verständnis ergibt sich ohne weiteres aus dem Zusammenhang

45 So Petrus Lombardus, Sent., Lib. III., Bist. XXI, Nr. 1 fi. ; P. L. 192,
800 f.; Bonaventura, Comment, in sentent., Lib. III., Dist. XXI, Art. I, Quaest.
I und II; Opera T. III a. a. O. S. 436 ff.; Thomas v. Aquin, Summa theol. III.,
Quaest. L, Art. II und III; a. a. O. S. 2116 ff.

46 Man beachte z. B. in einem vergleichbaren Rahmen einer Darlegung des
Heilsgeschehens die knappe und unbefangene Schilderung in Bonaventuras Lignum
vitae (a. a. O.). - Der Anfang der Schilderung des Limbusabstiegs im Heilsspiegel
mit der Aufzählung der Receptacula inferni läßt sich immerhin auch aus dem
Charakter eines « Speculum » verstehen.

47 In Cap. XXIX, 6. Hier heißt es, daß diejenigen, die sich in der Gewalt
des Fürsten der Unterwelt befanden, in Frieden waren, was in Hinsicht auf die
heiligen Väter zu verstehen ist: «In pace sunt omnia quae possidet, quod de Patri-
bus est intelligendum » (sie Die Begründung ist in der als gut bekannt vorauszusetzenden

und auch von andern in der Kontroverse zitierten Schriftstelle Lk 16,25
zu sehen, nach der sich die Seele des Lazarus nach dessen Tode «in großer Tröstung»
befand. (Vgl. im Anschluß das Argument des Durandus de S. Porciano.)



Heilsspiegel und Gottesschau 219

der Darlegung im Speculum humanae salvationis48 ; und in diesem

Sinn liegt auch ein Satz in der Argumentation des Durandus de S.

Porciano. Denn Johannes XXII. hatte, als er am Allerheiligenfest
1331 vortrug, die Seelen der Abgeschiedenen würden erst am Tage des

Jüngsten Gerichts der Anschauung Gottes teilhaftig, in seiner Predigt,
wie oben schon erwähnt, auch gesagt, daß die Seelen der Gerechten bis
dahin «unter dem Altare» (nach Offb. 6,9), das heißt unter dem Schutz
und der Tröstung der Menschheit Christi stünden. - Durandus führt
jedoch aus: Weil die Seele des Lazarus schon vor der Passion Christi
im Limbus beziehungsweise im «Schöße Abrahams» in großer Tröstung
war, wie das Schriftwort des Evangeliums bezeugt, so war umso mehr
die Seele des Abraham in Tröstung und Fröhlichkeit. Daraus erhellt
sich für Durandus der Sinn des Abstiegs Christi zu den Unterirdischen
(durch den für diese ein Zustand herbeigeführt wurde, der in
grundsätzlicher Weise darüber hinausging), und wenn man sagt, daß diese

damals zur Anschauung Gottes und ihrer inneren Freude daran geführt
wurden, so ist dies nach ihm das Zutreffende 49.

Aus den Darlegungen im Speculum humanae salvationis und des

Durandus de S. Porciano läßt sich unschwer eine gewisse Parallelität
in Auffassung und Argumentation verstehen. Dies wird noch deutlicher
in denjenigen Passagen, wo der Heilsspiegel mit seinen Ausführungen in
das eigentliche Ereignis des Limbusabstiegs eintritt. Hier gewinnt nun
auch an einer Stelle diejenige Person andeutungsweise Gestalt, deren

Belehrung der Autor in einer maßvollen Form offenbar erreichen wollte.
In seinen knappen, volkstümlich gehaltenen Versen führt er aus 50,

daß die Heiligen, als Christus den Limbus betrat, die Gottheit sahen

und dadurch alle Freuden des Himmels erfuhren. Und weiter: man
sagt, wo der Papst ist, dort ist die römische Kurie - so waren auch dort,
wo die Gottheit war, die himmlischen Freuden. Sodann wird das Wort
Christi an den reuigen Schächer angeführt : Wahrlich ich sage dir, heute
wirst du mit mir im Paradiese sein (Lk 23,43). Das läßt sich nicht

48 Vgl. bes. nachher Cap. XXVIII, 51 fi.
49 Durandus, Traktat; nach Baronius a. a. O. S. 530: «... quia Lazarus

sive anima ejus ante passionem Christi erat in limbo, seu in sinu Abrahae in magna
consolatione, ut Evangelica testatur Scriptura Luc. XVI, multo magis anima
Abrahae erat in magna consolatione et laetitia. Quid igitur contulit descensus
animae Christi ad inferos Si dicatur, quod tunc perductae sunt ad claram visionem
et ejus fruitionem, habetur propositum.» Und er belegt nochmals, daß sie nicht
etwa nur zu größerer Freude und Tröstung geführt worden sind.

50 Cap. XXVIII, 51 fi.



220 Heilsspiegel und Gottesschau

etwa im Sinn eines irdischen Paradieses auslegen - eben diesen Versuch
hatte Johannes XXII. aber in der Tat unternommen51 - doch die
Anschauung der Gottheit ist zu verstehen. Die Seele des Schächers gelangte
mit der Seele Christi in den Limbus und kam hier mit den anderen

Heiligen zur Anschauung der Gottheit.
Von diesen Ausführungen über den Eintritt Christi in den Limbus

ist der erste Satz 52 ein deutlicher und betonter Hinweis auf die Visio
beatifica.

Die folgende Bemerkung, mit der die Person des Papstes berührt
wird («Dicitur enim, quod ubi est Papa, ibi est Romana Curia»), bezieht
sich auf die Äußerung eines Zeitgenossen; dieser Satz, wonach die
römische Kurie dort ist, wo sich der Papst aufhält, ist wohl als ein
Hinweis auf die von Rom nach Avignon transferierte Residenz des

Papstes aufzufassen 53. - «Dicitur» - «Man sagt», «Es heißt», ist genauer
dahingehend zu interpretieren, daß das Folgende («quod ubi est Papa,
ibi est Romana Curia» - «wo der Papst ist, dort ist auch die römische
Kurie») damals tatsächlich einmal gesagt oder geschrieben worden ist;
und der Verfasser des Speculum humanae salvationis nahm offenbar
auch an, daß der eine oder andere seiner Leser die Äußerung möglicherweise

kannte.
Ich glaube die Stelle gefunden zu haben, und zwar im zeitgenös-

51 Johannes XXII. hatte bei einer Interpretation der Schriftstelle in Zweifel
gestellt, ob Christus mit diesem Wort an den reuigen Schacher nicht das irdische
Paradies, sondern das geistige Paradies der Anschauung Gottes gemeint habe.
Seine folgende Auslegung erscheint genau als das, was das Speculum h. s. (s. oben)
als nicht auslegungsmöglich bezeichnet : « Sed fuitne anima ilia statim beata quando
fuit a corpore separata Videtur dicendum quod sie, multo magis quam anima lat-
ronis cui dixit Christus: 'Hodie mecum eris in paradiso'. Quod multi intelligunt de
paradiso spirituali divinae visionis, non de terrestri. Sed hoc videtur dubium, cum
Johannes et multi alii saneti ad limbum descenderint et etiam ipse Christus quantum
ad animam. Unde forte posset dici quod paradisus ibi aeeipitur pro quadam requie,
in quantum fuit liber ab angustia et tribulationibus hujus mundi.»

Die in einer Hs. der Bibl. Nat. Paris überlieferte Stelle (Ms. lat. 3290, fol. 2 v.)
ist aus einer Ansprache des Papstes zum Fest Mariae Himmelfahrt. Über die Predigten

im Ms. lat. 3290 vgl. Edith Pâsztor, Una Raccolta di Sermoni di Giovanni
XXII ; in Archivio paleografico italiano, N. S. 2-3, Rom 1956-57, S. 265-289. Auf
die Predigten in dieser Hs. hat bereits N. Valois aufmerksam gemacht, der in
Hist, littéraire a. a. O. S. 537 f. auch die obige Stelle zitiert. — Zu weiteren
Auslegungen des Wortes an den reuigen Schacher vgl. weiter unten.

52 Cap. XXVIII, 51 f. «Quando Christus limbum intravit, Saneti divinitatem
viderunt et omne gaudium coeli statim ibidem habuerunt.»

53 Dies haben schon Lutz und Perdrizet (Speculum h. s. a. a. O. S. 251)
bemerkt.



Heilsspiegel und Gottesschau 221

sischen kanonischen Recht. Die Formulierung findet sich in einer Glosse

des Zenzelinus zur Extravagante «Exsecrabilis» von Papst Johannes
XXII.54. Zenzelinus hat seine Glossen zu der Reihe von Dekretalen des

Papstes im Jahr 1325 beendet55 ; dies wäre demnach für die Niederschrift
des Speculum humanae salvationis ein erster Zeitpunkt «post quem».

Halten wir hier auch fest, daß der Autor mit dieser Stelle aus der
Glosse des Zenzelinus im Zusammenhang scheinbar zufällig den in
Avignon residierenden Papst angeführt hat. Man wird vielleicht nicht
fehlgehen, wenn man annimmt, daß der Verfasser mit diesem Hinweis
auf die Persönlichkeit des Papstes dem Leser auch die Antwort auf die

Frage erleichterte, um wessen anderslautende Meinung es sich handelt,
wenn er unmittelbar darauf belehrend vorträgt, daß die Anschauung
der Gottheit zu verstehen und einzusehen ist56 (falls ein solcher Fingerzeig

überhaupt notwendig war), gab es doch in diesen Jahrzehnten
niemand als Johannes XXII. mit seinem Anhang, der diese Anschauung
negierte.

Was die Worte Christi am Kreuz an den reuigen Schacher anbelangt

57, so sind diese als Argument für die Anschauung Gottes und

gegen die Auffassung von Johannes XXII. aus dem Vergleich mit

54 Hier zitiert nach Ioannes Papa XXII., Extravagantes seu constitutiones
viginti, gloss. Zenzelinus de Cassanis, Col. 32, an: Bonifacius Papa VIII., Liber
sextus decretalium, Lyon 1618. Die Stelle wurde natürlich, nur zufällig gefunden.
Der Fingerzeig war Steph. Baluzius, Vitae Paparum Avenionensium, Tom. I,
Paris 1643. Baluze zitiert in seinem Vorwort eine ähnlich klingende Stelle aus der
gleichen Glosse des Zenzelinus: «Ubi est ergo summus Episcopus, qualis est Papa,
ibi est Romana Ecclesia, ibi est sedes Apostolica.» Zenzelinus wiederholt aber die
Formulierung in seiner Glosse variierend (darunter auch in genau dem vom Autor
des Speculum h. s. übernommenen Wortlaut). Deshalb und auch wegen einer
gewissen angestrebten Schlüssigkeit bleibt der Satz leicht im Gedächtnis haften;
vielleicht nahm dies der Autor auch in gewisser Weise für den einen und anderen
seiner Leser an. Als Argument für die Verneinung einer Residenzpflicht des Papstes
in Rom klingt die Formulierung auch an bei Lambertus Guerrici de Hoyo,
Liber de commendatione Johannis XXII., Cap. 9 «... cum ubi sit papa, ibi Roma,
curiam Romanam tenere ...»; hier zit. nach Rieh. Scholz, Unbekannte
kirchenpolitische Streitschriften aus der Zeit Ludwigs des Bayern (1327—1354), 2. Teil
(Texte), Rom 1914 Bibl. d. Kgl. Preuß. Histor. Instituts Bd. 10, S. 162.

Der Verfasser des Heilsspiegels zitiert korrekt «quod ubi est Papa, ibi est
Romana Curia». Ich habe die Formel noch nicht bei Glossatoren vor Zenzelinus
feststellen können.

55 Am 24. April 1325; vgl. Histoire littéraire de la France, T. XXXV, Paris
1921, S. 354 f.; Diction, de droit canonique, T. 6, Paris 1957, Sp. 130.

56 Cak. XXVIII, 58: «Sed de contemplatione deitatis est intelligendum» (sie!).
57 Cap. XXVIII, 55 f. : «Dixit autem Christus latroni, cum adhuc penderet

patibulo: 'Amen dico tibi, hodie mecum eris in paradiso'».



222 Heilsspiegel und Gottesschau

anderen Kommentaren besser als allein aus den knappen Verszeilen
des Heilsspiegels verständlich. Durandus de S. Porciano argumentiert
ähnlich wie der Verfasser des Speculum humanae salvationis. In
Hinsicht auf die Worte Christi «Heute wirst du mit mir im Paradiese sein»

unterscheidet er körperliches und geistiges Paradies. Da das erstere -
gemeint ist Coelum empyreum, Paradies der künftig wiedervereinigten
Körper - nicht in Frage kommt, ist das geistige Paradies anzunehmen.

Dieses aber ist die Visio beata. Der letztere Paradiesesort hat
als der angekündigte gemeinsame Aufenthalt mit dem reuigen Schacher

zu gelten 58.

Im Speculum humanae salvationis läßt sich der Anfang der Kom-

58 Durandus geht dabei von den Sentenzenerörterungen aus, wonach der
Körper im Grabe lag und die Seele Christi zum Internus niederstieg. (Vgl. Petr.
Lomb., Sentent., Lib. III., Dist. XXII, Nr. 2; P. L. 192, 803 f. - Zum Vgl. auch
Speculum h. s., Cap. XXVIII, 47-50). Mit diesem Hinweis auf den Ort der toten
Leiber klammert Durandus das Coelum empyreum als dasjenige Paradies aus, das
in dem Wort an den reuigen Schächer gemeint ist. Wohin Christus nach seinem
Tod in seelischer Gestalt gelangte, ist bekannt, nämlich, wie es im Glaubensartikel
heißt, zur Unterwelt. «Relinquitur ergo, quod anima latronis fuit illo die cum
anima Christi in paradiso spirituali, qui est visio beata.» (Baronius a. a. O. ad
ann. 1333, Nr. 50; S. 530).

Gegen Durandus das von Johannes XXII. im September 1333 in Avignon
eingesetzte Theologengremium: «Ad tertium articulum qui talis est: 'Utrum
catholicum an hereticum vel erroneum sit dicere quod non est nisi duplex paradisus,
scilicet corporalis celum empireum, et spiritualis, scilicet beata visio', dixerunt
omnes predicti magistri et reputarunt ipsum articulum erroneum.» (Chartularium
a.a.O. Nr. 975, S. 419 f.). Von den Theologen wurde gegenüber Durandus also
ein wenig forciert auf ein «non est nisi duplex» abgestellt. Die mehr populär gehaltene,

knappe Formulierung des Heilsspiegels, auf die oben im Anschluß nochmals
eingegangen wird, wäre in gleicher Situation kaum so angreifbar gewesen.

Durandus hatte die Auffassung von der Anschauung Gottes schon früher
vertreten. Das in seinem Traktat zu dem soeben festgehaltenen Punkt Gesagte
steht in Parallele zu den Ausführungen seines eigenen Sentenzenkommentars.
Darin finden sich folgende Passagen (hier zitiert nach d. Ausg. Venedig 1571;
3. Redakt.) : «Cum articulus sit Christum ad inferos descendisse, et non possit
intelligi ratione divinitatis, secundum quam est ubique, nec ratione corporis,
secundum fuit in sepulchro, restât quod intelligatur ratione animae, quo supposito
videndum est qualiter anima Christi descendit ad infernum.» (Lib. III., Dist. XXII,
Quaest. III, 4 Resp. ; a. a. O. S. 249 r.) -«... Christus dicitur descendisse ad infernum,
ut animas sanctorum Patrum illuminaret ad videndum Deum, sed in eodem instanti
quo Christus mortuus est S. Patres viderunt Deum ...» (ebenda, Nr. 6; a. a. O.
S. 249 v.). — «Quod si quis dicat quod paradisus dicatur dupliciter. Uno modo locus
corporeus sive coelum empyreum, et sic non fuit anima Christi in paradiso nisi
post ascensionem. Alio modo dicitur paradisus visio divinae essentiae, et sic anima
Christi fuit in paradiso ab instanti conceptionis, et anima latronis in ipso die passio-
nis, quia tune vidit deum per quem modum non répugnât animae Christi quod



Heilsspiegel und Gottesschau 223

mentierung des Christuswortes an den reuigen Schächer59 etwa im
Sinn eines Für und Wider verstehen, wie sie damals bei den

Sentenzenerörterungen gebräuchlich waren. Freilich lag aber, wie oben gezeigt,
die Argumentation genau in der Richtung auf die Auffassung des

Papstes, den eben zuvor der Hinweis angesprochen hatte; und unsere
Zweifel werden durchaus vollends beseitigt mit der unmittelbaren
Aufforderung der nächsten Zeile, daß jedoch die Anschauung der Gottheit
«zu verstehen» sei60. Das Folgende bewegt sich wiederum im Rahmen

zeitgenössischer Beweisführung, wie wir sie bei Durandus beobachten
können (doch die Typik der Argumentationsweise war in der Epoche
in einem Maß entwickelt, daß hier nicht notwendig auf eine beiderseitige

Abhängigkeit zu schließen ist) : Oben 61 war auf die Trennung
von Seele und Körper Christi durch den Tod eingegangen worden;
die Gottheit blieb mit beiden ungetrennt. Nun heißt es im Text, daß

die Seele des Schächers mit der Seele Christi zum Limbus niederstieg
und hier mit den andern Heiligen zur Anschauung der Gottheit
gelangte 62. Es ist im Grunde eine Beweisführung wie aus dem Übungsbuch.

Zu berücksichtigen ist also eine Auffassung, die dem geschulten
Theologen der Zeit aus Sentenzenerörterungen vor Augen stand, daß

nämlich eine Alternative zu sehen sei von einerseits irdischem Paradies

und zum andern Paradies der seligen Anschauung Gottes. Nachdem
dann das eine logisch ausgeklammert ist (weil die Körper nicht an dem

Wege teilnahmen) muß es sich um das andere handeln. Die Argumentation

ist der Auffassung von Johannes XXII. genau entgegengesetzt,
der das Wort vom künftigen Paradies in anderem Sinne interpretierte 63.

simul fuerit in paradiso sic dicto, id est, quod viderit deum, et quod fuerit localiter
in inferno» (ebd., Nr. 7; a. a. O. S. 249 v.).

Zur Datierung des Sentenzenkommentars: Joseph Koch, Durandus de
S. Porciano O. P. ; Forschungen zum Streit um Thomas von Aquin zu Beginn
des 14. Jahrhunderts, 1. Teil, Literargeschichtl. Grundlegung, Münster/Westf.
1927 (Beiträge z. Geschichte d. Philosophie des Mittelalters, Bd. XXVI), bes.
S. 76. Danach hat Durandus seinen Sentenzenkommentar in der dritten Redaktion
um 1327 fertiggestellt. Die Ausführungen, die in diesem Punkt so deutlich der
Argumentation seines Visio-Traktates entsprechen, wären demnach also noch vor
der Kontroverse über die Anschauung Gottes niedergelegt worden.

59 Cap. XXVIII, 57 : «Hoc de paradiso terrestri non est exponendum.»
60 Cap. XXVIII, 58: «Sed de contemplatione deitatis est intelligendum. »

61 Speculum h. s., Cap. XXVIII, 47-50.
62 Cap. XXVIII, 59 u. 60 «Anima enim latronis cum anima Christi limbum

ingrediebatur et ipsam divinitatem cum aliis Sanctis contemplabatur. »
63 Vgl. oben, Anmerkung 51.
Über den Limbusabstieg in Zusammenhang mit Lk 23,43 heißt es bei Bona-



224 Heilsspiegel und Gottesschau

Ventura: «Per illud quod dicitur Lucae vigesimo tertio: Dixit Dominus ad latro-
men: Hodie mecurn eris in paradiso; et constat, quod illud non intelligitur de para-
diso terrestri, quia non magnum esset illi animae esse in illo paradiso : ergo intelligitur

de caelesti.» (Comment, in sentent. Lib. III., Dist. XXII, Art. un., Quaest. VI,
Nr. 1; Opera T. III a. a. O. S. 463). Und: «Ad illud quod obiicitur de auctoritate
Domini in Luca, dicendum, quod, sicut dicit Augustinus, hoc verbum exponens,
paradisus ibi dicitur non locus empyrei nec locus paradisi terrestris, sed ipsa Dei
visio. Ubicumque enim homo sit, dum tarnen Deum aperte videat, potest dici
esse in paradiso.» (Ebd., Resp., Nr. 1 ; S. 464. Die Stelle ist später von Benedikt XII.
berücksichtigt worden). - Für die Frage, nach welcher Richtung sich die
Auslegungen von Durandus und Speculum h. s. zu Lk 23,43 möglicherweise zurückverfolgen

ließen - ein Problem, das hier nur im Ansatz betrachtet werden kann -
ist auch die Erörterung bei Thomas v. Aquin zu beachten. Die Worte Christi an
den reuigen Schacher werden ebenfalls dahingehend ausgelegt, daß Christus mit
der Seele («secundum animam») zum Limbus niederstieg: «Luc. XXIII dicitur
quod Dominus in cruce pendens dixit latroni» 'Hodie mecum eris in paradiso':
ex quo patet, quod eadem die Christus fuit in paradiso. Non autem secundum
corpus, quod positum fuit in sepulcro. Ergo secundum animam, quae ad infernum
descenderat.» (Summa theol. III., Quaest. LII, Art. IV, 3. Praet. ; a. a. O. S. 2127).
Im weiteren Verlauf zielen hier die Darlegungen jedoch, zumindest der Formulierung

nach, weniger in die genannte Richtung; zwar heißt es auch «... dicendum
quod illud verbum Domini est intelligendum, non de paradiso terrestri corporeo,
sed de paradiso spirituali, in quo esse dicuntur quicumque divina gloria perfruun-
tur» (Art. IV, Resp. ad 3.; a. a. O. S. 2127.); doch der letztere Begriff — wenn er
sich auch als beata visio verstehen läßt - wird hier (vgl. jedoch die Bemerkung
unten) nicht expressis verbis in dieser Bedeutung formuliert. - (Während der Jahre
der Kontroverse um die Visio beatifica verwendet auch Wilhelm von Ockham die
Worte Christi an den reuigen Schacher als Argument für die Anschauung Gottes.
Er stellt dabei auch auf die Bitte des Schächers ab: «Herr, gedenke meiner, wenn
Du in Dein Reich kommst.» Er bringt eine Gleichsetzung von «Reich» - Regnum
Christi, Gleichsetzung wiederum mit Gloria Christi - und dem «Paradies» in der
Antwort Christi. Gloria Christi ist für ihn, wie er im Anschluß weiter ausführt,
nicht ohne Visio Dei: «... nam dicente latrone ad Iesum: Domine memento mei,
dum veneris in regnum tuum, respondit Dominus: amen dico tibi, hodie mecum
eris in paradiso. Ex quibus verbis datur intelligi: quod idem intelligebat Christus
per paradisum, quod intelligebat latro per regnum Christi, sed latro per regnum
Christi intelligebat gloriam Christi, quae non est sine visione clara Dei» etc. -
Dialogus, II. Pars, Cap. V.; abgedr. Goldast, Monarchia T. II a. a. O. S. 749). -
Die Worte Christi an den reuigen Schacher konnten später in einem Maße als

eigentliches und überzeugendes Argument für die Anschauung Gottes betrachtet
werden, daß Bzovius in seiner Darstellung rückblickend zum Ausgang der Kontroverse

schrieb: «Sed praevaluit tarnen Veritas, dicente Christo ad latronem: Hodie
mecum eris in paradiso». (Abraham Bzovius, Annalium Ecclesiasticorum, Tom.
XIV, Köln 1618, Sp. 653). - Bzovius mochte dabei die Ausführungen Benedikts
XII. vor Augen gehabt haben, von denen Raynaldi größere Auszüge wiedergibt,
(Baronius ad ann. 1336, Nr. 4 ff. ; a. a. O. S. 51 ff.) und in denen auch das Wort
an den reuigen Schächer als wichtiger Beweispunkt für die Anschauung Gottes
angeführt wird (a. a. O. Nr. 13 ff, S. 58 f.). Der Gedanke, daß die Unterwelt, zu
der Christus hinabstieg, als das mit diesem Wort gemeinte Paradies zu verstehen
sei, (Baronius, a. a. O. Nr. 14: «Hodie mecum eris in paradiso, in inferno intelligatur
esse paradisus, ubi erat eo die futurus secundum humanam animam Christus»),
entspricht der Auffassung vom Limbusabstieg wie sie gegenüber der Deutung von



Heilsspiegel und Gottesschau 225

Die theologische Argumentation ist in den volkstümlich klingenden
Passagen ungemein dicht63a.

IV. ZUR DATIERUNG DES SPECULUM HUMANAE SALVATIONIS

Zusammenfassend ist festzuhalten, daß der Autor des Speculum
humanae salvationis die Darstellung des Limbusabstiegs zum Anlaß
nimmt, die selige Anschauung Gottes durch die Abgeschiedenen zu
erläutern und zu begründen. Dabei wird im Feld der Argumentation
eine andere Meinung erkennbar; diese wird berichtigend belehrt. Mit

Johannes XXII. allgemein, darunter auch von dem Autor des Heilsspiegels,
vertreten wurde. Und eine Stelle wie die folgend zitierte (Baronius Nr. 14 S. 59) ist
als identisch anzusehen auch mit einer Beweisführung, wie sie Durandus oder das

Speculum humanae salvationis in diesem Punkte anstrebten: «Hodie mecum eris
in paradiso; cum juxta humanam humilitatem per carnem in sepulchro, per animam
in inferno illo die futurus erat: juxta divinam vero immobilitatem nunquam de

paradiso, quia ubique semper est, recessisset. »

Hier noch eine Bemerkung zur Yisio-Auffassung von Thomas von Aquin.
Im obigen Zusammenhang des Wortes Christi an den reuigen Schacher zielte
bei ihm die Argumentation nicht expressis verbis auf die Visio beata, doch ist
seine Auffassung in anderem Zusammenhang deutlich. So heißt es in Summa
theol., Supplem. III. Part., Quaest. LXIX, Art. IV vom Zustand im Limbus
Patrum nach der Ankunft Christi «... post Christi adventum habent plenam quietem,
divina visione perfruentes.» (Resp.) - Und «... post Christi adventum sanctorum
requies est compléta, cum Deum videant ...» (Resp. ad 2.) - Auf niemand weniger
als auf Thomas v. Aquin hätte sich Johannes XXII. auch mit seiner Auffassung
berufen können, daß die Seelen der Abgeschiedenen erst am Tage des Jüngsten
Gerichts und nicht alsbald nach dem Tode den Weg zur Seligkeit oder dem Infernus
beginnen. Eine solche, andere Auffassung bezeichnet Thomas v. Aquin (unter
Berufung auf Gregor) als eindeutig häretisch (Supplem. III. Part., Quaest. LXIX,
Art. II, Resp.; im Anschluß an die oben in Anmerkung 11 zitierte Stelle). Zu Recht
konnte sich auf diesen Satz seines großen Mitbruders («... hoc dictum Sancti Thomas

Johannes de Neapoli während des Visio-Streits berufen (F. Ioannis de Neapoli
O. P., Quaestiones variae, Parisiis disputatae, Neapel 1618, Quaest. XLI, Punctum
III; S. 349).

63a p)er Ausruf der heiligen Väter, mit dem der Autor ihre Anschauung der
Gottheit Christi kommentiert (Cap. XXVIII, 62): «Advenisti, desirabilis, quem
nostra suspiria vocabant » -

Hier handelt es sich um eine Entlehnung aus der Antiphon «Cum rex gloriae
Christus infernum debellaturus intraret ...». Vgl. Ulysse Chevalier, Repertorium
hymnologicum, T. I, Löwen 1892, S. 246, Nr. 4103. Die Antiphon ist abgedruckt
bei Karl Young, The Drama of the medieval Church, Vol. I, Oxford 1951, S. 151.
Hier heißt es: «... sanctorum populus clamaverat: Advenisti desiderabilis, quem
expectabamus in tenebris, ut educeres hac nocte vinculatos de claustris. Te nostra
vocabant suspiria; te larga requirebant tormenta ...» Der Autor hat, wie man sieht,
Worte aus dieser Antiphon zusammengefügt.

15



226 Heilsspiegel und Gottesschau

Sicherheit ist diese andere Auffassung als die von Johannes XXII.
anzusprechen. Da der Papst sich einer besonderen Auffassung erst
seit etwa 1325 zugewandt hatte, ist dieses Jahr als ein erster Zeitpunkt
«post quem» für die Niederschrift der Ausführungen anzusehen. Auch
das Zitieren einer Formulierung aus der Glosse des Zenzelinus zur
Extravagante «Exsecrabilis»64 verweist die Darstellung des

Heilsspiegels in einen Zeitabschnitt seit 1325. Mit hoher Wahrscheinlichkeit
jedoch entstammen die Darlegungen einer Zeit, in der die Auffassung
des Papstes allgemein und auch über die theologische Welt hinaus
bekannt geworden war, so daß auch ein Werk, das der Autor zugleich
für Laien verfaßte 65, damit rechnen konnte, in diesem Punkt verstanden

zu werden. Und in der Tat nehmen damals denn auch - Indiz für eine

breitere Resonanz - zahlreiche Chronisten an der Kontroverse Anteil.
In diesem Sinn könnte die Nennung des in Avignon residierenden

Papstes unmittelbar im Zusammenhang einer Belehrung für einen

bereits informierten Leserkreis aufgefaßt werden66; der Hinweis wurde
nach den ersten öffentlichen Predigten im Winter 1331/32 sicher in
einer breiteren Öffentlichkeit verstanden. Infolgedessen lassen sich wohl
auch einzelne Punkte konkret auf Predigten des Papstes beziehen,
wodurch sich die Darlegungen auch chronologisch enger in den Rahmen
der Zeit einfügen.

Betrachten wir nochmals kurz diese Argumentation: Es ist in
Hinsicht auf die heiligen Väter «zu verstehen», daß ihre Seelen vor dem

Limbusabstieg «in Frieden» waren67. Dieser Hinweis könnte demnach
schon der ersten öffentlichen Predigt des Papstes am Fest Allerheiligen
1331 gelten, in welcher vorgetragen wurde, der Limbusabstieg habe den

Vätern nicht die Anschauung Gottes, sondern einen Zustand solcher

64 Cap. XXVIII, 53.
65 Speculum h. s., Prolog 11.
66 Cap. XXVIII, 53. - Eine andere Annahme als die eines durch die Ereignisse

bereits informierten Leserkreises erscheint nach dem gegenwärtigen Stand
unseres Wissens als sehr wenig wahrscheinlich. Es ist nach diesem unserem heutigen
Wissen über die historischen Vorgänge davon auszugehen, daß die Sonderauffassung

des Papstes kaum vor dem November 1331 bekannt gewesen ist, und daß
auch unser Autor kaum vor der ersten Predigt, die der Papst öffentlich über das
Thema hielt, davon wußte. Wir können demnach nicht annehmen, daß die Hinweise
im Heilsspiegel zum «Verstehen» bezw. «Einsehen» der Visio beata etwa schon zu
einem früheren Zeitpunkt geschrieben worden wären, und daß der Autor danach
also etwas wie eine nur gerüchtweise und dem Hörensagen nach bekannte Meinung
des Papstes hätte ansprechen wollen.

67 Cap. XXIX, 6.



Heilsspiegel und Gottesschau 227

Art gebracht. Auf dieses Datum schon ließe sich denn auch die

Bemerkung beziehen, daß die Anschauung der Gottheit «zu verstehen»
sei68. Schließlich ein drittes Argument in der voraufgehenden Zeile 69,

wonach der Paradiesesort, von dem Christus zum reuigen Schacher spricht,
nicht im Sinn eines irdischen Paradieses auszulegen sei. Eine
diesbezügliche Äußerung war, wie wir sahen, in einer Ansprache des Papstes

zum Fest Mariae Himmelfahrt gebracht worden 70. Bei Berücksichtigung
auch dieses letzten Argumentes kommen wir in das Jahr 1332. Dies

dürfte für eine chronologische Beurteilung der Ausführungen in der

Tat mit hoher Wahrscheinlichkeit der frühestmögliche Ansatz sein.

Es ist auch an die Abfassung des weiteren Rahmens der Limbusdar-
stellung im Kapitel XXVIII zu denken, der die Sonderauffassung -
auch wenn er es nicht expressis verbis tut - weiter zu widerlegen
vermag und den direkteren Argumenten Gewicht gibt. Ein solcher Rahmen
wird wohl erst nach einiger Übersicht niedergelegt.

Die Kontroverse über die Anschauung Gottes liefert indessen für
das Speculum humanae salvationis auch Anhaltspunkte zur Erörterung
eines Terminus «ante quem». Denn die negierende Sonderauffassung
stellte sich ja für jeden Zeitgenossen dar als vor allem an die Person
des Papstes Johannes XXII. gebunden. Mit seinem Tode geht die
Diskussion faktisch zu Ende - Widerruf am 3. Dezember 1334 (am Tag
vor dem Tode; vielleicht sollte man die Klausuherung darin nicht
überbewerten) und vor allem die klare Haltung des Nachfolgers Benedikt
XII. gleich zu Anfang seiner Regierung. Es scheint mir aber dem Charakter

des Werkes zu widersprechen, mit dem praktizierten Aufwand 71

eine quasi unnötige Argumentation einzuflechten, daß heißt also eine

Meinung zu erwähnen, deren Aktualität bereits vergangen ist und in
diesem Zusammenhang einen Papst zu nennen 72, der nicht mehr unter
den Lebenden weilt. Dieser Gesichtspunkt legt daher die Annahme
einer Niederschrift vor dem Jahr 1335 nahe.

Mit hoher Wahrscheinlichkeit ist das Speculum humanae salva-

68 Cap. XXVIII, 58.
69 Cap. XXVIII, 57.
70 Vgl. oben, Anmerkung 51.
71 Die Kürze der Darstellung besagt, wie wir sahen, dazu wenig, da mitunter

nur Ergebnissätze angeführt sind, hinter denen ein viel weiteres theologisches
Gedankenfeld steht.

72 Die Erwähnung des Papstes in Cap. XXVIII, 53 («Dicitur enim, quod
ubi est Papa, ibi est Romana Curie») dürfte, wie wir sahen, in gewisser Weise
persönlichkeitsgebunden sein.



228 Heilsspiegel und Gottesschau

tionis demnach mit seinen Darlegungen zur Anschauung Gottes in die

angezeigte Frist einzuordnen73. Auch wenn wir vorsorglich und
einschränkend noch Imponderabilien der historischen Verhältnisse, wie
sie hier angedeutet wurden, in Rechnung stellen, bleibt der Zeitraum
einerseits durch Hinscheiden des Papstes und zum andern durch die

Entstehung dieser seiner persönlichen Auffassung in den Zwanzigerjähren

des Jahrhunderts begrenzt.

V. NEBENERGEBNISSE

Hinsichtlich der Aufnahme des Heilsspiegels bei seinen zeitgenössischen

Lesern und Betrachtern hat man zu Recht schon die ungewöhnlich

rasche Verbreitung betont. Zweifellos kann diese Beobachtung
durch unsere Untersuchung nur bekräftigt werden, erscheint doch die
Zeit der ersten Verbreitung des Werkes eher noch stärker zusammengerafft.

Vielleicht vermag der Inhalt dieser Untersuchung aber auch
einen gewissen Teil von den Ursachen der raschen Verbreitung zu
erhellen; eben die theologische Frage der seligen Anschauung Gottes

war durch die Kontroverse in diesen Jahren ein sehr aktuelles Thema.
Das gilt nicht zuletzt für Deutschland, wo der Heilsspiegel auf ein
besonders reges Interesse stieß.

73 Auf die Möglichkeit einer eventuellen kürzeren und früheren Fassung
kann hier nicht mehr eingegangen werden. Zur Klärung wären einmal kürzer
gefaßte Manuskripte zu sichten, zum anderen wäre der Text darauf hin zu prüfen,
ob und ggf. welche Partien als zusätzlich und eingeschoben zu denken sind. U. U.
käme dafür eben auch das XXVIII. Kapitel oder größere Teile davon in Frage.
(Andererseits wiederum könnte das Speculum h. s. ausweislich früher Handschriften,

wie des Cod. Cremif. 243, möglicherweise auf einen genauen Umfang von hundert

Seiten konzipiert worden sein; auch die Zeilenzahl der Kapitel ist hundert.)
Nach dem gegenwärtigen Stand der Forschung über die Visio beatifica kann

nicht festgestellt werden, daß die Auffassung des Papstes in einem Zusammenhang
zu Ordnungsfragen in der Kirche gestanden hätte, wie sich das etwa für den Armutsstreit

eher sagen läßt. Es sind indessen durchaus noch erwägbare Eventualitäten
hinsichtlich von Beweggründen und Richtung seiner entstehenden Meinungsbildung
und von früherem oder späterem Bekanntwerden, die uns zu der obigen vorsorglichen

Einschränkung der Einordnung veranlassen. U. a. sind uns z. B. Nähe oder
Entfernung zur Kurie auch nicht bekannt, aus der unser bedeutender Autor sein
Werk verfaßte. — Als einer der Wege zur weiteren Klärung wird vorerst eine
theologische Eingruppierung des Heilsspiegels betrachtet. Hierüber (Gedanke des

'Lignum vitae' in der Generation nach Bonaventura) wurde auf dem deutschen
Bonaventura-Kongreß 1974 in Münster/Westf. referiert (Veröffentlichung durch
'Franziskanische Studien').



Heilsspiegel und Gottesschau 229

Insoweit das Speculum humanae salvationis auf die Anschauung
Gottes eingeht und diese begründet, ist das Werk auch ein Dokument
der allgemeinen und politischen Geschichte; in dieser nehmen bekanntlich

theologische Diskussionen der Zeit - wie zum Beispiel auch die
über die Armutsfrage - eine bedeutende Rolle ein.

Wie wir sahen, verhält sich der Autor dabei freilich anders als die

Münchner Minoriten, die Kaiser Ludwig den Bayern in seiner
Auseinandersetzung mit Papst Johannes XXII. unterstützten. Nichts von
diesem Ton polemischer Fixierung; eine solche Note wird gewissermaßen

durch eine Darbietung selbständigen Wissens im Rahmen der
Zeit ersetzt. Eben in einer ausgewogenen Gesinnung der «Mitte», wie
sie das Hochmittelalter hervorgebracht hatte, in dem maßvollen
Gebrauch der Argumente wirken diese - auch soweit sie eine andere

Meinung beleuchten - eher noch gewichtiger.
Die Qualifikation des Autors als geschulten Theologen wird durch

unsere Beobachtungen weiter verdeutlicht. Für diese Beurteilung ist
der behandelte Abschnitt im Gesamtrahmen des Werkes zwar nur
knapp aber doch aufschlußreich. Der Autor dürfte die Sentenzenstudien
durchlaufen haben. Andererseits wird die Methode der Contemplatio
(mit ihrer allegorisch-anschauenden Einfühlung) nicht nur gelegentlich
erwähnt, sondern zugleich im Gesamtcharakter des Werkes praktiziert.

Der Autor versteht sich auch auf eine populäre Darlegungsweise,
mitunter wohl auch auf ein gewisses praktisches Taktieren: Die
Einstellung von theologischen Argumenten in ein Versmaß, darüberhinaus
auch in ein mehr volkstümliches Kolorit beeinträchtigt nicht eine

prägnante, geschickte und, wo es am Platz ist, auch vorsichtig gehaltene
Darlegungsweise. Als gebildete, bedeutende Persönlichkeit, die ein Werk
vom Rang des Heilsspiegels hinterließ, ist es durchaus denkbar, daß der
unbekannte Autor noch weitere Schriften als nur diese eine verfaßt hat.

Im Fall des Durandus de S. Porciano hat sich gezeigt, daß Äußerungen

jener Jahre zur Frage der Anschauung Gottes unter Umständen
schon durch frühere eigene Studien und Arbeiten in gewisser Weise

vorgeprägt sein konnten. Es ist also gar nicht ganz auszuschließen,
daß unser Autor, falls er voraufgehend schon andere Schriften verfaßte,
darin bereits im Sinn der Anschauung Gottes erörtert hat.

In Hinsicht auf die Ordenszugehörigkeit des Autors hat diese

Untersuchung kaum zusätzliche Anhaltspunkte erbracht 74. Eine Er-

74 Bei dem hier praktizierten Verfahren, theologische Darlegungen des Spe-



230 Heilsspiegel und Gottesschau

gänzung der traditionellen Fürbitten für die Seelen der Toten durch
die «Annahme des Kreuzes» («Crucis acceptio» 75, zusätzliches Suffra-
gium) kann als allgemeiner christlicher Gedanke verstanden werden 76

;

es erschiene auch denkbar, daß für die Darlegung dieses Motivs der
Imitatio Christi wieder eine Tradition Bonaventuras in Frage käme.

Auch wenn man annimmt, daß das Werk dort entstand, wo es

bereits früh in zahlreichen Handschriften zirkulierte, das heißt also

in Deutschland, wäre - aus Gründen, die dargelegt worden sind - in
Zweifel zu ziehen, ob der Autor jenem Münchner Kreis um den ehemaligen

franziskanischen Generalminister Michael de Cesena angehört hätte.
Eher könnte zum Beispiel zu prüfen sein, ob als Autor des Werkes unter
Umständen auch ein Veteran des praktischen Armutsstreit in Betracht
zu ziehen sei. Auch für diese Gruppe wäre freilich ein Gegensatz zu
der Auffassung von Johannes XXII. in der Frage der Anschauung
Gottes anzunehmen.

Ein - in der Nuancierung - Dominikanisches hervorhebender
Akzent bezieht sich nicht auf theologische Kriterien, jedoch auf Erwähnungen

von Ordensmitgliedern oder des Ordens selbst zusammen mit
dem der Franziskaner: Thomas von Aquin, der mit den großen Lehrern
der Kirche genannt wird 77, Petrus Martyr, der in Oberitalien verstorbene

Glaubensverteidiger 78, ein Predigerbruder bei der Contemplatio 79

und deutlich ein Hinweis auf die gemeinsame, brüderliche Aufgabe der

culum h. s. durch parallele Erörterungen von Thomas von Aquin und Bonaventura
zu beleuchten, ergaben sich in der Betonung der Visio vielleicht eher bei dem
Franziskaner Anhalte; doch dies ist wohl nur eine Frage des Formulierungsakzents
und natürlich nichts Bestimmendes. - Wie schon eingangs erwähnt, umschreibt
auch eine Parabel des Prologs den auf eine Schrift Bonaventuras zurückgehenden
«Lebensbaum». («Lignum vitae») ; und im Anschluß daran berührt eine allegorische
Expositio zur ersten Vision Ezechiels erzählend-allegorische Begriffe, die sich nach
einer besonders in der strengeren franziskanischen Richtung gebrauchten
theologischen Quelle (Joachim de Fiore) erschlüsseln lassen.

75 Cap. XXVIII, 33.
76 An die Annahme des Kreuzes im Sinn des Kreuzzugsgelübdes ist hier kaum

zu denken, vielmehr wohl in erster Linie im Anschluß an Lk 9,23 («Wenn jemand
mir nachfolgen will ...») an den Gedanken der Imitatio Christi. Bonaventura
interpretiert diese Schriftstelle im Sinn einer «perfecta Christi imitatio» (Comment,
in Evang. S. Lucae, Cap. IX, Nr. 38, zu Vers. 23; T. VII a. a. O. S. 228). - Ich habe
nicht mehr verifiziert, woher der Autor den Gedanken als Sufiragium übernommen
hat.

77 Cap. XLII, 60.
78 Cap. XLI, 60.
79 De sept, trist, b. V. Mariae, 7.



Heilsspiegel und Gottesschau 231

beiden großen Bettelorden von Dominikanern und Franziskanern 80,

Absage an irgendwelche Rivalitätsgefühle. Vielleicht ist dieses

Ansprechen der Bruderorden in der Tat nicht unbeabsichtigt. Und
gerade die Einstellung unseres Autors in der wichtigen und damals

aktuellen Frage der seligen Anschauung Gottes könnte dies vielleicht
mit ein wenig verständlich machen - durfte dieser bei der Niederschrift
seines Werkes doch die eigentlichen Bundesgenossen und unerschrockenen

Verteidiger an den Brennpunkten der Auseinandersetzung (Avignon
und Paris) eben innerhalb des Dominikanerordens erblickt haben.

Führen wir uns zur Verdeutlichung der Situation abschließend

nochmals eine kurze geschichtliche Übersicht vor Augen : Die Regierung
von Papst Johannes XXII. hatte zunächst bei den Franziskanern

gravierende Bestimmungen und innere Krisen gebracht. Als Ergebnis
des «praktischen» Armutsstreits war im Jahr 1317 die strengere Richtung
des Minoritenordens unterdrückt worden. Die Unruhen lebten indessen

erneut auf, als um das Jahr 1322 der «theoretische» Armutsstreit
begann (um die These, daß Christus und seine Jünger weder gemeinsam
noch einzeln Eigentum besessen hätten), der den Minoritenorden erneut
erschütterte, ja den Papst in einer nicht ganz unumstrittenen Rolle

zu zeigen begann. Die Ablehnung der Armutsthese führte zu nichts
weniger als zu einer schweren Divergenz im Orden; der ehemalige
Generalminister, Michael de Cesena, bekämpfte nebst seinen Anhängern
seit den dreißiger Jahren des Jahrhunderts den Papst aus seinem Refu-

gium in München.
Wie oben schon rekapituliert wurde, lehnte sich der neue Generalminister

des Minoritenordens, Geraldus Odonis, an die Autorität des

Papstes in loyalem Gehorsam an; und er näherte sich dann auch
gedanklich etwas dessen Ansicht zur Gottesschau. Es bezeichnet etwas
den historischen Eindruck, wenn danach Wadding glaubt, der Meinung
entgegentreten zu müssen, daß die Franziskaner zuerst die Auffassung
des Papstes gelehrt und begünstigt hätten 81. Andererseits wird besonders

im Dominikanerorden in diesen Jahren eine ungebrochene geistige

80 Cap. XXXVII, 38 ff.
81 Lucas Wadding, Annales Minorum, Tom. VII, Rom 1733, S. 118: «Porro

quod Franciscani earn (gemeint ist Joannis Pontificis opinionem) docuerint, tenue-
rint, aut foverint, vel in eorum in hac re sententiam Joannes inclinaverit, merum
commentum est, quippe nullus gravis historicus Minoritis hujus opinionis originem
tribuit, omnes scriptores auctorem primum hujus controversiae scribunt Joannem
Pontificem.»



232 Heilsspiegel und Gottesschau

Behauptungsfähigkeit bemerkbar, freilich mochte sich dazu mitunter
auch etwas «Irreverentia» oder zumindest ein beginnender Zweifel an
der persönlichen Rechtgläubigkeit dieses Papstes gemischt haben. Doch
auch in der Beurteilung eines Thomas Waleys O. P., der anfangs 1333

in Avignon die Sonderauffassung von Johannes XXII. öffentlich
bekämpfte, erkennt man unschwer, wie das traditionelle dominikanische
Ethos der Verteidigung des Glaubens anklingt82. Und offenbar hatte
sich schon vor dem ungewöhnlichen Unterfangen des Thomas Waleys
eine von dominikanischen Theologen vertretene Einstellung gefestigt83 ;

das Vorgehen eines von ihnen, Durandus de S. Porciano, wurde in
unserer Erörterung näher berührt.

Mit einiger Genugtuung gegenüber der Leistung seines Ordens

schreibt Bzovius später, daß die Dominikaner die ersten waren, welche die

Auffassung von Papst Johannes bekämpften und die darlegten, daß die

Menschenseele bald nach dem Tode zur glücklichen Anschauung Gottes

gelangen kann; und er verweist insbesondere auch auf ihre Mitwirkung
bei den wichtigen (und in der Tat wohl entscheidenden) Vorgängen

82 Vgl. Henricus de Hervordia, Liber de rebus memorab. a. a. O. S. 251 f.,
z. J. 1332: «Decimo octavo anno Lodewici frater Thomas Waleyz, magister in
theologia, ordinis praedicatorum, exponens se periculo propter fidem catholicam,
predicavit in Avenione publice contra papam Johannem, contra errorem de ceci-
tate animarum separatarum, omnibus prelatis ecclesiasticis diu dissimulantibus.
Imprecabaturque publice maledictionem Patris et Filii et Spiritus sancti eis, qui
errori pape consentirent propter temporales promotiones, quas ab eo sperabant.
Et post predicationem fecit protestationem sub instrumento publico». - Vgl.
auch Jac. Quétif - Jac. Echard, Scriptores ordinis Praedicatorum, Tom. I.
Paris 1719, über Thomas Waleys S. 600. - Und ebenda S. 597 «... ad aulam Romanam
quae Avenione morabatur se conferens, magnam sub Joanne XXII in fidei defen-
sione animi fortitudinem demonstravit ...».

83 Dies belegt A. Maier, Zu einigen Disputationen a. a. O. (vgl. Anmerkung
15) ; in Zusammenfassg. S. 126.

84 Abraham Bzovius, Annalium Ecclesiasticorum, Tom. XIV, Köln 1618,
Sp. 653: «Fratres Praedicatores primi fuere, qui docentem Ioannem Pontificem
impugnavere : ex sacrae scripturae auctoritatibus et exemplis ostendentes, animam
iusti mox resolutam corpore, coelos ad felicem visionem Divinitatis penetrare.
Fratres Dominicani Prelati et Doctores fere omnes in palladio Parisiensi, contra
Ioannem subscripsere, eaque de re illi dehortatoriam, dogmaticamque : Epistolam
misere». - Auf die Haltung im Orden in der Zeit der Kontroverse läßt in gewisser
Weise auch ein Brief schließen, in dem Johannes XXII. den König von Frankreich
neben anderem auch über das Gerücht zu beruhigen sucht, er habe Predigten der
Dominikaner in Avignon untersagt. Er begründet eine einschränkende Maßnahme.
(Schreiben vom 12. März 1333; Coulon, Lettres a.a.O. Nr. 5119, S. 46; Chartu-
larium a. a. O. Nr. 973, S. 417 : «... quod predicatoribus est Avinione per nos predi-
cationis officium interdictum ...».)



Heilsspiegel und Gottesschau 233

in Paris 84. - Andererseits blieb der dominikanische Widerstand offenbar
nicht ohne Anklang 85.

Die Situation mochte in manchem an die Kontroverse des Armutsstreits

erinnern; freilich für die Gegenseite nunmehr mit einer ungleich
günstigeren Erwartung.

Im Rahmen einer solchen Kontroverse erscheint das Speculum
humanae salvationis in bezug auf die Frage der Anschauung Gottes,
aber darüberhinaus im Gesamtcharakter seiner Darlegungen, als ein
Werk, das menschliches Seelenschicksal als verantwortliche Sorge des

Menschen selbst begreift. In dieser Sorge mochte sich der Autor eins

wissen mit Angehörigen des Ordens, den er gelegentlich ansprach.
Maßvoll in der Argumentation, war er gleichwohl nicht bereit, eine

unter Umständen auferlegte Auffassung zu übernehmen, wie auch
Durandus und andere ihre Ordensaufgabe als Vertretung theologischer
Glaubenserkenntnis verstanden.

85 Quétif - Echard, Scriptores O. P. a. a. O. S. 600; die angeführte Quelle
berichtet von der Predigt des Thomas Waleys «magna populi acclamatione excep-
tam fuisse».


	Heilsspiegel und Gottesschau

