Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 1-2

Artikel: Heilsspiegel und Gottesschau
Autor: Thomas, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760413

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MicHAEL THOMAS

Heilsspiegel und Gottesschau

Zur chronologischen Einordnung des Speculum humanae salvationis
nach der historischen Kontroverse iiber die Visio beatifica

I. VORBEMERKUNG

In seiner exemplarischen Darstellung des Erlésungsgeschehens, die
fiir eine individuelle Uberschau des Menschen ausgebreitet ist, enthilt
das Speculum humanae salvationis (Heilsspiegel) sicherlich ein im eigent-
lichen Sinne zeitloses Moment. Der giiltig wirkende Eindruck des groen
spatmittelalterlichen Erlosungsgedichts, das sich von zahlreichen pole-
mischen Werken der kontroversen Epoche abhebt?, liegt zweifellos
auch in einem Bemiihen des bedeutenden unbekannten Autors um eine
gewisse Ausgewogenheit der Argumentation begriindet. In diesem Werk,
das im spiteren Mittelalter in Hunderten von Handschriften verbreitet
war, erscheint polemische Verdeutlichung des eigenen Standorts durch
eine Absicht zur Darlegung von «objektivem» Wissen und zur Darbie-
tung selbstindiger Einsicht fiir den Leser und kontemplativen Betrach-
ter des Werkes in gewissem Mal3 ersetzt 2.

Ein solcher Sachverhalt kommt natiirlich dem Versuch einer Be-
stimmung jenes Standorts und seines geschichtlichen Ausgangs nicht
unbedingt entgegen. — Es darf angenommen werden, daB3 der Verfasser

! Ich denke z. B. an die um die gleiche Zeit in Deutschland kursierenden
Schriften OckaAMs und der Michaeliten.

2 Vgl. Prol., 5{.: «In praesenti autem vita nihil aestimo homini utilius esse
quam Deum creatorem suum et propriam conditionem nosse.» Textwiedergaben
hier nach J. Lutz und P. PERDRIZET, Speculum humanae salvationis, Bd. I (Text
und Kommentar) und II (Tafeln), Miilhausen 1907 und 1909. — Eine neuere voll-
stindige (Faksimile-) Edition (die auch das von Lutz und Perdrizet nicht aufge-



Heilsspiegel und Gottesschau 205

des Heilsspiegels einem Orden angehort hat 3. Einerseits ist die Benen-
nung eines Dominikanerbruders zu Eingang einer der abschlieBenden
Kontemplationen (iiber die sieben Schmerzen Mariae) bemerkenswert 4,
doch deuten einige theologische Kriterien, besonders im Prolog, auf
eine franziskanische Orientierung des unbekannten Autors: die Um-
schreibung eines «Lebensbaumesy» («Lignum vitae»), des beriihmten
franziskanischen Vergleiches fiir die Contemplatio des Heilswerkes
Christi 3 sowie ein Hinweis auf eine Expositio der vier evangelischen
Aspekte, die sich in allegorischer Weise nach einer besonders von der
strengeren franziskanischen Richtung frequentierten theologischen Quelle
erschliisseln 1468t 6. — Beziiglich der Nationalitit ist neuerdings auch
die Frage einer italienischen Herkunft des Autors aufgeworfen worden,
freilich noch unter Vorbehalt der bisherigen (deutschen) Alternative 7.

nommene Procemium enthélt): Speculum humanae salvationis; Vollstindige Fak-
simile-Ausgabe des Codex Cremifanensis 243 des Benediktinerstifts Kremsmiinster.
Mit einem Kommentar von Willibrord NEUMULLER O. S. B., Graz 1972.

3 Diese Annahme seit Lutz und Perdrizet a. a. O. Bd. I S. 245, die in diesem
Sinne die gelegentliche Anrede «Fratres» im Text des Heilsspiegels interpretier-
ten. — Dagegen ist ihre Vermutung, der Verfasser des Heilsspiegels sei wahrschein-
lich der deutsche Kartduser Ludolf von Sachsen (gest. 1378) gewesen (a.a. O.
S. 253 ff.), nicht hinreichend gestiitzt. Vgl. Antonin Passmann O. F. M. Cap.,
Probleme um Ludolf von Sachsen, in Archiv fiir elsdssische Kirchengeschichte,
N. Ser. ITI, 1949/50, S. 13-34. — Meines Dafiirhaltens gehort Ludolf einer spateren
Generation an. Was gegen Ende der vorliegenden Untersuchung iiber den Autor
des Heilsspiegels zusammenfassend ein wenig konkretisiert ist, beleuchtet auch
eine eher andere Personlichkeit als die des wichtigen rheinischen Kompilators
(Vita Jesu Christi).

* Vgl. auch Lutz und PERDRIZET a. a. O. S. 246 ff. — Dazu auch unsere Eror-
terungen am SchluB dieser Untersuchung.

5 Speculum h. s. Prolog, 23 ff.; BONAVENTURA, Lignum vitae, Prolog Nr. 3 {.
in: Bonav., Opera, Tom. VIII, Quaracchi, 1898, S. 68 f. (Schriften Bonaventuras
werden in der Folge nach dieser Ausg., T. I-X. Quar. 1882-1902, zitiert.)

6 Der Text nennt das Symbol des Lowen (Prol.,, 63) und das des Adlers
(Prol., 65). Mensch und Opferstier (Aspekte des Evangeliums nach Matthdus und
Lukas) sind nicht genannt, doch berithrt die Darlegung in den Zeilen 54 und 56
Begriffe, die sich als Allegorien fiir sie verstehen lassen, wenn man die Textpassage
neben eine Expositio zu Ezech. I mit Allegorien von Joachim de Fiore legt. (Es
ist in der Ausgabe von Leone Tondelli, Marjorie Reeves, Beatrice Hirsch-Reich,
Il Libro delle Figure dell’Abate Gioachino da Fiore, Turin 1953, Bd. I1, Tavola
XV). Zu dem Thema auch meine Studie: Zur kulturgeschichtlichen Einordnung
der Armenbibel mit Speculum humanae salvationis, in Archiv fiir Kulturgeschichte,
Bd. LII, 1970, bes. S. 213 ff.

7 Vgl. auch Bemerkungen zur Entstehungsgeschichte in Rezensionen der
Faksimile-Edition des Heilsspiegel- Ms. Kremsmiinster C. 243 von Gerhard SCHMIDT
in: Kunstchronik, Jg. XXVII, 1974, S. 152-166 u. v. Verf, in: Zeitschr. f. Reli-
gions- u. Geistesgeschichte, Bd. XXVI, 1974, S. 252-259 sowie die Studie Lo Spe-



206 Heilsspiegel und Gottesschau

Eine frithe Verbreitungslinie des Heilsspiegels auch in Italien ist er-
wiesen 8.

Als Datum einer ersten Verbreitung des Werkes wurde bislang
das Jahr 1324 angenommen, und zwar aufgrund eines Hinweises in
zwel Handschriften des 14. Jahrhunderts in Paris °. Indessen ist bereits
vor einigen Jahren bemerkt worden, dafl im Text des Speculum humanae
salvationis die Kontroverse um die Anschauung Gottes (Visio beatifica)
anklingt 1°, die gegen Ende der Regierung von Papst Johannes XXII.
(1316-1334) die theologische Welt Europas beschiftigte.

II. DIE KONTROVERSE

Der Ansatz der theologischen Diskussion um die Visio beatifica
ist keineswegs besonders abstrakt, da er einen Ausgangspunkt in einer
Frage hat, die sich viele, vielleicht die meisten Menschen im Laufe
ihres Lebens einmal stellen: Was erlebt die Seele, die im gegenwirtigen
Leben Trigerin des BewuBtseins ist, wenn sie sich einmal durch den Tod
vom Korper und seinen Aktivititen 16st und einem flieBenden, dunklen
Bereiche zustrebt? — Thomas von Aquin vergleicht den Weg, den das
zu seelischen und geistigen Erlebnissen fihige Wesensglied des Menschen
einschldigt, mit einer Bewegungsrichtung, der physische Substanzen
aufgrund der ihnen eignenden Schwere oder Leichtigkeit folgen !!. Im
Purgatorium («Fegefeuer») geschieht der schmerzhaft-einsichtige see-

culum humanae salvationis e I'Idea occidentale della Redenzione, in Nuova Rivista
Storica (im Druck).

8 Vgl. dazu Gerhard ScuMIDT, ebenda. — Ein frithes italienisches Manuskript
des Speculum h.s. ist vorgestellt und besprochen von Ada ALEsSSANDRINI, Un
prezioso Codice Corsiniano di origine francescana (Speculum humanae salvationis,
c. 1324-30), in Miscellanea Francescana, Tom. LVIII, 1958, S. 420-483.

9 Vgl. Lutz und PERDRIZET a. a. O. S. 251. Der Zusatz eingangs des Proce-
miums «editae sub anno Domini millesimo CCCXXIV; nomen nostri auctoris
humilitate siletur» ist in den Manuskripten Bibl. Nationale lat. 9584 und Arsenal 593.

10 Armenbibel — Speculum h.s. a.a.O. S.205ff. zu Cap. XXVIII, 51 ff.

11 Taomas VON AQUIN, Summa theologiae, Supplem. III. Part., Quaest.
LXIX, Art. II, Resp. (hier zit. nach d. Ed. Paulina, Rom 1962, S. 2605) «... sicut
in corporibus est gravitas vel levitas, qua feruntur ad suum locum, qui est finis
motus ipsorum; ita etiam est in animabus meritum vel demeritum, quibus perve-
niunt animae ad praemium vel poenam, quae sunt fines actionum ipsorum.» —
Die damit erreichten Orte («Receptacula»; vgl. Petrus LoMBARDUS, Sententiarum
libri quatuor; Lib. IV., Dist. XLV, Nr. 1; P. L. 192, 948) sind die der Entgeltung
fur die Lebenstaten; es ereignet sich also alsbald nach dem Tod eine Form der
Belohnung bzw. Bestrafung. Nach der Wiederauferstehung der Kérper und Welt-
gericht werden die Freuden der Guten erhéht und die Qualen der Bosen verschlim-



Heilsspiegel und Gottesschau 207

lische Reinigungsvorgang. Nach erfolgter Liuterung erhellt ein Licht
die Mitternacht am Seelenort und es kommt der Augenblick, an dem
sich der Seele eine «Anschauung» erdffnet, die Helle einer das Menschen-
wesen beseligenden Sicht («Visio beatifica») 12 auf die Erscheinung der
Gottheit Christi. Die Vergegenwdrtigung des Vorgangs, auch in der
damaligen theologischen Kontroverse, spiegelt etwas, das Sehnsucht
des mittelalterlichen Menschen war und Hoffnung der Sterbenden.

Das wichtige und wichtigste Geschehnis der Anschauung Gottes 13
war den gelduterten Seelen der Verstorbenen nicht immer beschieden;
vielmehr wurde die Moglichkeit zur seligen Anschauung Gottes durch
einen besonderen Akt im Rahmen der Erlésungshandlung Christi herge-
stellt. Die im Purgatorium gelduterten Seelen der Abgeschiedenen
(«Heiligen» oder «Heiligen Viter»; Sancti oder sancti Patres) aus der
Zeit des Alten Testamentes warteten vorher im Limbus («Vorhollen)
oder genauer im «SchoBe Abrahams»!* auf die Ankunft Christi, die
ihnen die Befreiung von den Fesseln der Unterwelt und (nach einigen
theologischen Autoren) die unmittelbare, beseligende Anschauung (Visio,
Contemplatio) der Gottheit bringen sollte.

Seit Allerheiligen des Jahres 1331 trat der in Avignon residierende
Papst Johannes XXII. in einer Reihe von Predigten mit seiner Auffas-
sung an die Offentlichkeit, daB die gelduterten Seelen der Abgeschie-

mert (vgl. Petrus Lomb. a.a. O.: «Sed cum facta fuerit resurrectio, et bonorum
gaudium amplius erit, et malorum tormenta graviora, quando cum corpore tor-
quebuntur.»).

12 Nattirlich ist bei der Visio beatifica nicht von einem Sehen als Sinnes-
vorgang des Korpers auszugehen, sondern von einer Anschauung in iibertragenem
Charakter, wie uberhaupt solche mittelalterliche Begriffe mitunter bekanntlich
einer genaueren, verstindnisvollen Interpretation bediirfen.

13 Die Visio beata oder beatifica vor dem Jungsten Gericht ist in der theolo-
gischen Literatur bis ins 14. Jahrhundert teils wenig, von andern konkreter be-
handelt. Deutlich dartiber die Darlegungen z. B. bei einem der Contemplatio
zuneigenden Denker wie Bonaventura (vgl. unten).

14 Sinus Abrahae, wie es im Gleichnis vom armen Lazarus heil3t (Lk 16,22).
Von den heiligen Vitern ist zu sagen, dal3 sie vor der Ankunft Christi «non tantum
in limbo, sed in sinu Abrahae dicebantur esse». (BoNAVENTURA, Comment. in
sentent., Lib. IV., Dist. XLV, Art. I, Quaest. I, Resp.; Opera T. IV a. a. O. S. 940;
die Begriffe werden fiir die heiligen Viter sonst vielfach auch synonym gebraucht).
Dies insbes. als Unterscheidung des Limbus Patrum vom Limbus der ungetauften
Kinder (Limbus puerorum) entspricht dem allgemeinen theologischen Verstindnis
der Hochscholastik. Vgl. auch Thomas v. AQuUIN, Summa theol., Suppl. III. Part.,
in Zusammenhang mit Quaest. LXIX, Art. VI; a.a. O. S. 2608, mit der Frage
«Utrum limbus puerorum sit idem quod limbus Patrum.» Vgl. auch Speculum
h. s., Cap. XXVIII, 39 ff.



208 Heilsspiegel und Gottesschau

denen der Anschauung Gottes erst beim Jiingsten Gericht teilhaftig
werden 5. Diese seine Auffassung kénnte bis etwa auf die Jahre 1324/25
zuriickgegangen sein 16.

In seinen Predigten begriindete Johannes XXII., daf vor der
Ankunft Christi der Aufenthalt der Gerechten im SchoBe Abrahams
war. Seit Ankunft, Passion und Himmelfahrt Christi ist der Lohn der
heiligen Viter — und wird es sein bis zum Tag des Gerichts — der Ort
«unter dem Altare», (Offb. 6,9) das heilt unter dem Schutz und der
Trostung der Menschwerdung Christi 7. In weiteren Predigten erliu-

15 Caes. BaronNius, Od. Ravy~NALDI, Annales ecclesiastici, Tom. XXIV, Bar
le Duc 1872, ad ann. 1331 Nr. 44 (S. 486) «.. quod sancti in caelo non vident nec
videbunt usque ad diem generalis judicii et futuram corporum resurrectionem
faciem Dei, sive divinam essentiam ...». Zu der Kontroverse: RAyNALDI/BARONIUS
(verschiedentlich eingestreut), auch in Tom. XXV; Heinrich DenNirFLE O. P.
(Hrsg.), Chartularium Universitatis Parisiensis, Tom. II, Paris 1891, Nachdr.
Briissel 1964, ab Nr. 970, S. 414 ff. («Documenta quae litem de Visione Beatifica
illustrant.») ; Noél Vavrois, Jacques Duése, pape sous le nom de Jean XXII, in:
Histoire littéraire de la France, T. XXXIV, Paris 1915, S. 391-630; Georg HoFrF-
MANN, Der Streit tiber die selige Schau Gottes (1331-38), Leipzig 1917. — Eine
detaillierte Gesamtiibersicht tiber den Visio-Streit gab auch X. LE BACHELET in
seinem Artikel iiber Papst Benedikt XII. in: Dictionnaire de Théologie catholique,
T. I1., Paris 1910, bes. Col. 657-696. — In neuerer Zeit hat Anneliese MAIER der
historischen Kontroverse um die Visio beatifica eine Reihe von Untersuchungen
gewidmet. Zu nennen sind besonders: Zu einigen Disputationen aus dem Visio-
Streit unter Johann XXII.; in Archivum Fratrum Praedicatorum, Vol. XXXIX,
1969, S. 97-126 sowie: Zwel Prooemien Benedikts XII., in Archivum Historiae
Pontificiae, Vol. VII, 1969, S. 131-161.

16 Das Thema von den Erlebnissen der Seele in der jenseitigen Welt wurde
damals, wie es scheint, in der Bevolkerung etwas aktuell. Wie Stephan BALuzE
(Vitae Paparum Avenionensium, Tom. I, Paris 1643, Col. 787 {.) berichtet, wurde
damals ein Vorfall viel erortert, der die Botschaften eines Verstorbenen aus dem
Jenseits an seine noch lebende Ehefrau zum Gegenstand hatte. Eine solche, viel-
leicht auch ein wenig sensationelle Erorterung in der Bevolkerung konnte fiir den,
der sich als Seelenhirt verantwortlich fiithlte, ein Ansto3 gewesen sein, sich eine
Auffassung iiber die Frage des Schicksals der Abgeschiedenen zu bilden. — Ein
friherer Zeitpunkt fiir die besondere Auffassung des Papstes als ca. 1324 kommt
wegen einiger Formulierungen aus AnlaB verschiedener Kanonisationen kaum in
Betracht, woriiber X. Le Bachelet und N. Valois a. a. O. berichten. Die Arbeit von
Marc Dykmans S. J., Les Sermons de Jean XXII sur la Vision béatifique, Rom
1973 (Miscellanea Historiae Pontificiae Vol. 34), die mir erst wiahrend der Druck-
legung zugédnglich wurde, nennt ein noch etwas spateres Schreiben des Papstes mit
Erwihnung der « Anschauung» (Jan. 1327; a.a. O. S. 21 {.).

17 «... merces sanctorum ante adventum Christi erat sinus Abrahae, post
adventum Christi et eius passionem et ascensionem in celo, merces sanctorum est
et erit usque ad diem judicii esse sub altare Dei. Unde oportet dicere quod usque
ad diem judicii sub altare Dei erunt, et non in celo.» Und: «.. sub altare id est,
sub protectione et consolatione humanitatis Christi Jesu; sed postquam Christus



Heilsspiegel und Gottesschau 209

terte er ausfiihrlich die Aspekte seines Grundgedankens, mit dem er
Sachverhalte in die Ferne der Zukunft verlagerte. Die Belohnung erfolgt
fiir ihn beim Jiingsten Gericht, am Tag, an dem nach dem Schriftwort
wie zwischen Schafen und Boécken geschieden wird 8. Und wie die
Gerechten nicht vor dem Jiingsten Gericht die Seligkeit finden werden,
so werden auch die Bosen erst von diesem Tag an in ihre Verdammung
eingehen. Auch die Ddmonen, die uns in dieser Welt versuchen, sind wie
die Seelen der Verdammten nicht vor dem Gerichtstag in der Holle *°.

venerit ad judicium, erunt super altare, id est, supra humanitatem Christi ...» —
Erste Predigt zum Thema der Visio beatifica, am Fest Allerheiligen (1. Nov.)
1331 «Mementote operum patrum vestrorumy; hier zitiert nach der Edition des
Ms. Cambridge Univ. Bibl., Ii 3.10. von Mariano Prapos S. J., Dos Sermones
del Papa Juan 22; in Archivo teolégico Granadino, Vol. 23, 1960, S.155-184;
die angefithrten Stellen S.163 f. — Die von N. Valois a. a. O. S. 554 Anm. 3 ge-
nannte Hs. der Paulina, Miinster/Westf. (Ms. 519; Staender, Chirographorum
in Regia Bibliotheca Paulina Monasteriensi catalogus, Breslau 1889, Nr. 231),
die neben dem Text der Predigt noch weitere Dokumente zur Kontroverse iiber
die Visio beatifica enthielt, ist nach frdl. Mitteilg. der Univ. Bibl. Munster durch
Kriegseinwirkungen vernichtet worden.

Wie sehr schon die ersten Ausfithrungen des Papstes die Anschauungen der
Zeit beriihrten, zeigt ein kleines ikonographisches Beispiel: Wenn Giotto um 1305
in der Arenakapelle zu Padua die heiligen Viter als Teilnehmende an der Himmel-
fahrt Christi dargestellt hatte, so hiatte dies nach dem oben zitierten Satz («... sub
altare Dei erunt, et non in celo») durchaus nicht mehr dem tatsichlichen Sachver-
halt entsprechen kdnnen.

18 Mt 25, 31 ff.; Zweite Predigt, am dritten Adventsonntag (15. Dez.) 1331
«Gaudete semper in Domino»; hier zit. nach d. Edit. d. Ms. Cambridge v. M. Pra-
Dos, Dos Sermones a. a. O. S. 169. Johannes XXII. zu diesem Gleichnis des Evan-
gelisten Matthdus: «Vide ergo quam clare loquitur quando redditurus est mercedem.»

Wihrend die erste (Allerheiligen-)Predigt nicht gerade den Eindruck einer
theologischen Offensive erweckt, da der Papst seine Meinung hier in Darlegungen
zum Erlésungswirken Christi und die Belohnung der Viter far ihre Werke einfiigt,
zeigt die zweite, wesentlich umfangreichere Ansprache eine eingehende vorberei-
tende Durchdenkung und Begriindung des vorgetragenen Themas.

Fassen wir die Seelenzustinde der heiligen Vater nach der Darstellung von
Johannes XXII. zusammen:

1. Vor Ankunft Christi, in sinu Abrahae: Requies.

2. Nach Ankunft, Passion und Himmelfahrt Christi bis zum Tag des Jiingsten
Gerichts: Sub protectione et consolatione humanitatis Christi (nicht beata
visio, nicht coelum).

3. Vom Jiingsten Gericht an: Coelum, Visio.

Demgegeniiber wendet sich die Argumentation des Heilsspiegels (in Uber-
einstimmung mit andern), wie nachher zu zeigen ist, bereits gegen die Definition
von Zustand Nr. 1, der im Speculum h. s. mit «in pace» beschrieben wird.

19 ... demones non sunt in inferno nec anime dampnate ante diem iudi-
cii ..». So wiederholt Nicolaus MiNORITA (hier zit. nach Hs. Paris Bibl. Nat. Ms.
lat. 5154, fol. 302 v). Der Inhalt der dritten Predigt vom 5. Januar 1332 («Tolle
puerum et matrem eius»), deren Text nicht erhalten ist, ist durch Zeitgenossen

14



210 Heilsspiegel und Gottesschau

Es wiirde im Rahmen dieser Untersuchung zu weit fithren, alle
moglichen Griinde zu erdrtern, die Johannes XXII. zu seinem sich
zunehmend exponierenden Vorgehen veranlaBten und an dieser Stelle
zu eruieren, ob er sich vielleicht durch eine theologische oder literarische
Tendenz herausgefordert gefiihlt haben kénnte. Zu bezweifeln ist jedoch,
daB es Alterstorheit gewesen wire, die ihn zu seinem Schritt veranlafBt
hitte, wie es in einer Chronik heif3t 2°, Es ist auch nicht der Platz,
Erorterungen anzustellen, inwieweit die theologischen Gedankenginge
fundiert oder nicht fundiert gewesen seien, 2! noch die sich anschlieBende
bekannte Kontroverse in threm Umfang zu skizzieren.

Ungefdhr ein Jahrzehnt lag seit dem Beginn des theoretischen
Armutsstreits zuriick, einer anderen Kontroverse, die damals besonders
die Franziskaner betroffen hatte. Es versteht sich allein schon aus der
hartnickigen Gegnerschaft zum Papst, wenn die franziskanischen Dissi-
denten in Miinchen — vor allem Wilhelm von Ockham und der ehemalige
Generalminister Michael von Cesena — auf der Seite Kaiser Ludwigs
des Bayern nunmehr auch die neue Auffassung ihres Gegners bekimpf-
ten 22, Wihrend der Generalminister des Minoritenordens, Geraldus
Odonis, der Autoritit des Papstes auch in dieser neuen Frage zuneigte,
wurde fiir die weitere Entwicklung ein Widerstand relevant, der Johan-
nes XXII. besonders aus dem Dominikanerorden erwuchs.

iiberliefert. — In einer Reihe weiterer Predigten ging Johannes XXII. ndher oder
in einzelnen Passagen auf das Thema ein.

20 «Item Johannes papa jam senex factus desipuit, et qui prius contra here-
ticos diversos laudabiliter et virtuose sudaverat, et ab eis persecutiones graves et
periculosas sustinuerat, et multa utiliter constituerat, post docuit et predicavit,
quod anime separate a corporibus, quantumcumque purgate, non videant essen-
tiam divinam visione faciali et intuitiva, nisi post diem judicii resumptis corpori-
bus.» (Henrici de HERvVORDIA, Liber de rebus memorabilioribus sive Chronicon,
ed. Aug. PortHAsT, Gottingen 1859, S. 250, z. J. 1331).

21 Nach den MaBstiben theologischer Wissenschaft der Zeit erscheint die
Argumentation nicht unbedingt so schwach, wie dies z. B. HOFFMANN, Der Streit
tiber die selige Schau a. a. O. S. 194 andeutet. Freilich ist daran zu denken, daB die
groBen Theologen der Hochscholastik die allgemeine Methode, eine Auffassung
mit der Zitierung von Autorititen zu belegen, zugleich mit einer groBen Sicherheit
ihrer spekulativen Intuition verbanden, eine wesentliche Ursache fiir den Rang
ihrer Lésungen auch bei schwierigen transzendentalen Sachfragen.

22 Vgl. die Darlegungen OckHAaMs mit Angaben iiber die Inhalte von Predig-
ten des Papstes: Compendium errorum Papae, Cap. VII (abgedr. im Anschlul3
an den Dialogus), bei Melchior GoLDAsT, Monarchia S. Romani Imperii, Tom. II.,
Frankfurt/M. 1614, Nachdruck Graz 1960, S. 970 ff.; Michael von CESENA, Litterae
deprecatoriae, Cap. XII, Goldast a.a.O. S.1360 sowie Responsio quibusdam
obiectionibus etc. bei Steph. Baruzius | J. D. Mansi, Miscellanea, Tom. III,,
Lucca 1762, S. 349 ff.



Heilsspiegel und Gottesschau 211

In Avignon predigte am 3. Januar 1333 Thomas Waleys O. P.
in der Kirche der Dominikaner offentlich gegen die Auffassung des
Papstes. Johannes XXII. veranlaBte seine Festnahme; dies geschah
nicht nur wegen der den seinen gegensitzlichen Darlegungen, sondern
wohl auch wegen der Art seines Auftretens ?*. Der Auffassung des
Papstes iiber die Anschauung Gottes durch die Seelen der Abgeschie-
denen erstand jedoch um die gleiche Zeit ein weiterer, bedeutenderer
Widerspruch durch einen anderen Dominikaner, Durandus de S. Por-
ciano, Bischof von Meaux, einen anerkannten Scholastiker 2¢. Durandus
verfa3te zu dem strittigen Thema einen Traktat #°. Diese Sachdarstel-
lung geht in ihrem ersten Teil auf den Abstieg Christi zum Seelenort
der heiligen Viter des Alten Testamentes ein, und sie enthidlt in dieser
Seite der Argumentation Parallelen mit den Darlegungen des Speculum
humanae salvationis ?. Die Ubereinstimmungen kénnen auf gegen-
seitiger Abhdngigkeit (sei es von dieser oder jener Seite) beruhen, sind
jedoch durchaus auch unter dem Gesichtspunkt eines unabhingigen
gemeinsamen Gebrauchs bestimmter theologischer Quellen sowie auch
von theologischem Allgemeingut zur Darlegung der Anschauung Gottes
verstdndlich. — Doch bevor wir zur Interpretation dieser Passagen des
Heilsspiegels fortschreiten, noch ein Wort zum Gang der Geschehnisse
in Avignon. Am 6. September 1333 trat hier ein Kollegium zusammen,
das iiber die Auffassungen der beiden Dominikaner befinden sollte 7.

23 So Lucas WADDING, Annales Minorum, Tom. VII, Rom 1733, A. Chr.
1331 Nr.V, S. 118: «Irreverentia Praedicatoris, non veritatis praedicatio in causa
fuit, ut carceri manciparetur.»

2%+ A. MAIER, Zu einigen Disputationen a. a. O. datiert das Eintreffen des
Traktats von Durandus bei der Kurie auf etwa die gleiche Zeit wie das Auftreten
des Thomas Waleys (S. 98), doch kann sie genauer den Nachweis liefern, da der
Traktat noch vor dessen Predigt ankam (S. 114).

25 Hier zit. nach d. Abdruck in gekiirzter Form bei Caes. BARONIUS, Annales
eccles. Tom. XXIV a.a. O. ad ann. 1333 Nr. 49-57, S. 530 ff.. — Es gibt Griinde
anzunehmen, daB Durandus den Traktat auf Anforderung des Papstes verfaBt
hat. (Vgl. auch A. MAIER, Zu einigen Disputationen a. a. O. S. 98.) Andererseits
scheint mir das anschlieBende Vorgehen des Papstes (Einsetzung eines Theologen-
gremiums zur Verurteilung einiger Punkte des Traktats zusammen mit solchen
aus der Predigt des ihm als unbotmdiBig erscheinenden Thomas Waleys) nicht
unbedingt dafiir zu sprechen. Johannes XXII. hitte sich auch auf anderem Wege
von der Auffassung des Durandus {iberzeugen kénnen, da — wie ein Vergleich zeigt
— wesentliche Punkte bereits in dessen Sentenzenkommentar enthalten waren
(vgl. dazu weiter unten).

26 Zu den Parallelen vgl. unten die Interpretation der entsprechenden Passa-
gen des Speculum h. s.

27 Die Sitzungen warem am 6., 7. und 15. September.



212 Heilsspiegel und Gottesschau

Das, was man heute eine gewisse «Regie» nennen wiirde, ist dabei
allerdings mit dem besten Willen nicht zu iibersehen 28. Nach der Anlage
des Gremiums wurden eine Reihe von Punkten aus den Darstellungen
der beiden Dominikaner disqualifiziert ?°, ohne daBl das Gericht die
eigentliche, in der theologischen Welt bereits stark umstrittene Kern-
frage zu behandeln hatte 3°. In Paris berief der franzésische Koénig im
Dezember 1333 eine groBe Theologenversammlung ein, die der Meinung
des Papstes entgegentrat und die Visio beatifica einhellig bejahte 3.
Die Entscheidung iiberschattete fiir den Papst schwierige und bedriik-
kende Monate vor seinem Lebensende. Er starb am 4. Dezember 1334 ;
zuvor widerrief er seine Auffasung und bejahte auf dem Totenbett die
selige Anschauung Gottes.

28 Dem Gremium gehorte der Generalminister der Franziskaner, Geraldus
Odonis, an, den Denifle Begiinstiger der Meinung des Papstes nennt (Chartularium
a.a. 0. Nr. 977, S. 425: «fautor opinionis Johannis XXII»); seine Auffassung na-
herte sich zumindest der des Paptes an. Zu seiner Rolle vgl. auch Anneliese MAIER,
Die Pariser Disputation des Geraldus Odonis tiber die visio beatifica dei, in Archivio
Italiano per la Storia della Pieta, Vol. 4, 1965, S. 213-251. Neben ihm nahmen
noch drei weitere Minoriten an der Beschluf3fassung teil, jedoch nur ein Domini-
kaner, der papstliche Ponitentiar Arnaldus de S. Michaele.

29 Abdruck des Beschlusses tiber die beratenen bzw. als Irrtum bezeichneten
Punkte bei DENIFLE, Chartularium a. a. O. Nr. 975, S. 418 ff.

30 Die etwas offenkundig taktische Anlage eines solchen Verfahrens trug
zweifellos zu dem weiteren Verlust an Ansehen des Papstes bei. — Instruktiv zu
den Vorgiangen das von EHRLE im Chartularium a. a. O. edierte Material sowie —
z. T. tiberschneidend — Auguste CouLoN und S. CLEMENCET, Lettres secretes et
curiales du Pape Jean XXII relatives a la France, 10¢ Fascicule, Paris 1972.

31 Briefe der theologischen Magister vom 2. Januar 1334 an Konig Philipp VI.
von Frankreich und Papst Johannes XXII. in Chartularium a. a. O. Nr. 981 und
082, SS. 429 bzw. 432 ff.; in beiden Briefen ein gleichlautender Absatz iiber die
Visio beatifica der heiligen Viter beim Abstieg Christi in den Limbus: «Sed omnes
in hanc sententiam convenimus, quod a tempore mortis Domini Nostri Thesu Christi,
per quam precium redemptionis humani generis extitit persolutum, omnes anime
sanctorum patrum quas ibidem salvator noster ad inferos descendens eduxit de
limbo, ceterorumque fidelium anime, que de corporibus exierunt, nichil habentes
purgabile, vel que jam in purgatorio sunt purgate, ad visionem nudam et claram,
beatificam, intuitivam et immediatam divine essentie et benedictissime Trinitatis,
Patris ac Filii et Spiritus Sancti, quam apostolus prima ad Corinthios nominat
visionem facie ad faciem, ipsaque deitate beata perfecte fruuntur ..» — In takt-
vollen und fiir Johannes XXII. schonenden Formulierungen ist hervorgehoben,
daB3 dieser seine Meinung immer recitando, nicht aber determinando (nec asserendo
seu opinando) vorgetragen hatte; so heiBt es im Brief an ihn: «Quare vestre beati-
tudini omni qua possumus humilitate et reverentia totis precordiis supplicamus,
quatinus predicte questioni (in qua pro una parte vestra sanctitas pulcherrime et
subtilissime allegavit et quamplures auctoritates adduxit, immo tot quod non
recordamur nos legisse doctorem aliquem, qui ad unum propositum adduxerit



Heilsspiegel und Gottesschau 213

III. LIMBUSABSTIEG UND ANSCHAUUNG GOTTES IM
SPECULUM HUMANAE SALVATIONIS

Es gibt verschiedene Anhaltspunkte dafiir, daB der Verfasser des
Heilsspiegels bei der Niederschrift die soeben umrissene Kontroverse
vor seinen Augen hatte. Die Beriihrungen mit dem Thema beginnen in
Kapitel XXVIII ff., wo in der Schilderung der Erldsungshandlung nach
der Grablegung Christi der Abstieg zum Limbus der Viter behandelt
wird. Der Text des Heilsspiegels setzt eine andere Meinung (als die
dargelegte Argumentation im Sinn der Anschauung Gottes durch die
Seelen der Abgeschiedenen) voraus; und der Autor versucht, diese andere
Auffassung zu belehren. An einen anderen Adressaten als an den in
Avignon residierenden Papst ist aber wihrend des fiir die Entstehung
des Werkes in Erwidgung zu ziehenden Zeitabschnitts kaum zu denken.
Dazu kommt, daB3 der Autor unmittelbar vor seiner Belehrung scheinbar
zufillig die Rede auf ihn (d. h. auf den Papst in Avignon) bringt. Ein
weiterer Gesichtspunkt ist das ein wenig ungewohnliche Gewicht, das
hier auf Sachdarstellung und Argumentation gelegt wird.

Wenn wir mit diesem letzten Punkt beginnen, ist zundchst zu
beobachten, daB der Autor nach Grablegung und kurzer Uberleitung
zum Thema des Limbus-Abstiegs alsbald das Klima einer Erorterung
auf theologischem Niveau assoziiert. Das Mittel, mit dem er dies in
einer fiir den geschulten Theologen seiner Zeit erkennbaren Weise
erreicht, ist sein Anfang mit Erorterungen, wie sie im AnschlufB3 an das
Sentenzenwerk des Petrus Lombardus — bekanntlich das wichtige
scholastische Ubungsbuch — gebriuchlich waren. Auf diese Weise sind
die ersten Passagen, wenn auch in etwas popularisierten Versen im
Charakter des Gedichts, selbst etwas wie ein kleiner Ausschnitt eines
Sentenzenkommentars.

Der Verfasser nennt — gewissermaflen von unten nach oben — die
Orte des Infernus 3%, zuerst den der Verdammten. Hier, zuunterst, ist

tot et tanta, semper tamen recitando, et non determinando, nec asserendo seu
opinando, sicut audivimus) dignetur sanctitas vestra finem dare ...».

32 Cap. XXVIII, 5 ff. — Vgl. Petrus LoMmBARDUS, Sentent. lib. quat., Lib. IV,
Dist. XLV, Nr. 1; P. L. 192, 948; die Theologen fragen im Anschlul3 an ihn: Wer-
den den Seelen nach dem Tode bestimmte Aufenthaltsorte zugewiesen? (Utrum
animabus post mortem receptacula assignentur); so Thomas v. AQUIN, Summa
theol., Supplem. ITT Part., Quaest. LXIX, Art. I; a.a. O. S. 2603 oder BONAVEN-
TURA (Utrum animae post adventum Christi habeant receptacula sive loca determi-



214 Heilsspiegel und Gottesschau

Feuer, auch Rauch, Gestank und Kilte 33. Der Anblick der Dimonen,
der gleichfalls zu den Schrecknissen der Verdammten gezdhlt wird 34,
steht nicht in Ubereinklang mit einer Auffassung von Johannes XXII.,
nach der die Damonen erst vom Jiingsten Gerichte an in der Hoélle weilen
werden (wie danach auch die Verdammten erst in jener Zukunft dort
sein sollen) 3. — In den tiefen Hollenbereich der Verdammten stieg
Christus nicht hinab 36,

nata), Comment. in sentent., Lib. IV., Dist. XLV, Art. I, Quaest II; Opera T. IV
a.a. O. S. 940.

33 Cap. XXVIII, 7 ff.: «fumus et ignis inextinguibilis», «frigus inennarabile
et foetores intolerabiles». — Vgl. BONAVENTURA, der diese Mehrgestalt der Héllen-
elemente ebenfalls hervorhebt (Comment. in sentent., Lib. IV., Dist. XLIV, P. II,
Art. II, Quaest. II, Concl; Opera T. IV a.a.O. S.928): «In inferno non tantum
ignis, sed etiam tria alia elementa esse creduntur, sed confusa.» Und ebenda,
Resp. unter Nr. 3. 4: «Unde ibi erit ignis ardens et aqua congelans et aeris inquie-
tudo et perturbatio et terrae foetor.» Und er zitiert Gregor: «In inferno erit frigus
importabile, ignis inexstinguibilis, foetor intolerabilis.» — Man sieht auch hier,
daB im Speculum h. s. trotz der volkstiimlich wirkenden Darlegung «klassische»
theologische Aspekte noch bis in Wortbegriffe hinein beachtet werden.

3% Cap. XXVIII, 8: «Adspectus daemonum.

35 Vgl. wieder oben, zur dritten Predigt des Papstes am 5. Januar 1332: «Tolle
puerum et matrem eius». Nach seiner Auffassung sind die Didmonen bis dahin in
der «finsteren Luft», «in aere caliginoso»). Der Ausdruck — es ist hier nicht der
Platz, seinen Sinn zu interpretieren — liegt nicht so abseits traditioneller theolo-
gischer Auffassung, wie es nach einigen Darstellungen tiber den Visio-Streit zu
sein scheint (so nach G. HOFFMANN a. a. O. S. 12 {.). Denn im Anschluf3 an Augusti-
nus wird dies als eigentlicher Aufenthaltsort der Didmonen betrachtet (AUuGUSTINUS,
De Genesi ad litteram, Lib. III., Cap. X, Nr. 15.; P. L. 34, 285): Daemones «...
conversa sunt ex poena in aeriam qualitatem ... nec aeris saltem spatia superiora
atque puriora, sed ista caliginoso tenere permissi sunt, qui eis pro suo genere quidam
quasi carcer est, usque ad tempus judicii.» — Petrus Lombardus wirft die Frage
auf, ob hier alle Dimonen sind, oder ob sich einige auch im Bereich der Holle
aufhalten (Sentent. lib. quat., Lib. IT; Dist. VI, Nr. 5; P. L. 192, 663: ¢« An omnes
daemones sint in hoc aere caliginoso, an aliqui sint in inferno»). Mit ihm neigt die
Scholastik dazu, das letztere (neben dem eigentlichen, von Johannes XXII. freilich
fur ausschliellich angenommenen Aufenthaltsort) fiir moéglich zu halten oder zu
bejahen. So Thomas voN AQUIN (Summa theol., I., Quaest. LXIV, Art. IV, Resp.;
a.a. O. S. 308): «Unde et usque tunc (d. h. ad diem iudicii) ... daemones in hoc aere
caliginoso sunt ad nostrum exercitium: licet eorum aliqui nunc in inferno sint, ad
torquendum eos quos ad malum induxerunt.» Bonaventura (Comment. in sentent.,
Lib. I1, Dist. VI, Art. IT, Quaest. I, Resp.; Opera, T. II a. a. O. S. 164) «... sicut
patet ex Scripturis, locus daemonum post lapsum usque ad diem iudicii non est
locus subterraneus, quem vocamus infernum, sed aer caliginosus, in quo generali-
ter daemonum multitudo inhabitat. — Utrum autem aliqui detrus: sint in infernum,
hoc ego nescio nec invenio a Sanctis determinatum. Hoc autem bene credo, quod
aliqui descendunt ad torquendas animas, secundum quod habent deputata inter
se maledictionis officia». — Die AusschlieBlichkeit, mit der ein Aufenthalt der Dadmo-
nen allein «in aere caliginoso» von Johannes XXII. vorgetragen wurde, mag dann



Heilsspiegel und Gottesschau 215

Uber dem Infernus der Verdammten ist der Ort der (ungetauften)
Kinder 37 mit dem fiir den Limbus bezeichnenden Charakter: ohne die
Peinigung einer eigentlichen Strafempfindung (poena sensus) aber doch
mit gewissermallen negativer Strafe durch den Nichtbesitz des Heiles
(poena damni) 38, Diese Unterscheidung nach poena sensus und poena

etwas abrupt klingen, doch bewegt sich der Papst dabei in einem Rahmen, in dem
seine Meinung nicht so unerlaubt wirkt.

Wenn man sich — nach Lektiire der ganzen spdteren Ausfithrungen zum
Limbusabstieg im Heilsspiegel — damit vertraut gemacht hat, daB der Autor einer
Ablehnung der Gottesschau und damit zusammengehorenden Gedanken entgegen-
tritt, gewinnt ein Vergleich Interesse, wie ein Gegner wie Wilhelm von Ockham
seine Argumente gegen die Auffassung von Johannes XXII. niederschrieb. Charak-
teristisch fiir das Speculum h. s., daB bislang iiberhaupt nur Tatsachen der scholasti-
schen Wissenschaft angefiihrt wurden, sogar ohne daB eine Absicht nachweisbar
ist; dort ganz verschieden davon eine polemische Handschrift (Compend. errorum,
Cap. VII; a.a. O. S. 971, zur Auffassung der Abwesenheit von Verdammten und
Damonen im Infernus vor dem Jiingsten Gericht). « Tertio haeresim ponit in dicto
sermone: Tolle puerum etc. quae est, quod Daemones non sunt nec erunt in inferno
ante diem iudicii generalis. Hunc errorem ponit sub his verbis: Non enim damnati
(scilicet Daemones) possent temptarve, si essent intvusi in infernum. Et ideo non est
dicendum, quod sint in inferno, sed quod sunt in isto aeve caliginoso, unde patet eis
via ad temptandum nos. Evgo non videntur adhuc esse Daemones in inferno, sed supra
infernum. Ultimum autem ITudicium ervit tunc, quando ipsi daemones includentur
in inferno.n «Haec verba eius haeretica scripturae divinae contraria et doctrinae
sanctorum adversa.» etc.

36 Cap. XXVIII, 15f. «Ad istum infernum Christus nunquam descendebat,
nec aliquas animas de ipso redimebat.» Vgl. z. B. bei Thomas v. AQuIN die ein-
gehende Erorterung der Frage: Stieg Christus auch in die Hélle der Verdammten
hinab? (Utrum Christus descenderit etiam ad infernum damnatorum); Summa
theol., ITI., Quaest. LII, Art. IT; a. a. O. S. 2125. Oder das bei ihm und anderen
erorterte Thema, ob Christus beim Abstieg in die Unterwelt alle Seelen befreite.
Vgl. z. B. BoNAVENTURA, Comment. in sentent., Lib. ITI, Dist. XXII, Art. unic.,
Quaest. V; T. IIT a. a. O. S. 460 ff.): « Utrum Christus in descensu ad inferos omnes
animas liberaverit.»

37 Cap. XXVIII, 17 f. «.. locus, qui dicitur infernus puerorum, Incircumci-
sorum videlicet et non baptizatorum.»

38 Cap. XXVIII, 19: «Ibidem non est poena sensus, sed tantum poena damni. »
— Der Verfasser des Speculum h. s. strapaziert im Rahmen dieser besonderen Sach-
darstellung ein wenig seine Intention einer mdglichst allgemeinen Lesbarkeit
seines Gedichtes, um weiter in Anlehnung an Kommentare zum Sentenzenwerk
diese zwei speziellen Begriffe anzufithren. Auch Thomas v. AQUIN sagt vom Limbus
puerorum, «in ipso non sit poena sensibilis»; Summa theol., Supplem. III. Part.,
Quaest. LXIX, Art. VII, 3. Praet.; a. a. O. S. 2609. — BoNAVENTURA hebt deutlich
auf eine Gliederung der Strafzustdande ab, die das Speculum h. s. nur kurz anfithren
kann: «Infernus dicitur tum locus infimus cum poena sensus et damni, tum locus
inferior cum sola poena damni, scilicet limbus, qui est vel limbus parvulorum, vel
limbus Patrum sive sinus Abrahae.» Comment. in sentent., Lib. IV., Dist. XLV,
Art. I, Quaest. I, Concl.; T. IV a. a. O. S. 940.



216 Heilsspiegel und Gottesschau

damni konnte fiir den zeitgenossischen Theologen unter Umstinden
auch bereits den Gedanken an die Visio beatifica assoziieren. Denn
einmal bedeutet die poena damni in Bonaventuras franziskanischer
theologischer Tradition im eigentlichen Sinn die Entbehrung der An-
schauung Gottes 3%, zum andern wird der Begriff auch in dem oben
genannten Traktat des Durandus de S. Porciano in gleichem Sinn im
Zusammenhang der Argumentation gegen die Auffassung von Johannes
XXII. gebraucht 4.

Der Autor hat das Schicksal der (ungetauften) Kinder, die nicht
durch das Sakrament von der Erbschuld und der mit ihr verbundenen
Straferwartung befreit sind, ohne theologische Strenge gezeichnet *. —

39 Vgl. bei Bonaventura den Text im Anschluf3 an die zuletzt zitierte Stelle.
Bonaventura unterscheidet dort den Limbus der (ungetauften) Kinder von dem
der Viter damit, da3 bei diesen die Entbehrung der Anschauung durch die Erwar-
tung auf sie gemildert ist; jene aber «habent carentiam visionis sine exspectationen».
In Bonaventuras Tradition diirfte der Franziskaner Ubertino pa CasaLE stehen,
wenn er beim Abstieg Christi zur Unterwelt von «virtus liberans a carentia visionis»
spricht. Arbor vitae crucifixae Jesu, gedr. Ausg. Venedig 1485, Lib. IV. Cap.
XXVIII, Jesus infernum adiens; Jesus frangens conatus.

40 Hier sagt Durandus: «In inferno autem non est nisi duplex poena, poena
sensus et poena damni: in limbo autem sanctorum non fuit poena sensus, sed solum
damni, quae est carentia visionis divinae.» (Caes. BArRONIUS, Annales a.a. O.
S. 530 unter Nr.49). — Ob zwischen den Poena-Begriffen des Speculum h.s. in
Cap. XXVIII, 19 und der Visio-Argumentation im Traktat des Durandus ein
Zusammenhang bestiinde, ist véllig offen, wurde doch ersichtlich, daBl diese Begriffe
in der theologischen Literatur verbreitet waren. Jedoch 1aBt sich mit ihnen noch
in anderer Weise die damalige Kontroverse beleuchten; denn die Begriffe tauchen
wiederum auf in dem Sitzungsergebnis der erwahnten, vom Papst zum 6., 7. und
15. September 1333 in Avignon einberufenen Theologenkommission, die iiber den
Traktat des Durandus zu befinden hatte. Hier heilt es unter Artikel I: «' Utrum
catholicum an hereticum vel erroneum sit dicere quod in limbo sanctorum patrum
non fuerit pena nisi pena dampni, que est carentia visionis divine’, dicti domini
magistri concorditer respondentes dixerunt et judicaverunt ipsum articulum esse
erroneum.» (Chartularium a. a. O. Nr. 975, S. 419). Durandus hatte unnétigerweise
ein «non ... nisi duplex» eingefiigt. Man ist aber trotzdem ftiber die Verwerfung
seines Gedankens etwas verwirrt, wenn man iiberlegt, da3 an den Beratungen
immerhin vier Franziskaner beteiligt waren, und da8 Durandus in diesem Punkt
kaum anderes gesagt hatte, als was auch der berithmteste Theologe und ehemalige
Generalminister dieses Ordens (Bonaventura) dariiber niedergelegt hatte (vgl.
oben). Die Entscheidung macht vielleicht auch ein wenig das Klima der allgemeinen
Zuriickhaltung gegeniiber dem Papst seitens der theologischen Welt in der Visio-
Frage verstindlich, siecht man doch aus einem solchen Detail, daB es seiner Kommis-
sion nicht unbedingt auf eine griindliche theologische Priiffung, sondern vielleicht
eher darauf ankam, zu einem bestimmten Ergebnis zu kommen.

#1 Er gehtrt kaum zu denen, die annehmen, daB fiir diese Kinder nicht die
Hoffnung auf ein seliges Leben bestiinde. Er sagt, was Gott mit ihnen veranlasse,
kénne auch kein Lehrer hinreichend darlegen. (Cap. XXVIII, 26) Die Formulierung



Heilsspiegel und Gottesschau 217

In der Folge iber ihnen befindet sich das Purgatorium #2. Die Strafen
der an diesem Ort leidenden abgeschiedenen Seelen kénnen durch Ifiir-
bitten gelindert werden *3.

SchlieBlich wendet sich der Autor zum obersten der Seelenbereiche,
dem Limbus der Viter oder «SchoB3 Abrahams» #4. Es ist der Aufent-
halts- und Warteort derjenigen, die vor der Ankunft Christi verstorben
waren und deren Reinigung im Purgatorium inzwischen vollzogen war.
Auch das zu diesem Seelenort und der Art des Abstiegs Christi dorthin
in ganz wenigen Zeilen Gesagte war fiir den Leser der Zeit ausfiihrlich
in den Kommentaren zum Sentenzenmeister definiert, so zum Beispiel
die Trennung von Leib und Seele Christi infolge des Todes, wahrend

koénnte im Sinn einer Hoffnung auch auf ihre Errettung aus der Unterwelt zu
verstehen sein. Dies geht aus der starken Andeutung ihrer Freude uiber die Giite
Gottes hervor. (Doch der Autor legt sich nicht fest; als Ursache der Freude vor-
sichtshalber auch ein «Et quod de inferno damnatorum semper securi erunts.
Cap. XXVIII, 24.) — Vielleicht spiegelt sich die theologische Frage in einzelnen
Handschriften auch ikonographisch. Die vier Orte des Infernus sind meist in Form
von vier mit Menschengestalten besetzten Querreihen dargestellt. Auf der Miniatur
der Hs. Clm. 146 der Bayer. Staatsbibl. Miinchen (ed. Lutz und Perdrizet a. a. O.,
Tafel 55) haben die Gestalten in der Reihe des Purgatorium die Hadnde erhoben,
was man wohl als bittend-hoffenden Ausdruck interpretieren kann. Die gleiche
Hiandegestik haben hier auch die Gestalten in der Unterwelt der Kinder. Vielleicht
konnte dies der Intention des Textes am meisten nahekommen. Auf einer Miniatur
der Hs. Paris, Bibl. Nat. lat. 512 (Abbildg. bei Lutz und Perdrizet a. a. O., Tafel
140 b) gilt diese Haltung nur fiir das Purgatorium.

2 Cap. XXVIII, 27 fi.

#3 Cap. XXVIII, 31 ff.: «Poena istorum potest mitigari ...» Der Autor fithrt
an: MeBopfer, Gebete, Fasten, Almosen, Abldsse und «Annahme des Kreuzes»
(«crucis acceptionemy). — Die Furbitten sind ein auch fiir den Rahmen eines Senten-
zenkommentares typischer Punkt; das Milieu klingt bis in die Diktion an («Miti-
gatio»). Vgl. Kommentare im Anschl. an Petrus LomMBarRDUS (Sent., Lib. IV,
Dist. XLV, Nr. 2 ff.; P. L. 192, 948 f. «De suffragiis defunctorum.» «Mediocriter
malis suffragantur ad poenae mitigationem; mediocriter bonis ad plenam absolu-
tionem.») Thomas voN AQUIN (Summa theol., Supplem. III. Part., Quaest. LXXI;
a.a. O. S. 2616 ff.) fithrt im einzelnen die von unserem Autor genannten Suffragia
auller dem letzten Punkte an. Fiir das Speculum h. s. ist also zu beachten, da3 der
Autor hauptsidchlich die traditionellen Firbitten nennt, wie sie in den Sentenzen-
kommentaren behandelt werden. Seine eigene, innere Einstellung dazu (die wir
hier vielleicht in der Nuance beobachten konnen) diirfte u. U. ein wenig abzuheben
sein, da Sakrament und Liturgie in dem Werk sonst weniger herausgestellt werden.
(So meint der Autor in Cap. XXXI, 15 f., dall es gut sei, fiir seine verstorbenen
Lieben Messen lesen zu lassen; doch er stellt daneben in Vergleich anderes, weit
wichtigeres, wie er sagt, aus dem Zusammenhang des Erlosungswirkens, wodurch
der sakramentale und liturgische Gedanke etwas abgeschwicht wird.) Anderer-
seits hat er nun in Cap. XXVIII bei den Suffragia den erwdhnten Punkt der « An-
nahme des Kreuzes» hinzugefiigt.

# Cap. XXVIII, 39 ff.



218 Heilsspiegel und Gottesschau

die Gottheit, die gleichsam {iberall ist, sowohl mit dem toten Korper
wie auch mit der zum dunklen Ort der Abgeschiedenen niedersteigenden
Seele verbunden war. Es sind, wie schon das Friihere, gewissermalen
Ergebnissitze zahlreicher und eingehender Erorterungen *3.

Damit enthdlt die erste Hilfte des Kapitels XXVIII in recht
komprimierter Form eine verhdltnismidBig umfangreiche und, gemessen
an der populdren Tendenz des Werkes, nicht gerade leichte Darlegung
theologischen Wissens. Fiir die wissenschaftlichen Verhiltnisse der Zeit
erschien zugleich deutlicher ein gesicherter Boden theologischer Glau-
benswahrheiten betreten. Mancher gebildete Leser, etwa in einem Klo-
ster, mochte bei der knappen Lektiire von fiinfzig Zeilen angeregt
worden sein, das eine und andere in den Kommentaren der theologischen
Lehrer genauer nachzulesen.

Eine Ursache fiir diese theologisch ausgebaute Darstellung *6
diirfte, wie schon vorausgeschickt, auch darin zu sehen sein, dafl der
Autor es fiir notwendig erachtete, in einer folgenden Passage eine Mei-
nung, die offenbar fiir ihn im Raume stand, mittels solcher Fundierung
zu widerlegen.

Schmerzloser aber gleichsam dunkler Seelenort der heiligen Viter;
zu 1hnen brachte Christus nicht etwa Frieden oder Trost. Sie hatten
dies schon — was (wie belehrend hinzugefiigt wird) einzusehen ist *7.
Wer sagen wiirde, Christus sei zu der Seelenwelt der hingeschiedenen
Viter gekommen, um ihnen Friede oder Trost zu bringen, wiirde den
eigentlichen Zweck und Inhalt des Limbusabstiegs iibersehen, fiir den
vor allem die seligmachende Anschauung der Gottheit hervorzuheben
ist. Dieses Verstandnis ergibt sich ohne weiteres aus dem Zusammenhang

45 So Petrus LomBaArRDUS, Sent., Lib. ITI., Dist. XXI, Nr.1 ff.; P. L. 192,
800 {f.; BoNAVENTURA, Comment. in sentent., Lib. III., Dist. XXI, Art. I, Quaest.
I und II; Opera T.III a.a.O. S. 436 ff.; Thomas v. AQUIN, Summa theol. ITI.,
Quaest. L, Art. IT und III; a. a. O. S. 2116 ff.

46 Man beachte z. B. in einem vergleichbaren Rahmen einer Darlegung des
Heilsgeschehens die knappe und unbefangene Schilderung in Bonaventuras Lignum
vitae (a. a. O.). — Der Anfang der Schilderung des Limbusabstiegs im Heilsspiegel
mit der Aufzdhlung der Receptacula inferni 1a8t sich immerhin auch aus dem
Charakter eines «Speculum» verstehen.

47 In Cap. XXIX, 6. Hier hei3t es, daB diejenigen, die sich in der Gewalt
des Fiirsten der Unterwelt befanden, in Frieden waren, was in Hinsicht auf die
heiligen Viter zu verstehen ist: «In pace sunt omnia quae possidet, quod de Patri-
bus est intelligendum» (sic!). Die Begriindung ist in der als gut bekannt vorauszu-
setzenden und auch von andern in der Kontroverse zitierten Schriftstelle Lk 16,25
zu sehen, nach der sich die Seele des Lazarus nach dessen Tode «in gro8er Trostung»
befand. (Vgl. im AnschluB3 das Argument des Durandus de S. Porciano.)



Heilsspiegel und Gottesschau 219

der Darlegung im Speculum humanae salvationis #®; und in diesem
Sinn liegt auch ein Satz in der Argumentation des Durandus de S.
Porciano. Denn Johannes XXII. hatte, als er am Allerheiligenfest
1331 vortrug, die Seelen der Abgeschiedenen wiirden erst am Tage des
Jiingsten Gerichts der Anschauung Gottes teilhaftig, in seiner Predigt,
wie oben schon erwidhnt, auch gesagt, daf3 die Seelen der Gerechten bis
dahin «unter dem Altare» (nach Offb. 6,9), das hei3t unter dem Schutz
und der Trostung der Menschheit Christi stiinden. — Durandus fiithrt
jedoch aus: Weil die Seele des Lazarus schon vor der Passion Christi
im Limbus beziehungsweise im «SchoBe Abrahams» in groBer Trostung
war, wie das Schriftwort des Evangeliums bezeugt, so war umso mehr
die Seele des Abraham in Tréstung und Frohlichkeit. Daraus erhellt
sich fiir Durandus der Sinn des Abstiegs Christi zu den Unterirdischen
(durch den fiir diese ein Zustand herbeigefiithrt wurde, der in grund-
sitzlicher Weise dariiber hinausging), und wenn man sagt, dal diese
damals zur Anschauung Gottes und ihrer inneren Freude daran gefiihrt
wurden, so ist dies nach ihm das Zutreffende #°.

Aus den Darlegungen im Speculum humanae salvationis und des
Durandus de S. Porciano ldaBt sich unschwer eine gewisse Parallelitit
in Auffassung und Argumentation verstehen. Dies wird noch deutlicher
in denjenigen Passagen, wo der Heilsspiegel mit seinen Ausfithrungen in
das eigentliche Ereignis des Limbusabstiegs eintritt. Hier gewinnt nun
auch an einer Stelle diejenige Person andeutungsweise Gestalt, deren Be-
lehrung der Autor in einer maf3vollen Form offenbar erreichen wollte.

In seinen knappen, volkstiimlich gehaltenen Versen fiihrt er aus 39,
daB die Heiligen, als Christus den Limbus betrat, die Gottheit sahen
und dadurch alle Freuden des Himmels erfuhren. Und weiter: man
sagt, wo der Papst ist, dort ist die romische Kurie — so waren auch dort,
wo die Gottheit war, die himmlischen Freuden. Sodann wird das Wort
Christi an den reuigen Schicher angefithrt: Wahrlich ich sage dir, heute
wirst du mit mir im Paradiese sein (Lk 23,43). Das 148t sich nicht

48 Vgl. bes. nachher Cap. XXVIII, 51 ff.

4 Duranbpus, Traktat; nach Baroxius a.a.O. S.530: «.. quia Lazarus
sive anima ejus ante passionem Christi erat in limbo, seu in sinu Abrahae in magna
consolatione, ut Evangelica testatur Scriptura Luc. XVI, multo magis anima
Abrahae erat in magna consolatione et laetitia. Quid igitur contulit descensus
animae Christi ad inferos? Si dicatur, quod tunc perductae sunt ad claram visionem
et ejus fruitionem, habetur propositum.» Und er belegt nochmals, da sie nicht

etwa nur zu groBerer Freude und Tréstung gefithrt worden sind.
50 Cap. XXVIII, 51 ff.



220 Heilsspiegel und Gottesschau

etwa im Sinn eines irdischen Paradieses auslegen — eben diesen Versuch
hatte Johannes XXII. aber in der Tat unternommen 3! — doch die An-
schauung der Gottheit ist zu verstehen. Die Seele des Schichers gelangte
mit der Seele Christi in den Limbus und kam hier mit den anderen
Heiligen zur Anschauung der Gottheit.

Von diesen Ausfithrungen iiber den Eintritt Christi in den Limbus
ist der erste Satz 32 ein deutlicher und betonter Hinweis auf die Visio
beatifica.

Die folgende Bemerkung, mit der die Person des Papstes beriihrt
wird («Dicitur enim, quod ubi est Papa, ibi est Romana Curia»), bezieht
sich auf die AuBerung eines Zeitgenossen; dieser Satz, wonach die
romische Kurie dort ist, wo sich der Papst aufhilt, ist wohl als ein
Hinweis auf die von Rom nach Avignon transferierte Residenz des
Papstes aufzufassen 3. — «Dicitur» — «Man sagt», «Es heillt», ist genauer
dahingehend zu interpretieren, dal das Folgende («quod ubi est Papa,
ibi est Romana Curia» — «wo der Papst ist, dort ist auch die romische
Kurie») damals tatsidchlich einmal gesagt oder geschrieben worden ist;
und der Verfasser des Speculum humanae salvationis nahm offenbar
auch an, daB der eine oder andere seiner Leser die AuBerung moglicher-
weise kannte.

Ich glaube die Stelle gefunden zu haben, und zwar im zeitgends-

51 Johannes XXII. hatte bei einer Interpretation der Schriftstelle in Zweifel
gestellt, ob Christus mit diesem Wort an den reuigen Schicher nicht das irdische
Paradies, sondern das geistige Paradies der Anschauung Gottes gemeint habe.
Seine folgende Auslegung erscheint genau als das, was das Speculum h. s. (s. oben)
als nicht auslegungsmaoglich bezeichnet: «Sed fuitne anima illa statim beata quando
fuit a corpore separata? Videtur dicendum quod sic, multo magis quam anima lat-
ronis cui dixit Christus: ‘Hodie mecum eris in paradiso’. Quod multi intelligunt de
paradiso spirituali divinae visionis, non de terrestri. Sed hoc videtur dubium, cum
Johannes et multi alii sancti ad limbum descenderint et etiam ipse Christus quantum
ad animam. Unde forte posset dici quod paradisus ibi accipitur pro quadam requie,
in quantum fuit liber ab angustia et tribulationibus hujus mundi.»

Die in einer Hs. der Bibl. Nat. Paris tiberlieferte Stelle (Ms. lat. 3290, fol. 2 v.)
ist aus einer Ansprache des Papstes zum Fest Mariae Himmelfahrt. Uber die Predig-
ten im Ms. lat. 3290 vgl. Edith PAszTor, Una Raccolta di Sermoni di Giovanni
XXII; in Archivio paleografico italiano, N. S. 2-3, Rom 1956-57, S. 265-289. Auf
die Predigten in dieser Hs. hat bereits N. Varois aufmerksam gemacht, der in
Hist. littéraire a. a. O. S. 537 f. auch die obige Stelle zitiert. — Zu weiteren Ausle-
gungen des Wortes an den reuigen Schicher vgl. weiter unten.

32 Cap. XXVIII, 51 {. «Quando Christus limbum intravit, Sancti divinitatem
viderunt et omne gaudium coeli statim ibidem habuerunt.»

33 Dies haben schon Lutz und PERDRIZET (Speculum h.s. a.a.O. S. 251)
bemerkt.



Heilsspiegel und Gottesschau 221

sischen kanonischen Recht. Die Formulierung findet sich in einer Glosse
des Zenzelinus zur Extravagante «Exsecrabilis» von Papst Johannes
XXII. 5%, Zenzelinus hat seine Glossen zu der Reihe von Dekretalen des
Papstes im Jahr 1325 beendet °; dies wire demnach fiir die Niederschrift
des Speculum humanae salvationis ein erster Zeitpunkt «post quemp.

Halten wir hier auch fest, da3 der Autor mit dieser Stelle aus der
Glosse des Zenzelinus im Zusammenhang scheinbar zuféllig den in
Avignon residierenden Papst angefiihrt hat. Man wird vielleicht nicht
fehlgehen, wenn man annimmt, daB der Verfasser mit diesem Hinweis
auf die Personlichkeit des Papstes dem Leser auch die Antwort auf die
Frage erleichterte, um wessen anderslautende Meinung es sich handelt,
wenn er unmittelbar darauf belehrend vortragt, daB die Anschauung
der Gottheit zu verstehen und einzusehen ist ¢ (falls ein solcher Finger-
zeig liberhaupt notwendig war), gab es doch in diesen Jahrzehnten
niemand als Johannes XXII. mit seinem Anhang, der diese Anschauung
negierte.

Was die Worte Christi am Kreuz an den reuigen Schicher anbe-
langt 57, so sind diese als Argument fiir die Anschauung Gottes und
gegen die Auffassung von Johannes XXII. aus dem Vergleich mit

5+ Hier zitiert nach loannes Papa XXII., Extravagantes seu constitutiones
viginti, gloss. Zenzelinus DE CassaNis, Col. 32, an: Bonifacius Papa VIII., Liber
sextus decretalium, Lyon 1618. Die Stelle wurde natiirlich nur zufillig gefunden.
Der Fingerzeig war Steph. Baruzius, Vitae Paparum Avenionensium, Tom. I,
Paris 1643. Baluze zitiert in seinem Vorwort eine dhnlich klingende Stelle aus der
gleichen Glosse des Zenzelinus: « Ubi est ergo summus Episcopus, qualis est Papa,
ibi est Romana Ecclesia, ibi est sedes Apostolica.» Zenzelinus wiederholt aber die
Formulierung in seiner Glosse variierend (darunter auch in genau dem vom Autor
des Speculum h.s. @itbernommenen Wortlaut). Deshalb und auch wegen einer
gewissen angestrebten Schliissigkeit bleibt der Satz leicht im Gedédchtnis haften;
vielleicht nahm dies der Autor auch in gewisser Weise fiir den einen und anderen
seiner Leser an. Als Argument fiir die Verneinung einer Residenzpflicht des Papstes
in Rom klingt die Formulierung auch an bei Lambertus GueErRrict DE Hovo,
Liber de commendatione Johannis XXII., Cap. 9 «.. cum ubi sit papa, ibi Roma,
curiam Romanam tenere ...»; hier zit. nach Rich. Scuorz, Unbekannte kirchen-
politische Streitschriften aus der Zeit Ludwigs des Bayern (1327-1354), 2. Teil
(Texte), Rom 1914 = Bibl. d. Kgl. PreuBl. Histor. Instituts Bd. 10, S. 162.

Der Verfasser des Heilsspiegels zitiert korrekt «quod ubi est Papa, ibi est
Romana Curia». Ich habe die Formel noch nicht bei Glossatoren vor Zenzelinus
feststellen konnen.

55 Am 24. April 1325; vgl. Histoire littéraire de la France, T. XXXV, Paris
1921, S. 354 f.; Diction. de droit canonique, T. 6, Paris 1957, Sp. 130.

36 Cak. XXVIII, 58: «Sed de contemplatione deitatis est intelligendumy» (sic!).

57 Cap. XXVIII, 55 f.: «Dixit autem Christus latroni, cum adhuc penderet
patibulo: ‘Amen dico tibi, hodie mecum eris in paradiso’».



222 Heilsspiegel und Gottesschau

anderen Kommentaren besser als allein aus den knappen Verszeilen
des Heilsspiegels verstindlich. Durandus de S. Porciano argumentiert
dhnlich wie der Verfasser des Speculum humanae salvationis. In Hin-
sicht auf die Worte Christi « Heute wirst du mit mir im Paradiese sein»
unterscheidet er korperliches und geistiges Paradies. Da das erstere -
gemeint ist Coelum empyreum, Paradies der kiinftig wiedervereinigten
Korper — nicht in Frage kommt, ist das geistige Paradies anzuneh-
men. Dieses aber ist die Visio beata. Der letztere Paradiesesort hat
als der angekiindigte gemeinsame Aufenthalt mit dem reuigen Schi-
cher zu gelten 38,

Im Speculum humanae salvationis 1dBt sich der Anfang der Kom-

58 Durandus geht dabei von den Sentenzenerdrterungen aus, wonach der
Korper im Grabe lag und die Seele Christi zum Infernus niederstieg. (Vgl. Petr.
Lowms., Sentent., Lib. ITI., Dist. XXII, Nr. 2; P. L. 192, 803 f. — Zum Vgl. auch
Speculum h. s., Cap. XXVIII, 47-50). Mit diesem Hinweis auf den Ort der toten
Leiber klammert Durandus das Coelum empyreum als dasjenige Paradies aus, das
in dem Wort an den reuigen Schicher gemeint ist. Wohin Christus nach seinem
Tod in seelischer Gestalt gelangte, ist bekannt, nimlich, wie es im Glaubensartikel
heit, zur Unterwelt. «Relinquitur ergo, quod anima latronis fuit illo die cum
anima Christi in paradiso spirituali, qui est visio beata.» (BARONIUS a. a. O. ad
ann. 1333, Nr. 50; S. 530).

Gegen Durandus das von Johannes XXII. im September 1333 in Avignon
eingesetzte Theologengremium: «Ad tertium articulum qui talis est: ‘Utrum
catholicum an hereticum vel erroneum sit dicere quod non est nisi duplex paradisus,
scilicet corporalis celum empireum, et spiritualis, scilicet beata visio’, dixerunt
omnes predicti magistri et reputarunt ipsum articulum erroneum.» (Chartularium
a.a. 0. Nr. 975, S.4191.). Von den Theologen wurde gegeniiber Durandus also
ein wenig forciert auf ein «non est nisi duplex» abgestellt. Die mehr populidr gehal-
tene, knappe Formulierung des Heilsspiegels, auf die oben im Anschluf3 nochmals
eingegangen wird, wire in gleicher Situation kaum so angreifbar gewesen.

Durandus hatte die Auffassung von der Anschauung Gottes schon frither
vertreten. Das in seinem Traktat zu dem soeben festgehaltenen Punkt Gesagte
steht in Parallele zu den Ausfithrungen seines eigenen Sentenzenkommentars.
Darin finden sich folgende Passagen (hier zitiert nach d. Ausg. Venedig 1571;
3. Redakt.): «Cum articulus sit Christum ad inferos descendisse, et non possit
intelligi ratione divinitatis, secundum quam est ubique, nec ratione corporis,
secundum fuit in sepulchro, restat quod intelligatur ratione animae, quo supposito
videndum est qualiter anima Christi descendit ad infernum.» (Lib. III., Dist. XXII,
Quaest. III, 4 Resp.; a. a. 0. S. 2491.) —«... Christus dicitur descendisse ad infernum,
ut animas sanctorum Patrum illuminaret ad videndum Deum, sed in eodem instanti
quo Christus mortuus est S. Patres viderunt Deum ...» (ebenda, Nr.6; a.a. O.
S. 249 v.). — «Quod si quis dicat quod paradisus dicatur dupliciter. Uno modo locus
corporeus sive coelum empyreum, et sic non fuit anima Christi in paradiso nisi
post ascensionem. Alio modo dicitur paradisus visio divinae essentiae, et sic anima
Christi fuit in paradiso ab instanti conceptionis, et anima latronis in ipso die passio-
nis, quia tunc vidit deum per quem modum non repugnat animae Christi quod



Heilsspiegel und Gottesschau 243

mentierung des Christuswortes an den reuigen Schicher > etwa im
Sinn eines Fiir und Wider verstehen, wie sie damals bei den Sentenzen-
erorterungen gebrauchlich waren. Freilich lag aber, wie oben gezeigt,
die Argumentation genau in der Richtung auf die Auffassung des
Papstes, den eben zuvor der Hinweis angesprochen hatte; und unsere
Zweifel werden durchaus vollends beseitigt mit der unmittelbaren Auf-
forderung der nidchsten Zeile, dafl jedoch die Anschauung der Gottheit
«zu verstehen» sei ©. Das Folgende bewegt sich wiederum im Rahmen
zeitgenossischer Beweisfithrung, wie wir sie bei Durandus beobachten
konnen (doch die Typik der Argumentationsweise war in der Epoche
in einem MaB entwickelt, daBl hier nicht notwendig auf eine beider-
seitige Abhdngigkeit zu schliefen ist): Oben ' war auf die Trennung
von Seele und Korper Christi durch den Tod eingegangen worden;
die Gottheit blieb mit beiden ungetrennt. Nun heil3t es im Text, daf
die Seele des Schichers mit der Seele Christi zum Limbus niederstieg
und hier mit den andern Heiligen zur Anschauung der Gottheit ge-
langte 62. Es ist im Grunde eine Beweisfiihrung wie aus dem Ubungs-
buch. Zu beriicksichtigen ist also eine Auffassung, die dem geschulten
Theologen der Zeit aus Sentenzenerdrterungen vor Augen stand, daB
ndamlich eine Alternative zu sehen sei von einerseits irdischem Paradies
und zum andern Paradies der seligen Anschauung Gottes. Nachdem
dann das eine logisch ausgeklammert ist (weil die Kérper nicht an dem
Wege teilnahmen) mull es sich um das andere handeln. Die Argumen-
tation ist der Auffassung von Johannes XXII. genau entgegengesetzt,
der das Wort vom kiinftigen Paradies in anderem Sinne interpretierte 3.

simul fuerit in paradiso sic dicto, id est, quod viderit deum, et quod fuerit localiter
in inferno» (ebd., Nr. 7; a. a. O. S. 249 v.).

Zur Datierung des Sentenzenkommentars: Joseph KocH, Durandus de
S. Porciano O. P.; Forschungen zum Streit um Thomas von Aquin zu Beginn
des 14. Jahrhunderts, 1. Teil, Literargeschichtl. Grundlegung, Miinster/Westf.
1927 (Beitrige z. Geschichte d. Philosophie des Mittelalters, Bd. XXVI), bes.
S. 76. Danach hat Durandus seinen Sentenzenkommentar in der dritten Redaktion
um 1327 fertiggestellt. Die Ausfithrungen, die in diesem Punkt so deutlich der
Argumentation seines Visio-Traktates entsprechen, wiaren demnach also noch vor
der Kontroverse iiber die Anschauung Gottes niedergelegt worden.

59 Cap. XXVIII, 57: «Hoc de paradiso terrestri non est exponendum.»

60 Cap. XXVIII, 58: «Sed de contemplatione deitatis est intelligendum.»

61 Speculum h. s., Cap. XXVIII, 47-50.

62 Cap. XXVIII, 59 u. 60 ¢Anima enim latronis cum anima Christi limbum
ingrediebatur et ipsam divinitatem cum aliis Sanctis contemplabatur.»

63 Vgl. oben, Anmerkung 51.

Uber den Limbusabstieg in Zusammenhang mit Lk 23,43 heit es bei Bona-



224 Heilsspiegel und Gottesschau

VENTURA: «Per illud quod dicitur Lucae vigesimo tertio: Dixit Dominus ad latro-
men: Hodie mecum eris in paradiso, et constat, quod illud non intelligitur de para-
diso terrestri, quia non magnum esset illi animae esse in illo paradiso: ergo intelligi-
tur de caelesti.» (Comment. in sentent. Lib. ITI., Dist. XXII, Art. un., Quaest. VI,
Nr.1; Opera T. III a.a. O. S. 463). Und: «Ad illud quod obiicitur de auctoritate
Domini in Luca, dicendum, quod, sicut dicit Augustinus, hoc verbum exponens,
parvadisus ibi dicitur non locus empyrei nec locus paradisi terrestris, sed ipsa Dei
visio. Ubicumque enim homo sit, dum tamen Deum aperte videat, potest dici
esse in paradiso.» (Ebd., Resp., Nr. 1; S.464. Die Stelle ist spater von Benedikt XIT.
beriicksichtigt worden). — Fiir die Frage, nach welcher Richtung sich die Ausle-
gungen von Durandus und Speculum h.s. zu Lk 23,43 moglicherweise zuriickver-
folgen lieBen — ein Problem, das hier nur im Ansatz betrachtet werden kann —
ist auch die Erorterung bei Thomas v. Aquin zu beachten. Die Worte Christi an
den reuigen Schidcher werden ebenfalls dahingehend ausgelegt, daB Christus mit
der Seele («secundum animam») zum Limbus niederstieg: «Luc. XXIII dicitur
quod Dominus in cruce pendens dixit latroni» ‘Hodie mecum eris in paradiso’:
ex quo patet, quod eadem die Christus fuit in paradiso. Non autem secundum
corpus, quod positum fuit in sepulcro. Ergo secundum animam, quae ad infernum
descenderat.» (Summa theol. III., Quaest. LII, Art. IV, 3. Praet.; a. a. O. S. 2127).
Im weiteren Verlauf zielen hier die Darlegungen jedoch, zumindest der Formulie-
rung nach, weniger in die genannte Richtung; zwar heiBt es auch «.. dicendum
quod illud verbum Domini est intelligendum, non de paradiso terrestri corporeo,
sed de paradiso spirituali, in quo esse dicuntur quicumque divina gloria perfruun-
tur» (Art. IV, Resp. ad 3.; a.a. O. S. 2127.); doch der letztere Begriff — wenn er
sich auch als beata visio verstehen 148t — wird hier (vgl. jedoch die Bemerkung
unten) nicht expressis verbis in dieser Bedeutung formuliert. — (Wdhrend der Jahre
der Kontroverse um die Visio beatifica verwendet auch Wilhelm von Ockham die
Worte Christi an den reuigen Schidcher als Argument fiir die Anschauung Gottes.
Er stellt dabei auch auf die Bitte des Schichers ab: «Herr, gedenke meiner, wenn
Du in Dein Reich kommst.» Er bringt eine Gleichsetzung von «Reich» — Regnum
Christi, Gleichsetzung wiederum mit Gloria Christi — und dem «Paradies» in der
Antwort Christi. Gloria Christi ist fiir ihn, wie er im Anschlu3 weiter ausfiihrt,
nicht ohne Visio Dei: «.. nam dicente latrone ad Tesum: Domine memento mei,
dum veneris in regnum tuum, respondit Dominus: amen dico tibi, hodie mecum
eris in paradiso. Ex quibus verbis datur intelligi: quod idem intelligebat Christus
per paradisum, quod intelligebat latro per regnum Christi, sed latro per regnum
Christi intelligebat gloriam Christi, quae non est sine visione clara Dei» etc. —
Dialogus, II. Pars, Cap. V.; abgedr. GoLpast, Monarchia T. II a. a. O. S. 749). —
Die Worte Christi an den reuigen Schidcher konnten spédter in einem Male als
eigentliches und tiberzeugendes Argument fiir die Anschauung Gottes betrachtet
werden, daf3 Bzovius in seiner Darstellung riickblickend zum Ausgang der Kontro-
verse schrieb: «Sed praevaluit tamen veritas, dicente Christo ad latronem: Hodie
mecum eris in parvadiso». (Abraham Bzovius, Annalium Ecclesiasticorum, Tom.
XIV, Kéln 1618, Sp. 653). — Bzovius mochte dabei die Ausfithrungen Benedikts
XII. vor Augen gehabt haben, von denen Raynaldi groBere Ausziige wiedergibt,
(BAronN1Us ad ann. 1336, Nr. 4 ff.; a. a. O. S. 51 ff.) und in denen auch das Wort
an den reuigen Schdcher als wichtiger Beweispunkt fiir die Anschauung Gottes
angefithrt wird (a.a. O. Nr. 13 ff, S. 58 f.). Der Gedanke, dafl die Unterwelt, zu
der Christus hinabstieg, als das mit diesem Wort gemeinte Paradies zu verstehen
sei, (BArRONIUS, a. a. O. Nr. 14: « Hodie mecum eris in paradiso, in inferno intelligatur
esse paradisus, ubi erat eo die futurus secundum humanam animam Christus»).
entspricht der Auffassung vom Limbusabstieg wie sie gegeniiber der Deutung von



Heilsspiegel und Gottesschau 225

Die theologische Argumentation ist in den volkstiimlich klingenden
Passagen ungemein dicht 6%,

IV. ZUR DATIERUNG DES SPECULUM HUMANAE SALVATIONIS

Zusammenfassend ist festzuhalten, daB der Autor des Speculum
humanae salvationis die Darstellung des Limbusabstiegs zum Anlaf}
nimmt, die selige Anschauung Gottes durch die Abgeschiedenen zu
erliutern und zu begriinden. Dabei wird im Feld der Argumentation
eine andere Meinung erkennbar; diese wird berichtigend belehrt. Mit

Johannes XXII. allgemein, darunter auch von dem Autor des Heilsspiegels, ver-
treten wurde. Und eine Stelle wie die folgend zitierte (BAroNIUs Nr. 14 S. 59) ist
als identisch anzusehen auch mit einer Beweisfithrung, wie sie Durandus oder das
Speculum humanae salvationis in diesem Punkte anstrebten: «Hodie mecum eris
in pavadiso; cum juxta humanam humilitatem per carnem in sepulchro, per animam
in inferno illo die futurus erat: juxta divinam vero immobilitatem nunquam de
paradiso, quia ubique semper est, recessisset.»

Hier noch eine Bemerkung zur Visio-Auffassung von Thomas von Aquin.
Im obigen Zusammenhang des Wortes Christi an den reuigen Schicher zielte
bei ihm die Argumentation nicht expressis verbis auf die Visio beata, doch ist
seine Auffassung in anderem Zusammenhang deutlich. So heit es in Summa
theol.,, Supplem. ITI. Part., Quaest. LXIX, Art.IV vom Zustand im Limbus
Patrum nach der Ankunft Christi «... post Christi adventum habent plenam quietem,
divina visione perfruentes.» (Resp.) — Und «.. post Christi adventum sanctorum
requies est completa, cum Deum videant ...» (Resp. ad 2.) — Auf niemand weniger
als auf Thomas v. Aquin hitte sich Johannes XXII. auch mit seiner Auffassung
berufen kénnen, dafl die Seelen der Abgeschiedenen erst am Tage des Jiingsten
Gerichts und nicht alsbald nach dem Tode den Weg zur Seligkeit oder dem Infernus
beginnen. Eine solche, andere Auffassung bezeichnet Thomas v. Aquin (unter
Berufung auf Gregor) als eindeutig haretisch (Supplem. III. Part., Quaest. LXIX,
Art. I, Resp.; im AnschluB3 an die oben in Anmerkung 11 zitierte Stelle). Zu Recht
konnte sich auf diesen Satz seines groBen Mitbruders («... hoc dictum Sancii Thomae
...») Johannes de Neapoli wihrend des Visio-Streits berufen (F. Ioannis DE NEAPOLI
O. P., Quaestiones variae, Parisiis disputatae, Neapel 1618, Quaest. XLI, Punctum
III; S. 349).

632 Der Ausruf der heiligen Viter, mit dem der Autor ihre Anschauung der
Gottheit Christi kommentiert (Cap. XXVIII, 62): «Advenisti, desirabilis, quem
nostra suspiria vocabant!» —

Hier handelt es sich um eine Entlehnung aus der Antiphon «Cum rex gloriae
Christus infernum debellaturus intraret ...». Vgl. Ulysse CHEVALIER, Repertorium
hymnologicum, T. I, Léwen 1892, S. 246, Nr. 4103. Die Antiphon ist abgedruckt
bei Karl Young, The Drama of the medieval Church, Vol. I, Oxford 1951, S. 151.
Hier heilit es: «.. sanctorum populus ... clamaverat: Advenisti desiderabilis, quem
expectabamus in tenebris, ut educeres hac nocte vinculatos de claustris. Te nostra
vocabant suspiria; te larga requirebant tormenta ...» Der Autor hat, wie man sieht,
Worte aus dieser Antiphon zusammengefiigt.

15



226 Heilsspiegel und Gottesschau

Sicherheit ist diese andere Auffassung als die von Johannes XXII.
anzusprechen. Da der Papst sich einer besonderen Auffassung erst
seit etwa 1325 zugewandt hatte, ist dieses Jahr als ein erster Zeitpunkt
«post quem» fiir die Niederschrift der Ausfithrungen anzusehen. Auch
das Zitieren einer Formulierung aus der Glosse des Zenzelinus zur
Extravagante «Exsecrabilis» ¢ verweist die Darstellung des Heils-
spiegels in einen Zeitabschnitt seit 1325. Mit hoher Wahrscheinlichkeit
jedoch entstammen die Darlegungen einer Zeit, in der die Auffassung
des Papstes allgemein und auch iiber die theologische Welt hinaus
bekannt geworden war, so dal auch ein Werk, das der Autor zugleich
fiir Laien verfaBte 5, damit rechnen konnte, in diesem Punkt verstanden
zu werden. Und in der Tat nehmen damals denn auch — Indiz fiir eine
breitere Resonanz — zahlreiche Chronisten an der Kontroverse Anteil.
In diesem Sinn kénnte die Nennung des in Avignon residierenden
Papstes unmittelbar im Zusammenhang einer Belehrung fiir einen
bereits informierten Leserkreis aufgefaf3t werden %; der Hinweis wurde
nach den ersten oOffentlichen Predigten im Winter 1331/32 sicher in
einer breiteren Offentlichkeit verstanden. Infolgedessen lassen sich wohl
auch einzelne Punkte konkret auf Predigten des Papstes beziehen,
wodurch sich die Darlegungen auch chronologisch enger in den Rahmen
der Zeit einfiigen.

Betrachten wir nochmals kurz diese Argumentation: Es ist in
Hinsicht auf die heiligen Viter «zu verstehen», dall ihre Seelen vor dem
Limbusabstieg «in Frieden» waren ¢7. Dieser Hinweis kénnte demnach
schon der ersten offentlichen Predigt des Papstes am Fest Allerheiligen
1331 gelten, in welcher vorgetragen wurde, der Limbusabstieg habe den
Vitern nicht die Anschauung Gottes, sondern einen Zustand solcher

6¢ Cap. XXVIII, 53.

65 Speculum h. s., Prolog 11.

66 Cap. XXVIII, 53. — Eine andere Annahme als die eines durch die Ereig-
nisse bereits informierten Leserkreises erscheint nach dem gegenwirtigen Stand
unseres Wissens als sehr wenig wahrscheinlich. Es ist nach diesem unserem heutigen
Wissen iiber die historischen Vorgange davon auszugehen, daB die Sonderauffas-
sung des Papstes kaum vor dem November 1331 bekannt gewesen ist, und da@
auch unser Autor kaum vor der ersten Predigt, die der Papst 6ffentlich iiber das
Thema hielt, davon wullte. Wir kénnen demnach nicht annehmen, daf3 die Hinweise
im Heilsspiegel zum «Verstehen» bezw. « Einsehen» der Visio beata etwa schon zu
einem fritheren Zeitpunkt geschrieben worden wiren, und daB der Autor danach
also etwas wie eine nur geriichtweise und dem Horensagen nach bekannte Meinung
des Papstes hitte ansprechen wollen.

67 Cap. XXIX, 6.



Heilsspiegel und Gottesschau 227

Art gebracht. Auf dieses Datum schon lieBe sich denn auch die Be-
merkung beziehen, daB die Anschauung der Gottheit «zu verstehen»
sei 68, Schliefllich ein drittes Argument in der voraufgehenden Zeile °, wo-
nach der Paradiesesort, von dem Christus zum reuigen Schicher spricht,
nicht im Sinn eines irdischen Paradieses auszulegen sei. Eine diesbe-
ziigliche AuBerung war, wie wir sahen, in einer Ansprache des Papstes
zum Fest Mariae Himmelfahrt gebracht worden 7°. Bei Beriicksichtigung
auch dieses letzten Argumentes kommen wir in das Jahr 1332. Dies
diirfte fiir eine chronologische Beurteilung der Ausfithrungen in der
Tat mit hoher Wahrscheinlichkeit der frithestmogliche Ansatz sein.
Es ist auch an die Abfassung des weiteren Rahmens der Limbusdar-
stellung im Kapitel XXVIII zu denken, der die Sonderauffassung —
auch wenn er es nicht expressis verbis tut — weiter zu widerlegen ver-
mag und den direkteren Argumenten Gewicht gibt. Ein solcher Rahmen
wird wohl erst nach einiger Ubersicht niedergelegt.

Die Kontroverse iiber die Anschauung Gottes liefert indessen fiir
das Speculum humanae salvationis auch Anhaltspunkte zur Erérterung
eines Terminus «ante quem». Denn die negierende Sonderauffassung
stellte sich ja fiir jeden Zeitgenossen dar als vor allem an die Person
des Papstes Johannes XXII. gebunden. Mit seinem Tode geht die
Diskussion faktisch zu Ende — Widerruf am 3. Dezember 1334 (am Tag
vor dem Tode; vielleicht sollte man die Klausulierung darin nicht
iiberbewerten) und vor allem die klare Haltung des Nachfolgers Benedikt
XII. gleich zu Anfang seiner Regierung. Es scheint mir aber dem Charak-
ter des Werkes zu widersprechen, mit dem praktizierten Aufwand 7
eine quasi unnotige Argumentation einzuflechten, dal3 heiBt also eine
Meinung zu erwahnen, deren Aktualitit bereits vergangen ist und in
diesem Zusammenhang einen Papst zu nennen 7%, der nicht mehr unter
den Lebenden weilt. Dieser Gesichtspunkt legt daher die Annahme
einer Niederschrift vor dem Jahr 1335 nahe.

Mit hoher Wahrscheinlichkeit ist das Speculum humanae salva-

68 Cap. XXVIII, 58.

69 Cap. XXVIII, 57.

70 Vgl. oben, Anmerkung 51.

1 Die Kiuirze der Darstellung besagt, wie wir sahen, dazu wenig, da mitunter
nur Ergebnissitze angefiihrt sind, hinter denen ein viel weiteres theologisches
Gedankenfeld steht.

72 Die Erwihnung des Papstes in Cap. XXVIII, 53 (¢Dicitur enim, quod
ubi est Papa, ibi est Romana Curie») durfte, wie wir sahen, in gewisser Weise
personlichkeitsgebunden sein.



228 Heilsspiegel und Gottesschau

tionis demnach mit seinen Darlegungen zur Anschauung Gottes in die
angezeigte Frist einzuordnen 73. Auch wenn wir vorsorglich und ein-
schrinkend noch Imponderabilien der historischen Verhiltnisse, wie
sie hier angedeutet wurden, in Rechnung stellen, bleibt der Zeitraum
einerseits durch Hinscheiden des Papstes und zum andern durch die
Entstehung dieser seiner personlichen Auffassung in den Zwanzigerjah-
ren des Jahrhunderts begrenzt.

V. NEBENERGEBNISSE

Hinsichtlich der Aufnahme des Heilsspiegels bei seinen zeitgends-
sischen Lesern und Betrachtern hat man zu Recht schon die ungew6hn-
lich rasche Verbreitung betont. Zweifellos kann diese Beobachtung
durch unsere Untersuchung nur bekriftigt werden, erscheint doch die
Zeit der ersten Verbreitung des Werkes eher noch stidrker zusammen-
gerafft. Vielleicht vermag der Inhalt dieser Untersuchung aber auch
einen gewissen Teil von den Ursachen der raschen Verbreitung zu er-
hellen; eben die theologische Frage der seligen Anschauung Gottes
war durch die Kontroverse in diesen Jahren ein sehr aktuelles Thema.
Das gilt nicht zuletzt fiir Deutschland, wo der Heilsspiegel auf ein
besonders reges Interesse stiel3.

73 Auf die Moglichkeit einer eventuellen kiirzeren und fritheren Fassung
kann hier nicht mehr eingegangen werden. Zur Klirung wiren einmal kiirzer
gefaBte Manuskripte zu sichten, zum anderen wire der Text darauf hin zu priifen,
ob und ggf. welche Partien als zusitzlich und eingeschoben zu denken sind. U. U.
kame dafiir eben auch das XXVIII. Kapitel oder groBere Teile davon in Frage.
(Andererseits wiederum kénnte das Speculum h. s. ausweislich frither Handschrif-
ten, wie des Cod. Cremif. 243, moglicherweise auf einen genauen Umfang von hun-
dert Seiten konzipiert worden sein; auch die Zeilenzahl der Kapitel ist hundert.)

Nach dem gegenwirtigen Stand der Forschung iiber die Visio beatifica kann
nicht festgestellt werden, daB3 die Auffassung des Papstes in einem Zusammenhang
zu Ordnungsfragen in der Kirche gestanden hitte, wie sich das etwa fiir den Armuts-
streit eher sagen 1iBt. Es sind indessen durchaus noch erwigbare Eventualititen
hinsichtlich von Beweggriinden und Richtung seiner entstehenden Meinungsbildung
und von fritherem oder spiaterem Bekanntwerden, die uns zu der obigen vorsorg-
lichen Einschrinkung der Einordnung veranlassen. U. a. sind uns z. B. Ndhe oder
Entfernung zur Kurie auch nicht bekannt, aus der unser bedeutender Autor sein
Werk verfaBte. — — Als einer der Wege zur weiteren Klirung wird vorerst eine
theologische Eingruppierung des Heilsspiegels betrachtet. Hieriiber (Gedanke des
‘Lignum vitae’ in der Generation nach Bonaventura) wurde auf dem deutschen
Bonaventura-Kongre 1974 in Minster [ Westf. referiert (Vertffentlichung durch
‘Franziskanische Studien’).



Heilsspiegel und Gottesschau 229

Insoweit das Speculum humanae salvationis auf die Anschauung
Gottes eingeht und diese begriindet, ist das Werk auch ein Dokument
der allgemeinen und politischen Geschichte; in dieser nehmen bekannt-
lich theologische Diskussionen der Zeit — wie zum Beispiel auch die
iiber die Armutsfrage — eine bedeutende Rolle ein.

Wie wir sahen, verhilt sich der Autor dabei freilich anders als die
Miinchner Minoriten, die Kaiser Ludwig den Bayern in seiner Ausein-
andersetzung mit Papst Johannes XXII. unterstiitzten. Nichts von
diesem Ton polemischer Fixierung; eine solche Note wird gewisser-
mafen durch eine Darbietung selbstindigen Wissens im Rahmen der
Zeit ersetzt. Eben in einer ausgewogenen Gesinnung der «Mitte», wie
sie das Hochmittelalter hervorgebracht hatte, in dem mafBvollen Ge-
brauch der Argumente wirken diese — auch soweit sie eine andere Mei-
nung beleuchten — eher noch gewichtiger.

Die Qualifikation des Autors als geschulten Theologen wird durch
unsere Beobachtungen weiter verdeutlicht. Fiir diese Beurteilung ist
der behandelte Abschnitt im Gesamtrahmen des Werkes zwar nur
knapp aber doch aufschluBreich. Der Autor diirfte die Sentenzenstudien
durchlaufen haben. Andererseits wird die Methode der Contemplatio
(mit ihrer allegorisch-anschauenden Einfithlung) nicht nur gelegentlich
erwihnt, sondern zugleich im Gesamtcharakter des Werkes prakti-
ziert. Der Autor versteht sich auch auf eine populdre Darlegungsweise,
mitunter wohl auch auf ein gewisses praktisches Taktieren: Die Ein-
stellung von theologischen Argumenten in ein Versmaf, dariiberhinaus
auch in ein mehr volkstiimliches Kolorit beeintrichtigt nicht eine
pragnante, geschickte und, wo es am Platz ist, auch vorsichtig gehaltene
Darlegungsweise. Als gebildete, bedeutende Personlichkeit, die ein Werk
vom Rang des Heilsspiegels hinterlieB, ist es durchaus denkbar, daB der
unbekannte Autor noch weitere Schriften als nur diese eine verfat hat.

Im Fall des Durandus de S. Porciano hat sich gezeigt, daB AuBerun-
gen jener Jahre zur Frage der Anschauung Gottes unter Umstinden
schon durch frithere eigene Studien und Arbeiten in gewisser Weise
vorgeprdagt sein konnten. Es ist also gar nicht ganz auszuschlieBen,
daB unser Autor, falls er voraufgehend schon andere Schriften verfaBte,
darin bereits im Sinn der Anschauung Gottes erértert hat.

In Hinsicht auf die Ordenszugehorigkeit des Autors hat diese
Untersuchung kaum zusdtzliche Anhaltspunkte erbracht 7*. Eine Er-

* Bei dem hier praktizierten Verfahren, theologische Darlegungen des Spe-



230 Heilsspiegel und Gottesschau

ginzung der traditionellen Fiirbitten fiir die Seelen der Toten durch
die «Annahme des Kreuzes» («Crucis acceptio» 7%, zusitzliches Suffra-
gium) kann als allgemeiner christlicher Gedanke verstanden werden 7¢;
es erschiene auch denkbar, daB fiir die Darlegung dieses Motivs der
Imitatio Christi wieder eine Tradition Bonaventuras in Frage kime.

Auch wenn man annimmt, dal das Werk dort entstand, wo es
bereits frith in zahlreichen Handschriften zirkulierte, das heiBt also
in Deutschland, wire — aus Griinden, die dargelegt worden sind — in
Zweifel zu ziehen, ob der Autor jenem Miinchner Kreis um den ehema-
ligen franziskanischen Generalminister Michael de Cesena angehort hitte.
Eher kénnte zum Beispiel zu priifen sein, ob als Autor des Werkes unter
Umstédnden auch ein Veteran des praktischen Armutsstreit in Betracht
zu ziehen sei. Auch fiir diese Gruppe wire freilich ein Gegensatz zu
der Auffassung von Johannes XXII. in der Frage der Anschauung
Gottes anzunehmen.

Ein - in der Nuancierung — Dominikanisches hervorhebender Ak-
zent bezieht sich nicht auf theologische Kriterien, jedoch auf Erwih-
nungen von Ordensmitgliedern oder des Ordens selbst zusammen mit
dem der Franziskaner: Thomas von Aquin, der mit den gro8en Lehrern
der Kirche genannt wird 77, Petrus Martyr, der in Oberitalien verstor-
bene Glaubensverteidiger 78, ein Predigerbruder bei der Contemplatio 7°
und deutlich ein Hinweis auf die gemeinsame, briiderliche Aufgabe der

culum h. s. durch parallele Erérterungen von Thomas von Aquin und Bonaventura
zu beleuchten, ergaben sich in der Betonung der Visio vielleicht eher bei dem
Franziskaner Anhalte; doch dies ist wohl nur eine Frage des Formulierungsakzents
und natiirlich nichts Bestimmendes. — Wie schon eingangs erwahnt, umschreibt
auch eine Parabel des Prologs den auf eine Schrift Bonaventuras zuriickgehenden
«Lebensbaum». («Lignum vitae»); und im AnschluB daran beriihrt eine allegorische
Expositio zur ersten Vision Ezechiels erzahlend-allegorische Begriffe, die sich nach
einer besonders in der strengeren franziskanischen Richtung gebrauchten theolo-
gischen Quelle (Joachim de Fiore) erschliisseln lassen.

78 Cap. XXVIII, 33.

76 An die Annahme des Kreuzes im Sinn des Kreuzzugsgelitbdes ist hier kaum
zu denken, vielmehr wohl in erster Linie im AnschluB an Lk 9,23 («Wenn jemand
mir nachfolgen will ...») an den Gedanken der Imitatio Christi. BONAVENTURA
interpretiert diese Schriftstelle im Sinn einer «perfecta ... Christi imitatio» (Comment.
in Evang. S. Lucae, Cap. IX, Nr. 38, zu Vers. 23; T. VII a. a. O. S. 228). — Ich habe
nicht mehr verifiziert, woher der Autor den Gedanken als Suffragium iibernommen
hat.

77 Cap. XLII, 60.

78 Cap. XLI, 60.

7 De sept. trist. b. V. Mariae, 7.



Heilsspiegel und Gottesschau 231

beiden groBen Bettelorden von Dominikanern und Franziskanern 8,
Absage an irgendwelche Rivalitdtsgefiihle. Vielleicht ist dieses An-
sprechen der Bruderorden in der Tat nicht unbeabsichtigt. Und ge-
rade die Einstellung unseres Autors in der wichtigen und damals
aktuellen Frage der seligen Anschauung Gottes konnte dies vielleicht
mit ein wenig verstindlich machen — durfte dieser bei der Niederschrift
seines Werkes doch die eigentlichen Bundesgenossen und unerschrocke-
nen Verteidiger an den Brennpunkten der Auseinandersetzung (Avignon
und Paris) eben innerhalb des Dominikanerordens erblickt haben.

Fithren wir uns zur Verdeutlichung der Situation abschlieBend
nochmals eine kurze geschichtliche Ubersicht vor Augen: Die Regierung
von Papst Johannes XXII. hatte zunidchst bei den Franziskanern
gravierende Bestimmungen und innere Krisen gebracht. Als Ergebnis
des «praktischen» Armutsstreits war im Jahr 1317 die strengere Richtung
des Minoritenordens unterdriickt worden. Die Unruhen lebten indessen
erneut auf, als um das Jahr 1322 der «theoretische» Armutsstreit be-
gann (um die These, da3 Christus und seine Jiinger weder gemeinsam
noch einzeln Eigentum besessen hitten), der den Minoritenorden erneut
erschiitterte, ja den Papst in einer nicht ganz unumstrittenen Rolle
zu zeigen begann. Die Ablehnung der Armutsthese fithrte zu nichts
weniger als zu einer schweren Divergenz im Orden; der ehemalige
Generalminister, Michael de Cesena, bekdmpfte nebst seinen Anhéngern
seit den dreiBiger Jahren des Jahrhunderts den Papst aus seinem Refu-
gium in Miinchen.

Wie oben schon rekapituliert wurde, lehnte sich der neue General-
minister des Minoritenordens, Geraldus Odonis, an die Autoritit des
Papstes in loyalem Gehorsam an; und er ndherte sich dann auch ge-
danklich etwas dessen Ansicht zur Gottesschau. Es bezeichnet etwas
den historischen Eindruck, wenn danach Wadding glaubt, der Meinung
entgegentreten zu miissen, daB die Franziskaner zuerst die Auffassung
des Papstes gelehrt und begiinstigt hitten 8. Andererseits wird beson-
ders im Dominikanerorden in diesen Jahren eine ungebrochene geistige

80 Cap. XXXVII, 38 ff.

81 Lucas WADDING, Annales Minorum, Tom. VII, Rom 1733, S. 118: «Porro
quod Franciscani eam (gemeint ist Joannis Pontificis opinionem) docuerint, tenue-
rint, aut foverint, vel in eorum in hac re sententiam Joannes inclinaverit, merum
commentum est, quippe nullus gravis historicus Minoritis hujus opinionis originem
tribuit, omnes scriptores auctorem primum hujus controversiae scribunt Joannem
Pontificem.»



232 Heilsspiegel und Gottesschau

Behauptungsfihigkeit bemerkbar, freilich mochte sich dazu mitunter
auch etwas «Irreverentia» oder zumindest ein beginnender Zweifel an
der personlichen Rechtgliubigkeit dieses Papstes gemischt haben. Doch
auch in der Beurteilung eines Thomas Waleys O. P., der anfangs 1333
in Avignon die Sonderauffassung von Johannes XXII. 6ffentlich be-
kdmpfte, erkennt man unschwer, wie das traditionelle dominikanische
Ethos der Verteidigung des Glaubens anklingt 82, Und offenbar hatte
sich schon vor dem ungewdhnlichen Unterfangen des Thomas Waleys
eine von dominikanischen Theologen vertretene Einstellung gefestigt 83;
das Vorgehen eines von ihnen, Durandus de S. Porciano, wurde in un-
serer Erorterung ndher bertihrt.

Mit einiger Genugtuung gegeniiber der Leistung seines Ordens
schreibt Bzovius spiter, daf3 die Dominikaner die ersten waren, welche die
Auffassung von Papst Johannes bekampften und die darlegten, dal} die
Menschenseele bald nach dem Tode zur gliicklichen Anschauung Gottes
gelangen kann; und er verweist insbesondere auch auf ihre Mitwirkung
bei den wichtigen (und in der Tat wohl entscheidenden) Vorgingen

82 Vgl. Henricus DE HERVORDIA, Liber de rebus memorab. a.a. O. S. 251 {.,
z. J. 1332: «Decimo octavo anno Lodewici frater Thomas Waleyz, magister in
theologia, ordinis praedicatorum, exponens se periculo propter fidem catholicam,
predicavit in Avenione publice contra papam Johannem, contra errorem de ceci-
tate animarum separatarum, omnibus prelatis ecclesiasticis diu dissimulantibus.
Imprecabaturque publice maledictionem Patris et Filii et Spiritus sancti eis, qui
errori pape consentirent propter temporales promotiones, quas ab eo sperabant.
Et post predicationem fecit protestationem sub ... instrumento publico». — Vgl
auch Jac. QUETIF — Jac. EcHARD, Scriptores ordinis Praedicatorum, Tom. I.
Paris 1719, iber Thomas Waleys S. 600. — Und ebenda S. 597 «... ad aulam Romanam
quae Avenione morabatur se conferens, magnam sub Joanne XXII in fidei defen-
sione animi fortitudinem demonstravit ...».

83 Dies belegt A. MAIER, Zu einigen Disputationen a. a. O. (vgl. Anmerkung
15); in Zusammenfassg. S. 126.

8¢ Abraham Bzovius, Annalium Ecclesiasticorum, Tom. XIV, Koln 1618,
Sp. 653: «Fratres Praedicatores primi fuere, qui docentem Ioannem Pontificem
impugnavere: ex sacrae scripturae auctoritatibus et exemplis ostendentes, animam
iusti mox resolutam corpore, coelos ad felicem visionem Divinitatis penetrare.
Fratres Dominicani Prelati et Doctores fere omnes in palladio Parisiensi, contra
Ioannem subscripsere, eaque de re illi dehortatoriam, dogmaticamque: Epistolam
misere». — Auf die Haltung im Orden in der Zeit der Kontroverse 1aBt in gewisser
‘Weise auch ein Brief schlieBen, in dem Johannes XXII. den Koénig von Frankreich
neben anderem auch iiber das Geriicht zu beruhigen sucht, er habe Predigten der
Dominikaner in Avignon untersagt. Er begriindet eine einschrinkende MaBnahme.
(Schreiben vom 12. Marz 1333; Coulon, Lettres a. a. O. Nr. 5119, S. 46; Chartu-
larium a. a. O. Nr. 973, S. 417: «... quod predicatoribus est Avinione per nos predi-
cationis officium interdictum ...».)



Heilsspiegel und Gottesschau 233

in Paris 8. — Andererseits blieb der dominikanische Widerstand offenbar
nicht ohne Anklang #.

Die Situation mochte in manchem an die Kontroverse des Armuts-
streits erinnern; freilich fiir die Gegenseite nunmehr mit einer ungleich
ginstigeren Erwartung.

Im Rahmen einer solchen Kontroverse erscheint das Speculum
humanae salvationis in bezug auf die Frage der Anschauung Gottes,
aber dariiberhinaus im Gesamtcharakter seiner Darlegungen, als ein
Werk, das menschliches Seelenschicksal als verantwortliche Sorge des
Menschen selbst begreift. In dieser Sorge mochte sich der Autor eins
wissen mit Angehorigen des Ordens, den er gelegentlich ansprach.
MaBvoll in der Argumentation, war er gleichwohl nicht bereit, eine
unter Umstdnden auferlegte Auffassung zu tibernehmen, wie auch
Durandus und andere ihre Ordensaufgabe als Vertretung theologischer
Glaubenserkenntnis verstanden.

85 QUETIF — EcHARD, Scriptores O. P. a. a. O. S. 600; die angefithrte Quelle
berichtet von der Predigt des Thomas Waleys «magna populi acclamatione excep-
tam fuisse».



	Heilsspiegel und Gottesschau

