Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 1-2

Artikel: Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury
Autor: Brechtken, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760412

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760412
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOSEF BRECHTKEN

Das Unum Argumentum

des Anselm von Canterbury

Seine Idee und Geschichte und seine Bedeutung
fiir die Gottesfrage von heute

Einleitung

Mit KaNTs Destruktion der Metaphysik, seiner Kritik der Gottes-
erkenntnis und zumal des sogenannten ontologischen Gottesbeweises !
ware — so schien es und scheint es noch - fiir den Glauben und fiir das
Denken aus diesem Glauben, fiir die Religionsphilosophie und schlieB-
lich wohl erst recht auch fiir die Theologie ein fiir allemal ein MaBstab
gesetzt, an dem Sinn und Méglichkeit allen religitsen Denkens und
Handelns zu messen wiren: die Reduktion von Erkenntnis auf Erfah-
rung und die einschrinkende Bestimmung dieser Erfahrung als kate-
goriale Objektivation von Sinnesdaten. Damit, so scheint es letztlich,
wire fiir das religitse, an Transzendenz orientierte Fragen und Denken
eigentlich alles entschieden, und zwar absolut negativ — wenn nicht
Kant selbst in einer weiteren Sparte seiner Kritik, seiner Ethik und
der Theorie des sittlich Guten doch wieder eine Liicke fiir eine quasi-
metaphysische Position freigelassen hitte: Gott als «Postulaty der
praktischen Vernunft.

Es hat sich nun aber bald danach gezeigt, daBl nicht primir diese
Kantische Idee des praktischen Postulats fundamentsichernd fiir die

1 Erst von Kant stammt iibrigens diese Bezeichnung fiir das in Anselms
Proslogion erstellte Argument der rationalen Gotteserkenntnis. Seitdem hat sich
diese Bezeichnung so allgemein durchgesetzt, daB wir sie hier ohne weiteres auch
fir Anselms Theorie selbst {ibernehmen kdnnen, trotz gewisser Vorbehalte.



172 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

Gottesidee danach war 2, sondern zur Uberraschung gerade wieder der
soeben erst von Kant verworfene ontologische Gottesbeweis — und dies
ausgerechnet in jener Denkschule, die sich wie keine sonst auf Kant
stiitzt: im deutschen Idealismus, bei Hegel selbst.

Die Geschichte dieses Fiir und Wider, die in der Neuzeit mit der
Neuauflage des ontologischen Gottesbeweises bei DESCARTES beginnt
und auch mit HEGEL keinen rechten Abschlufl findet 3, ist nun aber
im Grunde nur die schirfer gefate Wiederholung dessen, was sich eben
so bereits in der mittelalterlichen Scholastik zugetragen hat, wo das
von ANSELM VON CANTERBURY erdachte Argument der apriorischen
Identitit der hochsten vollkommensten Idee, also Gottes selbst, mit
seiner realen Existenz von THOMAS VON AQUIN verworfen, jedoch von
anderen, kaum weniger bedeutenden mittelalterlichen Denkern wieder
aufgegriffen und verteidigt wurde, so von BONAVENTURA, JOHANNES
Duns Scotus u. a. Dies alles offenbar nur mit dem einen Unterschied,
daf3 der in der Neuzeit gefiihrte Streit wohl noch intensiver und leiden-
schaftlicher gefiihrt wurde als damals in der von Metaphysik und Glau-
ben bestimmten Zeit des Mittelalters.

Wenn man nun von daher auf die besondere Aktualitit dieses
ontologischen Arguments gerade fiir das neuzeitliche Denken schlieBen
darf (was bei Henrich tiberzeugend belegt ist), dann liegt es nahe, nach
eben jener Aktualitit und Bedeutung auch und gerade fiir die neueste
Neuzeit, also fiir hier und heute zu fragen, — bzw. mit dem so erzeugten
besonderen Interesse gleich ganz umgekehrt: Wie es eigentlich kommt,
daB die weitere Diskussion um das Argument, angefangen von der
neuscholastischen Auseinandersetzung bis hin zu Karl Barths scheinbar
endgiiltiger Abrechnung #, im groBen und ganzen ohne Widerhall im
maBgeblichen Denken der Zeit geblieben > und gleichsam ins Leere

2 So allenfalls, wenn auch stark modifiziert, bei Kierkegaard, s. Nachschrift
zu den Philosophischen Brocken, Bd.1, S.191, Anm. (nach der Diisseldorfer
Diederichs-Ausgabe).

3 Vgl. D. HENrICH: Der ontologische Gottesbeweis. Sein Problem und seine
Geschichte in der Neuzeit. (Tiibingen 1960), s. die Einleitung, vor allem Seite vii,
Anm. 2.

+ K. BarTH: Fides quaerens intellectum. Anselms Beweis der Existenz Got-
tes im Zusammenhang seines theologischen Programms. 1. Aufl. Miinchen 1931,
2. neu durchges. Aufl. Zollikon-Darmstadt 1958.

5 K. JaspeErs’ Befassung mit dem Gegenstand in «Die groBen Philosophen»
(Miinchen 1957, S. 275 ff.) versteht sich wohl eher philosophiehistorisch und stiitzt
im iibrigen weitgehend Barths theologische These. — M. Heidegger hat sich aus-
driicklich nur sporadisch zur (gegen die) «Ontotheologie» geduBert. Gleichwohl



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 173

ausgelaufen ist 6. Liegt dies nur daran, daB alle wesentlichen Stationen
abgeschritten, alle Probleme ausdiskutiert waren, vielleicht an einer
gewissen Miidigkeit, durch Wiederholung alter Argumente bedingt,
oder gibt es tiefere Griinde, die im modernen Denken selbst und iiber-
haupt liegen? Dies ist die Frage. — Trotz Kants fundamentaler und die
Moderne allseitig bestimmender Kritik ist deshalb erneut nach Sinn
und Bedeutung des ontologischen Beweises zu fragen 7, und zwar zu
allererst bei dem Begriinder dieses Arguments selbst, bei Anselm von
Canterbury.

1. DAS UNUM ARGUMENTUM BEI ANSELM VON CANTERBURY
(1033-1109) &

Im Vorwort seiner Schrift «Proslogion», die das beriihmte «unum
argumentum» zur Erkenntnis Gottes vorstellt und erldutert, nennt
Anselm gleich zu Beginn seiner Studie in aller Offenheit das leitende
Motiv seines ganzen Bemiihens: die Einheit des Glaubens und den
alles bestimmenden Basisgedanken fiir das Glaubensdenken. Irritiert

diirfte sein ganzes Denken irgendwie doch wieder diesen ganzen Komplex um den
ontologischen Gottesbeweis berithren. Wir werden deshalb am Ende wieder darauf
zuriickkommen miissen.

6 HeENRICH weist darauf hin (a. a. O. S. vir, Anm. 2), daB «seit dem Ende der
idealistischen Ontotheologie ... nur noch die alten Griinde und Gegengriinde wieder-
holt worden» seien — unter Hinweis auf: F. ScHULTE: Die Gottesbeweise in der
neueren deutschen philosophischen Literatur. Studien zur Philosophie und Reli-
gion, Heft 19, Paderborn 1920; und K. Staas: Die Gottesbeweise in der katholi-
schen deutschen Literatur von 1850 bis 1900, Paderborn 1910.

7 Die Aufgabe — vielleicht iberhaupt nicht endgiiltig 16sbar — ist noch lingst
nicht erledigt, weder von K. BARTH (s. unsere Anm. 4), der das Problem einfach
«theologisch» auflést (wir werden weiter unten noch darauf zuriickkommen), noch
von H. KiMMERLE (Die Gottesbeweise Anselms von Canterbury. Ihre Voraus-
setzungen und ihre Bedeutung fiir die Philosophische Theologie, phil. Diss. Berlin
1961), der ebenfalls iiber eine wesentlich «theologische» Einbettung des Anselm-
schen Arguments («philosophische Theologie»?) nicht hinausgeht. — Hier ist doch
eher D. HENRICH recht zu geben, dem es darum geht, den ontologischen Beweis
(wohl einschlieBlich seiner Anselmschen Fassung) «der Philosophie als Problem
zuriickzugeben» (a. a. O. Seite vif.). Doch auch Henrich kann am Ende nur die
ontotheologischen Bedingungen und die gegenwirtigen Gegebenheiten — und beides
nur im Gegensatz zueinander — nennen (a. a. O. 263 ff.). — Aber auch die vielleicht
bedeutendste Arbeit der Gegenwart (A. ScHURR: Die Begriindung der Philosophie
durch Anselm von Canterbury. Eine Erorterung des ontologischen Gottesbeweises,
Stuttgart 1966) 1a6t manches offen, gerade mit ihrem Fichteschen Denkansatz.

8 Werkausgabe: S. Anselmi Cantuariensis Archiepiscopi Opera omnia, hrsg.
v. F. S. Scamitr, 6 Binde, Seckau-Rom-Edinburgh 1938-1961; Anselm von Canter-



174 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

iiber die Gedankenvielfalt in seiner fritheren Schrift «Monologiony,
geht Anselm daran, den einen entscheidenden Gedanken aufzuspiiren,
der alles trigt. Er schreibt: «Nachdem ich eine kleine Schrift (Mono-
logion) als Beispiel des Betrachtens der Glaubensgriinde, unter dem
Druck der Bitten einiger Briider, herausgegeben hatte ..., wurde mir
klar, daBB diese Arbeit doch auf einer Verkettung sehr vieler Beweis-
griinde (multorum argumentorum) beruhe; daher fragte ich mich, ob
nicht etwa ein Gedankengang (unum argumentum) aufzuspiiren sei,
der auBler seiner selbst keines weiteren Beweises bediirfe und so allein
ausreichte, um Gottes Dasein klarzumachen, und daB3 Er das hochste,
keines anderen bediirftige Gut sei, dessen aber alle bediirfen, um da
und gut sein zu kénnen.» Es ist nun klar, daB sich ein solches Vorwort
nur niederschreiben 1dBt, nachdem bereits «alles geleistet» ist. Die
genannten und die weiteren Ausfiihrungen des Vorworts lassen denn
auch alle uns gewohnten Spielregeln niichtern wissenschaftlicher Arbeit,
mit Einleitungen, die nichts Ungepriiftes vorwegnehmen, auller acht
und dokumentieren ganz ungeniert das Gliick des Erfolgreichen, der
den einen tragenden Punkt, auf dem die Welt ruht, nach mancher Miihe
und UngewiBheit endlich gefunden hat — eine fast typische Entdecker-
geschichte. Dariiber (also {iber das unum argumentum) habe er oft
und angestrengt nachgedacht, schreibt Anselm in diesem Sinne weiter,
und manchmal glaubte er schon, erfalt zu haben, was er suchte, und
dann sei es wieder wie verschwunden gewesen. Dadurch irritiert war
er schon soweit, die Sache ganz aufzugeben. « Wie ich aber versuchte,

bury, Monologion - Proslogion, deutsch-lateinische Ausgabe von R. ALLERs,
Hegner-Biucherei, Koln 1966. (Wir zitieren im folgenden nach Allers.)

Zu Anselms Proslogion-Argument gibt es eine Fiille von Literatur. Neben
den oben bereits genannten Arbeiten sei hier nur das Wichtigste erwidhnt, ndmlich:
A. DanieLs, Quellenbeitrage und Untersuchungen zur Geschichte des Gottesbe-
weises im dreizehnten Jahrhundert mit besonderer Beriicksichtigung des Argu-
ments im «Proslogion» des hl. Anselm, Miinster 1909 (Beitridge zur Geschichte
der Philosophie des Mittelalters, VIII.); A. DyroFF, Der ontologische Gottesbeweis
des hl. Anselmus in der Scholastik (Probleme der Gotteserkenntnis), Miinster 1928;
A. KoLpriNG, Anselms Proslogion-Beweis der Existenz Gottes, Bonn 1939; G.
S6HNGEN, Die Einheit der Theologie in Anselms Proslogion. In: G. SOHNGEN,
Die Einheit der Theologie (Minchen 1952) 24-62; ders., Kants Kritik der Gottes-
beweise in religios-theologischer Sicht (besonders von Anselms ontologischem
Argument her) ebd. 140-160; F. S. ScamitT: Der ontologische Gottesbeweis und
Anselm. In: Analecta Anselmiana III (Frankfurt a. M. 1972) 81-94. — Im iibrigen
sei auf die weiteren Beitrdge in den Analecta Anselmiana verwiesen, auf die Lite-
raturangaben dort (vor allem iiber die in Amerika von N. Malcolm und Ch. Hart-
shorne ausgeloste Diskussion) und bei D. HENRICH.



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 175

mir diesen Gedanken aus dem Kopf zu schlagen, damit nicht eine nutz-
lose Beschiftigung meinen Geist von einer moglicherweise erfolgrei-
cheren abhalte, da stiirmten sie mehr und mehr ... mit einer gewissen
Eindringlichkeit auf mich ein. Als ich nun eines Tages des Widerstandes
gegen diesen heftigen Ansturm schon miide geworden war, da bot sich
mir inmitten des Kampfes der Gedanken eben das dar, was ich schon
durch eifriges Nachdenken zu erfahren verzweifelt war und was ich
darum eifrig zuriickgedrangt hatte.»

Wie in diesem Zeugnis von der Selbsterfahrung eines unruhigen
Griiblers iiber den Ablauf der Entdeckung eines scheinbar existenz-
tragenden fundamentum inconcussum so gut wie alles auf das auch
sonst eigenartig «schwierige» Verstehen einer sog. unmittelbaren Evidenz
hinauszulaufen scheint, so zeigt das Vorwort offenbar auch bereits
alle iibrigen charakteristischen Merkmale des Anselmschen Arguments
an: an erster Stelle die Tatsache, daBl es hier um einen Logos, einen
logisch-rationalen Befund der ersten Evidenz gehen soll, selbstverstidnd-
lich auch, aber eben nur beildufig-interessenbedingt um ein Interpreta-
ment einer historisch begriindeten Gegebenheit, ndmlich des christ-
lichen Glaubens; dann aber auch das deutliche Interesse an einer ein-
deutigen, unerschiitterlichen Methode, die nicht nur das Fragen und
Denken en détail leitet, sondern das «Ganze», und zwar von Anfang
an; und schlieBlich vor allem die scheinbar alles entscheidende Vor-
gabe, eine spezifisch theologische ndmlich, dal es nach dem Vorwort
nicht um «irgendein» Argumentum iiberhaupt geht, sondern «nur» um
einen solchen «Gedankengang», «der ... allein ausreichte, Gottes Dasein
klarzumachen, und dal Er das héchste, keines anderen bediirftige Gut
sei, dessen aber alle bediirfen ..., und was wir sonst vom gottlichen Sein
glauben.»

So umfassend und radikal unvoreingenommen der Ansatz zunichst
auch schien, mit dem Letztgenannten erhdlt das Anselmsche unum
argumentum nun scheinbar doch wohl das spezifisch Mittelalterliche,
das charakteristisch Scholastische: Hier wird nicht ins Unbestimmte
hinein gefragt, hier ist das Wesentliche schon vorgegeben, dies aber
nicht unter der Hand, es wird in aller Deutlichkeit gleich am Anfang
festgestellt, nimlich: daB} es hier um nichts anderes als ein Verstehen
des Glaubens gehe (intelligere quod credit). In diesem Sinne versteht
sich der Sachtitel des spiter «Proslogion» genannten Werkes: «Fides
quaerens intellectum» (Der Glaube auf der Suche nach Verstindnis),
ndmlich so, dal es um eine intellektuelle Absicherung geht, die den



176 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

geschichtlich begriindeten christlichen Offenbarungsglauben der will-
kiirlichen Vielfalt und der Beliebigkeit entzieht. Ob dabei — wie gehabt —
das Denken wieder in die Gewalt des Glaubens gerdt oder ob nicht doch
vielleicht das existentielle Glaubensinteresse eine «Logik» freisetzt,
die in sich steht, das ist die Frage — und dann vor allem: wie sie steht
und ob dies Stehen iiberzeugt.

Doch dazu das Argumentum selbst: Anselm von Canterbury wie-
derholt schon im I. Kapitel des Proslogion das Motiv, den Antrieb seiner
Arbeit; ja man kann sogar sagen, dieses ganze erste Kapitel demon-
striert, bevor es iiberhaupt zu seiner eigentlichen Sache kommt, nichts
anderes als die oben bereits genannte Grundbestimmung seines Denkens:
In Form eines langen eindringlichen Gebetes macht er deutlich, da3 er
dasjenige, was er jetzt im Denken zu bestimmen versucht, schon lingst
kennt, im Glauben ndmlich. So sucht er jetzt auch eigentlich weniger
eine Glaubensbegriindung, um von daher in den Glauben zu finden,
als vielmehr nur Vertiefung des Glaubens, dessen er schon lingst si-
cher ist, noch mehr: Er sucht auf der Spur des Glaubens, nach fester
Vorgabe und mit Hilfe dieses Glaubens, die Ausweitung, Versicherung
und Intensivierung seines natiirlichen Erkennens. Er will, wie am Ende
dieses I. Kapitels sehr prignant formuliert ist, «nicht verstehen, um zu
glauben, sondern ich glaube, um zu verstehen» (Neque enim quaero
intelligere ut credam, sed credo ut intelligam) °. Und zur Bekriftigung
wird hinzugefiigt: «Und ich glaube auch dies: nie kénnte ich verstehen,
wenn ich nicht glaubte» (Nam et hoc credo: quia ‘nisi credidero, non
intelligam’). Zum letzten allerdings ist nicht recht klar: ob es sich hier
nur um eine zusitzliche Beteuerung seiner persénlichen Glaubensfestig-
keit handelt oder um den iiberlegten Ausdruck eines noch weiter reflek-
tierten Verhiltnisses von Glauben und Erkennen, ob es also wirklich
um das potenzierte Primat des Glaubens geht, also nicht einfach nur
um den Erkenntnis tragenden und ermdglichenden Glauben, sondern
auch um die kritische Version, also den Glauben, der «glaubt», daB3 er
glaubt, um zu erkennen.

Wie dem auch sei: Anselm kann offenbar tiberhaupt nur bestimmen
wollen, was er je schon «hat», wenn auch als «weitweg Verbannter»
infolge der Siinde. Es sieht deshalb hier auch alles danach aus, daB} es

? Dies ist iibrigens keine Anselmsche Erfindung, sondern Traditionsgut der
alten Kirche. R. Allers, der obengenannte Herausgeber des Proslogion, macht mit
Recht darauf aufmerksam, daB3 dies so schon bei Augustin als Prinzip galt, z. B.
in dessen Werk «In Joannis Tractatus» 40,9. Vgl. Allers, a. a. O., S. 265, Anm. 12.



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 177

allenfalls, wie schon bei Augustin, dessen Herz ebenfalls «unruhig» war,
«bis es ruht in Dir», um einen existentiellen, um einen lebensganzheit-
lichen Aufschwung geht, nicht jedoch, zumindest nicht exklusiv, um
einen reinen Erkenntnisakt. So gesehen wire der jetzt zu erwartende
Denkschritt nichts anderes als ein herausgehobener, intellektuell einge-
holter Glaubensakt, bei dem nicht von einem Gottes-«Beweis» die
Rede sein kénnte, auch nicht von einem «Nachweis», sondern allenfalls
von einem religios-moralisch bestimmten Lebensentwurf, dessen Ziel-
projektion durch die visio beatifica der «Anschauung Gottes» definiert
wire, wodurch sich Anselm in nichts von der bekannten antik-christ-
lichen und dann auch mittelalterlichen Daseinserwartung abheben
wiirde, nicht einmal durch eine wie auch immer geartete « Vorwegnah-
me» dieser visio im hier und jetzt. Denn auch dies war schon immer
in der Idee enthalten, wie etwa die Augustinische beatitudo-Philo-
sophie bezeugt °.

Wir werden sehen: In der Tat — Anselm stellt an den Anfang seines
II. Kapitels, wo das beriihmte Argument nun demonstriert wird, ein
‘theologisches, bzw. ein als theologisch ausgegebenes Prinzip, den «Glau-
ben» ndmlich, «daB tiber Dich (Gott) hinaus GroéBeres nicht gedacht
werden kann» (Et quidem credimus (!) te esse aliquid quo nihil maius
cogitari possit) 1. Und nicht nur dies: Anselm, bekannt als der Denker
der Identitit von Idee und Realitdt, zumindest in bezug auf die hochste
Idee, hebt ausgerechnet mit der Differenz von Denken und Sein an.
Es sei «zwelerlei», wie er betont, «ob eine Sache im Erkennen sei, oder
ob erkannt werde, dal die Sache in Wirklichkeit da sei» (Aliud enim

10 Vgl. vom Verfasser « Antik-philosophisches Daseinsverstandnis und christ-
licher Liebesgedanke bei Augustin» (phil. Diss. Freiburg i. Br. 1967) S. 19 ff.
Demniéchst verdffentlicht unter dem Titel: Augustinus Doctor Caritatis. Sein
Liebesbegriff im Widerspruch von Eigennutz und selbstloser Giite im Rahmen der
antiken Gliickseligkeitsethik. — Allerdings ist dann schon fraglich, wieweit zu dieser
visio eine spezifische Glaubensvoraussetzung erforderlich ist, ob es sich nicht
vielmehr um ein antikes Traditionsstiick handelt, das — bei Augustin noch deut-
licher zu greifen — im Neuplatonismus, also letztlich {iberhaupt im auBer- und
vorchristlichen Denken Platons seine eigentliche Wurzel hat. — In bezug auf Anselm
von Canterbury ist dies allerdings nur eine zweitrangige Frage: Soweit und solange
er selbst bei sich vom Primat des Glaubens iiberzeugt ist (wobei wir heute ein-
schluBweise wissen, wie sehr nach Augustin beides miteinander verzahnt ist),
miissen wir sein «credo ut intelligam» zundchst einmal respektieren, auch bei der
Frage nach der Bedeutung seines « Arguments».

11 Selbst dies ist schon bei Augustin in vergleichbarer Formulierung vorweg-
genommen, In: De doctrina christiana 1.7 und: De libero arbitrio I1. 6,14 («fatebor
Deum quo nihil superius esse constiterit»). Vgl. R. Allers a. a. O., S. 265, Anm. 13,

12



178 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

est rem esse in intellectu, aliud intelligere rem esse). Dies ist als Selbst-
verstindlichkeit fiir alles Denken geradezu die Basis seines speziellen
Arguments. Anselm geht ndmlich davon aus, da auch jemand, der
an Gott nicht glaubt, der Gott leugnet, der «Tor» (insipiens, unter
Berufung auf Psalm 13,1), letztlich nicht daran vorbeikommt, «da3 es
wenigstens in seinem Denken etwas gebe, wortiber hinaus GréBeres nicht
gedacht werden kann», was also letztlich nicht mehr heilit als eben nur
dies, da3 das im Glauben Vorgegebene (Gott als «aliquid quo nihil ma-
ius cogitari possit») seiner reinen Idee nach allgemeingiiltig ist — eben
nicht sehr viel in bezug auf eine gemeinsame Basis, wenn man auch
mit Anselm vorher die wesentliche Differenz zwischen Denken und
Realitdt ausdriicklich zur Kenntnis genommen hat. Ganz im Gegenteil
dazu versucht Anselm nun aber in aller Kiirze und Konsequenz zu
demonstrieren, daf3 dieses {iber die grundsdtzliche Differenz von Denken
und Sein (= Wirklichkeit) erreichte Wenige an Gemeinsamkeit in der
Gottesfrage bei genauerem Hinsehen aber die volle Identitdt der Stand-
punkte (des Glaubigen und des Nicht-Gldaubigen, auch des Atheisten)
in der ganzen Sache (Idee und Realitit) trifft. Anselms entscheidender
Gedanke, der wie das Mittelstiick im klassischen Syllogismus aussieht:
«Aber das, woriiber hinaus GroBeres nicht gedacht werden kann, kann
nicht nur im Denken sein». Und die Begriindung dafiir: «Wenn das,
woriiber hinaus GroBeres nicht gedacht werden kann, nur im Denken
ist, so ist eben das, woriiber hinaus GroBeres nicht gedacht werden
kann, etwas, iiber das hinaus etwas GroBeres denkbar ist». Dies aber
sei offenbar unmoglich, fiigt Anselm sofort hinzu 2.

Zur Rekapitulation: Ausgehend von der selbstverstindlichen Diffe-
renz von Denken und Sein (= Existenz) zwingt Anselm den vorgestellten
Diskussionspartner, gottlos-toéricht wie er ist, zu der Minimalkonzession,
daB er notwendigerweise denkt, denken kann oder aktuell denkt, «wor-
iber hinaus GroBeres nicht gedacht werden kanny, rein ideell, zunichst
wie selbstverstindlich, geradezu notwendig ohne Realitdtsbezug. Dann
aber stellt er fest, dal gerade dieser Gedanke von dem, woriiber hinaus
GroBeres nicht gedacht werden kann, kraft seiner Definition nicht in
der bloBen Idealitdt bestehen kénne. Denn sonst wiirde er schon wieder
etwas voraussetzen, das grofer wiare — namlich kraft eben seiner Reali-

12 Et certe id quo maius cogitari nequit, non potest esse in solo intellectu ..
Si ergo id quo maius cogitari non potest, est in solo intellectu: id ipsum quo maius
cogitari non potest, est quo maius cogitari potest. Sed certe hoc esse non potest
(Proslogion, I1I. Kap.).



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 179

tit. Also folge daraus, daB «etwas, woriiber hinaus GroBeres nicht
gedacht werden kann, sowohl dem Denken als auch der Sache nach
wirklich» sei (Existit ergo procul dubio aliquid quo maius cogitari non
valet, et in intellectu et in re).

Dies ist alles. Was nun in den weiteren Kapiteln noch gesagt wird,
ist im Grunde nur noch Ausmalung des einen Gedankens und Ableitung
von Konsequenzen, sonst nichts. Anselm folgert dementsprechend im
III. Kapitel aus dem argumentum unum nicht nur die AusschlieBung
des «(Nichtseins» dessen, woriiber hinaus GroBeres nicht gedacht werden
kann, sondern auch die Undenkbarkeit seines Nichtseins, also die Un-
moglichkeit des «Gedankens an dessen Nicht-Sein». Und im IV. Kapitel
versucht er unter der obengenannten Voraussetzung den « Widerspruch»
des Atheisten zu erkldren. Denn wenn das Nichtsein dessen, woriiber
hinaus GréBeres nicht (nicht einmal) gedacht werden kann, undenkbar
sein soll, dann ist doch zusitzlich zu fragen, was mit demjenigen ist,
der trotz allen Denkens die Nichtexistenz, das Nichtsein Gottes behaup-
tet. Anselm kann sich dies nur mit dem Unterschied im Denken selbst
erkldren, also damit, ob sich das Denken nur auf das «Wort» (vox) von
einer Sache bezieht oder aber auf die «Erkenntnis» der Sache selbst
(Aliter enim cogitatur res cum vox eam significans cogitatur, aliter
cum id ipsum quod res est intelligitur).

Es 1ist nicht ganz klar, was damit, vor allem mit «vox significans»
genau gemeint ist, ob schon ein bedeutungsvermittelndes «Zeichen»
von einer Sache oder iiberhaupt nur das reine «Klanggebilde» der je-
weiligen Sprache. Jedenfalls sieht Anselm iiber das letztere, im Denken
der vox significans dessen, woriiber hinaus GroBeres nicht gedacht
werden kann, die Moglichkeit des Atheisten gegeben, wobei dann aber
stillschweigend unterstellt wird, daB hier eigentlich nicht recht «ge-
dacht», d.h. nicht Erkenntnis im eigentlichen Sinne realisiert wird.
Es bleibt also dabei: dafl vom Denken im eigentlichen vollgiiltigen Sinne
Gott «nicht einmal in Gedanken als nicht-seiend gesetzt werden kanny.
Im iibrigen behandeln die restlichen 22 Kapitel des Proslogion weit-
gehend theologische Detailfragen, z. B. iiber Wesen und Eigenschaften
Gottes, die iiber das eigentliche Problem des unum argumentum hin-
ausfithren und uns hier nicht weiter interessieren.

Wir kommen deshalb zuriick zum Kern des « Gottesbeweises» selbst.
Wir fragen, ob und wie das eingehalten und realisiert wird, was ein-
gangs als besonderes Kriterium dieser Denkoperation herausgestellt
wurde: der Leitfaden des «credo ut intelligam» und der «fides quaerens



180 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

intellectum». Wir sehen dabei davon ab, dall Anselm in seinem frommen
Ubermut, da wo er im XIV., XV., XVI. Kapitel die doch wieder respek-
tierte Differenz zwischen menschlichem Denken und Gottes unermef-
licher, also irgendwie «undenkbarer» Groe anspricht, fast die Substanz
seines Argumentum wieder aufs Spiel setzt (vor allem im Kap. XV).
Wir fragen also gezielt, wie sich die Logik des Argumentum eigentlich
versteht. Dazu stellen wir im einzelnen fest:

Evrstens: Anselm von Canterbury argumentiert hier im Proslogion
offenbar gegen eine andere Position, wobei es fraglich, aber letztlich
auch wieder véllig unerheblich ist, ob diese einem wirklichen oder nur
fiktiven Gespriachspartner zugedacht ist. Ja noch mehr: Es ist die
Position einer Antithese, die Gottes Existenz in Frage stellt und aus-
schlieft, die Haltung eines «Toren» (insipiens), wie es ausdriicklich
hei3t. Diese fiktive Antithese ist sogar sachlich und logisch bestimmt,
und zwar so, daBl Anselm dieses Gegenargument zum eigentlichen Pro-
blem, ja zum Kernstiick seiner Auseinandersetzung erhebt — und schlie3-
lich aufgearbeitet und modifiziert zum Fundament seines eigenen Argu-
ments: die wesentliche Differenz zwischen Vorstellung von etwas und
seiner wirklichen Existenz. Das hei3t: Alles sieht hier nach Apologie
oder gar nach Uberwindung des reinen Denkens des Ungldubigen aus
und nicht nach «fides quaerens intellectum», zumindest was die Gegen-
seite betrifft.

Zweitens: Was den Denkansatz betrifft: Natiirlich nimmt Anselm
eine an sich «theologische» Bestimmung zum Ausgangspunkt. «Wir
glauben aber von Dir, daBB iiber Dich hinaus GréBeres nicht gedacht
werden kann» (Anfang II. Kap.). Ob von Augustin iibernommen oder
nicht, das «natiirliche» oder philosophische Denken hat von Hause aus
keinen Grund und keine Legitimation zu einer solchen These. Es findet
sie so vor. Die Anselmsche Leistung besteht nun aber darin, daB
er dieses religiose Bekenntnis von der gréften GréBe Gottes rein
denkerisch—logisch zu verifizieren, also «philosophisch» zu bewdltigen
versucht — wie wir sahen: durch eine konsequent aufgebaute Gedanken-
folge, ein quasi-syllogistisches SchluB3folgern. In der Tat: «fides quaerens
intellectump».

Drittens: Die Widerlegung des Atheisten. Anselm betont die Diffe-
renz von Vorstellung und Realitdt eines Gegenstandes (aliud enim est
rem esse in intellectu, aliud intelligere rem esse, 1I. Kap.) zweifellos



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 181

so selbstverstindlich, daB selbst der Leugner der Existenz Gottes zu-
geben konnen sollte, daB auch er wenigstens von dem Gedanken einer
héchsten Idee bestimmt sei. Wir fragen: Wie aber kommt der Atheist
zu dieser Minimalvoraussetzung, auf der das Anselmsche Argument
gegen die Nicht-Existenz Gottes basiert? Doch offenbar nicht ohne
weiteres aus sich selbst, sondern nur so, wie Anselm eingangs selbst:
durch den Glauben oder zumindest durch das Reden davon. Ohne
DenkanstoB3 von auBlen ist es doch sehr wohl méglich, dal jemand weder
von Gottes Existenz iiberzeugt ist noch iiberhaupt eine Vorstellung
davon hat. Das eigenartige Ergebnis: wohl «fides quaerens intellectumy,
aber eigentlich mit verteilten Rollen, also so, dal die fides bei dem
einen den intellectus bei dem anderen «suchty.

Viertens: Zur Logik selbst. Es geht hier offenbar gerade nicht um
einen existentiellen Aufschwung nach einer weit ausholenden Lebens-
projektion. Das ganze Argumentum sieht eher nach einem punktuellen
Denkakt aus, ein fiir allemal gesetzt, in sich stehend und von kiihler
Rationalitit bestimmt, eben so, dal auch ein Leugner der Existenz
Gottes nicht darum herum kommt. Dem entspricht denn auch der
eigentliche Kern des Arguments selbst: der Nachweis einer Existenz
aus der Logik eines Gedankens, der Nachweis der einmalig-einzigartigen
Existenz Gottes aus der Logik, also inneren Widerspruchsfreiheit und
Notwendigkeit des einmalig-héchsten Gedankens selbst, die Implikation
der Existenz in der hochsten Idee. Hier steht das Logische ganz in
sich und muB sich selber aushalten. Es kann sich nicht einmal auf
Erfahrung aufstiitzen, geschweige denn auf Glauben.

So scheint es denn, dafl insgesamt das unum argumentum des
Anselm von Canterbury von Anfang an im Zwielicht steht: Es will und
mull argumentieren, aber es braucht den Glawben zum wesentlichen
Ausgangspunkt. Es will von seiner ganzen formalen Komposition her
aber auch so argumentieren, dal eine vorgegebene Gegeniiberzeugung
logisch widerlegt wird: Es setzt also auf den Unglauben als wesentliche
Voraussetzung. Und vor allem: Es setzt im letzten irgendwie auf die
«Einheit» von Denken und Sein 3. Eben dies aber ist offenbar der

13 Dies ist nun in der Tat zundchst einmal kein Mangel, iiber den man leicht
zur Tagesordnung weiter schreiten konnte — auch nicht mit dem berithmten Ein-
wand vom « Sprung’ von der logischen in die ontologische Ordnung», den selbst F. S.
ScumiTT schlieBlich ibernimmt (in: Der ontologische Gottesbeweis und Anselm.
In: Analecta Anselmiana, ITI, Frankfurt a. M. 1972, S. 81-94, vgl. S. 93). Eine



182 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

«springende Punkt» mit dem Problem, daB3 die Sache um das Anselmsche
Argument durch fast die ganze europdisch-abendldndische Denkge-
schichte hindurch nicht zur Ruhe des endgiiltigen Resultats kommen
lieB. Es ist deshalb sinnvoll und angebracht, das Zu-Ende-denken des
ontologischen Arguments im Zuge der Verfolgung seiner Geschichte
(wenigstens in den wesentlichen Ziigen) in Angriff zu nehmen, um dann
am Ende vor diesem Hintergrund das Problem fiir sich noch einmal
aufzugreifen und dabei die Bedeutung des Anselmschen Grundgedan-
kens fiir hier und heute zu bestimmen.

2. DIE GESCHICHTE
DES UNUM ARGUMENTUM IN DER GLAUBENSBESTIMMTEN SCHOLASTIK
UND IN DER RATIONALISTISCHEN PHILOSOPHIE DER NEUZEIT

Der erste Kritiker des unum argumentum Anselms von Canterbury
war sein Zeitgenosse GAUNILO, wie Anselm Benediktiner und derselben
Denkschule angehérend. Er formulierte das berithmte Gegenbeispiel,
das so oder dhnlich immer wieder aufgegriffen worden ist: die Sache
mit der «verlorenen Insel», die irgendwo unauffindbar im Ozean liege,
in der Phantasie mit allen Wunderdingen ausgestattet, besser und
schoner als selbst die «Insel der Seligen» — deren reale Existenz aber
niemals dadurch erwiesen sei, daB} ich mir eine bessere (praestantior)
Insel nicht vorstellen konne 4. Jedoch vergeblich: Wie wenig ein solch
triviales Argument die Anselmsche Sache wirklich treffen konnte, muBte
doch schon daraus hervorgehen, daBl gerade Anselm selbst von der
wesentlichen Differenz von Idee und Realitdt ausging und eben darauf
sein Argument aufstiitzte: Es sei etwas «anderes» (aliud), ob eine Sache
im Erkennen sei, oder ob erkannt werde, dal3 die Sache in Wirklichkeit
da sei. Und wortlich: « Wenn ein Maler sich ein Bild ausdenkt, so hat
er dieses in seinem Denken, aber er kann es nicht als daseiend erkennen,
da er es noch nicht gemacht hat. Hat er es aber gemalt, so hat er es

«einfache Distinktion der Begriffe ‘Denken’ und ‘Sein’» hilft da nicht weiter,
soweit hat Henrich recht (a. a. O. VI, 19). — Doch ob sich dahinter nicht doch das
entscheidende Problem verbirgt, das ist die Frage, die am Ende noch einmal
aufzugreifen ist.

14 Gauniro: Liber pro insipiente, Kap. VI. — Kants berithmtes Gegenargu-
ment von den 100 Talern, wonach «in meinem Vermoégenszustande ... mehr bei
hundert wirklichen Talern, als bei dem bloBen Begriffe derselben» sei (Kritik der
reinen Vernunft B 627), haut in etwa in dieselbe Kerbe, steht aber doch in einem
etwas anderen Zusammenhang, der hernach im einzelnen noch zu bestimmen ist.



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 183

sowohl in seinem Denken wie er auch erkennt, da3 das von ihm Ge-
machte (wirklich da) sei» (Proslogion Kap. II). Gerade weil diese Dif-
ferenz wie fiir jeden so auch fiir Anselm selbst so selbstverstindlich
war und ist, eben deshalb konnte er nun unmittelbar anschlieBend die
minimale Ubereinstimmung zwischen sich selbst und dem gottlosen
«Toren» postulieren, «dal3 es wenigstens in seinem Denken etwas gebe,
woriiber hinaus GroBeres nicht gedacht werden kann». Anselm scheint
deshalb nun auch ganz im Recht, wenn er gegen Gaunilo mit Ent-
schiedenheit darauf hinweist 5, dafl die Einmaligkeit einer apriorischen
Identitdt von Idee und Existenz nur die einmalig-absolute GroBe be-
treffe: nicht etwas, das nur gréBer sei als alles andere, sondern eben
einzig und allein dies, iiber das hinaus GroBeres zu denken unmoglich
sel (Kap. V), also das absolut vollkommene Wesen ohne Anfang und
Ende, etwas von dem sich das Nichtexistieren einfach nicht denken
laft (Kap. IV).

Anders steht es nun um Gaunilos kritische Anfrage, warum Anselm
iiberhaupt einen «Beweis» fithren miisse, wenn doch schon aus meinem
selbstverstindlichen Denken des hochsten absoluten Wesens zugleich
seine reale Existenz folge, bzw. mit diesem Gedanken sogar unmittelbar
gegeben sei. In der Tat: Wozu einen Beweis, wenn nicht um zu demon-
strieren, was demonstriert werden muf, eben die Existenz Gottes, die
sich offenbar leichter als alles andere bezweifeln 1468t? Doch auch hier
ein Gegenargument aus der Einmaligkeit dieses Sachverhalts: Das
Wesen des Absoluten ist zugleich so nah, d. h. existenztragend und
konstitutiv fiir Sein und Denken des Menschen selbst, dal es nicht so
einfachhin im alltdglichen Erkenntnisakt, also objektiv — wie man sagen
konnte — erfaBBt werden kann. Wenn Anselm also einwirft, Gaunilos
Gegenargument sei das eines Menschen, der nur weil er das reinste
Sonnenlicht nicht schauen koénne, bezweifle, das Tageslicht zu sehen,
das doch nichts anderes als das Licht der Sonne ist (Kap. I), dann de-
monstriert dies vielleicht so etwas wie die Paradoxie einer sog. «un-
mittelbaren Evidenz»: das Milverhdltnis zum Gegebenen, das Nicht-
Begreifen des Bekanntesten. Jedenfalls lieBe sich so vielleicht verstehen,
warum das fiir den einen rundum geloste Problem fiir den anderen
ebenso klar unerledigt schien. Wie dem auch sei: Zu fixieren war und
ist nur ein neues Problem, ein fiir allemal gestellt.

Der bedeutendste Denker des Mittelalters, der es aufgreift, ist

15 In seiner Schrift «Liber apologeticus contra Gaunilonem respondentem
pro insipienten.



184 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

bekanntlich THOMAS VON AQUIN (1225-1274). In seiner Abhandlung
der Frage, «utrum Deum esse sit per se notum» !, bietet er — dem schola-
stischen Disputationsstil entsprechend — zunichst ein Argument fiir
die These, dall Gottes Sein «per se» bekannt zu sein scheine. Er schreibt
in der zweiten Objectio, daB jenes als «per se notum» genannt werde,
was sofort mit der Erfassung der Begriffe (cognitis terminis) erkannt
werde — von Aristoteles den ersten Beweisprinzipien zuerkannt. Aus
der Einsicht z. B. in das Wesen des «Ganzen» und des «Teils» wisse
man unmittelbar, daB «jedes Ganze groBer ist als sein Teil». Ebenso
mit der Gottesvorstellung: Aus dem Begriff dessen, was das Wort
«Gott» bezeichne, werde sofort erfaBt; was Gott ist. Bezeichnet werde
ndamlich mit diesem Wort — und jetzt folgt die Grundbestimmung des
Anselmschen Arguments — «id quo maius significari non potest» 7. Und
weiter: «GroBer aber ist das, was in der Wirklichkeit #nd im Intellekt
ist, als das, was nur im Intellekt» sei. Da aber eben dies mit dem Begriff
«Gott» sofort erfaBBt werde, miisse er folglich auch in Wirklichkeit sein.
Also sei Gott «per se notus».

Nachdem Thomas nun im Corpus, im Hauptteil des Articulus,
gezeigt hat, daBl das in der These Formulierte nicht geht, daBl Gott
vielmehr durch anderes, was «quoad nos» mehr bekannt sei — also z. B.
durch Wirkungen (per effectus) — bewiesen werden miisse, konfrontiert
er dem iiblichen Verfahren gemif8 in der zweiten Antwort (ad secundum)
sein Ergebnis noch einmal mit der Objectio von Anfang und meint:
Wer das Wort «Gott» hore, erfasse nicht direkt, dal damit etwas ge-
meint sei, woriiber hinaus GréBeres zu denken nicht moglich sei. Denn
manche hétten geglaubt, Gott sei korperlich. Auch vorausgesetzt, je-
mand verstehe mit dem Wort «Gott» das Genannte, also das, woriiber
hinaus GréBeres nicht gedacht werden kann, so folge daraus doch nicht:
er erkenne, dal das im Wort Bezeichnete in der Natur der Dinge (in
rerum natura) sei; sondern doch nur im Begriff des Verstandes (in
apprehensione intellectus). Es kénne doch nicht behauptet werden, dal3
etwas in Wirklichkeit sei, wenn nicht vorausgesetzt werde (daretur),
daB es wirklich (in re) etwas gebe, iiber das hinaus GroBeres nicht ge-

16 Summa theologiae I, 2, 1. — Zur Diskussion bei Thomas siehe O. HERRLIN,
The ontological proof in Thomistic and Kantian interpretation (Uppsala 1950), und
vor allem: W. BassLER, Die Kritik des Thomas von Aquin am ontologischen Got-
tesbeweis (phil. Diss., Kéln 1970). Abgedruckt in: Franziskanische Studien 55
(1973) 97-190 und 56 (1974) 1-26.

17 Der einzige Unterschied: statt «cogitari» hier bei Thomas «significarin.



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 185

dacht werden konne: Eben dies sei nicht gegeben bei denen, die voraus-
setzen, Gott gebe es nicht.

Wie auch immer: Thomas von Aquin verneint die Stringenz des
Anselmschen Arguments und konstruiert stattdessen zum Beweis der
Existenz Gottes, den er natiirlich grundsétzlich fir moglich hilt (s.
sofort anschliefend art. 2), seine beriihmten «quinque viae» (art.3) —
mit eben dem iiberzeugend wirkenden Argument, das oben schon er-
wahnt wurde, nimlich dal wir eigentlich und von Hause aus nicht
einfach von Gott wissen, was er an und fiir sich sei, stattdessen also
auf Phdnomene gleichsam sekunddrer Art angewiesen sind, an denen
sich Gottes Sein und Wirken erfahren 146t 8. Wie seine quinque viae
nun auch im einzelnen zeigen, beriicksichtigt er konsequent das sog.
Erfahrungsmoment, in dieser Hinsicht ein gelehriger Schiiler des groen
Aristoteles. Und wenn damit auch kein alles erschlieBender Schliissel
gegeben 1ist, so 148t sich doch von daher einiges erkliren: Wie Anselm
mit seinem Argument, von Augustins Neoplatonismus her verstidndlich,
eher in die platonische Denktradition gehért, so Thomas in die von ihm
selbst fiir das christliche Denken erschlossene Aristoteles-Tradition.
Wie deshalb fiir den einen das in sich kreisende Denken die eigentliche
Realitdt erschlieBt — zumindest in bezug auf das letztlich existenz-
tragende und damit auch denkkonstitutive absolute Sein selbst, so
fiir den anderen das an der Erfahrung bewdhrte Denken — was dies
auch immer sein mag, denn nicht einmal die Sache mit der «Erfahrung»
ist einfach in sich selbstverstdndlich. So unentschieden und vielleicht
auch unentscheidbar, ob fiir den einen oder fiir den anderen, das Ganze
jetzt auch schon scheinen mag, in einem tut Thomas seinem Vordenker
sicher Unrecht: daBl ndmlich, wer das Wort «Gott» hore, damit nicht
direkt meinen koénne, woriiber hinaus GroBeres nicht gedacht werden
kéonne. Dies mag im allgemeinen und iiberhaupt gelten, jedoch nicht
fiir die spezielle Voraussetzung Anselms, wo die fides mit allen Implika-
tionen den intellectus «sucht» und nicht umgekehrt. Wir sahen oben
schon, wie fragwiirdig diese Voraussetzung fiir Anselms Argument selbst
ist. Und wenn schon — nur in diesem einen scheinen sich beide Ansitze
letztlich zu widersprechen: Bei Thomas steht am Ende seines jeweiligen
Beweises (et hoc omnes intelligunt — nominant — dicunt Deum), was bei
Anselm als wesentliche Voraussetzung am Anfang zu stehen ausgegeben

18 Vgl. auch die anderen Stellen, wo Thomas sich vom Anselmschen Argu-
ment absetzt: Summa contra gentiles I, 10 und De veritate 10, 12,



186 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

ist: der Glaube an Gott, wie er aus der christlichen Uberlieferung stammt.
Oder sollte am Ende gar auch dies nur so scheinen, zumindest was
Thomas von Aquin betrifft? Wo aber liegt dann das unterscheidende
Merkmal, und wo die Stringenz?

Um dies weiter zu kliren, richtet sich unser Interesse deshalb
sogleich ganz auf die entsprechende Auseinandersetzung in der Neuzeit,
wo die Voraussetzung des christlichen Gottesglaubens nicht in derselben
Weise eine Rolle spielen kann wie in der Scholastik ** und wo sich deshalb
auf dem Boden des reflexiv-kritischen Denkens des sog. Rationalismus
vielleicht eher erkennen 148t, wo die besseren Argumente sind.

Der Wiederentdecker und Erneuerer des Anselmschen Arguments
fir die neuzeitliche Geistesgeschichte ist bekanntlich DESCARTES
(1596-1650), zugleich Begriinder des neuzeitlichen Denkens iiberhaupt.
Und dies ist nicht zweierlei: Sein Gottesgedanke ist ndmlich we-
sentlicher Teil seiner neuen Problemstellung tiberhaupt, wie sie
dann alles weitere in der europdischen Philosophie einschlieBlich der
Grundlegung des modernen wissenschaftlichen Denkens geleitet hat.
Wie hier der kritische, ja absolute Zweifel im ganzen zum Ausgangs-
punkt einer radikalen Sicherung des Wissens gesetzt wird, so ist auch
das iiberlieferte metaphysische « Wissen» diesem riicksichtslosen Zweifel
gemill auf seinen harten Kern, auf sein festes, rational ausweisbares
Fundament zu reduzieren. Und wie das pure Denken selbst zum letzten,
nicht mehr hinterfragbaren Faktum radikaler Existenzversicherung im
einzelnen erhoben wird (cogito ergo sum), so auch und zugleich zur
Vergewisserung des Seins des Seienden im Groflen und im Ganzen. Und
wie dabei die reine Wahrheit als bloBe Sache der Vernunft und ihrer
immanenten mathematisch-geometrischen Struktur fixiert ist, so gelangt
Descartes im letzten zur Anselmschen Vorlage einer Fixierung des
transzendental-metaphysischen Prinzips iiberhaupt, zum rein denk-
immanenten, allein rationalen (von Kant spiter «ontologisch» genann-
ten) Gottesbeweis.

Es iiberrascht deshalb nicht festzustellen, daB Descartes’ Werk
geradezu voll ist von Gedankengingen, die dem alten Anselmschen
Argument entsprechen. Die wichtigsten Aussagen finden sich in seiner
fiinften Meditation der «Meditationes de prima philosophia» (1641) ein-

19 'Wie wenig im {ibrigen jedoch schon hier entschieden ist, wird auch an den
weiteren Namen deutlich, die zur Zeit Thomas’ von Aquin an dem Streit — und
vorwiegend auf der Anselmschen Seite — beteiligt sind: Wilhelm von Auxer-
re, Alexander von Hales, Bonaventura, Albert der GroBe, Agidius von Rom.



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 187

schlieBlich der sich daran anschlieBenden Auseinandersetzung mit dem
Kritiker Caterus, und in den «Principia philosophiae» (1644). Dabei
ist es zumindest auf den ersten Blick hin offenbar nicht ganz leicht, das
genaue Verhiltnis zwischen Descartes und Anselm festzustellen %, Es
scheint sich aber letztlich doch zu bestitigen, dall Descartes zunichst
in den Meditationen den iiberlieferten, weit bekannten Gedankengang
des Anselmschen Arguments entwickelt, ohne sich bewuft zu sein, daB
er von dem scholastischen Denker Anselm von Canterbury stammt.
Erst auf die kritischen Einwiande von Caterus hin, der Descartes «ohne
Anselms Namen zu nennen, auf die Ubereinstimmung seines Argu-
ments mit dem von Thomas widerlegten Beweis aufmerksam gemacht»
hat 2!, kommt Descartes dazu, das Argument neu zu fassen, also eigen-
stindig zu bestimmen und so eine «komplizierte Theorie des onto-
logischen Arguments» vorzulegen ??, ohne allerdings je auf Anselm
selbst einzugehen.

Zuerst also die alte Fassung des Arguments in den « Meditationesy:
Descartes geht in der fiinften Meditation, seinem ganzen Ansatz ent-
sprechend, daran zu priifen, «ob sich irgendwie GewiBheit beziiglich
der materiellen Dinge gewinnen liBt». Dazu aber mulBl er zunichst
die entsprechenden Vorstellungen in seinem BewuBtsein daraufhin be-
stimmen, ob sie «deutlich» oder «verworren» sind. Unter den unzihligen
Vorstellungen findet er nun solche, die ohne realen Existenzbezug
gleichwohl sind, und zwar so, daB ich nicht willkiirlich im Vorstellungs-
vermogen {iiber sie verfiigen kann, sie sind vielmehr «unveridnderlich und
ewig»: z. B. das Dreieck, das nach bestimmten fiir alle giiltigen Gesetzen
determiniert ist, wie Winkelsumme u. dgl. Hier haben wir es also mit
«klarem und deutlichem Erkennen» zu tun, das Cartesianische Wahr-
heitskriterium schlechthin. Und nun die — fiir uns iiberraschende -
Frage: « Wenn iibrigens einzig und allein daraus, daB ich die Vorstellung
irgendeiner Sache meinem Denken entlehnen kann, folgt, daB alles, was
ich klar und deutlich als zur Sache gehdrend erfasse, tatsdchlich ihr
zugehort, — sollte sich daraus nicht auch ein Beweisgrund fiir das Dasein
Gottes entnehmen lassen»? (79) 2. Ganz dem Anselmschen Argument

20 Darauf macht HeNrRicH gleich zu Beginn seiner Analyse aufmerksam,
vgl. a. a. O. S. 10 ff.

21 HENRICH a. a. 0. 12,

22 HENRICH ebd.

23 Die Zahlen in Klammern beziehen sich auf die Seiten in der Originalaus-
gabe.



188 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

entsprechend stellt Descartes dann als Ausgangspunkt fest, daB3 er die
Vorstellung von Gott bei sich vorfinde, d. h. die Vorstellung von «dem
hochst vollkommenen Wesen», und zwar ebenso — fiigt er hinzu - wie
von einer beliebigen Figur oder Zahl. Und weiter, was den wesentlichen
Punkt des Existenzbeweises betrifft: « Auch sehe ich genauso klar und
deutlich ein, dal es zu seiner Natur gehort, immer zu existieren ...».
Und das heif3t fiir ihn letztlich: Die Existenz Gottes hat «denselben
GewiBheitsgrad» wie die mathematischen Wahrheiten (79). Nach dem
Prinzip, daf3 sich doch immer das Dasein vom Wesen eines Gegenstandes
unterscheiden lasse, iiberpriift Descartes sein eiliges Ergebnis dann noch
einmal. Doch es bleibt dabei, «dal3 sich das Dasein vom Wesen Gottes
ebensowenig trennen liB3t, wie vom Wesen des Dreiecks, daB3 die Grof3e
seiner drei Winkel zwei rechte betrdagt ...» (79). Und auch weiteren
selbstkritischen Fragen hilt dort das einmal gewonnene Ergebnis stand,
daB ich Gottes Existenz denken muf, und zwar deshalb, «weil die Not-
wendigkeit der Sache selbst, nimlich des Daseins Gottes, mich zu diesem
Gedanken bestimmt» (81). Soweit das Anselmsche Argument, nur in
der Cartesianischen Auflage *.

Wie aber sieht nun seine eigene Neuauflage infolge der Auseinan-
dersetzung mit Caterus aus, wo er versucht, seinen Beweis «von dem,
den Thomas widerlegen wollte, auf einleuchtende Weise zu unterschei-
den» 25? — Descartes differenziert nun zuerst einmal seine Vorstellung
von Gott, wie er sie bei sich vorzufinden meint. Es habe namlich keinen
Sinn, nur von Namen und Worten auszugehen, also von Gott als einem
Wesen zu sprechen, iiber das hinaus nichts GroéBeres gedacht werden
konne. Dieser Ausgangspunkt ist so fragwiirdig fiir den Existenzbeweis
Gottes wie eine falsche Nominaldefinition vom Dreieck fiir dessen Struk-
turgesetze. Nur «das, wovon wir klar und bestimmt einsehen, daB es
zu der wahren und unverdnderlichen Natur oder Wesenseinheit oder
Form einer Sache gehort, das kénnen wir von dieser Sache mit Wahrheit
behaupten». Frage: Kann an diesem Mafstab gemessen, der ontologische
Gottesbeweis aufrechterhalten werden, haben wir es hier also (anders
als bei dem Argument, das Thomas von Aquin verworfen hat) mit
mehr zu tun als mit einer bloBen nominellen Bestimmung? — Descartes’
Losung: Da die Vorstellung des Vollkommensten fiir sich allein nicht

2t Vgl. auch die entsprechenden Gedanken in der dritten Meditation, vor
allem 48 und 57 f. (wieder nach der Originalausgabe).
25 So HENRICH a. a. O. 12, Vgl. dort auch in bezug auf das Folgende.



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 189

hinreicht, seine Existenz einschluBweise erwiesen zu finden — denn sie
beruht eher auf Willkiirlichkeit und Beliebigkeit —, fithrt er nun den
Begriff der «Notwendigkeit» ein, um die Sache zu retten. Das vollkom-
menste Wesen mul} zugleich ein «ens necessarium» sein, um den Exi-
stenzbeweis Gottes moglich zu machen %6, bei Descartes nun ver-
mittelt durch die Idee vom &duBersten Grund an «Vollkommenheity,
der «hochsten Macht» 27. Und was schlieBlich in den «Principia philoso-
phiae» formuliert ist, entpuppt sich damit als das endgiiltige Ergebnis
langer Auseinandersetzungen 2%, auch wenn es auf den ersten Blick
hin nicht so scheint. Es heif3t dort: « Wenn der Geist unter seinen ver-
schiedenen Ideen die eines allweisen, allmidchtigen und hochst voll-
kommenen Wesens betrachtet, so erkennt er darin dessen Dasein nicht
nur als moglich und zuféllig, wie bei den Ideen anderer Dinge, die er
distinkt erfaft, sondern als durchaus notwendig und ewig» (Ziffer 14,
vgl. auch Ziffer 15).

AbschlieBend 1aBt sich deshalb sagen, dafl Descartes das Anselmsche
Argument prizisiert und wesentlich verbessert hat, und zwar so, daf3
selbst die hiarteste Kritik ihm offenbar kaum noch etwas anhaben kann,
nicht einmal der fundamentale Einwand P. Gassendis (1592-1655), «der
den Beweis Anselms wirklich widerlegt, ... den cartesianischen Gedan-
ken nicht oder doch nicht unmittelbar (trifft)» 2°.

Wir iiberspringen nun die bedeutenden geistesgeschichtlichen Sta-
tionen, wo die Cartesianische Version des Anselmschen Arguments,
kritisch ibernommen, eine grofle Rolle spielt (Spinoza, Leibniz) und
begeben uns sofort zur wichtigsten Kritik des ontologischen Gottes-
beweises in der Neuzeit: bei IMMANUEL KANT (1724-1804).

Mit welchen Argumenten, so fragt es sich, kann denn ein Denker
wie er den ontologischen Gottesbeweis noch zu widerlegen versuchen?
Doch Kant, obwohl vom Geist Descartes wesentlich bestimmt und
seinem kritischen Rationalismus wie niemand sonst in der neuzeitlichen
Denkbewegung verpflichtet, schopft mit seiner Philosophie bekanntlich

26 Dies ist das wesentlich Neue am spezifisch Cartesianischen Gottesbeweis.
«Dieser Begriff unterscheidet das Cartesianische Argument von dem des heiligen
Anselm», stellt Henrich fest (a.a. O.14), unter Berufung auf G. Runze: Der
ontologische Gottesbeweis. Halle 1882.

27 HENRICH a. a. O. 15. Vgl. dort (16 {f.) im {ibrigen, wie Descartes das «ens
necessarium» durch weitere Bestimmungen gegen die «causa sui» abschirmt, um
so auch die letzten Einwiirfe gegen sein Argument zu entkriften.

28 HENRICH a. a. 0. 10 {.

22 So HENRICH a. a. O. 20.



190 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

eine ganz neue Welt. Die seit Descartes nun einmal in Gang gesetzte
Denkbewegung, die vor die Frage nach der Wirklichkeit die reflexiv-
kritische Frage nach den Moglichkeiten des eigenen Denkens selbst
vorschaltet, gerdt bei Kant im Zuge seiner «kopernikanischen Wendey,
wonach die Objektivitdt der Erkenntnis zugleich mit der Objektivitit
der Dinge selbst nicht «von auBen», sondern — nach unabdingbarer
Vorgabe von Sinnesdaten — nur in den apriorischen Strukturgesetzen
des Subjekts — transzendentaler Subjektivitdt freilich — gegeben sei,
unversehens zu einer radikalen Infragestellung aller nicht direkt auf
Sinnesdaten basierenden «Erfahrung» iiberhaupt und damit zur De-
struktion aller Voraussetzungen dessen, worin die Gottesfrage sinnvoller-
weise liberhaupt nur gestellt sein kann: zur Destruktion aller Metaphysik
und dem zuvor noch zur Widerlegung der Moglichkeiten von Meta-
physik iiberhaupt. Von daher ist klar: Von Kant kann eigentlich gar
keine «isolierte» Auseinandersetzung mit den Gottesbeweisen erwartet
werden, noch weniger als bei den iibrigen Denkern, — seine Befassung
zumal mit dem ontologischen Gottesbeweis ist wie nie zuvor von vorn-
herein gleich in das Ganze eingebettet: Sie ist im Grunde nur die Probe
aufs Exempel seiner neuen Erkenntnistheorie im ganzen. Sie ist deshalb
ganze Destruktion. Der entsprechende Abschnitt in der « Transzenden-
talen Dialektik» der «Kritik der reinen Vernunft» heilt denn auch
gleich: «Von der Unmoglichkeit eines ontologischen Beweises vom Dasein
Gottes» (B 620 ff). Und noch vor Einstieg in die Kritik selbst wird ange-
kiindigt: «Ich werde dartun: daB die Vernunft, auf dem einen Wege
(dem empirischen) so wenig, als auf dem anderen (dem transzenden-
talen), etwas ausrichte, und dalB3 sie vergeblich ihre Fliigel ausspanne,
um iiber die Sinnenwelt durch die bloBe Macht der Spekulation hinaus
zu kommen» (B 619). Wir werden sehen.

Kant greift sofort mit dem «absolutnotwendigen Wesen», von dem
«man ... zu aller Zeit ... geredet» habe, die alte, spitestens seit Thomas
von Aquin lingst geldufige Frage auf, wieso eine «Namenerklarung
von diesem Begriffe», «daBl es ndmlich so etwas sei, dessen Nichtsein
unmoglich ist», tiberhaupt zur Realitdt fithre, wo nicht schon gleich
impliziere. Denn die eigentliche, fiir Kant jenseits des Arguments
selbst ganz neue Frage ist doch die, «ob wir uns durch diesen Begriff
iiberall etwas denken, oder nicht». Und eben dies ist das Problem, das
fiir Kant noch nicht endgiiltig gelost ist, auch von Descartes nicht.
Gerade dessen Analogieargument vom Dreieck, dessen Wesensbegriff
unbedingt und «schlechthin notwendig» drei Winkel usw. einschlieBe,



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 191

kann nicht iiberzeugen. Es gehe hier nur um «Urteiley, nicht aber um
«Dinge und deren Dasein», und zwischen der «unbedingten Notwendig-
keit» der ersteren und der «absoluten Notwendigkeity der letzteren
liege eine wesentliche Differenz, wonach «die absolute Notwendigkeit
des Urteils ... nur eine bedingte Notwendigkeit der Sache» sei, kurz:
Drei Winkel sind nicht schlechterdings notwendig, «sondern unter der
Bedingung, daB ein Triangel da ist». Man sieht: Kant macht eine
konsequente Unterscheidung zwischen der Welt der Logik und der
vollen Realitdt der Existenz. Im Reich des Logischen ist alles eine Frage
der Setzung: Setze ich ein Dreieck, dann habe ich notwendigerweise
drei Winkel. So auch in der Gottesfrage: Setze ich «eine Gottheit, d. i.
ein unendliches Wesen», so kann ich sagen «Gott ist allmédchtig»: also
«ein notwendiges Urteil». « Wenn ihr aber sagt: Gott ist nicht, so ist
weder die Allmacht noch irgend ein anderes seiner Priadikate gegeben;
denn sie sind alle zusamt dem Subjekte aufgehoben, und es zeigt sich
in diesem Gedanken nicht der mindeste Widerspruch». Dies gilt allge-
mein und ohne jede Ausnahme. Kant koénnte damit eigentlich zur
Tagesordnung iibergehen. Doch nicht so: Er 148t sich eigens auf die im
AnschluB an Anselms Argument projektierte « Einmaligkeit» ein, «dal es
doch einen und zwar nur diesen Einen Begriff gebe, da das Nichtsein
oder das Aufheben seines Gegenstandes in sich selbst widersprechend
sei, und dieses ist der Begriff des allerrealsten Wesens». Kants Antwort:
Hier steckt der Fehler schon im Ansatz, die Sache mit der «Existenz»
ist fdlschlicherweise schon von. vornherein in den Begriff investiert:
eine «bloBe Tautologie». Kants ganzer Einwand lduft denn auch schlieB-
lich darauf hinaus, dafl der Satz «das allerrealste Wesen existiert»
entweder nur «analytisch» sei, wodurch dem «Gedanken» von Gott
nichts «hinzugetan» werde, oder aber «synthetisch», wie es ein Exi-
stentialsatz notwendigerweise sein muBl. Dann aber 148t sich nicht
wie oben im ontologischen Gottesbeweis behaupten, «dal3 das Priadikat
der Existenz sich ohne Widerspruch nicht aufheben lasse». Kurz: Es
beruht nach Kant alles auf «Verwechslung eines logischen Pridikats
mit einem realen». Und die Ursache dafiir: Mangel an Sinnesdaten.
Denn: «Wire von einem Gegenstand der Sinne die Rede, so wiirde
ich die Existenz des Dinges mit dem bloBen Begriffe des Dinges nicht
verwechseln konnen». Fiir Kant steht deshalb ein fiir allemal fest:
Auch wenn der Begriff eines hochsten Wesens eine im ganzen «sehr
niitzliche Idee» ist — als « Anweisung» fiir eine «gewisse obzwar unerreich-
bare Vollstindigkeit» des Seins im ganzen und gerade deshalb mehr



192 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

dazu «dienlich», «den Verstand zu begrenzen, als ihn auf neue Gegen-
stinde zu erweitern» —, so kann das ontologische Argument nicht im
geringsten erfiillen, was es verspricht. Kant zum SchluB3: «Es ist also
an dem so berithmten ontologischen (Cartesianischen) Beweise, vom
Dasein eines hochsten Wesens, aus Begriffen, alle Miithe und Arbeit
verloren, und ein Mensch mdchte wohl eben so wenig aus bloBen Ideen
an Einsichten reicher werden, als ein Kaufmann an Vermdégen, wenn
er, um seinen Zustand zu verbessern, seinem Kassenbestand einige
Nullen anhingen wollte.»

Obwohl Kant damit ausdriicklich nur auf das «ontologische» Argu-
ment in seiner alten Anselmschen (Descartes’ ersten) Fassung einge-
gangen ist, so ist doch bekannt, dafl Kant damit das ganze, auch durch
Descartes differenzierte Problem erledigt wissen wollte und offenbar
auch weitgehend erledigt hat 3°. Was aber dann? Wie ist dann HEGELS
(1770-1831) neuerliche Ontotheologie zu verstehen? — Eins steht von
vornherein fest: Sie betrifft nun bei Hegel erst recht keine beildufige
Sache, auch nicht nur irgendeinen, wenn auch wichtigen Teil seines
philosophischen Bemiihens, sondern gleich das Ganze: Gott als «Prinzip
alles Wissens» und das ontologische Argument als «philosophische Be-
griindung schlechthin» 3!, womit nachtréiglich die breite Relevanz des
ontologischen Arguments fiir alle Philosophie ausdriicklich dokumen-
tiert ist. Und noch eines gleich vorweg: Hegels Bemiihen ist nicht so
zu verstehen, als ob jetzt das Alte wieder restauriert wiirde, sein Argu-
mentieren fiir den ontologischen Beweis ist — und muf3 es nach Kant

30 Um der Kiirze willen haben wir uns hier nur auf die wenigen Aussagen zur
engeren Kritik des ontologischen Gottesbeweises eingelassen. Es ist natiirlich klar —
worauf wir schon zu Beginn unseres Kant-Teils hingewiesen haben —, daB seine
Widerlegung der sog, Ontotheologie in einem groBeren Rahmen steht, der auch die
spezifische Problematik des z. B. von Descartes «verbesserten» Arguments umfafit,
also gerade die Frage um das «ens necessarium». Hier wire zumindest das ganze
Kapitel «Das Ideal der reinen Vernunft» (B 595 bis B 696) noch zu diskutieren
gewesen. Dankenswerterweise kann hier jedoch immer wieder hingewiesen werden
auf die gute Arbeit von HENRICH, die wir oben schon mehrfach genannt haben.
HEeNRICH weist nach (s. den ganzen Kant-Abschnitt S. 137-188), da3 fiir Kant das
seinerzeit von Descartes neu aufgestellte Kriterium des «ens necessarium» den
ontologischen Gottesbeweis nicht sichert: «Der Begriff des notwendigen Wesens
wird unverstiandlich» (a. a. O. 160), obwohl «fiir Erkenntnis relevant», sei er «den-
noch nur subjektivy (a.a.O.163), und das Dasein eines absolut notwendigen
Wesens sei «ein abyssus fiir die menschliche Vernunft» (a. a. O. 164). Kant selbst:
«Man kann sich des Gedankens nicht erwehren, man kann ihn aber auch nicht
ertragen» (B 641).

31 HENRICH a. a. O, 191,



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 193

sein — zugleich «eine Kritik an den bisherigen Formen der Ontotheo-
logie» 32, so dafl es sich wahrlich lohnt, die Sache mit ihm noch einmal
aufzunehmen.

Es kann nun hier nicht unsere Sache sein, die Einheit, ja gleich-
sam die Identitdit von Hegels ganzem System mit seinem ontologischen
Gottesbeweis darzustellen 33, es kann nur um einen kurzen Aufril jenes
Zusammenhangs gehen, wo der Beweis — paradigmatisch fiir anderes
und zugleich reprdsentativ fiir das Ganze — explizit abgehandelt ist,
also z. B. in den «Vorlesungen {iiber die Philosophie der Religion» 34,
Hegel benennt das iiberlieferte Argument gleich zum Eingang danach,
daB es «vom Begriffe Gottes (ausgeht) und ... zum Sein Gottes (iiber-
geht)». Und dieser Ubergang sei notwendig. Denn der Ausgangspunkt
vom bloBen «Begriffy von Gott, der das «Sein» noch nicht impliziert,
ist unvollstindig, «in endlicher Form gesetzt», also letztlich «nicht
wahrhaft Gott». Diese «Einseitigkeit» dieser bloBen Vorstellung setze
also das «Interesse», «dafl die Vorstellung diesen Makel abstreife, blof3
Vorgestelltes, subjektiv zu sein, daBl diesem Inhalte die Bestimmung
werde, zu sein» (218). So Hegel unter ausdriicklichem Nachvollzug
des Arguments des «groBen scholastischen Philosophen, Anselm von
Canterbury» und gegen «die Kantische Kritik», die «fiir ihre Zeit sozu-
sagen triumphierend hervorgegangen» sei (219). Seine Interpretation
des Anselmschen Arguments lautet dabei in aller Kiirze: «Zur Vorstel-
lung von Gott gehort, daBB er absolut vollkommen sei. Halten wir nun
Gott nur als die Vorstellung fest, so ist das, was nur vorgestellt ist,
ein Mangelhaftes, nicht das Vollkommenste. Denn das Vollkommene
ist das, was nicht nur vorgestellt ist, sondern auch ist, wirklich ist.

32 HENRICH a. a. O. 192,

33 Wir verweisen dazu wieder auf Henrich, wo es dazu heil3t: « Es ist bekannt
und von den Schiilern und Gegnern Hegels schon oft ausgesprochen worden, daf3
man sein ganzes System als ontologischen Gottesbeweis verstehen kann. Das
System zeigt, dall Sein nicht fiir sich und gegen den Begriff bestimmt gedacht wer-
den kann und daB der Begriff das Sein als Moment in sich enthélt und sich deshalb
auch zur Objektivitdt bestimmt. Diese Einheit von Begriff und Sein fithrt zur
Definition des Absoluten, also zum zentralen Gedanken der Philosophie Hegels.
Das elementare Verhdltnis von Begriff und Sein wird aber von Hegel mit Hilfe
einer Interpretation des ontologischen Beweises bestimmt. Dieser Beweis reprisen-
tiert also den Gang der gesamten Logik und der Realphilosophien, in denen der
Begriff in alle seine Momente und in die Modi der EntduBerung entwickelt wird»
(a. a. O. 193).

3% Siehe unter «Die absolute Vermittlung, 3. Der ontologische Beweis». Vgl.
die Ausgabe von G. Lasson: Siamtliche Werke, Bd. 12 (1. Teil: Begriff der Reli-
gion.) Leipzig 1925, S. 218-225.

13



194 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

Also ist Gott, da er das Vollkommene ist, nicht nur Vorstellung, sondern
es kommt ihm auch die Wirklichkeit, Realitit zu.» Und Hegel fiigt
hinzu: «Dieser Inhalt ist im ganzen richtig» (219).

Hegel greift dann noch die spéitere Prdzisierung durch den «Inbe-
griff aller Realitdit» auf und widerlegt die Kritik am ontologischen
Gottesbeweis — gleichviel welcher Version — durch seine fundamentale
Unterscheidung von «Vorstellung» und «Begriff». Kants Argument von
den beriihmten «hundert Talern» betreffe wohl das erstere, nicht aber
den Begriff im eigentlichen Sinne. Letzterer, zumal als «absoluter Be-
griffy, als « Begriff an und fiir sich», enthalte das Sein als «eine Bestimmt-
heit» (220) — und Hegel verweist hier ausdriicklich auf die «Logiky,
womit eben diese spezielle Problematik ins Zentrum seiner ganzen
Philosophie, seiner Metaphysik wie seiner Naturphilosophie, geriickt
ist, schon vom Augenschein her so umfassend und fundamental, daB
es von nun an nicht mehr geniigen kann, sich hinter Kant zu stellen.
Das «System» Hegels ist die neue Basis von Fiir und Wider den ontolo-
gischen Gottesbeweis. Und darin ist der «Begriff» nicht ein erstarrter,
toter Inhalt des Verstandes, sondern offenbar Chiffre fiir den «leben-
digen» Selbstvollzug des Seins als des Geistes, im einzelnen und im
weltgeschichtlichen Ganzen: aus der Setzung seiner Endlichkeit iiber
die Negation dieser Endlichkeit zur Identitdt mit sich selbst, also letzt-
lich in Gott (221).

Der «Trick» der Hegelschen Widerlegung des Kantischen Gegen-
arguments besteht also letztlich eigentlich «nur» in seiner Uber-windung,
fast im wahrsten Sinne des Wortes: also darin, daB3 er — Kants These
vom Widerspruch zwischen Idee und Realitit ganz ernstgenommen -
die Beseitigung dieses fundamentalen Widerspruchs zur selbstver-
stindlichen Sache des dynamischen Lebensaktes des Geistigen im welt-
geschichtlichen Seins- und Lebensprozel3 macht. Das heit: Das was
Kant zu Recht bemingelte, trifft die Sache zwar, aber nur als Mangel
gewissermalen auf Zeit. Seine Kritik ist richtig, soweit sie rein statisch
die Sache der menschlichen Erkenntnisfihigkeit hier und jetzt im Auge
hat, sie ist jedoch falsch, geradezu kleinlich falsch, weil sie sich nicht
zur Logik im weltgeschichtlichen Rahmen zu erheben vermag. Letzteres
geschieht durch Hegel ausdriicklich auf dem Boden des ontologischen
Arguments — und zu seiner absoluten Legitimation, freilich iiber seinen
«formalen» Mangel hinaus (222).

Auf einen knappen Nenner gebracht: Hegel arbeitet also, indem
er die Geschichte, die zielgerichtete Geschichte, in die Sache der Logik



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 195

als der Metaphysik einbaut, mit beidem: mit der Differenz und der
Identitdt. Er denkt die mogliche, «schon» vorweggenommene, zumindest
aber vorwegnehmbare Identitit dessen, was «noch» differiert. Diese
bei Hegel spannungsgeladene Dialektik von Identitit und Differenz
erscheint, auch wenn wir Hegels Metaphysik so, wie sie in ihrer Aus-
fiihrung nun einmal ist, fahren lassen miissen, als der Schliissel zum
tieferen Verstdndnis der eigentlichen Problematik der fast unglaublichen
Geschichte des von Anselm von Canterbury «erfundenen» Arguments.
Wir werden sehen miissen, wie sich das versteht, und fragen, ob und
wie von daher ein Punkt hinter diesen unvollstindigen Satz der Geistes-
geschichte gesetzt werden kann 33,

3. DIE HINTERGRUNDIGE LOGIK DER GESCHICHTE
DES ANSELMSCHEN ARGUMENTS UND SEINE BEDEUTUNG
FUR DIE GOTTESFRAGE VON HEUTE

Man hat gewohnlich das Denken des Anselm von Canterbury, aus
dem das ritselhafte unum argumentum des spiter so genannten onto-
logischen Gottesbeweises geboren wurde, mit dem Platonismus in Zu-
sammenhang gebracht und aus der iiber Augustin verchristlichten Denk-
bewegung des Neuplatonismus zu verstehen versucht 3. Das kann
manches historisch verstindlich machen, doch es erklart nicht — kann
nicht erkldren —, warum das Argument den einen schliissig und sogar
groBartig tiberzeugend schien, den anderen aber ebenso unsinnig blieb —
und endlich alle mehr oder weniger stark irritierte. Denn: Was soll

35 Um der primdr systematischen Absicht unserer Studie willen kénnen wir
auch an dieser Stelle — wie schon vorher vielfach — auf die weitere und ausfithrliche
Historie der Auseinandersetzung um den ontologischen Gottesbeweis, zumal bei
Schelling, verzichten und verweisen dafiir wieder auf HENRICH a. a. O. Seite 189 ff,,
bes. Seite 219 ff.

36 So z. B. K. FrascH, Der philosophische Ansatz des Anselm von Canter-
bury im Monologion und sein Verhidltnis zum Augustinischen Neuplatonismus.
In: Analecta Anselmiana II (Frankfurt a. M. 1970), S. 1-43; und S. DANGELMAYR,
Anselm und Cusanus. Prolegomena zu einem Strukturvergleich ihres Denkens. In:
Amal. Ans. III (1972), S. 112-140. Aber auch fiir D. HENRICH (a. a. O. 264) mul}
«alle Ontotheologie» letztlich « Platonismus» sein. — Dagegen bestreitet F. S. ScamiTt
(in: Anselm und der [Neu-] Platonismus. In: Anal. Ans. I, 1969, S. 39-71) ganz
entschieden allen Platonismus fiir Anselm, der es gerade «verstanden» habe, «sich

von (Augustins) platonischen und neuplatonischen Einschligen zu distanzieren»
(S. 59).



196 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

ein « Beweis», bei dem die einen so sehr kraft der unmittelbaren Einsicht
in seine Notwendigkeit «iiberzeugt» sind, daB3 er den anderen, aber auch
manchen «Uberzeugten» selbst, erst «demonstriert» werden muB3? Bleibt
hier nicht alles in einer gewissen Beliebigkeit und Subjektivitit von
Glaube und Zustimmung stecken? Deshalb noch einmal: Woran mag
das liegen, wenn es nicht einfach auf ein bilchen Fiir oder Wider den
Platonismus hinauslaufen kann?

Wie wenig iibrigens mit dem alten Gegensatz von Platonismus und
— eventuell Aristotelismus oder was auch immer — zur Erkldrung dieser
Geschichte gewonnen ist, zeigt auch und gerade die neuere Reprisentanz
der beiden Pole im Verhédltnis zur eigentlichen Sache der ontologischen
Idee: z. B. in KARL BARTH auf der einen Seite (also dagegen) und etwa
in KARL RAHNER auf der anderen Seite (also dafiir) 37. Wie wenig der
erstere Aristoteliker oder gar iiberhaupt erfahrungsbetonender Denker
ist, so weit ist der zweite von einem Platonismus entfernt und schon
eher, Kants transzendentalkritischer Methode und Thomas’ von Aquins
Ansatz verpflichtet, in einen Aristotelismus einzureihen.

Zur Vorbereitung unserer These interpretieren wir kurz ihre gegen-
sitzlichen Standpunkte:

Karl Barth, der Begriinder der sog. dialektischen Theologie 38,
hat sich 1931 in dem oben genannten Werk thematisch und ausfiihrlich
mit dem Anselmschen Argument befaBt. Und hier steht bald nach dem
ersten Einblick in den Anselmschen Gedankengang fest: Barth inter-
pretiert den Anselmschen intellectus, der im Mittelpunkt seines Argu-
mentierens steht, als «intellectus fidei» (38), also als einen solchen, dem es
um ein «intus legere» des Glaubensgutes, um ein « Nackdenken» des im
«Credo Vorgesagten» geht und also um ein «Verstehen» des Glaubens
(39). Nur in diesem groBeren Rahmen wird die Idee Anselms {iberhaupt
gesehen (42 ff.), nicht jedoch als eine origindre philosophische Lei-
stung 3°: nicht einmal das Argument im «engeren» Sinne, das sich ja

37 Wenn es nicht unangemessen ist, Rahners Transzendentalmetaphysik
in diesem Sinne auszulegen, wie wir weiter unten noch zeigen werden.

38 Dieser Hinweis ist nicht ohne inhaltlichen Bezug. Barth selbst macht im
Vorwort zur 2. Auflage seines Buches darauf aufmerksam, «daB man es in diesem
Anselm-Buch wenn nicht mit dem, so doch mit einem sehr wichtigen Schliissel zum
Verstandnis der Denkbewegung zu tun hat, die sich mir dann eben in der ‘Kirch-
lichen Dogmatik’ mehr und mehr als die der Theologie allein angemessene nahege-
legt hat» (a. a. O. 10). — Wir zitieren im folgenden nur die 2. Aufl.

39 «So versuchte man», schreibt denn auch F.S. ScamitT mit Bezug auf
BARrTH, «dem anselmischen Beweis den philosophischen Charakter abzusprechen



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 197

geradezu in einen formal ganz korrekten Syllogismus einpassen 1dBt,
wie wir oben zeigen konnten. Barth schliet dieses Verstindnis von und
fiir Anselm ganz entschieden aus. Es ist fiir ihn undenkbar und 148t
sich sogar «widerlegen», daBl Anselm «ein selbstindiges, aus eigenen
Quellen schopfendes Erkennen neben dem des Glaubens fiir moglich
und notwendig gehalten» haben sollte (51 ff., s. auch 57 ff., bes. 73).
Das aber heiBt: So wie Barth auf der einen, der theologischen Seite
Anselms Denken, einschlieBlich gerade seines unum argumentum, total
ins Glaubensdenken hineinbdndigt und so eine absolute ungetriibte
Harmonie von Glauben (Theologie) und Denken (Argument) heraus-
arbeitet, so entschieden kann er fiir die andere, die philosophische Seite
Anselms Absicht bestreiten, eine vermeintliche Erkenntnis Gottes be-
griinden zu wollen, d. h. so entschieden kann er, und zwar ausdriicklich
unter Berufung auf Anselm, die natiirliche Erkennbarkeit, Denkarbeit
Gottes und zumal die Beweisbarkeit seiner Existenz bestreiten. Das
aber heiBt letztlich: Mit Karl Barths Anselm-Interpretation ist die
absolute Inkompetenz des natiirlich denkenden Menschen vor Gott,
die Inkongruenz von menschlichem Denken und héchstem Sein, die
ganze letzte Uneinholbarkeit des Absoluten durch den Menschen be-
hauptet. Oder anders: Barth lehrt — wie nie zuvor — die totale Differenz
von Denken und Sein, um so gegeniiber dem natiirlich-philosophischen
Bemiihen die reine Paradoxalitit des bloBen Glaubens an den «ganz
anderen» Gott zu bestimmen: das Grundprinzip der sog. dialektischen
Theologie. Damit wire Barth also eigentlich der groBe Uberwinder des
Dilemmas um das ontologische Argument, so wie es — jahrhundertelang
diskutiert — auf uns gekommen ist. Und Barth hitte das wahrhaft
Erstaunliche zuwege gebracht, diese «Uberwindung» unter ausdriick-
licher positiver Wiirdigung des unum argumentum und des ganzen
Anselmschen Denkens erledigt zu haben — die originellste Befreiung
von einem geistesgeschichtlichen Dilemma diesen Ranges. Und in der
Tat: Es ldBt sich wirklich nicht bezweifeln, da3 Barth etwas Wesent-
liches getroffen hat, so wie er auf der Basis dieses seines Denkens iiber-

und ihn fiir einen theologischen zu interpretieren». In seinem Aufsatz «Der ontolo-
gische Gottesbeweis und Anselm». In: Analecta Anselmiana III (Frankfurt a. M.
1972) S.81-94; vgl. Seite 94. — DaB} diese «theologische» Interpretation nicht ganz aus
der Luft gegriffen war, zeigt auch die Anfilligkeit katholischer Denker (SOHNGEN)
fiir diese Richtung, von Schmitt an derselben Stelle notiert. Damit, so scheint es,
wird nur erneut die von uns oben konstatierte «Zwielichtigkeit» des Anselmschen
Denkens bekriftigt.



198 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

haupt das Theologische, das Glaubensdenken ganz neu und groB in
Gang gesetzt hat. Es ist die Sache mit dem «ganz Anderen», das Paradox,
oder besser: die Sache mit der wesentlichen Differenz. Das ist das eine.

Auf der anderen Seite nun aber und zwar gleichzeitig die Sache
mit der offenbar ebenso wesentlichen Identitit bzw. Einheit von Denken
und Sein: KARL RAHNER *° bemiiht sich in seiner Erkenntnismetaphysik
um die Frage, wie das Denken im tranzendentalen Seinsverstindnis
das «absolute Seiny, einschlieBlich und vor allem Gott selbst, a priori
mit-verstanden denkt, wie der Mensch also in der Einzelerkenntnis der
Dinge, als Gegenstinde «erster Ordnung», immer schon ein « Vorwissen»
vom «Ganzen» hat, in einem «Vorgriff» auf das grenzenlose, unendliche
Ganze, als «Horizont» des Geistes, zundchst nicht mehr als ein «esse
commune» zur Bedingung aller Erkenntnis, in dessen endloser unein-
holbarer Weite jedoch schon immer das absolute Sein Gottes «mitbe-
jaht» ist, wie also ein apriorisches « Wissen» um Gott schon immer vor-
gegeben ist, wenn auch nicht ausdriicklich reflektiert, so daBB Gottes Sein
als letztlich uneinholbares Geheimnis in einem reflexiven Akt nur «auf-
gewiesen» werden kann, als «Gegenstand zweiter Ordnung», nicht aber

40 Wir setzen hier auf Rahner — ohne dall sich bei ihm eine ausdriickliche
Befassung mit Anselms Denken konstatieren lieBe, weil wir meinen, daf3 bei ihm
und in seiner Schule (also etwa mit J. B. Metz und E. Coreth) wie nirgendwo sonst
das ontologische Argumentieren repriasentiert und sogar verdichtet ist. Sein trans-
zendentalphilosophischer Ansatz scheint — trotz Anleihen im Kantischen Kriti-
zismus und primédrer Berufung auf Thomas von Aquin — fast nichts anderes als
eine kritische Prézisierung jenes Denkens, wie es dem ontologischen Argument
zugrunde liegt, und belegt dies schlieBlich selbst noch dadurch, daf3 es hier nicht
um ein Gottesbeweis-Denken im engeren Sinne geht, sondern um eine das ganze
philosophisch-theologische Bemiithen fundierende Denkschule. — Wir stiitzen uns
hier neben «Hoérer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophien
(2. Aufl. Miinchen 1963) vor allem auf sein frithes Hauptwerk «Geist in Welt. Zur
Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin» (1. Aufl. Innsbruck
1939; 2. von J. B. Metz in Rahners Auftrag tiberarbeitete und erginzte Auflage
Miinchen 1957; 3. Aufl. Miinchen 1964. — Wir zitieren im folgenden nach der 3.
Auflage). Unsere Orientierung an diesem frithen Hauptwerk ist nicht unangemes-
sen, weil sich Rahners ganzes spatere Denken, zumal in der Seins —qua Gottesfrage,
auf den ersten Ansatz stiitzt (nachgewiesen von P. WeB3: Wie von Gott sprechen?
Eine Auseinandersetzung mit Karl Rahner, Graz 1970) und weil sich nachtrédglich
herausgestellt hat, daB selbst Rahners «Neuansatz» iiber das geschichtlich—escha-
tologische Denken (z. B. in «Marxistische Utopie und christliche Zukunft des
Menschen». In: Schriften zur Theologie VI, 1. Aufl. Einsiedeln 1965, S. 77-88) nur
eine Modifikation des erkenntnismetaphysisch-transzendentalphilosophischen An-
satzes darstellt. Siehe dazu vom Verfasser: « Transzendenz der Zukunft. Zur tem-
poralen Interpretation der Gottesfrage bei Metz und Rahner». In: Theologie und
Glaube 64 (1974) 146-161.



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 199

im eigentlichen Sinne zu «beweisen» ist .. Auf die Erkenntnismeta-
physik im speziellen Sinne zugeschnitten, geht es darum, wie das ele-
mentare Verhiltnis von Sein und Denken, Sein und Erkennen zu bestim-
men ist. Danach zeigt sich nach Rahner im Einzelerkenntnisakt, da3
der Mensch «schon immer beim Sein im Ganzen ist» (Metaphysik 81)
und zwar so, daB «schon immer eine grundlegende Bestimmung des
Seins iiberhaupt getroffen» sei, ndmlich: «Sein ist Erkanntseinkénnen»
(81). Freilich liege diese prinzipielle Einheit von Erkennen und Sein,
ja diese «Identitdty, die so grundsitzlich gedacht ist, nicht einfachhin
auf der Hand, Rahner konstatiert vielmehr eine gewisse Unbestimmbar-
keit, einen Rest von UnfaBbarkeit, also doch «eine wesentliche Unfixier-
barkeit dessen, was Sein besagt» (81). Dennoch, es bleibt dabei: Erken-
nen ist nicht das Andere, dem Sein gegeniiber Differente, sondern im
Zuge einer konsequent gedachten Identitit mit dem Sein offenbar nichts
anderes als seine Kehrseite selbst: «Erkennen ist Beisichsein des Seins,
und dieses Beisichsein ist das Sein des Seienden» (82). Danach gibt es
also nicht zunichst hier ein Denken und dort ein Sein, deren elementarer
Bezug gleichsam nachtrdglich herzustellen wire, sondern das Sein ist
die Intelligibilitit selbst. Und zusitzlich: Die oben beriihrte « Unfixier-
barkeit» ist nur Ausdruck der in der wesentlichen Identitidt begriindeten
Nicht-Objektivierbarkeit des Seins, nicht jedoch Indiz fiir eine wesent-
liche Differenz, fiir ein Ausbleiben des Seins vor dem Denken und
Erkennen 42

Was ist damit gesagt? — Zunéchst einmal nur dies, daB in unmittel-
barer Nihe und Gleichzeitigkeit mit einem Denken der wesentlichen
«Differenz» von Denken und Sein, Denken und Gott (reprisentiert in
Karl Barth) zugleich ein ebenso betontes Denken der «Einheit», ja der
wesentlichen «Identitat» von Denken und Sein, Denken und Gott anzu-
treffen ist (paradigmatisch in Karl Rahner) — und zwar so, daBB trotz

#1 Vgl. dazu P. WEss, a. a. O. bes. 40 ff. — Die «Gottesbeweise»im traditionel-
len Sinne z. B. sind dann nur — wie P. Wel} interpretiert — «soweit richtig, als sie
reflexive Auspriagungen des einen Zugangs zu Gott sind, der dem Menschen dadurch
moglich ist, daB er hinter aller gegenstidndlichen Wirklichkeit das absolute Sein
erahnt und diese Ahnung in einer entsprechenden Uberlegung auch begrifflich
klarstellen kann» (P. WEss a. a. O. 45/46). Siehe im tibrigen zur Fragwiirdigkeit
dieses Seins- und Gottesdenkens bei P. WEss, a. a. O. 55 ff.

42 Diese knappen Hinweise sollten hier geniigen. Vgl. im ganzen vom Ver-
fasser: Geschichtliche Transzendenz bei Heidegger, (Meisenheim 1972), bes. Seite
88 ff.: Die «Einheit» von Denken und Sein bei den Erneuerern der klassischen
Metaphysik.



200 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

fundamentalen Widerspruchs beider Positionen die eine sich nicht ohne
weiteres durch die andere widerlegen 1i8t, ja vielmehr umgekehrt, die
eine die andere irgendwie voraussetzt: die Position der Differenz die
einer gewissen Identitdt, um sich, also ihre Differenz zum Absoluten,
eigentlich erst zu verstehen und verstiandlich zu machen, und die Posi-
tion der Identitit die der Differenz, so daB erst so eine solch weit aus-
holende und offenbar schwierige Interpretation nétig wird. Die so kon-
statierte «Differenz» in der «Identitity von Denken und Sein wirft
nun aber ein bezeichnendes Licht auf die eigenartige Geschichte um
den ontologischen Gottesbeweis: Konnte es nicht sein, daB das stindige
Fir und Wider aus einem elementaren Paradox im Grundverhiltnis
von Denken und Sein selbst zu verstehen wire — also je nachdem, ob
sich mehr das eine oder das andere in der jeweiligen Denkerfahrung
aufdringt? Wie auch immer: Dies scheint uns jedenfalls ein niitzlicher
Hinweis — ein zweiter gar. Den ersten Hinweis erfuhren und fixierten
wir bereits oben in der Begegnung mit der Hegelschen Uber-windung
der Kantischen Kritik, in seiner Neuinterpretation des ontologischen
Gottesbeweises iiber ein Verstindnis von «Begriff», Seins-Begriff wie
Gottes-Begriff, dem in einem geistigen RealprozeB die Einholung des
Absoluten zukommt. Und dort in eins damit zugleich ein dritter Hinweis:
die Geschichte, die wesentliche Geschichtlichkeit des ontologischen
Gottes-«Begriffs», seit Hegel wenigstens und ein fiir allemal.

Dies alles wire als ein einheitlicher Sachverhalt und Vorgang zu
verstehen und deshalb auf folgenden Nenner zu bringen: Natiirlich
gibt es zunidchst einmal die «Einheit» von Denken und Sein als conditio
sine qua non fiir den einzelnen Erkenntnisakt selbst wie als wesentliches
Interpretament fiir jede schlieBlich unabdingbar «metaphysische» Er-
kenntnistheorie. Das hei3t: Menschliches Denken und Erkennen 1Bt
sich — iiber eine oberflichlich-vorldufige Bestimmung hinaus — iiberhaupt
nur verstehen als ein fundamentales «Innestehen» des Intellekts in
einer « Welt» im ganzen, im «Sein» des Seienden im ganzen. Der alles
umfassende «Horizont», der das Sich-zeigen wie das Sich-einordnen-
lassen des einzelnen Gegenstandes ermoglicht und sogar «in» diesem
Gegenstand «bewirkt», ohne in ihm aufzugehen oder gar mit ihm iden-
tisch zu sein, ist die Urgegebenheit schlechthin. Und dieser «Horizont»
ist, um ein solch konstitutives Erkenntnis-« Medium» zu sein: der Hori-
zont des Erkennens, des Erkennenden selbst — und kann als solcher auch
reflexiv erfahren werden. Auch wenn man nun davor zuriickschreckt,
diese offenkundige Identitit des Seins-Raums der Dinge mit dem Hori-



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 201

zont des Erkenntnis-Subjekts als volle «Identitit» des «Selben», also
als ein «Beisichsein des Seins» zu deuten (wie etwa Rahner), so lift
sich doch wenigstens dies sagen: Erkennen ist in der Weise «Sein»
bei den Dingen, dafl es mit dem «Sein» der Dinge zusammengeht: Er-
kennen ist irgendwie die «Einheit» von Erkannt-Sein und Wirklich-Sein,
ist Wirklich-Sein als Erkannt-Sein: Realisation der je schon vorgegebe-
nen «Einheit» von Denken und Sein im ganzen. — Dies wire eigentlich
der tiefere Grund fiir das Gott-denken im ontologischen Gottesbeweis:
quo maius cogitari non potest.

Wir haben hier nun bewuB3t den Begriff der Identitit nur ansatz-
weise gebraucht und ihn mehr und mehr durch Einheit interpretiert
oder besser ersetzt. Nicht — weil uns die Identitdt hier terminologisch
fragwiirdig wire, sondern grundsitzlicher: weil sie sachlich in sich
problematisch ist, und zwar so, dal3 sich zur Aushilfe nur immer wieder
der Begriff Paradox anbietet. Denn bei aller vorgegebenen Einheit von
Denken und Sein: nichts ist fiir den Menschen zugleich fragwiirdiger
als die ganze Identitit von Denken und Sein, nichts mehr selbstver-
stdndlich als das Zuriickbleiben des Erkennens und Denkens hinter dem
Seienden im ganzen, erst recht dem Sein im ganzen, dem absoluten
Sein selbst. Letzteres 1d8t sich — wenn tiberhaupt — nur postulieren. Das
Einholen des Absoluten ist denn auch, da wo es noch einigermalen
«realistisch» projektiert wurde, zur Sache jenseitig-«erloster» Existenz-
weise bestimmt worden oder — wie bei Hegel — zur Aufgabe des Denkens
selbst im geschichtsmetaphysischen, weltgeschichtlichen ProzeB. Nur so
konnte es Hegel noch gelingen, den niichternen Realismus Kants ein-
schlieBlich seiner Kritik am ontologischen Gottesbeweis zu iiberbieten.
Jedoch nicht dieser letzte hybride Optimismus Hegels ist es, was uns
heute noch leiten kann, sondern dem zuvor und eben darin: seine Onto-
logie der geschichtlichen Endlichkeit hier und jetzt, nimlich der wesent-
lichen Differenz von Denken und Sein, Denken und «absolutem Seiny,
die Beachtung und Betonung der Differenz der Einheit von Denken
und Sein vor aller denk- oder wiinschbaren Méglichkeit zum endgiiltigen
Aufgehen in der absoluten Identitdt, der Identitdt des jetzt noch end-
lichen Geistes mit dem absoluten Geist.

Es ist nun allerdings miiflig zu fragen, was hier und jetzt letztlich
eher dominiert: die vorgegebene Einheit von Denken und Sein oder die
je und je klaffende Differenz des Noch-nicht-Identischen selbst. Nur
dies scheint sicher: Nachdem das absolute Denken, das Denken des
Absoluten selbst in einer solch «realistischen» Version wie bei Hegel



202 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

gescheitert ist, d. h. nachdem der Versuch, aus der zunichst einmal
voll anerkannten geschichtlichen Differenz heraus die ganze Identitdt
des Denkens mit dem absoluten Sein vorwegzunehmen, und zwar im
Denken selbst vorwegzunehmen, mifBlungen ist, ist dies endlich von
Hegel noch geblieben und damit an sich offenkundig geworden: die
Vorbehaltlichkeit jeden «Innestehens» in der Wahrheit des Seins,
also die Differenz gegeniiber dem absoluten Sein, die Endlichkeit von
Denken und Sein des Menschen, tiberhaupt das uneinholbare Dilemma
des geschichtlichen Seins *3.

Dies alles scheint heute von niemand so konsequent auf den Begrift
gebracht und dann auch radikalisiert wie von Heidegger. In seiner alle
Metaphysik {iiberwindenden und zugleich erneut seinserschlieBenden
Interpretation des Seins als Seinsgeschick, Seinsgeschichte, ist endlich —
einem alten geistesgeschichtlichen, vor allem aber bei Kant und Hegel
artikulierten Hinweis gemdB — gegen alles transgeschichtliche und ob-
jektive Transzendieren und gegen alles einseitige Ausschlagen in die
jenseitig-iiberirdische Idealitdt die urspriingliche Endlichkeit des Seins
festgehalten. Die Wahrheit der «Identitdt» (mit der prinzipiellen Mog-
lichkeit zum Gott-denken) ist dann hier aber so sehr in die Wahrheit der
«Differenz» (mit ihrem ebenso prinzipiellen Scheitern vor dem Gott-
denken) aufgenommen, daB sich das Ganze auf elementare Weise modi-
fiziert: das ungeschichtlich-statische Denken des Seins (mit Moglichkeit
und Scheitern von «Beweis») kehrt sich in das geschichtlich-eschatolo-
gische Aussein-auf und Warten-auf das «Sein», das sich seinerseits
nur in moglicher Ankunft und Zukunft «erschlieBt», d.h. im sich-
zuschickenden Entzug, im dauernden Bevor-stand. Damit dies aber
seinsgemdl3 geschieht, mul3 sich das Denken in spielender Gelassenheit
der Zukunft 6ffnen, d. h. es muB ein fiir allemal das «begriffliche» Den-
ken zum Beweis fahren lassen, — ein «Beweis», der ohnehin nur die
Denker der bevorzugten Identitdt von Denken und Sein zufriedenstellen
konnte, nicht aber diejenigen, denen sich primédr die Differenz auf-
dringte. Nach Heidegger 148t sich deshalb nur mit Hélderlin empfehlen,
«ohne Furcht vor dem Schein der Gottlosigkeit dem Fehl des Gottes
nahe zu bleiben und in der bereiteten Ndahe zum Fehl so lange zu harren,
bis aus der Ndhe zum fehlenden Gott das anfidngliche Wort gewdhrt
wird, das den Hohen nennt» #4.

43 Im Gegensatz zu Henrich (a. a. O. 263-266) sind wir also der Meinung,
daB die spezielle Ontotheologie mit Hegel endgiiltig {iberholt ist.
4 In: «Erlauterungen zu Holderlins Dichtung», 2. Aufl. Frankfurt a. M.



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 203

Allerdings: Was sich so im ganzen fast wie eine vermittelnde Losung
des Problems um die eigenartige Geschichte des ontologischen Gottes-
beweises darstellt, enthdlt jedoch — wie zuvor schon ein konsequentes
Fahrenlassen allen begrifflichen Vor-stellens im Gott-denken angezeigt
war, so andererseits im seinsgeschichtlichen Riickblick auch eine funda-
mentale Kritik am herkémmlichen metaphysischen, vor allem aber
platonisch bestimmten Denken: Der dort «realisierte» Uberstieg in die
absolute Idealitdt, in der das Sein nur als reines Licht und Gott selbst
erscheint, ist letztlich doch eine selbstherrliche MiBachtung der Parado-
xie des Seins. Und endlich: Der ontologische Gottesbeweis, einschlie(3-
lich seiner ersten Vorlage im unum argumentum Anselms von Canter-
bury, ist die wohl folgenreichste Konsequenz dieses MiBverstindnisses,
wenn man seine zentrale Bedeutung zumal in der neuzeitlichen Philoso-
phie und dort besonders bei Hegel sieht, dessen ganze Metaphysik
letztlich auf den «Beweis» des ontologischen Gottesbeweises hinauslduft.
Zwar 1iBt sich Gottes Sein letztlich nicht ernstlich bestreiten, auch
und erst recht nicht gegen den ontologischen Gottesbeweis, aber: Es
1aBt sich ebensowenig im Namen dieses Arguments «beweisen».

Hier scheint Kant das Ganze doch schon tiefer verstanden zu haben,
wenn er mit Blick auf dieses Problem und nicht ohne Ratlosigkeit fest-
stellt: «Man kann sich des Gedankens nicht erwehren, man kann ihn
aber auch nicht ertragen: daB ein Wesen, welches wir uns auch als das
hochste unter allen moglichen vorstellen, gleichsam zu sich selbst sage:
Ich bin von Ewigkeit zu Ewigkeit, auler mir ist nichts, ohne das, was
bloB durch meinen Willen etwas ist; aber woher bin ich denn? ...» %3,

1951, Seite 27. — Dies alles kann leider nur eine verkiirzte Wiedergabe dessen sein,
was der Verfasser an anderer Stelle ausfiithrlich dargestellt hat, in der oben bereits
genannten Schrift: Geschichtliche Transzendenz bei Heidegger. Die Hoffnungs-
struktur des Daseins und die gott-lose Gottesfrage, s. vor allem Seite 85 ff.

45 Kritik der reinen Vernunft, B 641,



	Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

