
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 1-2

Artikel: Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

Autor: Brechtken, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760412

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760412
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Josef Brechtken

Das Unum Argumentum
des Anselm von Canterbury

Seine Idee und Geschichte und seine Bedeutung
für die Gottesfrage von heute

Einleitung

Mit Kants Destruktion der Metaphysik, seiner Kritik der
Gotteserkenntnis und zumal des sogenannten ontologischen Gottesbeweises 1

wäre - so schien es und scheint es noch - für den Glauben und für das

Denken aus diesem Glauben, für die Religionsphilosophie und schließlich

wohl erst recht auch für die Theologie ein für allemal ein Maßstab

gesetzt, an dem Sinn und Möglichkeit allen religiösen Denkens und
Handelns zu messen wären: die Reduktion von Erkenntnis auf Erfahrung

und die einschränkende Bestimmung dieser Erfahrung als kate-
goriale Objektivation von Sinnesdaten. Damit, so scheint es letztlich,
wäre für das religiöse, an Transzendenz orientierte Fragen und Denken

eigentlich alles entschieden, und zwar absolut negativ - wenn nicht
Kant selbst in einer weiteren Sparte seiner Kritik, seiner Ethik und
der Theorie des sittlich Guten doch wieder eine Lücke für eine

quasimetaphysische Position freigelassen hätte: Gott als «Postulat» der
praktischen Vernunft.

Es hat sich nun aber bald danach gezeigt, daß nicht primär diese

Kantische Idee des praktischen Postulats fundamentsichernd für die

1 Erst von Kant stammt übrigens diese Bezeichnung für das in Anselms
Proslogion erstellte Argument der rationalen Gotteserkenntnis. Seitdem hat sich
diese Bezeichnung so allgemein durchgesetzt, daß wir sie hier ohne weiteres auch
für Anselms Theorie selbst übernehmen können, trotz gewisser Vorbehalte.



172 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

Gottesidee danach war2, sondern zur Überraschung gerade wieder der
soeben erst von Kant verworfene ontologische Gottesbeweis - und dies

ausgerechnet in jener Denkschule, die sich wie keine sonst auf Kant
stützt: im deutschen Idealismus, bei Hegel selbst.

Die Geschichte dieses Für und Wider, die in der Neuzeit mit der

Neuauflage des ontologischen Gottesbeweises bei Descartes beginnt
und auch mit Hegel keinen rechten Abschluß findet3, ist nun aber

im Grunde nur die schärfer gefaßte Wiederholung dessen, was sich eben

so bereits in der mittelalterlichen Scholastik zugetragen hat, wo das

von Anselm von Canterbury erdachte Argument der apriorischen
Identität der höchsten vollkommensten Idee, also Gottes selbst, mit
seiner realen Existenz von Thomas von Aquin verworfen, jedoch von
anderen, kaum weniger bedeutenden mittelalterlichen Denkern wieder

aufgegriffen und verteidigt wurde, so von Bonaventura, Johannes
Duns Scotus u. a. Dies alles offenbar nur mit dem einen Unterschied,
daß der in der Neuzeit geführte Streit wohl noch intensiver und
leidenschaftlicher geführt wurde als damals in der von Metaphysik und Glauben

bestimmten Zeit des Mittelalters.
Wenn man nun von daher auf die besondere Aktualität dieses

ontologischen Arguments gerade für das neuzeitliche Denken schließen
darf (was bei Henrich überzeugend belegt ist), dann liegt es nahe, nach
eben jener Aktualität und Bedeutung auch und gerade für die neueste

Neuzeit, also für hier und heute zu fragen, - bzw. mit dem so erzeugten
besonderen Interesse gleich ganz umgekehrt: Wie es eigentlich kommt,
daß die weitere Diskussion um das Argument, angefangen von der
neuscholastischen Auseinandersetzung bis hin zu Karl Barths scheinbar

endgültiger Abrechnung 4, im großen und ganzen ohne Widerhall im
maßgeblichen Denken der Zeit geblieben 5 und gleichsam ins Leere

2 So allenfalls, wenn auch stark modifiziert, bei Kierkegaard, s. Nachschrift
zu den Philosophischen Brocken, Bd. 1, S. 191, Anm. (nach der Düsseldorfer
Diederichs-Ausgabe).

3 Vgl. D. Henrich: Der ontologische Gottesbeweis. Sein Problem und seine
Geschichte in der Neuzeit. (Tübingen 1960), s. die Einleitung, vor allem Seite vir,
Anm. 2.

4 K. Barth : Fides quaerens intellectum. Anselms Beweis der Existenz Gottes

im Zusammenhang seines theologischen Programms. 1. Aufl. München 1931,
2. neu durchges. Aufl. Zollikon-Darmstadt 1958.

5 K. Jaspers' Befassung mit dem Gegenstand in «Die großen Philosophen»
(München 1957, S. 275 ff.) versteht sich wohl eher philosophiehistorisch und stützt
im übrigen weitgehend Barths theologische These. - M. Heidegger hat sich
ausdrücklich nur sporadisch zur (gegen die) « Ontotheologie » geäußert. Gleichwohl



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 173

ausgelaufen ist 6. Liegt dies nur daran, daß alle wesentlichen Stationen

abgeschritten, alle Probleme ausdiskutiert waren, vielleicht an einer

gewissen Müdigkeit, durch Wiederholung alter Argumente bedingt,
oder gibt es tiefere Gründe, die im modernen Denken selbst und
überhaupt liegen? Dies ist die Frage. - Trotz Kants fundamentaler und die
Moderne allseitig bestimmender Kritik ist deshalb erneut nach Sinn
und Bedeutung des ontologischen Beweises zu fragen 7, und zwar zu
allererst bei dem Begründer dieses Arguments selbst, bei Anselm von
Canterbury.

1. DAS UNUM ARGUMENTUM BEI ANSELM VON CANTERBURY

(1033-1109)8

Im Vorwort seiner Schrift «Proslogion», die das berühmte «unum
argumentum» zur Erkenntnis Gottes vorstellt und erläutert, nennt
Anselm gleich zu Beginn seiner Studie in aller Offenheit das leitende
Motiv seines ganzen Bemühens: die Einheit des Glaubens und den

alles bestimmenden Basisgedanken für das Glaubensdenken. Irritiert

dürfte sein ganzes Denken irgendwie doch wieder diesen ganzen Komplex um den
ontologischen Gottesbeweis berühren. Wir werden deshalb am Ende wieder darauf
zurückkommen müssen.

6 Henrich weist darauf hin (a. a. O. S. vii, Anm. 2), daß «seit dem Ende der
idealistischen Ontotheologie nur noch die alten Gründe und Gegengründe wiederholt

worden» seien - unter Hinweis auf: F. Schulte: Die Gottesbeweise in der
neueren deutschen philosophischen Literatur. Studien zur Phüosophie und Religion,

Heft 19, Paderborn 1920; und K. Staab: Die Gottesbeweise in der katholischen

deutschen Literatur von 1850 bis 1900, Paderborn 1910.
7 Die Aufgabe - vielleicht überhaupt nicht endgültig lösbar - ist noch längst

nicht erledigt, weder von K. Barth (s. unsere Anm. 4), der das Problem einfach
«theologisch» auflöst (wir werden weiter unten noch darauf zurückkommen), noch
von H. Kimmerle (Die Gottesbeweise Anselms von Canterbury. Ihre
Voraussetzungen und ihre Bedeutung für die Philosophische Theologie, phil. Diss. Berlin
1961), der ebenfalls über eine wesentlich «theologische» Einbettung des Anselm-
schen Arguments («philosophische Theologie»?) nicht hinausgeht. - Hier ist doch
eher D. Henrich recht zu geben, dem es darum geht, den ontologischen Beweis
(wohl einschließlich seiner Anselmschen Fassung) «der Philosophie als Problem
zurückzugeben» (a. a. O. Seite vi f.). Doch auch Henrich kann am Ende nur die
ontotheologischen Bedingungen und die gegenwärtigen Gegebenheiten - und beides
nur im Gegensatz zueinander - nennen (a. a. O. 263 ff.). - Aber auch die vielleicht
bedeutendste Arbeit der Gegenwart (A. Schurr: Die Begründung der Philosophie
durch Anselm von Canterbury. Eine Erörterung des ontologischen Gottesbeweises,
Stuttgart 1966) läßt manches offen, gerade mit ihrem Fichteschen Denkansatz.

8 Werkausgabe: S. Anselmi Cantuariensis Archiepiscopi Opera omnia, hrsg.
v. F. S. Schmitt, 6 Bände, Seckau-Rom-Edinburgh 1938-1961; Anselm von Canter-



174 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

über die Gedankenvielfalt in seiner früheren Schrift «Monologion»,
geht Anselm daran, den einen entscheidenden Gedanken aufzuspüren,
der alles trägt. Er schreibt: «Nachdem ich eine kleine Schrift (Monologion)

als Beispiel des Betrachtens der Glaubensgründe, unter dem
Druck der Bitten einiger Brüder, herausgegeben hatte wurde mir
klar, daß diese Arbeit doch auf einer Verkettung sehr vieler Beweisgründe

(multorum argumentorum) beruhe; daher fragte ich mich, ob

nicht etwa ein Gedankengang (unum argumentum) aufzuspüren sei,

der außer seiner selbst keines weiteren Beweises bedürfe und so allein
ausreichte, um Gottes Dasein klarzumachen, und daß Er das höchste,
keines anderen bedürftige Gut sei, dessen aber alle bedürfen, um da
und gut sein zu können.» Es ist nun klar, daß sich ein solches Vorwort
nur niederschreiben läßt, nachdem bereits «alles geleistet» ist. Die

genannten und die weiteren Ausführungen des Vorworts lassen denn
auch alle uns gewohnten Spielregeln nüchtern wissenschaftlicher Arbeit,
mit Einleitungen, die nichts Ungeprüftes vorwegnehmen, außer acht
und dokumentieren ganz ungeniert das Glück des Erfolgreichen, der
den einen tragenden Punkt, auf dem die Welt ruht, nach mancher Mühe
und Ungewißheit endlich gefunden hat - eine fast typische Entdeckergeschichte.

Darüber (also über das unum argumentum) habe er oft
und angestrengt nachgedacht, schreibt Anselm in diesem Sinne weiter,
und manchmal glaubte er schon, erfaßt zu haben, was er suchte, und
dann sei es wieder wie verschwunden gewesen. Dadurch irritiert war
er schon soweit, die Sache ganz aufzugeben. «Wie ich aber versuchte,

bury, Monologion - Proslogion, deutsch-lateinische Ausgabe von R. Allers,
Hegner-Bücherei, Köln 1966. (Wir zitieren im folgenden nach Allers.)

Zu Anselms Proslogion-Argument gibt es eine Fülle von Literatur. Neben
den oben bereits genannten Arbeiten sei hier nur das Wichtigste erwähnt, nämlich :

A. Daniels, Quellenbeiträge und Untersuchungen zur Geschichte des Gottesbeweises

im dreizehnten Jahrhundert mit besonderer Berücksichtigung des
Arguments im «Proslogion» des hl. Anselm, Münster 1909 (Beiträge zur Geschichte
der Philosophie des Mittelalters, VIII.) ; A. Dyroff, Der ontologische Gottesbeweis
des hl. Anseimus in der Scholastik (Probleme der Gotteserkenntnis), Münster 1928;
A. Kolping, Anselms Proslogion-Beweis der Existenz Gottes, Bonn 1939; G.
Söhngen, Die Einheit der Theologie in Anselms Proslogion. In: G. Söhngen,
Die Einheit der Theologie (München 1952) 24-62; ders., Kants Kritik der
Gottesbeweise in religiös-theologischer Sicht (besonders von Anselms ontologischem
Argument her) ebd. 140-160; F. S. Schmitt: Der ontologische Gottesbeweis und
Anselm. In: Analecta Anselmiana III (Frankfurt a. M. 1972) 81-94. - Im übrigen
sei auf die weiteren Beiträge in den Analecta Anselmiana verwiesen, auf die
Literaturangaben dort (vor allem über die in Amerika von N. Malcolm und Ch. Hart-
shorne ausgelöste Diskussion) und bei D. Henrich.



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 175

mir diesen Gedanken aus dem Kopf zu schlagen, damit nicht eine nutzlose

Beschäftigung meinen Geist von einer möglicherweise erfolgreicheren

abhalte, da stürmten sie mehr und mehr mit einer gewissen

Eindringlichkeit auf mich ein. Als ich nun eines Tages des Widerstandes

gegen diesen heftigen Ansturm schon müde geworden war, da bot sich
mir inmitten des Kampfes der Gedanken eben das dar, was ich schon

durch eifriges Nachdenken zu erfahren verzweifelt war und was ich
darum eifrig zurückgedrängt hatte. »

Wie in diesem Zeugnis von der Selbsterfahrung eines unruhigen
Grüblers über den Ablauf der Entdeckung eines scheinbar
existenztragenden fundamentum inconcussum so gut wie alles auf das auch
sonst eigenartig «schwierige» Verstehen einer sog. unmittelbaren Evidenz
hinauszulaufen scheint, so zeigt das Vorwort offenbar auch bereits
alle übrigen charakteristischen Merkmale des Anselmschen Arguments
an: an erster Stelle die Tatsache, daß es hier um einen Logos, einen

logisch-rationalen Befund der ersten Evidenz gehen soll, selbstverständlich

auch, aber eben nur beiläufig-interessenbedingt um ein Interpreta-
ment einer historisch begründeten Gegebenheit, nämlich des christlichen

Glaubens; dann aber auch das deutliche Interesse an einer
eindeutigen, unerschütterlichen Methode, die nicht nur das Fragen und
Denken en détail leitet, sondern das «Ganze», und zwar von Anfang
an; und schließlich vor allem die scheinbar alles entscheidende
Vorgabe, eine spezifisch theologische nämlich, daß es nach dem Vorwort
nicht um «irgendein» Argumentum überhaupt geht, sondern «nur» um
einen solchen «Gedankengang», «der allein ausreichte, Gottes Dasein

klarzumachen, und daß Er das höchste, keines anderen bedürftige Gut
sei, dessen aber alle bedürfen und was wir sonst vom göttlichen Sein

glauben. »

So umfassend und radikal unvoreingenommen der Ansatz zunächst
auch schien, mit dem Letztgenannten erhält das Anselmsche unum
argumentum nun scheinbar doch wohl das spezifisch Mittelalterliche,
das charakteristisch Scholastische: Hier wird nicht ins Unbestimmte
hinein gefragt, hier ist das Wesentliche schon vorgegeben, dies aber
nicht unter der Hand, es wird in aller Deutlichkeit gleich am Anfang
festgestellt, nämlich: daß es hier um nichts anderes als ein Verstehen
des Glaubens gehe (intelligere quod credit). In diesem Sinne versteht
sich der Sachtitel des später «Proslogion» genannten Werkes: «Fides

quaerens intellectum» (Der Glaube auf der Suche nach Verständnis),
nämlich so, daß es um eine intellektuelle Absicherung geht, die den



176 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

geschichtlich begründeten christlichen Offenbarungsglauben der
willkürlichen Vielfalt und der Beliebigkeit entzieht. Ob dabei - wie gehabt -
das Denken wieder in die Gewalt des Glaubens gerät oder ob nicht doch
vielleicht das existentielle Glaubensinteresse eine «Logik» freisetzt,
die in sich steht, das ist die Frage - und dann vor allem: wie sie steht
und ob dies Stehen überzeugt.

Doch dazu das Argumentum selbst: Anselm von Canterbury
wiederholt schon im I. Kapitel des Proslogion das Motiv, den Antrieb seiner

Arbeit; ja man kann sogar sagen, dieses ganze erste Kapitel demonstriert,

bevor es überhaupt zu seiner eigentlichen Sache kommt, nichts
anderes als die oben bereits genannte Grundbestimmung seines Denkens :

In Form eines langen eindringlichen Gebetes macht er deutlich, daß er
dasjenige, was er jetzt im Denken zu bestimmen versucht, schon längst
kennt, im Glauben nämlich. So sucht er jetzt auch eigentlich weniger
eine Glaubensbegründung, um von daher in den Glauben zu finden,
als vielmehr nur Vertiefung des Glaubens, dessen er schon längst
sicher ist, noch mehr: Er sucht auf der Spur des Glaubens, nach fester

Vorgabe und mit Hilfe dieses Glaubens, die Ausweitung, Versicherung
und Intensivierung seines natürlichen Erkennens. Er will, wie am Ende
dieses I. Kapitels sehr prägnant formuliert ist, «nicht verstehen, um zu
glauben, sondern ich glaube, um zu verstehen» (Neque enim quaero
intelligere ut credam, sed credo ut intelligam) 9. Und zur Bekräftigung
wird hinzugefügt: «Und ich glaube auch dies: nie könnte ich verstehen,
wenn ich nicht glaubte» (Nam et hoc credo: quia 'nisi credidero, non
intelligam'). Zum letzten allerdings ist nicht recht klar: ob es sich hier
nur um eine zusätzliche Beteuerung seiner persönlichen Glaubensfestigkeit

handelt oder um den überlegten Ausdruck eines noch weiter
reflektierten Verhältnisses von Glauben und Erkennen, ob es also wirklich
um das potenzierte Primat des Glaubens geht, also nicht einfach nur
um den Erkenntnis tragenden und ermöglichenden Glauben, sondern
auch um die kritische Version, also den Glauben, der «glaubt», daß er
glaubt, um zu erkennen.

Wie dem auch sei : Anselm kann offenbar überhaupt nur bestimmen

wollen, was er je schon «hat», wenn auch als «weitweg Verbannter»

infolge der Sünde. Es sieht deshalb hier auch alles danach aus, daß es

9 Dies ist übrigens keine Anselmsche Erfindung, sondern Traditionsgut der
alten Kirche. R. Allers, der obengenannte Herausgeber des Proslogion, macht mit
Recht darauf aufmerksam, daß dies so schon bei Augustin als Prinzip galt, z. B.
in dessen Werk «In Joannis Tractatus» 40,9. Vgl. Allers, a. a. O., S. 265, Anm. 12.



Das Unum Argumentum des Anselm von. Canterbury 177

allenfalls, wie schon bei Augustin, dessen Herz ebenfalls «unruhig» war,
«bis es ruht in Dir», um einen existentiellen, um einen lebensganzheit-
lichen Aufschwung geht, nicht jedoch, zumindest nicht exklusiv, um
einen reinen Erkenntnisakt. So gesehen wäre der jetzt zu erwartende
Denkschritt nichts anderes als ein herausgehobener, intellektuell
eingeholter Glaubensakt, bei dem nicht von einem Gottes-«Beweis» die
Rede sein könnte, auch nicht von einem «Nachweis», sondern allenfalls

von einem religiös-moralisch bestimmten Lebensentwurf, dessen

Zielprojektion durch die visio beatifica der «Anschauung Gottes» definiert
wäre, wodurch sich Anselm in nichts von der bekannten antik-christlichen

und dann auch mittelalterlichen Daseinserwartung abheben

würde, nicht einmal durch eine wie auch immer geartete «Vorwegnahme»

dieser visio im hier und jetzt. Denn auch dies war schon immer
in der Idee enthalten, wie etwa die Augustinische beatitudo-Philo-
sophie bezeugt10.

Wir werden sehen: In der Tat - Anselm stellt an den Anfang seines

II. Kapitels, wo das berühmte Argument nun demonstriert wird, ein

theologisches, bzw. ein als theologisch ausgegebenes Prinzip, den «Glauben»

nämlich, «daß über Dich (Gott) hinaus Größeres nicht gedacht
werden kann» (Et quidem credimus te esse aliquid quo nihil maius

cogitari possit) u. Und nicht nur dies: Anselm, bekannt als der Denker
der Identität von Idee und Realität, zumindest in bezug auf die höchste

Idee, hebt ausgerechnet mit der Differenz von Denken und Sein an.
Es sei «zweierlei», wie er betont, «ob eine Sache im Erkennen sei, oder
ob erkannt werde, daß die Sache in Wirklichkeit da sei» (Aliud enim

10 Vgl. vom Verfasser «Antik-philosophisches Daseinsverständnis und christlicher

Liebesgedanke bei Augustin» (phil. Diss. Freiburg i. Br. 1967) S. 19 ff.
Demnächst veröffentlicht unter dem Titel: Augustinus Doctor Caritatis. Sein
Liebesbegriff im Widerspruch von Eigennutz und selbstloser Güte im Rahmen der
antiken Glückseligkeitsethik. - Allerdings ist dann schon fraglich, wieweit zu dieser
visio eine spezifische Glaubensvoraussetzung erforderlich ist, ob es sich nicht
vielmehr um ein antikes Traditionsstück handelt, das - bei Augustin noch
deutlicher zu greifen - im Neuplatonismus, also letztlich überhaupt im außer- und
vorchristlichen Denken Piatons seine eigentliche Wurzel hat. - In bezug auf Anselm
von Canterbury ist dies allerdings nur eine zweitrangige Frage : Soweit und solange
er selbst bei sich vom Primat des Glaubens überzeugt ist (wobei wir heute
einschlußweise wissen, wie sehr nach Augustin beides miteinander verzahnt ist),
müssen wir sein «credo ut intelligam» zunächst einmal respektieren, auch bei der
Frage nach der Bedeutung seines «Arguments».

11 Selbst dies ist schon bei Augustin in vergleichbarer Formulierung
vorweggenommen, In: De doctrina Christiana 1.7 und: De libero arbitrio II. 6,14 («fatebor
Deum quo nihü superius esse constiterit»). Vgl. R. Allers a. a. O., S. 265, Anm. 13.

12



178 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

est rem esse in intellectu, aliud intelligere rem esse). Dies ist als
Selbstverständlichkeit für alles Denken geradezu die Basis seines speziellen

Arguments. Anselm geht nämhch davon aus, daß auch jemand, der

an Gott nicht glaubt, der Gott leugnet, der «Tor» (insipiens, unter
Berufung auf Psalm 13,1), letzthch nicht daran vorbeikommt, «daß es

wenigstens in seinem Denken etwas gebe, worüber hinaus Größeres nicht
gedacht werden kann», was also letzthch nicht mehr heißt als eben nur
dies, daß das im Glauben Vorgegebene (Gott als «aliquid quo nihil ma-
ius cogitari possit») seiner reinen Idee nach allgemeingültig ist - eben

nicht sehr viel in bezug auf eine gemeinsame Basis, wenn man auch

mit Anselm vorher die wesentliche Differenz zwischen Denken und
Realität ausdrücklich zur Kenntnis genommen hat. Ganz im Gegenteil
dazu versucht Anselm nun aber in aller Kürze und Konsequenz zu
demonstrieren, daß dieses über die grundsätzliche Differenz von Denken
und Sein Wirkhchkeit) erreichte Wenige an Gemeinsamkeit in der

Gottesfrage bei genauerem Hinsehen aber die volle Identität der
Standpunkte (des Gläubigen und des Nicht-Gläubigen, auch des Atheisten)
in der ganzen Sache (Idee und Realität) trifft. Anselms entscheidender
Gedanke, der wie das Mittelstück im klassischen Syllogismus aussieht:
«Aber das, worüber hinaus Größeres nicht gedacht werden kann, kann
nicht nur im Denken sein». Und die Begründung dafür: «Wenn das,

worüber hinaus Größeres nicht gedacht werden kann, nur im Denken

ist, so ist eben das, worüber hinaus Größeres nicht gedacht werden

kann, etwas, über das hinaus etwas Größeres denkbar ist». Dies aber
sei offenbar unmöglich, fügt Anselm sofort hinzu 12.

Zur Rekapitulation : Ausgehend von der selbstverständlichen Differenz

von Denken und Sein Existenz) zwingt Anselm den vorgestellten
Diskussionspartner, gottlos-töricht wie er ist, zu der Minimalkonzession,
daß er notwendigerweise denkt, denken kann oder aktuell denkt, «worüber

hinaus Größeres nicht gedacht werden kann», rein ideell, zunächst
wie selbstverständlich, geradezu notwendig ohne Realitätsbezug. Dann
aber stellt er fest, daß gerade dieser Gedanke von dem, worüber hinaus
Größeres nicht gedacht werden kann, kraft seiner Definition nicht in
der bloßen Idealität bestehen könne. Denn sonst würde er schon wieder
etwas voraussetzen, das größer wäre - nämlich kraft eben seiner Reali-

12 Et certe id quo maius cogitari nequit, non potest esse in solo intellectu
Si ergo id quo maius cogitari non potest, est in solo intellectu : id ipsum quo maius
cogitari non potest, est quo maius cogitari potest. Sed certe hoc esse non potest
(Proslogion, II. Kap.).



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 179

tät. Also folge daraus, daß «etwas, worüber hinaus Größeres nicht
gedacht werden kann, sowohl dem Denken als auch der Sache nach
wirklich» sei (Existit ergo procul dubio aliquid quo maius cogitari non
valet, et in intellectu et in re).

Dies ist alles. Was nun in den weiteren Kapiteln noch gesagt wird,
ist im Grunde nur noch Ausmalung des einen Gedankens und Ableitung
von Konsequenzen, sonst nichts. Anselm folgert dementsprechend im
III. Kapitel aus dem argumentum unum nicht nur die Ausschließung
des «Nichtseins» dessen, worüber hinaus Größeres nicht gedacht werden

kann, sondern auch die Undenkbarkeit seines Nichtseins, also die

Unmöglichkeit des «Gedankens an dessen Nicht-Sein». Und im IV. Kapitel
versucht er unter der obengenannten Voraussetzung den «Widerspruch»
des Atheisten zu erklären. Denn wenn das Nichtsein dessen, worüber
hinaus Größeres nicht (nicht einmal) gedacht werden kann, undenkbar
sein soll, dann ist doch zusätzlich zu fragen, was mit demjenigen ist,
der trotz allen Denkens die Nichtexistenz, das Nichtsein Gottes behauptet.

Anselm kann sich dies nur mit dem Unterschied im Denken selbst

erklären, also damit, ob sich das Denken nur auf das «Wort» (vox) von
einer Sache bezieht oder aber auf die «Erkenntnis» der Sache selbst

(Aliter enim cogitatur res cum vox earn significans cogitatur, aliter
cum id ipsum quod res est intelligitur).

Es ist nicht ganz klar, was damit, vor allem mit «vox significans»

genau gemeint ist, ob schon ein bedeutungsvermittelndes «Zeichen»

von einer Sache oder überhaupt nur das reine «Klanggebilde» der

jeweiligen Sprache. Jedenfalls sieht Anselm über das letztere, im Denken
der vox significans dessen, worüber hinaus Größeres nicht gedacht
werden kann, die Möglichkeit des Atheisten gegeben, wobei dann aber

stillschweigend unterstellt wird, daß hier eigentlich nicht recht
«gedacht», d. h. nicht Erkenntnis im eigentlichen Sinne realisiert wird.
Es bleibt also dabei : daß vom Denken im eigentlichen vollgültigen Sinne
Gott «nicht einmal in Gedanken als nicht-seiend gesetzt werden kann».
Im übrigen behandeln die restlichen 22 Kapitel des Proslogion
weitgehend theologische Detailfragen, z. B. über Wesen und Eigenschaften
Gottes, die über das eigentliche Problem des unum argumentum
hinausführen und uns hier nicht weiter interessieren.

Wir kommen deshalb zurück zum Kern des «Gottesbeweises» selbst.

Wir fragen, ob und wie das eingehalten und realisiert wird, was
eingangs als besonderes Kriterium dieser Denkoperation herausgestellt
wurde: der Leitfaden des «credo ut intelligam» und der « fides quaerens



180 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

intellectum ». Wir sehen dabei davon ab, daß Anselm in seinem frommen
Übermut, da wo er im XIV., XV., XVI. Kapitel die doch wieder respektierte

Differenz zwischen menschlichem Denken und Gottes unermeßlicher,

also irgendwie «undenkbarer» Größe anspricht, fast die Substanz
seines Argumentum wieder aufs Spiel setzt (vor allem im Kap. XV).
Wir fragen also gezielt, wie sich die Logik des Argumentum eigentlich
versteht. Dazu stellen wir im einzelnen fest:

Erstens: Anselm von Canterbury argumentiert hier im Proslogion
offenbar gegen eine andere Position, wobei es fraglich, aber letztlich
auch wieder völlig unerheblich ist, ob diese einem wirklichen oder nur
fiktiven Gesprächspartner zugedacht ist. Ja noch mehr: Es ist die
Position einer Antithese, die Gottes Existenz in Frage stellt und
ausschließt, die Haltung eines «Toren» (insipiens), wie es ausdrücklich
heißt. Diese fiktive Antithese ist sogar sachlich und logisch bestimmt,
und zwar so, daß Anselm dieses Gegenargument zum eigentlichen
Problem, ja zum Kernstück seiner Auseinandersetzung erhebt - und schließlich

aufgearbeitet und modifiziert zum Fundament seines eigenen
Arguments: die wesentliche Differenz zwischen Vorstellung von etwas und
seiner wirklichen Existenz. Das heißt: Alles sieht hier nach Apologie
oder gar nach Überwindung des reinen Denkens des Ungläubigen aus
und nicht nach « fides quaerens intellectum», zumindest was die Gegenseite

betrifft.

Zweitens: Was den Denkansatz betrifft: Natürlich nimmt Anselm
eine an sich «theologische» Bestimmung zum Ausgangspunkt. «Wir
glauben aber von Dir, daß über Dich hinaus Größeres nicht gedacht
werden kann» (Anfang II. Kap.). Ob von Augustin übernommen oder

nicht, das «natürliche» oder philosophische Denken hat von Hause aus
keinen Grund und keine Legitimation zu einer solchen These. Es findet
sie so vor. Die Anselmsche Leistung besteht nun aber darin, daß

er dieses religiöse Bekenntnis von der größten Größe Gottes rein
denkerisch-logisch zu verifizieren, also «philosophisch» zu bewältigen
versucht - wie wir sahen : durch eine konsequent aufgebaute Gedankenfolge,

ein quasi-syllogistisches Schlußfolgern. In der Tat: «fides quaerens
intellectum».

Drittens: Die Widerlegung des Atheisten. Anselm betont die Differenz

von Vorstellung und Reaütät eines Gegenstandes (aliud enim est

rem esse in intellectu, aliud intelligere rem esse, II. Kap.) zweifellos



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 181

so selbstverständlich, daß selbst der Leugner der Existenz Gottes
zugeben können sollte, daß auch er wenigstens von dem Gedanken einer
höchsten Idee bestimmt sei. Wir fragen: Wie aber kommt der Atheist
zu dieser Minimalvoraussetzung, auf der das Anselmsche Argument
gegen die Nicht-Existenz Gottes basiert? Doch offenbar nicht ohne

weiteres aus sich selbst, sondern nur so, wie Anselm eingangs selbst:
durch den Glauben oder zumindest durch das Reden davon. Ohne
Denkanstoß von außen ist es doch sehr wohl möglich, daß jemand weder

von Gottes Existenz überzeugt ist noch überhaupt eine Vorstellung
davon hat. Das eigenartige Ergebnis: wohl «fides quaerens intellectum»,
aber eigentlich mit verteilten Rollen, also so, daß die fides bei dem
einen den intellectus bei dem anderen «sucht».

Viertens : Zur Logik selbst. Es geht hier offenbar gerade nicht um
einen existentiellen Aufschwung nach einer weit ausholenden
Lebensprojektion. Das ganze Argumentum sieht eher nach einem punktuellen
Denkakt aus, ein für allemal gesetzt, in sich stehend und von kühler
Rationalität bestimmt, eben so, daß auch ein Leugner der Existenz
Gottes nicht darum herum kommt. Dem entspricht denn auch der
eigentliche Kern des Arguments selbst: der Nachweis einer Existenz
aus der Logik eines Gedankens, der Nachweis der einmalig-einzigartigen
Existenz Gottes aus der Logik, also inneren Widerspruchsfreiheit und
Notwendigkeit des einmalig-höchsten Gedankens selbst, die Implikation
der Existenz in der höchsten Idee. Hier steht das Logische ganz in
sich und muß sich selber aushalten. Es kann sich nicht einmal auf
Erfahrung aufstützen, geschweige denn auf Glauben.

So scheint es denn, daß insgesamt das unum argumentum des

Anselm von Canterbury von Anfang an im Zwielicht steht : Es will und
muß argumentieren, aber es braucht den Glauben zum wesentlichen

Ausgangspunkt. Es will von seiner ganzen formalen Komposition her
aber auch so argumentieren, daß eine vorgegebene Gegenüberzeugung
logisch widerlegt wird: Es setzt also auf den Unglauben als wesentliche

Voraussetzung. Und vor allem: Es setzt im letzten irgendwie auf die
«Einheit» von Denken und Sein 13. Eben dies aber ist offenbar der

13 Dies ist nun in der Tat zunächst einmal kein Mangel, über den man leicht
zur Tagesordnung weiter schreiten könnte - auch nicht mit dem berühmten
Einwand vom «'Sprung' von der logischen in die ontologische Ordnung», den selbst F. S.

Schmitt schließlich übernimmt (in: Der ontologische Gottesbeweis und Anselm.
In: Analecta Anselmiana, III, Frankfurt a. M. 1972, S. 81-94, vgl. S. 93). Eine



182 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

«springende Punkt» mit dem Problem, daß die Sache um das Anselmsche

Argument durch fast die ganze europäisch-abendländische Denkgeschichte

hindurch nicht zur Ruhe des endgültigen Resultats kommen
Heß. Es ist deshalb sinnvoll und angebracht, das Zu-Ende-denken des

ontologischen Arguments im Zuge der Verfolgung seiner Geschichte

(wenigstens in den wesentlichen Zügen) in Angriff zu nehmen, um dann

am Ende vor diesem Hintergrund das Problem für sich noch einmal

aufzugreifen und dabei die Bedeutung des Anselmschen Grundgedankens

für hier und heute zu bestimmen.

2. DIE GESCHICHTE

DES UNUM ARGUMENTUM IN DER GLAUBENSBESTIMMTEN SCHOLASTIK

UND IN DER RATIONALISTISCHEN PHILOSOPHIE DER NEUZEIT

Der erste Kritiker des unum argumentum Anselms von Canterbury
war sein Zeitgenosse Gaunilo, wie Anselm Benediktiner und derselben

Denkschule angehörend. Er formulierte das berühmte Gegenbeispiel,
das so oder ähnlich immer wieder aufgegriffen worden ist: die Sache

mit der «verlorenen Insel», die irgendwo unauffindbar im Ozean liege,
in der Phantasie mit allen Wunderdingen ausgestattet, besser und
schöner als selbst die «Insel der SeHgen» - deren reale Existenz aber

niemals dadurch erwiesen sei, daß ich mir eine bessere (praestantior)
Insel nicht vorstellen könne 14. Jedoch vergeblich: Wie wenig ein solch

triviales Argument die Anselmsche Sache wirklich treffen konnte, mußte
doch schon daraus hervorgehen, daß gerade Anselm selbst von der
wesentlichen Differenz von Idee und Realität ausging und eben darauf
sein Argument aufstützte: Es sei etwas «anderes» (aliud), ob eine Sache

im Erkennen sei, oder ob erkannt werde, daß die Sache in Wirklichkeit
da sei. Und wörtlich: «Wenn ein Maler sich ein Bild ausdenkt, so hat
er dieses in seinem Denken, aber er kann es nicht als daseiend erkennen,
da er es noch nicht gemacht hat. Hat er es aber gemalt, so hat er es

«einfache Distinktion der Begriffe 'Denken' und 'Sein'» hilft da nicht weiter,
soweit hat Henrich recht (a. a. O. VI, 19). - Doch ob sich dahinter nicht doch das
entscheidende Problem verbirgt, das ist die Frage, die am Ende noch einmal
aufzugreifen ist.

14 Gaunilo: Liber pro insipiente, Kap. VI. - Kants berühmtes Gegenargument

von den 100 Talern, wonach «in meinem Vermögenszustande mehr bei
hundert wirklichen Talern, als bei dem bloßen Begriffe derselben» sei (Kritik der
reinen Vernunft B 627), haut in etwa in dieselbe Kerbe, steht aber doch in einem
etwas anderen Zusammenhang, der hernach im einzelnen noch zu bestimmen ist.



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 183

sowohl in seinem Denken wie er auch erkennt, daß das von ihm
Gemachte (wirklich da) sei» (Proslogion Kap. II). Gerade weil diese

Differenz wie für jeden so auch für Anselm selbst so selbstverständlich

war und ist, eben deshalb konnte er nun unmittelbar anschließend die
minimale Übereinstimmung zwischen sich selbst und dem gottlosen
«Toren» postulieren, «daß es wenigstens in seinem Denken etwas gebe,
worüber hinaus Größeres nicht gedacht werden kann». Anselm scheint
deshalb nun auch ganz im Recht, wenn er gegen Gaunilo mit
Entschiedenheit darauf hinweist15, daß die Einmaligkeit einer apriorischen
Identität von Idee und Existenz nur die einmalig-absolute Größe
betreffe: nicht etwas, das nur größer sei als alles andere, sondern eben

einzig und allein dies, über das hinaus Größeres zu denken unmöglich
sei (Kap. V), also das absolut vollkommene Wesen ohne Anfang und
Ende, etwas von dem sich das Nichtexistieren einfach nicht denken
läßt (Kap. IV).

Anders steht es nun um Gaunilos kritische Anfrage, warum Anselm

überhaupt einen «Beweis» führen müsse, wenn doch schon aus meinem
selbstverständlichen Denken des höchsten absoluten Wesens zugleich
seine reale Existenz folge, bzw. mit diesem Gedanken sogar unmittelbar
gegeben sei. In der Tat: Wozu einen Beweis, wenn nicht um zu
demonstrieren, was demonstriert werden muß, eben die Existenz Gottes, die
sich offenbar leichter als alles andere bezweifeln läßt? Doch auch hier
ein Gegenargument aus der Einmaligkeit dieses Sachverhalts: Das
Wesen des Absoluten ist zugleich so nah, d. h. existenztragend und
konstitutiv für Sein und Denken des Menschen selbst, daß es nicht so

einfachhin im alltäglichen Erkenntnisakt, also objektiv - wie man sagen
könnte - erfaßt werden kann. Wenn Anselm also einwirft, Gaunilos

Gegenargument sei das eines Menschen, der nur weil er das reinste
Sonnenlicht nicht schauen könne, bezweifle, das Tageslicht zu sehen,
das doch nichts anderes als das Licht der Sonne ist (Kap. I), dann
demonstriert dies vielleicht so etwas wie die Paradoxie einer sog.
«unmittelbaren Evidenz»: das Mißverhältnis zum Gegebenen, das Nicht-
Begreifen des Bekanntesten. Jedenfalls ließe sich so vielleicht verstehen,
warum das für den einen rundum gelöste Problem für den anderen
ebenso klar unerledigt schien. Wie dem auch sei: Zu fixieren war und
ist nur ein neues Problem, ein für allemal gestellt.

Der bedeutendste Denker des Mittelalters, der es aufgreift, ist

15 In seiner Schrift «Liber apologeticus contra Gaunilonem respondentem
pro insipiente ».



184 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

bekanntlich Thomas von Aquin (1225-1274). In seiner Abhandlung
der Frage, «utrum Deum esse sit per se notum»16, bietet er - dem
scholastischen Disputationsstil entsprechend - zunächst ein Argument für
die These, daß Gottes Sein «per se» bekannt zu sein scheine. Er schreibt
in der zweiten Objectio, daß jenes als «per se notum» genannt werde,
was sofort mit der Erfassung der Begriffe (cognitis terminis) erkannt
werde - von Aristoteles den ersten Beweisprinzipien zuerkannt. Aus
der Einsicht z. B. in das Wesen des «Ganzen» und des «Teils» wisse

man unmittelbar, daß «jedes Ganze größer ist als sein Teil». Ebenso

mit der Gottesvorstellung: Aus dem Begriff dessen, was das Wort
«Gott» bezeichne, werde sofort erfaßt, was Gott ist. Bezeichnet werde
nämlich mit diesem Wort - und jetzt folgt die Grundbestimmung des

Anselmschen Arguments - «id quo maius significari non potest» 17. Und
weiter: «Größer aber ist das, was in der Wirklichkeit und im Intellekt
ist, als das, was nur im Intellekt» sei. Da aber eben dies mit dem Begriff
«Gott» sofort erfaßt werde, müsse er folglich auch in Wirklichkeit sein.

Also sei Gott «per se notus».
Nachdem Thomas nun im Corpus, im Hauptteil des Articulus,

gezeigt hat, daß das in der These Formulierte nicht geht, daß Gott
vielmehr durch anderes, was «quoad nos» mehr bekannt sei - also z. B.
durch Wirkungen (per effectus) - bewiesen werden müsse, konfrontiert
er dem üblichen Verfahren gemäß in der zweiten Antwort (ad secundum)
sein Ergebnis noch einmal mit der Objectio von Anfang und meint:
Wer das Wort «Gott» höre, erfasse nicht direkt, daß damit etwas
gemeint sei, worüber hinaus Größeres zu denken nicht möglich sei. Denn
manche hätten geglaubt, Gott sei körperlich. Auch vorausgesetzt,
jemand verstehe mit dem Wort «Gott» das Genannte, also das, worüber
hinaus Größeres nicht gedacht werden kann, so folge daraus doch nicht :

er erkenne, daß das im Wort Bezeichnete in der Natur der Dinge (in
rerum natura) sei; sondern doch nur im Begriff des Verstandes (in
apprehensione intellectus). Es könne doch nicht behauptet werden, daß

etwas in Wirklichkeit sei, wenn nicht vorausgesetzt werde (daretur),
daß es wirklich (in re) etwas gebe, über das hinaus Größeres nicht ge-

16 Summa theologiae I, 2, 1. — Zur Diskussion bei Thomas siehe O. Herrlin,
The ontological proof in Thomistic and Kantian interpretation (Uppsala 1950), und
vor allem : W. Bassler, Die Kritik des Thomas von Aquin am ontologischen
Gottesbeweis (phil. Diss., Köln 1970). Abgedruckt in: Franziskanische Studien 55

(1973) 97-190 und 56 (1974) 1-26.
17 Der einzige Unterschied: statt «cogitari» hier bei Thomas «significari».



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 185

dacht werden könne : Eben dies sei nicht gegeben bei denen, die voraussetzen,

Gott gebe es nicht.
Wie auch immer: Thomas von Aquin verneint die Stringenz des

Anselmschen Arguments und konstruiert stattdessen zum Beweis der
Existenz Gottes, den er natürlich grundsätzlich für möglich hält (s.

sofort anschließend art. 2), seine berühmten «quinque viae» (art. 3) -
mit eben dem überzeugend wirkenden Argument, das oben schon
erwähnt wurde, nämlich daß wir eigentlich und von Hause aus nicht
einfach von Gott wissen, was er an und für sich sei, stattdessen also

auf Phänomene gleichsam sekundärer Art angewiesen sind, an denen
sich Gottes Sein und Wirken erfahren läßt18. Wie seine quinque viae

nun auch im einzelnen zeigen, berücksichtigt er konsequent das sog.
Erfahrungsmoment, in dieser Hinsicht ein gelehriger Schüler des großen
Aristoteles. Und wenn damit auch kein alles erschließender Schlüssel

gegeben ist, so läßt sich doch von daher einiges erklären: Wie Anselm
mit seinem Argument, von Augustins Neoplatonismus her verständlich,
eher in die platonische Denktradition gehört, so Thomas in die von ihm
selbst für das christliche Denken erschlossene Aristoteles-Tradition.
Wie deshalb für den einen das in sich kreisende Denken die eigentliche
Realität erschließt - zumindest in bezug auf das letztlich existenztragende

und damit auch denkkonstitutive absolute Sein selbst, so

für den anderen das an der Erfahrung bewährte Denken - was dies

auch immer sein mag, denn nicht einmal die Sache mit der «Erfahrung»
ist einfach in sich selbstverständlich. So unentschieden und vielleicht
auch unentscheidbar, ob für den einen oder für den anderen, das Ganze

jetzt auch schon scheinen mag, in einem tut Thomas seinem Vordenker
sicher Unrecht: daß nämlich, wer das Wort «Gott» höre, damit nicht
direkt meinen könne, worüber hinaus Größeres nicht gedacht werden
könne. Dies mag im allgemeinen und überhaupt gelten, jedoch nicht
für die spezielle Voraussetzung Anselms, wo die fides mit allen Implikationen

den intellectus «sucht» und nicht umgekehrt. Wir sahen oben

schon, wie fragwürdig diese Voraussetzung für Anselms Argument selbst
ist. Und wenn schon - nur in diesem einen scheinen sich beide Ansätze
letztlich zu widersprechen: Bei Thomas steht am Ende seines jeweiligen
Beweises (et hoc omnes intelligunt - nominant - dicunt Deum), was bei
Anselm als wesentliche Voraussetzung am Anfang zu stehen ausgegeben

18 Vgl. auch die anderen Stellen, wo Thomas sich vom Anselmschen Argument

absetzt: Summa contra gentiles I, 10 und De veritate 10, 12.



186 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

ist : der Glaube an Gott, wie er aus der christlichen Überlieferung stammt.
Oder sollte am Ende gar auch dies nur so scheinen, zumindest was
Thomas von Aquin betrifft? Wo aber Hegt dann das unterscheidende

Merkmal, und wo die Stringenz
Um dies weiter zu klären, richtet sich unser Interesse deshalb

sogleich ganz auf die entsprechende Auseinandersetzung in der Neuzeit,

wo die Voraussetzung des christlichen Gottesglaubens nicht in derselben
Weise eine Rolle spielen kann wie in der Scholastik 19 und wo sich deshalb

auf dem Boden des reflexiv-kritischen Denkens des sog. Rationalismus
vielleicht eher erkennen läßt, wo die besseren Argumente sind.

Der Wiederentdecker und Erneuerer des Anselmschen Arguments
für die neuzeitliche Geistesgeschichte ist bekanntlich Descartes
(1596-1650), zugleich Begründer des neuzeitlichen Denkens überhaupt.
Und dies ist nicht zweierlei: Sein Gottesgedanke ist nämlich
wesentlicher Teil seiner neuen Problemstellung überhaupt, wie sie

dann alles weitere in der europäischen Philosophie einschließlich der

Grundlegung des modernen wissenschaftlichen Denkens geleitet hat.
Wie hier der kritische, ja absolute Zweifel im ganzen zum Ausgangspunkt

einer radikalen Sicherung des Wissens gesetzt wird, so ist auch
das überlieferte metaphysische «Wissen» diesem rücksichtslosen Zweifel
gemäß auf seinen harten Kern, auf sein festes, rational ausweisbares

Fundament zu reduzieren. Und wie das pure Denken selbst zum letzten,
nicht mehr hinterfragbaren Faktum radikaler Existenzversicherung im
einzelnen erhoben wird (cogito ergo sum), so auch und zugleich zur
Vergewisserung des Seins des Seienden im Großen und im Ganzen. Und
wie dabei die reine Wahrheit als bloße Sache der Vernunft und ihrer
immanenten mathematisch-geometrischen Struktur fixiert ist, so gelangt
Descartes im letzten zur Anselmschen Vorlage einer Fixierung des

transzendental-metaphysischen Prinzips überhaupt, zum rein
denkimmanenten, allein rationalen (von Kant später «ontologisch» genannten)

Gottesbeweis.
Es überrascht deshalb nicht festzustellen, daß Descartes' Werk

geradezu voll ist von Gedankengängen, die dem alten Anselmschen

Argument entsprechen. Die wichtigsten Aussagen finden sich in seiner

fünften Meditation der «Meditationes de prima philosophia» (1641) ein-

19 Wie wenig im übrigen jedoch schon hier entschieden ist, wird auch an den
weiteren Namen deutlich, die zur Zeit Thomas' von Aquin an dem Streit - und
vorwiegend auf der Anselmschen Seite - beteüigt sind: Wühelm von Auxer-
re, Alexander von Haies, Bonaventura, Albert der Große, Ägidius von Rom.



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 187

schließlich der sich daran anschließenden Auseinandersetzung mit dem

Kritiker Caterus, und in den «Principia philosophiae» (1644). Dabei
ist es zumindest auf den ersten Blick hin offenbar nicht ganz leicht, das

genaue Verhältnis zwischen Descartes und Anselm festzustellen 20. Es
scheint sich aber letztlich doch zu bestätigen, daß Descartes zunächst
in den Meditationen den überlieferten, weit bekannten Gedankengang
des Anselmschen Arguments entwickelt, ohne sich bewußt zu sein, daß

er von dem scholastischen Denker Anselm von Canterbury stammt.
Erst auf die kritischen Einwände von Caterus hin, der Descartes «ohne
Anselms Namen zu nennen, auf die Übereinstimmung seines
Arguments mit dem von Thomas widerlegten Beweis aufmerksam gemacht»
hat21, kommt Descartes dazu, das Argument neu zu fassen, also

eigenständig zu bestimmen und so eine «komplizierte Theorie des onto-
logischen Arguments» vorzulegen 22, ohne allerdings je auf Anselm
selbst einzugehen.

Zuerst also die alte Fassung des Arguments in den «Meditationes»:
Descartes geht in der fünften Meditation, seinem ganzen Ansatz
entsprechend, daran zu prüfen, «ob sich irgendwie Gewißheit bezüglich
der materiellen Dinge gewinnen läßt». Dazu aber muß er zunächst
die entsprechenden Vorstellungen in seinem Bewußtsein daraufhin
bestimmen, ob sie «deutlich» oder «verworren» sind. Unter den unzähligen
Vorstellungen findet er nun solche, die ohne realen Existenzbezug
gleichwohl sind, und zwar so, daß ich nicht willkürlich im Vorstellungsvermögen

über sie verfügen kann, sie sind vielmehr «unveränderlich und
ewig»: z. B. das Dreieck, das nach bestimmten für alle gültigen Gesetzen

determiniert ist, wie Winkelsumme u. dgl. Hier haben wir es also mit
«klarem und deutlichem Erkennen» zu tun, das Cartesianische
Wahrheitskriterium schlechthin. Und nun die - für uns überraschende -
Frage: «Wenn übrigens einzig und allein daraus, daß ich die Vorstellung
irgendeiner Sache meinem Denken entlehnen kann, folgt, daß alles, was
ich klar und deutlich als zur Sache gehörend erfasse, tatsächlich ihr
zugehört, - sollte sich daraus nicht auch ein Beweisgrund für das Dasein
Gottes entnehmen lassen»? (79) 23. Ganz dem Anselmschen Argument

20 Darauf macht Henrich gleich zu Beginn seiner Analyse aufmerksam,
vgl. a. a. O. S. 10 ff.

21 Henrich a. a. O. 12.
22 Henrich ebd.
23 Die Zahlen in Klammern beziehen sich auf die Seiten in der Originalausgabe.



188 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

entsprechend stellt Descartes dann als Ausgangspunkt fest, daß er die

Vorstellung von Gott bei sich vorfinde, d. h. die Vorstellung von «dem

höchst vollkommenen Wesen», und zwar ebenso - fügt er hinzu - wie

von einer beliebigen Figur oder Zahl. Und weiter, was den wesentlichen

Punkt des Existenzbeweises betrifft: «Auch sehe ich genauso klar und
deutlich ein, daß es zu seiner Natur gehört, immer zu existieren ...».

Und das heißt für ihn letztlich: Die Existenz Gottes hat «denselben

Gewißheitsgrad» wie die mathematischen Wahrheiten (79). Nach dem

Prinzip, daß sich doch immer das Dasein vom Wesen eines Gegenstandes
unterscheiden lasse, überprüft Descartes sein eiliges Ergebnis dann noch
einmal. Doch es bleibt dabei, «daß sich das Dasein vom Wesen Gottes

ebensowenig trennen läßt, wie vom Wesen des Dreiecks, daß die Größe
seiner drei Winkel zwei rechte beträgt ...» (79). Und auch weiteren
selbstkritischen Fragen hält dort das einmal gewonnene Ergebnis stand,
daß ich Gottes Existenz denken muß, und zwar deshalb, «weil die

Notwendigkeit der Sache selbst, nämlich des Daseins Gottes, mich zu diesem

Gedanken bestimmt» (81). Soweit das Anselmsche Argument, nur in
der Cartesianischen Auflage Z4.

Wie aber sieht nun seine eigene Neuauflage infolge der
Auseinandersetzung mit Caterus aus, wo er versucht, seinen Beweis «von dem,
den Thomas widerlegen wollte, auf einleuchtende Weise zu unterscheiden»25?

- Descartes differenziert nun zuerst einmal seine Vorstellung
von Gott, wie er sie bei sich vorzufinden meint. Es habe nämlich keinen
Sinn, nur von Namen und Worten auszugehen, also von Gott als einem
Wesen zu sprechen, über das hinaus nichts Größeres gedacht werden
könne. Dieser Ausgangspunkt ist so fragwürdig für den Existenzbeweis
Gottes wie eine falsche Nominaldefinition vom Dreieck für dessen

Strukturgesetze. Nur «das, wovon wir klar und bestimmt einsehen, daß es

zu der wahren und unveränderlichen Natur oder Wesenseinheit oder
Form einer Sache gehört, das können wir von dieser Sache mit Wahrheit
behaupten». Frage: Kann an diesem Maßstab gemessen, der ontologische
Gottesbeweis aufrechterhalten werden, haben wir es hier also (anders
als bei dem Argument, das Thomas von Aquin verworfen hat) mit
mehr zu tun als mit einer bloßen nominellen Bestimmung? - Descartes'

Lösung: Da die Vorstellung des Vollkommensten für sich allein nicht

24 Vgl. auch die entsprechenden Gedanken in der dritten Meditation, vor
allem 48 und 57 f. (wieder nach der Originalausgabe).

25 So Henrich a. a. O. 12. Vgl. dort auch in bezug auf das Folgende.



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 189

hinreicht, seine Existenz einschlußweise erwiesen zu finden - denn sie

beruht eher auf Willkürlichkeit und Beliebigkeit -, führt er nun den

Begriff der «Notwendigkeit» ein, um die Sache zu retten. Das vollkommenste

Wesen muß zugleich ein «ens necessarium» sein, um den
Existenzbeweis Gottes möglich zu machen26, bei Descartes nun
vermittelt durch die Idee vom äußersten Grund an «Vollkommenheit»,
der «höchsten Macht» 21. Und was schließlich in den «Principia philoso-
phiae» formuliert ist, entpuppt sich damit als das endgültige Ergebnis
langer Auseinandersetzungen 28, auch wenn es auf den ersten Blick
hin nicht so scheint. Es heißt dort: «Wenn der Geist unter seinen
verschiedenen Ideen die eines allweisen, allmächtigen und höchst
vollkommenen Wesens betrachtet, so erkennt er darin dessen Dasein nicht
nur als möglich und zufällig, wie bei den Ideen anderer Dinge, die er
distinkt erfaßt, sondern als durchaus notwendig und ewig» (Ziffer 14,

vgl. auch Ziffer 15).
Abschließend läßt sich deshalb sagen, daß Descartes das Anselmsche

Argument präzisiert und wesentlich verbessert hat, und zwar so, daß

selbst die härteste Kritik ihm offenbar kaum noch etwas anhaben kann,
nicht einmal der fundamentale Einwand P. Gassendis (1592-1655), «der
den Beweis Anselms wirklich widerlegt, den cartesianischen Gedanken

nicht oder doch nicht unmittelbar (trifft) » 29.

Wir überspringen nun die bedeutenden geistesgeschichtlichen
Stationen, wo die Cartesianische Version des Anselmschen Arguments,
kritisch übernommen, eine große Rolle spielt (Spinoza, Leibniz) und
begeben uns sofort zur wichtigsten Kritik des ontologischen
Gottesbeweises in der Neuzeit : bei Immanuel Kant (1724-1804).

Mit welchen Argumenten, so fragt es sich, kann denn ein Denker
wie er den ontologischen Gottesbeweis noch zu widerlegen versuchen?
Doch Kant, obwohl vom Geist Descartes wesentlich bestimmt und
seinem kritischen Rationalismus wie niemand sonst in der neuzeitlichen
Denkbewegung verpflichtet, schöpft mit seiner Philosophie bekanntlich

26 Dies ist das wesentlich Neue am spezifisch Cartesianischen Gottesbeweis.
«Dieser Begriff unterscheidet das Cartesianische Argument von dem des heüigen
Anselm», stellt Henrich fest (a. a. O. 14), unter Berufung auf G. Runze: Der
ontologische Gottesbeweis. Halle 1882.

27 Henrich a. a. O. 15. Vgl. dort (16 f.) im übrigen, wie Descartes das «ens
necessarium» durch weitere Bestimmungen gegen die «causa suis abschirmt, um
so auch die letzten Einwürfe gegen sein Argument zu entkräften.

28 Henrich a. a. O. 10 f.
29 So Henrich a. a. O. 20.



190 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

eine ganz neue Welt. Die seit Descartes nun einmal in Gang gesetzte
Denkbewegung, die vor die Frage nach der Wirklichkeit die
reflexivkritische Frage nach den Möglichkeiten des eigenen Denkens selbst

vorschaltet, gerät bei Kant im Zuge seiner «kopernikanischen Wende»,
wonach die Objektivität der Erkenntnis zugleich mit der Objektivität
der Dinge selbst nicht «von außen», sondern - nach unabdingbarer
Vorgabe von Sinnesdaten - nur in den apriorischen Strukturgesetzen
des Subjekts - transzendentaler Subjektivität freilich - gegeben sei,
unversehens zu einer radikalen Infragestellung aller nicht direkt auf
Sinnesdaten basierenden «Erfahrung» überhaupt und damit zur
Destruktion aller Voraussetzungen dessen, worin die Gottesfrage sinnvollerweise

überhaupt nur gestellt sein kann : zur Destruktion aller Metaphysik
und dem zuvor noch zur Widerlegung der Möglichkeiten von
Metaphysik überhaupt. Von daher ist klar: Von Kant kann eigentlich gar
keine «isolierte» Auseinandersetzung mit den Gottesbeweisen erwartet
werden, noch weniger als bei den übrigen Denkern, - seine Befassung
zumal mit dem ontologischen Gottesbeweis ist wie nie zuvor von
vornherein gleich in das Ganze eingebettet : Sie ist im Grunde nur die Probe
aufs Exempel seiner neuen Erkenntnistheorie im ganzen. Sie ist deshalb

ganze Destruktion. Der entsprechende Abschnitt in der «Transzendentalen

Dialektik» der «Kritik der reinen Vernunft» heißt denn auch

gleich: «Von der Unmöglichkeit eines ontologischen Beweises vom Dasein
Gottes» (B 620 ff). Und noch vor Einstieg in die Kritik selbst wird
angekündigt: «Ich werde dartun: daß die Vernunft, auf dem einen Wege
(dem empirischen) so wenig, als auf dem anderen (dem transzendentalen),

etwas ausrichte, und daß sie vergeblich ihre Flügel ausspanne,
um über die Sinnenwelt durch die bloße Macht der Spekulation hinaus

zu kommen» (B 619). Wir werden sehen.

Kant greift sofort mit dem «absolutnotwendigen Wesen», von dem

«man zu aller Zeit geredet» habe, die alte, spätestens seit Thomas

von Aquin längst geläufige Frage auf, wieso eine «Namenerklärung
von diesem Begriffe», «daß es nämlich so etwas sei, dessen Nichtsein

unmöglich ist», überhaupt zur Realität führe, wo nicht schon gleich
impliziere. Denn die eigentliche, für Kant jenseits des Arguments
selbst ganz neue Frage ist doch die, «ob wir uns durch diesen Begriff
überall etwas denken, oder nicht». Und eben dies ist das Problem, das

für Kant noch nicht endgültig gelöst ist, auch von Descartes nicht.
Gerade dessen Analogieargument vom Dreieck, dessen Wesensbegriff

unbedingt und «schlechthin notwendig» drei Winkel usw. einschließe,



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 191

kann nicht überzeugen. Es gehe hier nur um «Urteile», nicht aber um
«Dinge und deren Dasein», und zwischen der «unbedingten Notwendigkeit»

der ersteren und der «absoluten Notwendigkeit» der letzteren
liege eine wesentliche Differenz, wonach «die absolute Notwendigkeit
des Urteils nur eine bedingte Notwendigkeit der Sache» sei, kurz:
Drei Winkel sind nicht schlechterdings notwendig, «sondern unter der

Bedingung, daß ein Triangel da ist». Man sieht: Kant macht eine

konsequente Unterscheidung zwischen der Welt der Logik und der
vollen Realität der Existenz. Im Reich des Logischen ist alles eine Frage
der Setzung: Setze ich ein Dreieck, dann habe ich notwendigerweise
drei Winkel. So auch in der Gottesfrage: Setze ich «eine Gottheit, d. i.
ein unendliches Wesen», so kann ich sagen «Gott ist allmächtig»: also

«ein notwendiges Urteil». «Wenn ihr aber sagt: Gott ist nicht, so ist
weder die Allmacht noch irgend ein anderes seiner Prädikate gegeben;
denn sie sind alle zusamt dem Subjekte aufgehoben, und es zeigt sich

in diesem Gedanken nicht der mindeste Widerspruch». Dies gilt allgemein

und ohne jede Ausnahme. Kant könnte damit eigentlich zur
Tagesordnung übergehen. Doch nicht so: Er läßt sich eigens auf die im
Anschluß an Anselms Argument projektierte «Einmaligkeit» ein, «daß es

doch einen und zwar nur diesen Einen Begriff gebe, da das Nichtsein
oder das Aufheben seines Gegenstandes in sich selbst widersprechend
sei, und dieses ist der Begriff des allerrealsten Wesens». Kants Antwort:
Hier steckt der Fehler schon im Ansatz, die Sache mit der «Existenz»
ist fälschlicherweise schon von vornherein in den Begriff investiert:
eine «bloße Tautologie». Kants ganzer Einwand läuft denn auch schließlich

darauf hinaus, daß der Satz «das allerrealste Wesen existiert»
entweder nur «analytisch» sei, wodurch dem «Gedanken» von Gott
nichts «hinzugetan» werde, oder aber «synthetisch», wie es ein Exi-
stentialsatz notwendigerweise sein muß. Dann aber läßt sich nicht
wie oben im ontologischen Gottesbeweis behaupten, «daß das Prädikat
der Existenz sich ohne Widerspruch nicht aufheben lasse». Kurz: Es
beruht nach Kant alles auf «Verwechslung eines logischen Prädikats
mit einem realen». Und die Ursache dafür: Mangel an Sinnesdaten.
Denn: «Wäre von einem Gegenstand der Sinne die Rede, so würde
ich die Existenz des Dinges mit dem bloßen Begriffe des Dinges nicht
verwechseln können». Für Kant steht deshalb ein für allemal fest:
Auch wenn der Begriff eines höchsten Wesens eine im ganzen «sehr

nützliche Idee» ist - als «Anweisung» für eine «gewisse obzwar unerreichbare

Vollständigkeit» des Seins im ganzen und gerade deshalb mehr



192 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

dazu «dienlich», «den Verstand zu begrenzen, als ihn auf neue Gegenstände

zu erweitern» -, so kann das ontologische Argument nicht im
geringsten erfüllen, was es verspricht. Kant zum Schluß: «Es ist also

an dem so berühmten ontologischen (Cartesianischen) Beweise, vom
Dasein eines höchsten Wesens, aus Begriffen, alle Mühe und Arbeit
verloren, und ein Mensch möchte wohl eben so wenig aus bloßen Ideen

an Einsichten reicher werden, als ein Kaufmann an Vermögen, wenn

er, um seinen Zustand zu verbessern, seinem Kassenbestand einige
Nullen anhängen wollte.»

Obwohl Kant damit ausdrücklich nur auf das «ontologische» Argument

in seiner alten Anselmschen (Descartes' ersten) Fassung

eingegangen ist, so ist doch bekannt, daß Kant damit das ganze, auch durch
Descartes differenzierte Problem erledigt wissen wollte und offenbar
auch weitgehend erledigt hat30. Was aber dann Wie ist dann Hegels
(1770-1831) neuerliche Ontotheologie zu verstehen? - Eins steht von
vornherein fest: Sie betrifft nun bei Hegel erst recht keine beiläufige
Sache, auch nicht nur irgendeinen, wenn auch wichtigen Teil seines

philosophischen Bemühens, sondern gleich das Ganze: Gott als «Prinzip
alles Wissens» und das ontologische Argument als «philosophische
Begründung schlechthin » 31, womit nachträglich die breite Relevanz des

ontologischen Arguments für alle Philosophie ausdrücklich dokumentiert

ist. Und noch eines gleich vorweg: Hegels Bemühen ist nicht so

zu verstehen, als ob jetzt das Alte wieder restauriert würde, sein
Argumentieren für den ontologischen Beweis ist - und muß es nach Kant

30 Um der Kürze willen haben wir uns hier nur auf die wenigen Aussagen zur
engeren Kritik des ontologischen Gottesbeweises eingelassen. Es ist natürlich klar -
worauf wir schon zu Beginn unseres Kant-Teils hingewiesen haben —, daß seine

Widerlegung der sog, Ontotheologie in einem größeren Rahmen steht, der auch die
spezifische Problematik des z. B. von Descartes «verbesserten» Arguments umfaßt,
also gerade die Frage um das «ens necessarium». Hier wäre zumindest das ganze
Kapitel «Das Ideal der reinen Vernunft» (B 595 bis B 696) noch zu diskutieren
gewesen. Dankenswerterweise kann hier jedoch immer wieder hingewiesen werden
auf die gute Arbeit von Henrich, die wir oben schon mehrfach genannt haben.
Henrich weist nach (s. den ganzen Kant-Abschnitt S. 137-188), daß für Kant das
seinerzeit von Descartes neu aufgestellte Kriterium des «ens necessarium» den
ontologischen Gottesbeweis nicht sichert: «Der Begriff des notwendigen Wesens
wird unverständlich» (a. a. O. 160), obwohl «für Erkenntnis relevant», sei er «dennoch

nur subjektiv» (a. a. O. 163), und das Dasein eines absolut notwendigen
Wesens sei «ein abyssus für die menschliche Vernunft» (a. a. O. 164). Kant selbst:
«Man kann sich des Gedankens nicht erwehren, man kann ihn aber auch nicht
ertragen» (B 641).

31 Henrich a. a. O. 191.



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 193

sein - zugleich «eine Kritik an den bisherigen Formen der Ontotheo-
logie» 32, so daß es sich wahrlich lohnt, die Sache mit ihm noch einmal
aufzunehmen.

Es kann nun hier nicht unsere Sache sein, die Einheit, ja gleichsam

die Identität von Hegels ganzem System mit seinem ontologischen
Gottesbeweis darzustellen 33, es kann nur um einen kurzen Aufriß jenes

Zusammenhangs gehen, wo der Beweis - paradigmatisch für anderes

und zugleich repräsentativ für das Ganze - explizit abgehandelt ist,
also z.B. in den «Vorlesungen über die Philosophie der Religion»34.
Hegel benennt das überlieferte Argument gleich zum Eingang danach,
daß es «vom Begriffe Gottes (ausgeht) und zum Sein Gottes
(übergeht)». Und dieser Übergang sei notwendig. Denn der Ausgangspunkt
vom bloßen «Begriff» von Gott, der das «Sein» noch nicht impliziert,
ist unvollständig, «in endlicher Form gesetzt», also letztlich «nicht
wahrhaft Gott». Diese «Einseitigkeit» dieser bloßen Vorstellung setze

also das «Interesse», «daß die Vorstellung diesen Makel abstreife, bloß

Vorgestelltes, subjektiv zu sein, daß diesem Inhalte die Bestimmung
werde, zu sein» (218). So Hegel unter ausdrücklichem Nachvollzug
des Arguments des «großen scholastischen Philosophen, Anselm von
Canterbury» und gegen «die Kantische Kritik», die «für ihre Zeit
sozusagen triumphierend hervorgegangen» sei (219). Seine Interpretation
des Anselmschen Arguments lautet dabei in aller Kürze: «Zur Vorstellung

von Gott gehört, daß er absolut vollkommen sei. Halten wir nun
Gott nur als die Vorstellung fest, so ist das, was nur vorgestellt ist,
ein Mangelhaftes, nicht das Vollkommenste. Denn das Vollkommene
ist das, was nicht nur vorgestellt ist, sondern auch ist, wirklich ist.

32 Henrich a. a. 0.192.
33 Wir verweisen dazu wieder auf Henrich, wo es dazu heißt: «Es ist bekannt

und von den Schülern und Gegnern Hegels schon oft ausgesprochen worden, daß
man sein ganzes System als ontologischen Gottesbeweis verstehen kann. Das
System zeigt, daß Sein nicht für sich und gegen den Begriff bestimmt gedacht werden

kann und daß der Begriff das Sein als Moment in sich enthält und sich deshalb
auch zur Objektivität bestimmt. Diese Einheit von Begriff und Sein führt zur
Definition des Absoluten, also zum zentralen Gedanken der Philosophie Hegels.
Das elementare Verhältnis von Begriff und Sein wird aber von Hegel mit Hilfe
einer Interpretation des ontologischen Beweises bestimmt. Dieser Beweis repräsentiert

also den Gang der gesamten Logik und der Realphilosophien, in denen der
Begriff in alle seine Momente und in die Modi der Entäußerung entwickelt wird»
(a. a. O. 193).

34 Siehe unter «Die absolute Vermittlung, 3. Der ontologische Beweis». Vgl.
die Ausgabe von G. Lasson: Sämtliche Werke, Bd. 12 (1. Teil: Begriff der
Religion.) Leipzig 1925, S. 218-225.

13



194 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

Also ist Gott, da er das Vollkommene ist, nicht nur Vorstellung, sondern

es kommt ihm auch die Wirklichkeit, Realität zu.» Und Hegel fügt
hinzu: «Dieser Inhalt ist im ganzen richtig» (219).

Hegel greift dann noch die spätere Präzisierung durch den «Inbegriff

aller Realität» auf und widerlegt die Kritik am ontologischen
Gottesbeweis - gleichviel welcher Version - durch seine fundamentale

Unterscheidung von «Vorstellung» und «Begriff». Kants Argument von
den berühmten «hundert Talern» betreffe wohl das erstere, nicht aber

den Begriff im eigentlichen Sinne. Letzterer, zumal als «absoluter
Begriff», als «Begriff an und für sich», enthalte das Sein als «eine Bestimmtheit»

(220) - und Hegel verweist hier ausdrücklich auf die «Logik»,
womit ëben diese spezielle Problematik ins Zentrum seiner ganzen
Philosophie, seiner Metaphysik wie seiner Naturphilosophie, gerückt
ist, schon vom Augenschein her so umfassend und fundamental, daß

es von nun an nicht mehr genügen kann, sich hinter Kant zu stellen.
Das «System» Hegels ist die neue Basis von Für und Wider den

ontologischen Gottesbeweis. Und darin ist der «Begriff» nicht ein erstarrter,
toter Inhalt des Verstandes, sondern offenbar Chiffre für den «lebendigen»

SelbstVollzug des Seins als des Geistes, im einzelnen und im
weltgeschichtlichen Ganzen: aus der Setzung seiner Endlichkeit über
die Negation dieser Endlichkeit zur Identität mit sich selbst, also letztlich

in Gott (221).

Der «Trick» der Hegeischen Widerlegung des Kantischen
Gegenarguments besteht also letztlich eigentlich «nur» in seiner Ûèer-windung,
fast im wahrsten Sinne des Wortes: also darin, daß er - Kants These

vom Widerspruch zwischen Idee und Realität ganz ernstgenommen -
die Beseitigung dieses fundamentalen Widerspruchs zur
selbstverständlichen Sache des dynamischen Lebensaktes des Geistigen im
weltgeschichtlichen Seins- und Lebensprozeß macht. Das heißt: Das was
Kant zu Recht bemängelte, trifft die Sache zwar, aber nur als Mangel
gewissermaßen auf Zeit. Seine Kritik ist richtig, soweit sie rein statisch
die Sache der menschlichen Erkenntnisfähigkeit hier und jetzt im Auge
hat, sie ist jedoch falsch, geradezu kleinlich falsch, weil sie sich nicht
zur Logik im weltgeschichtlichen Rahmen zu erheben vermag. Letzteres

geschieht durch Hegel ausdrücklich auf dem Boden des ontologischen
Arguments - und zu seiner absoluten Legitimation, freilich über seinen

«formalen» Mangel hinaus (222).

Auf einen knappen Nenner gebracht: Hegel arbeitet also, indem

er die Geschichte, die zielgerichtete Geschichte, in die Sache der Logik



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 195

als der Metaphysik einbaut, mit beidem: mit der Differenz und der
Identität. Er denkt die mögliche, «schon» vorweggenommene, zumindest
aber vorwegnehmbare Identität dessen, was «noch» differiert. Diese

bei Hegel spannungsgeladene Dialektik von Identität und Differenz
erscheint, auch wenn wir Hegels Metaphysik so, wie sie in ihrer
Ausführung nun einmal ist, fahren lassen müssen, als der Schlüssel zum
tieferen Verständnis der eigentlichen Problematik der fast unglaublichen
Geschichte des von Anselm von Canterbury «erfundenen» Arguments.
Wir werden sehen müssen, wie sich das versteht, und fragen, ob und
wie von daher ein Punkt hinter diesen unvollständigen Satz der
Geistesgeschichte gesetzt werden kann 3S.

3. DIE HINTERGRÜNDIGE LOGIK DER GESCHICHTE

DES ANSELMSCHEN ARGUMENTS UND SEINE BEDEUTUNG

FÜR DIE GOTTESFRAGE VON HEUTE

Man hat gewöhnlich das Denken des Anselm von Canterbury, aus
dem das rätselhafte unum argumentum des später so genannten onto-
logischen Gottesbeweises geboren wurde, mit dem Piatonismus in
Zusammenhang gebracht und aus der über Augustin verchristlichten
Denkbewegung des Neuplatonismus zu verstehen versucht36. Das kann
manches historisch verständlich machen, doch es erklärt nicht - kann
nicht erklären -, warum das Argument den einen schlüssig und sogar
großartig überzeugend schien, den anderen aber ebenso unsinnig blieb -
und endlich alle mehr oder weniger stark irritierte. Denn: Was soll

35 Um der primär systematischen Absicht unserer Studie willen können wir
auch an dieser Stelle — wie schon vorher vielfach — auf die weitere und ausführliche
Historie der Auseinandersetzung um den ontologischen Gottesbeweis, zumal bei
Schelling, verzichten und verweisen dafür wieder auf Henrich a. a. O. Seite 189 ff.,
bes. Seite 219 ff.

36 So z. B. K. Flasch, Der philosophische Ansatz des Anselm von Canterbury

im Monologion und sein Verhältnis zum Augustinischen Neuplatonismus.
In: Analecta Anselmiana II (Frankfurt a. M. 1970), S. 1-43; und S. Dangelmayr,
Anselm und Cusanus. Prolegomena zu einem Strukturvergleich ihres Denkens. In:
Anal. Ans. III (1972), S. 112-140. Aber auch für D. Henrich (a. a. O. 264) muß
«alle Ontotheologie» letztlich «Piatonismus» sein. - Dagegen bestreitet F. S. Schmitt
(in: Anselm und der [Neu-] Piatonismus. In: Anal. Ans. I, 1969, S. 39-71) ganz
entschieden allen Piatonismus für Anselm, der es gerade «verstanden» habe, «sich
von (Augustins) platonischen und neuplatonischen Einschlägen zu distanzieren»
(S. 59).



196 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

ein «Beweis», bei dem die einen so sehr kraft der unmittelbaren Einsicht
in seine Notwendigkeit «überzeugt» sind, daß er den anderen, aber auch
manchen «Überzeugten» selbst, erst «demonstriert» werden muß? Bleibt
hier nicht alles in einer gewissen Beliebigkeit und Subjektivität von
Glaube und Zustimmung stecken? Deshalb noch einmal: Woran mag
das hegen, wenn es nicht einfach auf ein bißchen Für oder Wider den

Piatonismus hinauslaufen kann
Wie wenig übrigens mit dem alten Gegensatz von Piatonismus und

- eventuell Aristotelismus oder was auch immer - zur Erklärung dieser

Geschichte gewonnen ist, zeigt auch und gerade die neuere Repräsentanz
der beiden Pole im Verhältnis zur eigentlichen Sache der ontologischen
Idee: z. B. in Karl Barth auf der einen Seite (also dagegen) und etwa
in Karl Rahner auf der anderen Seite (also dafür)37. Wie wenig der
erstere Aristoteliker oder gar überhaupt erfahrungsbetonender Denker

ist, so weit ist der zweite von einem Piatonismus entfernt und schon

eher, Kants transzendentalkritischer Methode und Thomas' von Aquins
Ansatz verpflichtet, in einen Aristotelismus einzureihen.

Zur Vorbereitung unserer These interpretieren wir kurz ihre
gegensätzlichen Standpunkte :

Karl Barth, der Begründer der sog. dialektischen Theologie38,
hat sich 1931 in dem oben genannten Werk thematisch und ausführlich
mit dem Anselmschen Argument befaßt. Und hier steht bald nach dem
ersten Einblick in den Anselmschen Gedankengang fest: Barth
interpretiert den Anselmschen intellectus, der im Mittelpunkt seines

Argumentierens steht, als «intellectus fidei» (38), also als einen solchen, dem es

um ein «intus legere» des Glaubensgutes, um ein «VacAdenken» des im
«Credo Vorgesagten» geht und also um ein «Verstehen» des Glaubens

(39). Nur in diesem größeren Rahmen wird die Idee Anselms überhaupt
gesehen (42 ff.), nicht jedoch als eine originäre philosophische
Leistung39: nicht einmal das Argument im «engeren» Sinne, das sich ja

37 Wenn es nicht unangemessen ist, Rahners Transzendentalmetaphysik
in diesem Sinne auszulegen, wie wir weiter unten noch zeigen werden.

38 Dieser Hinweis ist nicht ohne inhaltlichen Bezug. Barth selbst macht im
Vorwort zur 2. Auflage seines Buches darauf aufmerksam, «daß man es in diesem
Anselm-Buch wenn nicht mit dem, so doch mit einem sehr wichtigen Schlüssel zum
Verständnis der Denkbewegung zu tun hat, die sich mir dann eben in der 'Kirchlichen

Dogmatik' mehr und mehr als die der Theologie allein angemessene nahegelegt

hat» (a. a. O. 10). - Wir zitieren im folgenden nur die 2. Aufl.
39 «So versuchte man», schreibt denn auch F. S. Schmitt mit Bezug auf

Barth, «dem anselmischen Beweis den philosophischen Charakter abzusprechen



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 197

geradezu in einen formal ganz korrekten Syllogismus einpassen läßt,
wie wir oben zeigen konnten. Barth schließt dieses Verständnis von und
für Anselm ganz entschieden aus. Es ist für ihn undenkbar und läßt
sich sogar «widerlegen», daß Anselm «ein selbständiges, aus eigenen

Quellen schöpfendes Erkennen neben dem des Glaubens für möglich
und notwendig gehalten» haben sollte (51 ff., s. auch 57 ff., bes. 73).
Das aber heißt: So wie Barth auf der einen, der theologischen Seite
Anselms Denken, einschließlich gerade seines unum argumentum, total
ins Glaubensdenken hineinbändigt und so eine absolute ungetrübte
Harmonie von Glauben (Theologie) und Denken (Argument)
herausarbeitet, so entschieden kann er für die andere, die philosophische Seite
Anselms Absicht bestreiten, eine vermeintliche Erkenntnis Gottes
begründen zu wollen, d. h. so entschieden kann er, und zwar ausdrücklich
unter Berufung auf Anselm, die natürliche Erkennbarkeit, Denkarbeit
Gottes und zumal die Beweisbarkeit seiner Existenz bestreiten. Das
aber heißt letztlich: Mit Karl Barths Anselm-Interpretation ist die
absolute Inkompetenz des natürlich denkenden Menschen vor Gott,
die Inkongruenz von menschlichem Denken und höchstem Sein, die

ganze letzte Uneinholbarkeit des Absoluten durch den Menschen

behauptet. Oder anders : Barth lehrt - wie nie zuvor - die totale Differenz
von Denken und Sein, um so gegenüber dem natürlich-philosophischen
Bemühen die reine Paradoxalität des bloßen Glaubens an den «ganz
anderen» Gott zu bestimmen: das Grundprinzip der sog. dialektischen
Theologie. Damit wäre Barth also eigentlich der große Überwinder des

Dilemmas um das ontologische Argument, so wie es - jahrhundertelang
diskutiert - auf uns gekommen ist. Und Barth hätte das wahrhaft
Erstaunliche zuwege gebracht, diese «Überwindung» unter ausdrücklicher

positiver Würdigung des unum argumentum und des ganzen
Anselmschen Denkens erledigt zu haben - die originellste Befreiung
von einem geistesgeschichtlichen Dilemma diesen Ranges. Und in der

Tat: Es läßt sich wirklich nicht bezweifeln, daß Barth etwas Wesentliches

getroffen hat, so wie er auf der Basis dieses seines Denkens über-

und ihn für einen theologischen zu interpretieren». In seinem Aufsatz «Der ontologische

Gottesbeweis und Anselm». In: Analecta Anselmiana III (Frankfurt a. M.
1972) S. 81-94; vgl. Seite 94. - Daß diese «theologische» Interpretation nicht ganz aus
der Luft gegriffen war, zeigt auch die Anfälligkeit katholischer Denker (Söhngen)
für diese Richtung, von Schmitt an derselben Stelle notiert. Damit, so scheint es,
wird nur erneut die von uns oben konstatierte «Zwielichtigkeit» des Anselmschen
Denkens bekräftigt.



198 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

haupt das Theologische, das Glaubensdenken ganz neu und groß in
Gang gesetzt hat. Es ist die Sache mit dem «ganz Anderen», das Paradox,
oder besser: die Sache mit der wesentlichen Differenz. Das ist das eine.

Auf der anderen Seite nun aber und zwar gleichzeitig die Sache

mit der offenbar ebenso wesentlichen Identität bzw. Einheit von Denken
und Sein : Karl Rahner 40 bemüht sich in seiner Erkenntnismetaphysik
um die Frage, wie das Denken im tranzendentalen Seinsverständnis
das «absolute Sein», einschließlich und vor allem Gott selbst, a priori
mit-verstanden denkt, wie der Mensch also in der Einzelerkenntnis der

Dinge, als Gegenstände «erster Ordnung», immer schon ein «Vorwissen»

vom «Ganzen» hat, in einem «Vorgriff» auf das grenzenlose, unendliche
Ganze, als «Horizont» des Geistes, zunächst nicht mehr als ein «esse

commune» zur Bedingung aller Erkenntnis, in dessen endloser unein-
holbarer Weite jedoch schon immer das absolute Sein Gottes «mitbejaht»

ist, wie also ein apriorisches «Wissen» um Gott schon immer
vorgegeben ist, wenn auch nicht ausdrücklich reflektiert, so daß Gottes Sein
als letztlich uneinholbares Geheimnis in einem reflexiven Akt nur
«aufgewiesen» werden kann, als «Gegenstand zweiter Ordnung», nicht aber

40 Wir setzen hier auf Rahner - ohne daß sich bei ihm eine ausdrückliche
Befassung mit Anselms Denken konstatieren ließe, weü wir meinen, daß bei ihm
und in seiner Schule (also etwa mit J. B. Metz und E. Coreth) wie nirgendwo sonst
das ontologische Argumentieren repräsentiert und sogar verdichtet ist. Sein
transzendentalphilosophischer Ansatz scheint - trotz Anleihen im Kantischen
Kritizismus und primärer Berufung auf Thomas von Aquin - fast nichts anderes als
eine kritische Präzisierung jenes Denkens, wie es dem ontologischen Argument
zugrunde liegt, und belegt dies schließlich selbst noch dadurch, daß es hier nicht
um ein Gottesbeweis-Denken im engeren Sinne geht, sondern um eine das ganze
philosophisch-theologische Bemühen fundierende Denkschule. — Wir stützen uns
hier neben «Hörer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie»
(2. Aufl. München 1963) vor allem auf sein frühes Hauptwerk «Geist in Welt. Zur
Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin» (1. Aufl. Innsbruck
1939; 2. von J. B. Metz in Rahners Auftrag überarbeitete und ergänzte Auflage
München 1957; 3. Aufl. München 1964. - Wir zitieren im folgenden nach der 3.

Auflage). Unsere Orientierung an diesem frühen Hauptwerk ist nicht unangemessen,
weü sich Rahners ganzes spätere Denken, zumal in der Seins - qua Gottesfrage,

auf den ersten Ansatz stützt (nachgewiesen von P. Weß : Wie von Gott sprechen
Eine Auseinandersetzung mit Karl Rahner, Graz 1970) und weü sich nachträglich
herausgestellt hat, daß selbst Rahners «Neuansatz» über das geschichtlich-escha-
tologische Denken (z. B. in «Marxistische Utopie und christliche Zukunft des
Menschen». In: Schriften zur Theologie VI, 1. Aufl. Einsiedeln 1965, S. 77-88) nur
eine Modifikation des erkenntnismetaphysisch-transzendentalphüosophischen
Ansatzes darstellt. Siehe dazu vom Verfasser: «Transzendenz der Zukunft. Zur
temporalen Interpretation der Gottesfrage bei Metz und Rahner». In: Theologie und
Glaube 64 (1974) 146-161.



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 199

im eigentlichen Sinne zu «beweisen» ist41. Auf die Erkenntnismetaphysik

im speziellen Sinne zugeschnitten, geht es darum, wie das

elementare Verhältnis von Sein und Denken, Sein und Erkennen zu bestimmen

ist. Danach zeigt sich nach Rahner im Einzelerkenntnisakt, daß

der Mensch «schon immer beim Sein im Ganzen ist» (Metaphysik 81)

und zwar so, daß «schon immer eine grundlegende Bestimmung des

Seins überhaupt getroffen» sei, nämlich: «Sein ist Erkanntseinkönnen»

(81). Freilich liege diese prinzipielle Einheit von Erkennen und Sein,

ja diese «Identität», die so grundsätzlich gedacht ist, nicht einfachhin
auf der Hand, Rahner konstatiert vielmehr eine gewisse Unbestimmbar-
keit, einen Rest von Unfaßbarkeit, also doch «eine wesentliche Unfixier-
barkeit dessen, was Sein besagt» (81). Dennoch, es bleibt dabei: Erkennen

ist nicht das Andere, dem Sein gegenüber Différente, sondern im
Zuge einer konsequent gedachten Identität mit dem Sein offenbar nichts
anderes als seine Kehrseite selbst: «Erkennen ist Beisichsein des Seins,

und dieses Beisichsein ist das Sein des Seienden» (82). Danach gibt es

also nicht zunächst hier ein Denken und dort ein Sein, deren elementarer

Bezug gleichsam nachträglich herzustellen wäre, sondern das Sein ist
die Intelligibilität selbst. Und zusätzlich: Die oben berührte «Unfixier-
barkeit» ist nur Ausdruck der in der wesentlichen Identität begründeten
Nicht-Objektivierbarkeit des Seins, nicht jedoch Indiz für eine wesentliche

Differenz, für ein Ausbleiben des Seins vor dem Denken und
Erkennen 42.

Was ist damit gesagt - Zunächst einmal nur dies, daß in unmittelbarer

Nähe und Gleichzeitigkeit mit einem Denken der wesentlichen
«Differenz» von Denken und Sein, Denken und Gott (repräsentiert in
Karl Barth) zugleich ein ebenso betontes Denken der «Einheit», ja der
wesentlichen «Identität» von Denken und Sein, Denken und Gott
anzutreffen ist (paradigmatisch in Karl Rahner) - und zwar so, daß trotz

41 Vgl. dazu P. Wess, a. a. O. bes. 40 ff. - Die «Gottesbeweise»im traditionellen
Sinne z. B. sind dann nur - wie P. Weß interpretiert - «soweit richtig, als sie

reflexive Ausprägungen des einen Zugangs zu Gott sind, der dem Menschen dadurch
möglich ist, daß er hinter aller gegenständlichen Wirklichkeit das absolute Sein
erahnt und diese Ahnung in einer entsprechenden Überlegung auch begrifflich
klarstellen kann» (P. Wess a. a. O. 45/46). Siehe im übrigen zur Fragwürdigkeit
dieses Seins- und Gottesdenkens bei P. Wess, a. a. O. 55 ff.

42 Diese knappen Hinweise sollten hier genügen. Vgl. im ganzen vom
Verfasser: Geschichtliche Transzendenz bei Heidegger, (Meisenheim 1972), bes. Seite
88 ff. : Die « Einheit » von Denken und Sein bei den Erneuerern der klassischen
Metaphysik.



200 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

fundamentalen Widerspruchs beider Positionen die eine sich nicht ohne
weiteres durch die andere widerlegen läßt, ja vielmehr umgekehrt, die
eine die andere irgendwie voraussetzt: die Position der Differenz die
einer gewissen Identität, um sich, also ihre Differenz zum Absoluten,
eigentlich erst zu verstehen und verständlich zu machen, und die Position

der Identität die der Differenz, so daß erst so eine solch weit
ausholende und offenbar schwierige Interpretation nötig wird. Die so

konstatierte «Differenz» in der «Identität» von Denken und Sein wirft
nun aber ein bezeichnendes Licht auf die eigenartige Geschichte um
den ontologischen Gottesbeweis: Könnte es nicht sein, daß das ständige
Für und Wider aus einem elementaren Paradox im Grundverhältnis
von Denken und Sein selbst zu verstehen wäre - also je nachdem, ob
sich mehr das eine oder das andere in der jeweiligen Denkerfahrung
aufdrängt? Wie auch immer: Dies scheint uns jedenfalls ein nützlicher
Hinweis - ein zweiter gar. Den ersten Hinweis erfuhren und fixierten
wir bereits oben in der Begegnung mit der Hegeischen Über-windung
der Kantischen Kritik, in seiner Neuinterpretation des ontologischen
Gottesbeweises über ein Verständnis von «Begriff», Seins-Begriff wie

Gottes-Begriff, dem in einem geistigen Realprozeß die Einholung des

Absoluten zukommt. Und dort in eins damit zugleich ein dritter Hinweis :

die Geschichte, die wesentliche Geschichtlichkeit des ontologischen
Gottes-«Begriffs», seit Hegel wenigstens und ein für allemal.

Dies alles wäre als ein einheitlicher Sachverhalt und Vorgang zu
verstehen und deshalb auf folgenden Nenner zu bringen: Natürlich
gibt es zunächst einmal die «Einheit» von Denken und Sein als conditio
sine qua non für den einzelnen Erkenntnisakt selbst wie als wesentliches

Interpretament für jede schließlich unabdingbar «metaphysische»
Erkenntnistheorie. Das heißt: Menschliches Denken und Erkennen läßt
sich - über eine oberflächlich-vorläufige Bestimmung hinaus - überhaupt
nur verstehen als ein fundamentales «Innestehen» des Intellekts in
einer «Welt» im ganzen, im «Sein» des Seienden im ganzen. Der alles

umfassende «Horizont», der das Sich-zeigen wie das Sich-einordnen-
lassen des einzelnen Gegenstandes ermöglicht und sogar «in» diesem

Gegenstand «bewirkt», ohne in ihm aufzugehen oder gar mit ihm identisch

zu sein, ist die Urgegebenheit schlechthin. Und dieser «Horizont»
ist, um ein solch konstitutives Erkenntnis-«Medium» zu sein: der Horizont

des Erkennens, des Erkennenden selbst - und kann als solcher auch
reflexiv erfahren werden. Auch wenn man nun davor zurückschreckt,
diese offenkundige Identität des Seins-Raums der Dinge mit dem Hori-



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 201

zont des Erkenntnis-Subjekts als volle «Identität» des «Selben», also

als ein «Beisichsein des Seins» zu deuten (wie etwa Rahner), so läßt
sich doch wenigstens dies sagen: Erkennen ist in der Weise «Sein»

bei den Dingen, daß es mit dem «Sein» der Dinge zusammengeht:
Erkennen ist irgendwie die «Einheit» von Erkannt-Sein und Wirklich-Sein,
ist Wirklich-Sein als Erkannt-Sein: Realisation der je schon vorgegebenen

«Einheit» von Denken und Sein im ganzen. - Dies wäre eigentlich
der tiefere Grund für das Gott-denken im ontologischen Gottesbeweis:

quo maius cogitari non potest.
Wir haben hier nun bewußt den Begriff der Identität nur ansatzweise

gebraucht und ihn mehr und mehr durch Einheit interpretiert
oder besser ersetzt. Nicht - weil uns die Identität hier terminologisch
fragwürdig wäre, sondern grundsätzlicher: weil sie sachlich in sich

problematisch ist, und zwar so, daß sich zur Aushilfe nur immer wieder
der Begriff Paradox anbietet. Denn bei aller vorgegebenen Einheit von
Denken und Sein: nichts ist für den Menschen zugleich fragwürdiger
als die ganze Identität von Denken und Sein, nichts mehr selbstverständlich

als das Zurückbleiben des Erkennens und Denkens hinter dem
Seienden im ganzen, erst recht dem Sein im ganzen, dem absoluten
Sein selbst. Letzteres läßt sich - wenn überhaupt - nur postulieren. Das
Einholen des Absoluten ist denn auch, da wo es noch einigermaßen
«realistisch» projektiert wurde, zur Sache jenseitig-«erlöster» Existenzweise

bestimmt worden oder - wie bei Hegel - zur Aufgabe des Denkens
selbst im geschichtsmetaphysischen, weltgeschichtlichen Prozeß. Nur so

konnte es Hegel noch gelingen, den nüchternen Realismus Kants
einschließlich seiner Kritik am ontologischen Gottesbeweis zu überbieten.

Jedoch nicht dieser letzte hybride Optimismus Hegels ist es, was uns
heute noch leiten kann, sondern dem zuvor und eben darin : seine Ontologie

der geschichtlichen Endlichkeit hier und jetzt, nämlich der wesentlichen

Differenz von Denken und Sein, Denken und «absolutem Sein»,

die Beachtung und Betonung der Differenz der Einheit von Denken
und Sein vor aller denk- oder wünschbaren Möglichkeit zum endgültigen
Aufgehen in der absoluten Identität, der Identität des jetzt noch
endlichen Geistes mit dem absoluten Geist.

Es ist nun allerdings müßig zu fragen, was hier und jetzt letztlich
eher dominiert : die vorgegebene Einheit von Denken und Sein oder die

je und je klaffende Differenz des Noch-nicht-Identischen selbst. Nur
dies scheint sicher: Nachdem das absolute Denken, das Denken des

Absoluten selbst in einer solch «realistischen» Version wie bei Hegel



202 Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

gescheitert ist, d. h. nachdem der Versuch, aus der zunächst einmal
voll anerkannten geschichtlichen Differenz heraus die ganze Identität
des Denkens mit dem absoluten Sein vorwegzunehmen, und zwar im
Denken selbst vorwegzunehmen, mißlungen ist, ist dies endlich von
Hegel noch geblieben und damit an sich offenkundig geworden: die

Vorbehaltlichkeit jeden «Innestehens» in der Wahrheit des Seins,

also die Differenz gegenüber dem absoluten Sein, die Endlichkeit von
Denken und Sein des Menschen, überhaupt das uneinholbare Dilemma
des geschichtlichen Seins 43.

Dies alles scheint heute von niemand so konsequent auf den Begriff
gebracht und dann auch radikalisiert wie von Heidegger. In seiner alle

Metaphysik überwindenden und zugleich erneut seinserschließenden

Interpretation des Seins als Seinsgeschick, Seinsgeschichte, ist endlich -
einem alten geistesgeschichtlichen, vor allem aber bei Kant und Hegel
artikulierten Hinweis gemäß - gegen alles transgeschichtliche und
objektive Transzendieren und gegen alles einseitige Ausschlagen in die

jenseitig-überirdische Idealität die ursprüngliche Endlichkeit des Seins

festgehalten. Die Wahrheit der «Identität» (mit der prinzipiellen
Möglichkeit zum Gott-denken) ist dann hier aber so sehr in die Wahrheit der
«Differenz» (mit ihrem ebenso prinzipiellen Scheitern vor dem
Gottdenken) aufgenommen, daß sich das Ganze auf elementare Weise
modifiziert: das ungeschichtlich-statische Denken des Seins (mit Möglichkeit
und Scheitern von «Beweis») kehrt sich in das geschichtlich-eschatolo-
gische Aussein-auf und Warten-auf das «Sein», das sich seinerseits

nur in möglicher Ankunft und Zukunft «erschließt», d. h. im
sichzuschickenden Entzug, im dauernden Bevor-stand. Damit dies aber

seinsgemäß geschieht, muß sich das Denken in spielender Gelassenheit

der Zukunft öffnen, d. h. es muß ein für allemal das «begriffliche» Denken

zum Beweis fahren lassen, - ein «Beweis», der ohnehin nur die
Denker der bevorzugten Identität von Denken und Sein zufriedenstellen

konnte, nicht aber diejenigen, denen sich primär die Differenz
aufdrängte. Nach Heidegger läßt sich deshalb nur mit Hölderlin empfehlen,
«ohne Furcht vor dem Schein der Gottlosigkeit dem Fehl des Gottes
nahe zu bleiben und in der bereiteten Nähe zum Fehl so lange zu harren,
bis aus der Nähe zum fehlenden Gott das anfängliche Wort gewährt
wird, das den Hohen nennt » 44.

43 Im Gegensatz zu Henrich (a. a. O. 263-266) sind wir also der Meinung,
daß die spezielle Ontotheologie mit Hegel endgültig überholt ist.

44 In : « Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung », 2. Aufl. Frankfurt a. M.



Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury 203

Allerdings: Was sich so im ganzen fast wie eine vermittelnde Lösung
des Problems um die eigenartige Geschichte des ontologischen
Gottesbeweises darstellt, enthält jedoch - wie zuvor schon ein konsequentes
Fahrenlassen allen begrifflichen Vor-stellens im Gott-denken angezeigt

war, so andererseits im seinsgeschichtlichen Rückblick auch eine
fundamentale Kritik am herkömmlichen metaphysischen, vor allem aber

platonisch bestimmten Denken: Der dort «realisierte» Überstieg in die
absolute Idealität, in der das Sein nur als reines Licht und Gott selbst

erscheint, ist letztlich doch eine selbstherrliche Mißachtung der Paradoxic

des Seins. Und endlich: Der ontologische Gottesbeweis, einschließlich

seiner ersten Vorlage im unum argumentum Anselms von Canterbury,

ist die wohl folgenreichste Konsequenz dieses Mißverständnisses,
wenn man seine zentrale Bedeutung zumal in der neuzeitlichen Philosophie

und dort besonders bei Hegel sieht, dessen ganze Metaphysik
letztlich auf den «Beweis» des ontologischen Gottesbeweises hinausläuft.
Zwar läßt sich Gottes Sein letztlich nicht ernstlich bestreiten, auch
und erst recht nicht gegen den ontologischen Gottesbeweis, aber: Es
läßt sich ebensowenig im Namen dieses Arguments «beweisen».

Hier scheint Kant das Ganze doch schon tiefer verstanden zu haben,
wenn er mit Blick auf dieses Problem und nicht ohne Ratlosigkeit
feststellt: «Man kann sich des Gedankens nicht erwehren, man kann ihn
aber auch nicht ertragen: daß ein Wesen, welches wir uns auch als das

höchste unter allen möglichen vorstellen, gleichsam zu sich selbst sage:
Ich bin von Ewigkeit zu Ewigkeit, außer mir ist nichts, ohne das, was
bloß durch meinen Willen etwas ist; aber woher bin ich denn? ,..»45.

1951, Seite 27. - Dies alles kann leider nur eine verkürzte Wiedergabe dessen sein,
was der Verfasser an anderer Stelle ausführlich dargestellt hat, in der oben bereits
genannten Schrift: Geschichtliche Transzendenz bei Heidegger. Die Hoffnungsstruktur

des Daseins und die gott-lose Gottesfrage, s. vor allem Seite 85 ff.
45 Kritik der reinen Vernunft, B 641,


	Das Unum Argumentum des Anselm von Canterbury

