
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 1-2

Artikel: Cur non video praesentem?

Autor: Ulrich, Ferdinand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ferdinand Ulrich

Cur non video praesentem?

Zur Implikation der «griechischen» und «lateinischen» Denkform
bei Anselm und Scotus Erigena 1

I. DER ABWESENDE GOTT UND SEINE ANWESENHEIT

IM BETENDEN DENKEN: «SEHEN IM NICHT-SEHEN»

1. Rhythmus und Struktur des Denkweges zur Einsicht
ins Nichtsehen

a) Der Ansatz in der befreiten Freiheit mitten im Verfall: pneumatische
Einheit der Getrennten

Im ersten Kapitel des Proslogion betet Anselm reflektierend die

Frage: «Domine, si hic non es, ubi te quaeram absentem? Si autem
ubique es, cur non video praesentem »? 2 Er ringt um den Zugang zum
«unzugänglichen Licht». Dies geschieht nicht nur aus der ontologischen
Distanz des Endlichen zu Gott, in der Spanne von Geschöpf und Schöpfer,
sondern aus der Finsternis der verfallenen Freiheit heraus, die sich von

1 Es können nur einige wenige Aspekte aus dem Werk Anselms und Erigenas
bedacht werden. Wir wählten dafür inbesondere das «Proslogion» (zit. P.) : lat.-
deutsch, edit. F. S. Schmitt, Stuttgart 1962 unter beschränkter Berücksichtigung
des «Monologion» (zit. M.) : lat.-deutsch, edit. F. S. Schmitt, Stuttgart 1964 und
«Cur Deus Homo» (zit. CDH) : lat.-deutsch, edit. F. S. Schmitt, Stuttgart 1956, sowie
einige Texte aus den opera omnia (loc. cit. wird eigens vermerkt). Erigena kommt
vor allem mit «De divisione naturae» zur Sprache (zit. DN), Libri V, Oxonii 1681

(röm. Ziffer Buch; arab. Ziffer Kapitel; dann folgt Seitenzahl der Edition).
2 Mit dieser Frage eröffnet Anselm die entscheidende «Differenz» von

Anwesenheit und Abwesenheit Gottes. Wie ist diese Differenz zu verstehen, wenn das
absolute Licht dem Endlichen innerlicher ist als dieses sich je innerlich zu sein
vermag - und doch nicht gesehen wird? Bestimmt der Modus der «Innerlichkeit», die



Cur non video praesentem 71

ihrem Ursprung getrennt hat. Anselm spricht aus einer Ferne zu Gott,
die sowohl von der «maior dissimilitudo» des Geschöpfes als des Anderen

zum Schöpfer wie auch von der Schuld geprägt ist. Trotzdem stilisiert
die Ferne das Absolute vom Endlichen her nicht zu einem abstrakten
Punkt um, der dann hervortreten würde, wenn die Diastase der Trennung

durch den einseitigen Blick des Endlichen auf seine eigene Verfallenheit

bestimmt und ausgemessen würde. Das Schuldbekenntnis wäre
somit nicht vor Gott, nicht kraft seines Lichtes vollzogen, nicht durch

Intensität des «interior intimis meis» (im augustinischen Sinne) gerade die Differenz?

Legt sich deshalb die Fülle der Gegenwart als «Zukunft» aus, weil das
Dasein des absoluten Lichtes alles Begreifen übersteigt? Oder liegt es an der besonderen

Form des Begreifens, daß die Gegenwart «vor» sich selbst gestellt wird und
dem Denken dadurch zu einer aus-ständigen Zukunft sich verwandelt? Die
aufgerissene Aporie muß sorgsam bedacht werden; aber sie weist, schon an diesem
Punkt, bis zu Hegels «Phänomenologie des Geistes» vor (vgl. Edit. J. Hoffmeister,
Hamburg 61952) : «Indem an sich diese Einheit des» (göttlichen) «Wesens und des
Selbst» (der glaubenden Gemeinde) «zustande gekommen, so hat das Bewußtsein
auch noch diese Vorstellung seiner Versöhnung, aber als Vorstellung. Es erlangt die
Befriedigung dadurch, daß es seiner reinen Negativität die positive Bedeutung der
Einheit seiner mit dem Wesen äußerlich hinzufügt; seine Befriedigung bleibt also
selbst mit dem Gegensatze eines Jenseits behaftet» (S. 548). Ebenso fragt Anselm
aus der für ihn «gebrochenen» Gegenwart Gottes heraus, aber: betend! Sein «ubi»
ist Ort des Nicht-sehens, aber gerade dieser Ort ist absolut überholt und durchwaltet

von der göttlichen «Ubiquität». Warum dann diese Differenz? Wie kann
der Ort aller Orte zugleich Nicht-Ort, u-topos sein? Vgl. Erigena: «Omne enim
quod in mundo est, moveri tempore, locoque defmiri necesse est; et locus ipse
definitur, et tempus movetur; Deus autem nec movetur nec definitur; nam locus

quo definiuntur omnia loca, locus locorum est». Aber doch nicht einordbar in die
endlichen Orte und Zeiten und somit als Ort, nach dem mit «ubi» gefragt wird,
unzugänglich (allerdings nicht aufgrund eines «Entzugs», sondern durch die Fülle
seiner überwesenhaften Präsenz). «Et quia ille a nullo locatur, sed omnia intra se

collocat, non locus, sed plusquam locus est» (DN I, 23, 15).
Wenn auch anders dimensioniert, so taucht eine ähnliche Struktur in der

Grundfrage des japanischen Zen-Buddhisten Dogen auf: a Alle Lebewesen haben,
nach der buddhistischen Lehre, im Grunde Buddhanatur. Wenn das wirklich so ist,
warum müssen dann alle buddhistischen Meister, die Buddhas, erst wieder
erwachen, um nach dem Wesen Buddhas zu suchen»? (zit. von A. Takeichi: «Der
Mensch in der Nähe der Natur. Zum Denken des japanischen Zen-Meisters Dogen
in «Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte» XXV (1973), 1, S. 22). Das
immer lebendige Thema des Erkennens des Göttlichen durch das Göttliche klingt
an, vgl. Plotins letztes überliefertes Wort: «Versucht, den Gott in Euch heraufzuführen

(àvàysiv) : irpôç to cv tö navri, Osïov» (Porphyrios, VitaPlotini2,26f.). Anselm
versucht es im Horizont des «aliquid quo maius cogitari nequit» so, daß er nach
dem streng durchgeführten argumentum vom erkannten absoluten Du her über
sich verfügen läßt und in dieser Gelassenheit das absolute da «weiß». Vgl. die
analoge Gelassenheit Dogens, in der ihm die Erleuchtung zuteil wird : « Ich komme
her als einer, dessen Leib und Seele gelassen sind» (Takeichi, a. a. O. S. 23).



72 Cur non video praesentem

seine Gegenwart im Verfall ermöglicht, sondern eine bloß auf Faktisches

bezogene Feststellung, die Reflexion einer gegenständlich vorhandenen
Tatsache. Für Anselm hingegen bleibt die Ferne von Gottes Gegenwart
durchdrungen, die der geschaffenen Freiheit je neu die « similitudo» der
Getrennten eröffnet und übereignet. Und dies nicht nur im ontologischen
Sinne der Immanenz des Absoluten in der Welt, sondern mitten darin
durch die Fleischwerdung des Wortes und seiner Todestrennung vom
Vater im Wir des Geistes. Der ontologische Ansatz ist im ganzen, wenn
auch verhalten, «trinitarisch» geprägt, ohne dadurch seine Selbständigkeit

zu verHeren, d. h. vorweg «biblisch» verbraucht zu werden 3.

Anselm ruft das Sich-Zeigen dieser verhüllten Gegenwart an :

«ostende nobis teipsum». Die Epiphanie Gottes wird also nicht bloß von
einer ausstehenden, der Endlichkeit entzogenen Transzendenz her

gedacht und erwartet. Sie hat vielmehr mitten im Verfall schon ihre
endliche Gestalt gewonnen und enthüllt sich somit in dieser als geschaffene

Gegenwart des verborgenen Gottes: «gratias ago quia creasti in me
hanc imaginem tuam, ut tui memor te cogitem, te amem» 4. Die
Freiheitsgestalt dieses Bildes ist «geschaffen und wiedergeschaffen», d. h. als

reine Freiheit aus der Schuld erlöst, aber (als endliche Form der absoluten

Initiative Gottes im peccatum factum seiner Selbstentäußerung
durch die Fleischwerdung) keine gegenständlich gegen den Verfall
isolierte Dimension, sondern das geschaffene Heil in der auf sich selbst

zurückgekrümmten Endlichkeit. Daher ist sie auch die lebendige Krisis
von geschöpflich positiver «maior dissimilitudo zwischen Gott und
Endlichkeit» und «negativer» Diastase von göttlicher Huld und Sünde durch
die Schuld.

Anselm betet und denkt aus der präsenten Wirklichkeit dieser

«imago», die in der erfahrenen Abwesenheit Gottes auf das Übermaß des

göttlichen Lichtes mitten in der Nacht der Unfreiheit transparent ist.
Im Licht der imago (creata et re-creata) enthüllt sich die Dia-stase
nicht nur als Abfall vom Ursprung, sondern positiv: als überholt und
durchwaltet vom Abstieg Gottes in die Nacht der Sünde. Sie ist die

3 Es wird sich noch zeigen, daß gerade an diesem Punkt für Erigena eine
gefährliche Antezipation des ontologischen im biblischen Denken vorliegt.

4 Augustinus nennt diese «imago» in den Confessiones XII, 15 «creata sapien-
tia», in die als «reine Schöpfung» der Mensch heimgeholt sein will, um in ihr, deren
Leben Gott selbst ist, seine Vollendung zu finden, allerdings so, daß er in dieser
«Andersheit» (Trennung) zu Gott ungeschieden vom Schöpfer: dessen geschaffene
Transparenz, d. h. selbst als Mensch die endliche Gestalt Seiner Gegenwart ist; alles
« ubi » in sich sammelnd, weil absolut durch Gott in Gott versammelt.



Cur non video praesentem 73

offenbare, trinitarische Differenz von sich selbst absolut mitteilendem
Ursprung (Vater) und weggeschenktem, gesendetem Wort (Sohn) im
Wir des Geistes, der personalen Nähe der Entfernten. Die Diastase von
Abwesenheit und Anwesenheit des göttlichen Lichtes reicht daher über
alle Dialektik von Präsenz und Entzug, Entbergung und Verbergung
hinaus, so daß schon vom Ansatz her eine «begriffliche Vermittlung» im
Sinne der logisierten Versöhnung eines «Widerspruchs» energisch
ausgeschlossen wird. Das betende Denken ruht «unruhig» im Element des

«Pneuma», das nicht einseitig als der Herr des «Noch-nicht» ausgelegt
werden darf, sondern gerade im Noch-nicht der Entfernten den Frieden
des In-einander-Bleibens ausströmt und somit das haben-wollende
Sichaneignen des «Entzogenen», die Begierde des «fressenden Wissens» im
Keim abtötet.

Das pneumatische «Bleiben» (als Inne-sein der Entfernten), die

absolute (in der geschaffenen!) Gegenwart Gottes schließt jedoch die

Unverfügbarkeit des Heils, das im Glauben empfangen wird, nicht aus,
d. h. sie setzt den Menschen nicht substantiell isoliert gegen die Schuld
ab und schließt ihn nicht monadisch als «reine», für sich selbst bestehende

Freiheit gegen die Schuld mit sich zusammen. Der Anfang des Denkens
läßt sich nicht auf einem «sicheren», unbedingt heils-gewissen und somit
in seiner Unerschütterlichkeit verfügbaren Boden in der Endlichkeit
lokalisieren, so daß von hier aus ein linearer Überstieg ins absolute Licht
durchgezogen werden könnte. Der Anfang kann nicht gegenständlich
fixiert werden. Dies würde bedeuten, daß in einem gegen Gott etablierten
Raum der «reinen Endlichkeit» die durch die Schuld des Menschen

gesetzte Ferne Gottes aufgearbeitet und vom Endlichen her überwunden
werden könnte: die Endlichkeit genügte sich selbst in der begrifflichen
Repräsentation des restlos in ihr präsenten Heils. Nein, die Gegenwart
der lebendigen imago durchwirkt den Unfreien in seiner zerbrochenen
Endlichkeit derart, daß das geschaffene Licht im Verfall restlos der
göttlichen Zu-kunft überantwortet bleibt, d. h. in der Endlichkeit weder
absorbiert noch «ge-wesen» gemacht werden kann. Wird diese Wahrheit
verdrängt, dann könnte sich, aufgrund des theologischen Apriori der
«befreiten Freiheit mitten im Verfall», das Denken selbst ein«aliquid quo
maius non» schaffen, das allerdings nichts anderes wäre als eine Projektion

der Totalität nur-endlicher Subjektivität in die Transzendenz hinein.

Eine gegen die Gabe der göttlichen Zu-kunft (vertikal!) in sich
geschlossene Endlichkeit würde im «aliquid quo maius non» nur abstrak-
tiv die Tatsache ihres schon geschehenen, «vergangenen» absoluten



74 Cur non video praesentem

Bejaht-Seins reflektieren, ohne dabei sich selbst zu verlassen und sich
dem schenkenden Ursprung zu verdanken.

Anselm kann sich diesen Ort eines möglichen denkenden Zugangs
in die Transzendenz nicht selbst unter die Füße schieben, sondern bleibt,
gerade in der «imago», der radikal Getragene. So spannt sich sein Denken
als erinnernde Heimkehr zum Ursprung in einem Noch-nicht aus, das

einerseits im unverfügbaren Empfangen-haben des Lichtes, andererseits

in der Zukunft wurzelt, die im «quando restitues te nobis?» erhofft und

befragt wird 5.

An diesem Punkt springt für Anselm freilich die Versuchung auf,
das Noch-nicht der aus der Schuld befreiten Hoffnung begrifflich zu
schließen, d. h. die imago als geschaffene Gegenwart des Absoluten sich

zum Instrument des Be-greifens, der Vergegenwärtigung des Abwesenden

umzugestalten. Er kennt die Gefahr und wehrt den versucherischen

Zugriff ab: «non tento, Domine, penetrare altitudinem tuam» (P. I.).
Wäre es nicht doch möglich, die Gestalt der imago als geschaffene Gegenwart

des Absoluten reflexiv aufzuarbeiten, sie in die Form eines

unendlich-endlichen Begriffs zu erheben, um dadurch den noch fernen Gott
entweder zu verendlichen oder ihn in der absoluten Form endlicher

Gegenwart zu gewinnen? Ließe sich das personale Worin der absoluten

Gegenwart Gottes im Endlichen als Endlichen vielleicht nicht doch von
den bildhaften Schranken des vor-stellenden und somit dem sinnenhaft

Gegenständlichen verhafteten Bewußtseins befreien und ins Wissen

5 Es deutet sich demnach von allem Anfang an schon die Tatsache an, die am
Schluß unserer Untersuchung schärfer heraustreten wird: Anselms Philosophie ist
kirchliches Denken, und zwar in dem Sinne, daß es im Empfangenhaben der «Mutter»

gründet, die gerade durch die rückhaltlose, unumkehrbare Gegenwart Gottes
in ihr, die ihrer selbst ledige « J ungfrau » bleibt, also kraft des Reichtums der
göttlichen Fleischwerdung in restlose Armut verfügt ist, aus der sie die in ihr geschehene
Ankunft Gottes im Endlichen als absolute Zukunft freigibt und somit das Empfan-
gen-haben zusammen mit dem Noch-nicht in unzerstörbarer Einheit lebt. Das
ganze Proslogion schwingt in dieser Einheit von «Sehen und Nicht-sehen», «Licht
und Nacht» und mündet schließlich in die Freude aus, in der die Gegenwart des
Heils unscheidbar mit der eschatologischen Hoffnung zusammenfließt. Nicht der
«absolute Begriff» synthetisiert die Differenz von «gewesener Versöhnung» und
«ausstehender Vollendung» durch die Vermittlung der «offenbaren Religion» in
den 8. Tag des «absoluten Begriffs» (vgl. Hegel: «Phänomenologie des Geistes»

Kap. VII und Kap. VIII), sondern die «Freude» wird sich als lebendige Einheit
von Gegenwart und Erwartung erweisen, worin nicht der leiseste Bruch zwischen
Erkannt-haben und Vollendung, zwischen Größe der Freude hier (in der Hoffnung)
und Fülle der Freude («in re») dort spürbar ist (vgl. P. XXVI : «An hoc sit gaudium
plenum quod promittit Dominus»).



Cur non video praesentem 75

überführen, d. h. das «endliche» Subjekt der Einheit des Unendlichen
und Endlichen nicht in der Form der «absoluten Reflexion» gewinnen?
Könnte nicht auf diesem Weg die ausstehende Zukunft des «unzugänglichen

Lichtes» eingeholt, das Da-gewesen-sein Gottes mit dem Noch-
nicht seiner eschatologischen Ankunft versöhnt werden? Aber Anselm

gibt den empfangenden Glauben und die selbstlose Liebe nicht auf. Er
trennt sich gegen das Vorweg der geschenkten Gegenwart Gottes in der
Schuld nicht reflexiv ab: er glaubt, um einzusehen. Er mißbraucht die

imago als glaubendes, hoffendes, Hebendes Subjekt und personales Worin
der göttlichen Präsenz im Endlichen nicht als gegenständlichen Stoff für
die totale, dieses Material sublimierende Abstraktion zum «aliquid quo
maius non». Und selbst die Wahrheit, daß er «nicht einsieht, wenn er
nicht glaubt», bildet er sich nicht zu einer verfügbaren Regel um, die
den Glauben zu einer verzweckten Voraussetzung des Wissens machte,
sondern läßt sich die aus dem Glauben erwachsende Einsicht, in der das

Noch-nicht zur reinen Gegenwart des da sich übersteigt, nochmals von
Gott her schenken. Es gibt für ihn keine rational-Hneare Verknüpfung
der beiden «Pole» von Glauben und Wissen vom erhabenen Standpunkt
eines Dritten aus, der den Übergang des Glaubens ins schauende Wissen
wiederum einseitig zum logisierten Gegenstand des sich aus dem Glauben
herausarbeitenden und von ihm absolvierenden Wissens transformieren
würde.

b) Die Selbständigkeit des argumentum in der geschenkten Notwendigkeit
des Wissens

Im zweiten und dritten Kapitel des «Proslogion» entfaltet Anselm
dann das «argumentum». Es steht als solches in sich selbst. In ihm stellt
sich das im Glauben an ihm selbst frei-gesetzte Denken in seiner höchsten
Potenz dar. Auf dem Grund des Empfangenhabens im Glauben, legt sich
daher das Denken selbständig aus. Aber es schließt sich als Denken des

Absoluten nicht rückläufig auf die im Glauben vorweg absolut beschenkte

Endlichkeit hin zusammen. Es «steht» als argumentum in der Gegenwart

des absoluten Lichtes, von dem sich das den Menschen übereignete
Geschenk des Glaubens nicht in die geschlossene Subsistenz und
Autonomie des Empfangenden abgeschieden hat.

Unter dieser Voraussetzung bliebe die Einsicht bloß das sublimierte
Resultat des empfangen-habenden Glaubens, der, reflexiv transformiert,
in ein wissendes Begreifen, in den begrifflichen Vollzug der absoluten



76 Cur non video praesentem

Gegenwart Gottes ausliefe und dadurch die Notwendigkeit des Empfangens,

d. h. das absolute Überholtsein durch die Gegenwart der göttlichen
Gabe in ihm, von sich abgestreift hätte. Mit dieser Verselbständigung
der «reinen Endlichkeit» durch Begreifen wäre aber auch der Schenkende

verdrängt und negiert. Was dem Endlichen im Raum der «erlösten

imago» an-sich geschehen ist, im Sinne einer «fremden Genugtuung», die
das «andere Wesen» vollbrachte6, würde durch das Wissen aus dem

Zustand des gegenständlich Vor-gestellten in sich begreifendes
Selbstbewußtsein: «Geist» verwandelt, der seinerseits die «reine Gegenwart»
der vormals geschiedenen Gestalten des Absoluten und Endlichen
darstellte. Unter dieser Rücksicht wäre das argumentum nur die totale
Kehre des Endlichen zu sich selbst als Endlichen, das die «jenseitige
Gegenwart» des Absoluten, wenn auch nicht als «diesseitige», so doch als

absolutes Da-sein des Geistes weiß.
Dieses Wissen kann sich und sein das Absolute in die Endlichkeit

herabziehendes Begreifen aber scheinbar dadurch entschuldigen, daß es

dadurch die Gegenwart Gottes in ihm selbst, d. h. im Endlichen als

Endlichen erfasse, somit die Spaltung beider überwinde und auf diesem

Weg gerade die Endlichkeit, aufgrund der begriffenen Fülle des Unendlichen

in ihr, der äußersten Armut und Selbstaufgabe ins Absolute hinein

überführe. Oder umgekehrt: das Nicht-Begreifen verweigere der sich
neidlos schenkenden Liebe ihre eigene Intention, die Lebensmitte ihrer
Hingabe, aufgrund welcher sie ja gerade empfangen, aufgenommen sein

und nicht in gegen-ständlicher Dissoziation vom Endlichen geschieden,
außerhalb desselben verweilen will. Anselm kennt diese Versuchung und
überwindet sie im fortwährenden Gebet, in dem er denkend der dem
Gesuchten und Gefundenen: Überlassene bleibt.

Anselms Argumentum besitzt hingegen eine andere Selbständigkeit.
Die empfangene Gabe, in deren Licht (im Worin der imago) er anfängt,
bleibt mit dem absoluten Geber urbildlich identisch, so daß das aus der
Präsenz des sich Gott überantwortenden Glaubens aufbrechende Denken
nicht in die Dimension eines Absoluten ausmündet, in dem die Endlichkeit

nur sich selbst widerspiegelt, nur die subjektive Gestalt der absoluten

Präsenz von Seiten des Endlichen aufleuchtet. Das Denken ist restlos

von der es erleuchtenden Herrlichkeit Gottes beansprucht, in die
«griechisch» erfahrene Theophanie der sich zeigenden Wahrheit und der
überströmenden Güte im Ort der urbildlichen Seinswahrheit eingebettet

6 Vgl. Hegel: «Phänomenologie des Geistes», S. 547/548!



Cur non video praesentem 77

und keineswegs auf dem im schlechten Sinne essentiell-stabilen Boden
der endlichen «res» gegründet, die von sich aus die Stufen des Überstiegs
nach oben schieben würde. Nein, die ganze Stütze liegt im Sich-ver-
lassen auf das Sich-zeigen, auf die objektive Gestalt des überfließenden

Lichtes; es wurzelt in den Zuwendungen und Verbergungen der einen und
selben Liebe, deren Überraschungen vom vorausgesetzten Boden des

endlich Seienden (der «res») unverrechenbar bleiben. Die Bewegung der
Reflexion ist nicht Resultat eines gegen die Quelle abgesonderten, in
endlicher Subsistenz verfangenen Empfangen-habens, das sozusagen
vom eigenen Grund aus den Weg nach oben einschlägt, immer allgemeinere

Kreise zieht, die aber letztlich doch nur um das Zentrum des sich
selbst meinenden punktuellen endlichen «Ich» geschlagen wären; das

sich der Demut des Getragenseins entwindet und nicht dort anfangen
will, wo es alle Sucht nach Sich-selbst-Überblicken aufgegeben hat.
Nein, Anselms Denken ist im Selbst-sein erleuchtet, vom einströmenden
Licht unterfaßt und dadurch auf sich gestellt. Das «memor tui» erinnert
nicht von einem selbstbezüglichen «endlichen» Ansatz her, sondern ist
Erinnerung kraft der sich selbst dem Menschen zuwendenden Präsenz
des absoluten Lichtes, Erinnerung kraft göttlicher Zukunft und somit
Vollzug der Gegenwart der Freiheit.

Die Selbständigkeit des argumentum verdankt sich deshalb von
Grund auf und zwar so, daß gerade der Vollzug des Denkens den Frei-
Raum des Denkens offen hält, in dem die von unten her denkend

ausgetragene Frucht des Glaubens als schauendes Begreifen und die von
oben her sich erschließende Gegenwart des Lichtes selbig sich für
einander verwenden, ohne in eine Parallelität abzugleiten: «gratias tibi,
bone Domine, gratias tibi, quia quod ftrius credidi te donante, iam sie

intelligo te illuminante, ut, si te esse nolim credere, non possim non
intelligere)>, heißt es im Kap. IV. Alles wird durch den Glauben
vollbracht, in der Liebe vollzogen und eben darin die kreatürliche Positivität
der Vernunft frei. Die Gnade erschließt das «aliquid quo maius non»
der Seinswahrheit und wird innerhalb des «aliquid», über das nicht
hinausgegangen werden kann, sichtbar, eingesehen und «begriffen», ohne

rückläufig eine Funktion der endlichen Subjektivität zu werden, die ihr
volles Licht «te donante» empfängt.

Das Begreifen als Einsehen macht weder den Schenkenden noch das

Empfangen-haben überflüssig. Es darf somit niemals dahingehend
mißverstanden werden, daß es gewissermaßen eine Selbst-ent-schuldigung
dem Schenkenden gegenüber darstellt, der im Maße des Begreifens «ver-



78 Cur non video praesentem

gessen» wird. Was durch den Akt einer Be-gabung (von oben her!)
geglaubt wurde, verwandelt sich nicht im «eigenen Licht» des Endlichen
(aufklärerisch!) ins Wissen, sondern ist als Einsicht permanent der

Erleuchtung von oben her unterworfen. Das Wissen erschleicht seine

Selbständigkeit nicht durch ein Vergessen des Glaubens. Denn die Begabung

durch den absolut Erleuchtenden, der der Schenkende ist, wird
gerade nicht verringert, sondern durch ein unbedingtes Sich-überlassen
ins einströmende Licht hinein vollendet. Der Weg in die Einsicht
verschärft die Bindung an den absoluten Ursprung und intensiviert die positive,

erfüllende Ent-eignung, die der Glaubende im Empfangen durch
den Schenkenden erfahren hat. Die Einsicht verfügt daher nicht wie ein
Drittes über das Endliche und Absolute, indem sie beide miteinander
vermittelt, sondern: gründet in der Freiheit der Notwendigkeit des

Erleuchtetwerdens. Der offenbare Gott wird gewußt kraft seiner Erleuchtung

und zwar in einem Schauen, das die Form des Glaubens
«überflüssig» macht (si te esse nolim credere), weil sie im Überfluß des Lichtes,
in dem eingesehen wird, vollendet ist1.

c) Die positive Indifferenz im Los-lassen der Notwendigkeit des Wissens

Daher isoliert sich für Anselm die Notwendigkeit der Einsicht (über
den Glauben hinaus, der vom Wissen sozusagen relativiert wird) niemals
in einer indifferenten Schwebe, die das Absolute und Endliche in sich

aufsaugt. Die Notwendigkeit des Wissens steilt sich nicht selbstgenügsam

in sich auf, sondern wird sofort los-gelassen. Sie weiß sich als Nichts

7 Daher kann das «si te esse nolim credere» auch nicht durch den Terminus
«Vorläufigkeit» abqualifiziert werden, da der Glaube vom Erleuchtetsein her nicht als
«unbrauchbar» erklärt wird. Er ist ebensowenig der «Form» nach (als «vorstellendes
Bewußtsein» im Sinne Hegels) ein bloßer Übergang in die «Form der Freiheit des

Denkens», die die Notwendigkeit des Begriffenen erfaßt, während der Glaube (seiner
Form nach) noch im sinnlich Zu-fälligen, im Getrennten, weil Gegen-ständlichen
spielen würde. Vgl. dazu Hegel: «Vorlesungen über die Philosophie der Religion»
II (WW, edit. H. Glockner, XVI), S. 353. «In der Philosophie erhält die Religion
ihre Rechtfertigung vom denkenden Bewußtsein aus. Die unbefangene Frömmigkeit
bedarf dessen nicht, sie nimmt die Wahrheit als Auctorität auf» (cf. Anselm: «te
donante») «und empfindet die Befriedigung, Versöhnung vermittelst dieser Wahrheit.

Im Glauben ist wohl schon der wahrhafte Inhalt, aber es fehlt ihm noch die
Form des Denkens» (te donante te illuminante!). «Alle Formen, die wir früher
betrachtet haben: Gefühl, Vorstellung, können wohl den Inhalt der Wahrheit
haben, aber sie selbst sind nicht die wahrhafte Form, die den wahrhaften Inhalt
notwendig macht. Das Denken ist der absolute Richter, vor dem der Inhalt sich
bewähren und beglaubigen soll.» Daher stelle sich die Philosophie nicht über die



Cur non video praesentem 79

«vor» dem Schöpfer aus dem Nichts, als positive (geschaut-habende!)
Armut angesichts der je größeren Fülle des göttlichen Lebens, dem
absoluten «Je-mehr» des Geheimnisses: «quod Deus sit quidquid melius
est esse quam non esse». Das Licht des Seins ist völlig aus dem logisierten
Zustand herausgeholt und bricht als flutendes Leben auf, das sich auf
die Endlichkeit nicht festlegen und in der Zone eines neutralen Mediums
zwischen Gott und Welt nicht hypostasieren läßt.

Der Akt eines grenzenlosen Frei-gebens und Loslassens gewinnt an

Intensität, der im Kapitel XV («quiddam maius quo cogitari nequit) und
XVI (lux inaccessabilis) in aller Schärfe hervortreten wird. - Vom fünften
Kapitel des Proslogion an vergißt sich deshalb das betende Denken förmlich

ganz in Gott hinein. Es gerät in den alles übersteigenden Zug der je
größeren Wahrheit und des je größeren Guten, das von sich her, un-
geschuldet und nicht auf den Begriff zu bringen, die gewonnene Einsicht
durchflutet. Das essentielle «Was» im «ali - quid quo maius non» erhebt
sich im Gebet zum absoluten DU und wird von dorther, jenseits aller
schlechten Relativierung, nochmals frag-würdig : « Quid igitur es, Domine,

quo nil maius valet cogitari?» Und erst in dieser personal eröffneten

Differenz, die sich innerhalb des einen geschauten Lichtes erschließt,
taucht die Autarkie des absoluten Lebens auf: «...summum omnium,
solum existens per seipsum, omnia» (auch das Denken, das Dich denkt!)
« fecit de nihilo». Die Ent-logisierung der Reflexion wird, um der lebendigen

Logik des notwendigen Wissens willen und kraft der absoluten

Gegenwart des Lichtes, radikal durchgeführt. Und dies nicht in einer

vom Denken als solchem her inszenierten Selbstaufgabe, sondern durch
die Wucht der erfahrenen Majestät Gottes, des absoluten Du als er.

Gott wird im Zug und Schwung seiner unermeßlichen Fülle «an ihm
selbst» bedacht und kommt gewissermaßen nurmehr von sich her zur
Sprache (VI), ohne in jenseitiger Einsamkeit verfangen zu sein. Der
«Allmächtige» (VII) und Barmherzige ist «impassibilis» (VIII), rückt
allerdings nicht in eine gegenständliche Differenz von Gut und Böse,

Licht und Finsternis ein, welche Separation das Überströmen seiner
Güte und das «sponte» seiner Notwendigkeit von außen her beschränken
und determinieren würde. Daher geht die absolute Unverfügbarkeit des

göttlichen Vorweg in der Barmherzigkeit auf, die die Versuchung zum

Religion, sondern «nur über die Form des Glaubens, der Inhalt ist derselbe». Bei
Anselm bleibt « Nicht-nicht-einsehen können » der absoluten Autorität des Erleuchtenden

verdankt, die unbedingte Notwendigkeit des Wissens eine geschenkte, aber
in der reinen Gegenwart des absoluten Lichtes.



80 Cur non video praesentem

«scientes bonum et malum» auf der Basis einer begrifflichen Scheidung
beider überwindet. Diese Scheidung hätte die Liebe im Nur-Reichtum
eines im Jenseits hypostasierten Ansichhaltens gegen die Finsternis des

Diesseits gespalten und das«peccatum factum: absque peccato» negiert.
«O immensa bonitas, quae sic omnem intellectum excedis, veniat super
me misericordia ilia, quae de tanta opulentia tui procedit Influât in me,

quae profluit de te» (IX).
Die begriffene Wahrheit der Gegenwart Gottes im Denken ist im

Überfluß der Güte völlig ihrer selbst ledig. Sie schirmt sich gegen die

Verendlichung der Gabe («influât in me») nicht ab; weshalb die Antwort
des Empfangenden das Geschenkte nicht in eine «für sich seiende»

Herrlichkeit, in eine gegen die Trennung gestellte urbildliche Identität von
Geber und Gabe zurückschiebt. Alle essentielle Absonderung des Absoluten

durch das Denken, im Sinne einer begrifflich festgelegten onto-
theologischen Diastase von göttlicher und menschlicher Natur wird
zerbrochen, aber dadurch die Wucht der richtenden Gerechtigkeit nicht in
ein indifferentes «Gott alles in allem» zersetzt oder auflöst.

Dennoch hat sich der Akzent des Sprechens von Gott verlagert : in
Kapitel VI, VII, VIII enthüllte sich Gott mehr an ihm selbst; in den

folgenden Abschnitten IX, X, XI wird im Sprechen von Gott an und für
sich selbst die Bewegung einer Entäußerung, eines Abstiegs sichtbar, in
welcher der göttliche Reichtum unscheidbar mit seiner Armut
zusammengeht, ohne der Endlichkeit zu verfallen 8. Daher führt die Notwendigkeit

des Weges schließlich immer wieder in die absolute Identität
Gottes mit sich selbst, die ihr unendliches Weggeschenktsein nicht dialektisch

außerhalb ihrer selbst findet: Kap. XII «ipsa vita qua vivit». Die
erreichte Identität nimmt sich allerdings wiederum nicht in eine abstrakte
«Sichselbstgleichheit» zurück, sondern wird (in Entsprechung zu den

8 «Minus namque bonus esses, si nullo modo esses benignus. Melius est enim
qui et bonis et malis bonus est, quam qui bonis tantum est bonus» (Kap. IX). Die
Positivität der göttlichen bonitas steht jenseits der gegenständlichen Scheidung
von Gut und Böse. Sie kann aus dieser Spaltung heraus nicht adäquat gedeutet
werden. Nimmt man das Wort «gut» aus der schlechten Differenz von an-sich-hal-
tender Liebe und abgesondertem Bösen, dann darf Gott nicht «gut» genannt werden.

An diesem Punkt hat das «Gespräch» Anselms mit Nietzsche schon begonnen. -
Der Interpretationshorizont: «Entäußerung», «Abstieg» tritt immer stärker hervor:
Die Barmherzigkeit bindet das Licht gerade nicht an die Nacht, sondern enthüllt
die Gerechtigkeit seines freien Verfügens: «universae viae Domini misericordia et
Veritas» (Kap. XI) ; unauflösbar, nicht zu entflechten und dadurch Ruf zur Preisgabe
an die je größere Liebe, ins absolute Leben der Gnade, ins «Gott allein genügt»:
ipsa vita qua vivit (Kap. XII).



Cur non video praesentem 81

Kapiteln VI f.) in analoger Differenz zur Unbegrenztheit und Ewigkeit
der «anderen Geister» (XIII) erfahren und gedeutet. Die «Endlichkeit»
als positive, befreite Freiheit mitten im Verfall bleibt somit der analoge

Interpretationshorizont des Absoluten und als der ausgezeichnete Ort
des denkenden Sich-überlassen-müssens an Gott gewahrt.

d) Die Versuchung zum dialektisch ausgetragenen Los-lassen des Erkannten

Wir begegnen zweimal, im Kap. V/VI und im Kap. XV/XVI, einem

eigenartigen «Verzicht», worin Anselm gewissermaßen das Geschaute an
diesem selbst freigibt und eine «Kehre» zur Endlichkeit vollzieht. Jedesmal

jedoch hatte sich die Endlichkeit auf einen neuen Anfang hin
versammelt, der wieder zum Sehen ins Nicht-sehen aufbricht. Ist diese

Trennung einem Luft-holen zu vergleichen, dessen das Denken bedarf,
um in der Gleichgültigkeit des Gewußten nicht einzufrieren, nicht im
Gewesenen (als Begriffenen) zu erstarren, d. h. um die Dynamik des

reflektierenden Unterwegsseins nicht zu verlieren? Ist das Los-lassen

Anselms ein Verzicht auf das Wissen der Liebe in dem Sinne, daß diese

von sich her nach dem «Schmerz, der Not, Geduld und Arbeit des

Negativen» verlangt, damit sie nicht in ihrem «erbaulichen Spielen mit sich
selbst» ersticke und durch eine abstraktive Vorwegnahme ihrer selbst

(durch ungeduldige Negation des Weges der Entäußerung) sich selbst

zur Vergangenheit mache, d. h. dem absoluten Vergessen verfalle 9?

9 Hegel: «Das Leben Gottes und das göttliche Erkennen mag also wohl als
ein Spielen der Liebe mit sich selbst ausgesprochen werden; diese Idee sinkt zur
Erbaulichkeit und selbst zur Fadheit herab, wenn der Ernst, der Schmerz, die
Geduld und Arbeit des Negativen darin fehlt. An sich ist jenes Leben wohl die
ungetrübte Gleichheit und Einheit mit sich selbst, der es kein Ernst mit dem Anderssein

und der Entfremdung, so wie mit dem Überwinden dieser Entfremdung ist.
Aber dies Ansich ist die abstrakte Allgemeinheit, in welcher von der
Selbstbewegung der Form abgesehen wird» (Phänomenologie, S. 20). In diesem Sinne
wäre die göttliche Wesenheit person-los, nicht im Liebesstrom der trinitarischen
Selbstmitteilung begriffen, sondern das Strömen der ewigen Liebe substantiell
geschlossen, vergegenständlicht, nicht als «Geist» entbunden, den der am Kreuz
vom Vater getrennte Sohn aushaucht und so im Äußersten des Abstiegs bis ins
Geopfert-seiw im Karsamstag das Mysterium der Trinität aufreißt. - Der Rhythmus
des anselmschen Denkens im Proslogion schwingt in diesem Riß, der die Einheit
des Wissens bricht, aber nicht als Negativität zur Funktion des Wissens selbst wird.
Er bleibt Tat der Liebe und wird als solche im Gebet des Denkens gewahrt. Begrif-
fen-haben (Eins-werdung) und Los-lassen verwenden sich für einander und bereiten
so den Weg ins Kap. XXIII vor: Das eine Notwendige als Vater-Sohn-Geist, wobei
die «ökonomische» nicht gegen die «immanente» Trinität ausgespielt wird.

6



82 Cur non video praesentem

Will Anselm dadurch vielleicht der Not entgehen, die ihn zum
Aufhören zwingt, da sich das Sprechen über Gott bald erschöpft, die Worte :

«Allmacht», «Barmherzigkeit» u.s.w. die Fülle des Lebens nicht
erfassen, nicht weit genug tragen, d. h. das Sprechen nicht imstande ist,
das absolute Leben, über das und von dem gesprochen wird, sprechend
in sich aufzunehmen und deshalb in eine abstrakte, unvermittelte Gleichheit,

einen verstandesmäßigen Positivismus leerer Worte absinkt? Ist
schließlich die «Gerechtigkeit» der nicht wankenden, ewigen Substanz
dem nach Leben verlangenden Denken nur in dem Maße erträglich, wie
sie sich ihrer selbst «barmherzig» entäußert, sich verschenkend
übersteigt und das, was aus ihr hervorbricht und erfließt (profluit), nicht im
Urpsrung gefangen bleibt, sondern dem endlichen Denken sich restlos

übereignet (influit) Steckt am Ende hinter Anselms Anliegen ein geheimes

Haben-wollen, das sich auf eine «jenseitige Gegenwart» Gottes

bezieht, die im «Begreifen» (zusammen mit dem Haben-wollen und der
in ihm implizierten «Schuld») unbedingt überwunden werden muß? Hat
es einen Sinn, den Unbegreiflichen zu umkreisen und dabei doch nur
das eigene Versagen zu erfahren?

Wenn aber Gott im argumentum wirklich erkannt ist, gewinnt das

Denken dann aus dem « Begriffen-haben» nicht die Kraft, zentripetal ins

Mysterium einzudringen, da dieses als im Denken offenbares, d. h.

eingesehenes Licht schon außer sich, auf die Seite des Endlichen getreten
ist und dadurch ins Andere seiner selbst hinein sich auf-gegeben hat?

Verfügt das Denken somit nicht über die Vermittlung eines intra im
extra (und umgekehrt), die es ihm ermöglicht, sich gewissermaßen in
einer Schwebe zwischen dem Absoluten und Endlichen anzusiedeln,
damit einerseits von dorther immer neu das Absolute sich durch endliches

Begreifen an ihm selbst in seiner Unerschöpflichkeit lebendig darstelle
und nicht in die Gestalt einer vom Endlichen abgesetzten, geschlossenen
«essentia infinita» absinke und andererseits das Denken nicht an der

Peripherie eines absoluten Substanzblocks scheitere und herumirre,
sondern die Fruchtbarkeit des absoluten Lichtes an ihm selbst die zentrale
Mitte des endlichen Denkens sei? Ist das Denken nicht erst in dieser
seiner unendlichen Endlichkeit und endlichen Unendlichkeit dazu

vermögend, den absoluten Selbstvollzug des Lichtes sowohl zu begreifen
und zu vollziehen als auch, auf Grund seiner Gegenwart im Denken, vom
Absoluten restlos beansprucht und betroffen zu sein

Muß das endliche Sprechen, das sein eigenes Versagen nicht aushält
und in ein seinsvergessenes Reden abgleitet, sein Sprechen vielleicht da-



Cur non video praesentem 83

durch je neu verlebendigen, daß es, auf dem Standpunkt des Dritten
zum Absoluten und Endlichen, in einem Zuge die beiden Sphären trennt
und somit jede für die andere zur nie endenden dialektischen «Auf-gäbe»
macht Kann sich das Denken als den begreifenden Raum der fortwährenden

Selbstauslegung des Absoluten selbst bestimmen, d. h. in der
Form einer nicht bloß endbchen, sondern (im Denken des «aliquid quo
maius non») unendlich-endlichen Andersheit zu Gott sich situieren,
damit das Absolute sich nicht in den Nur-Reichtum reiner Transzendenz
hinein verberge, sondern das Element der ihm notwendigen Negativität
gewinne, so daß es über sich hinaus zur Sprache komme und nicht
monologisch auf sich zurückfalle?

Aber, wenn Gott von denen, die ihn suchen, erkannt««?», wird dann
seine Gegenwart im endlichen Denken, das doch in die Zeit hinein
zerspannt ist, nicht eine reflexiv-verbrauchte, und dadurch in der dissoziierten

Zeit fixiert Rückt das Licht nicht derart in den Begriff ein, daß seine

Gegenwart eine logisierte, d. h. schon erkannt «gewesene» wird, die hinter
dem Denken liegt Gerät das göttliche Heute nicht unter die Kategorie
der zeitlich-geschichtlichen Vergangenheit, so daß die in der Form des

Denkens erfaßte Präsenz nach rückwärts absinkt und nur durch den
haben-wollenden Griff nach vorne kompensiert werden kann Und wenn
das Absolute nicht erkannt ist, stürzt dann der von Anselm bisher zurückgelegte

Weg nicht in die Finsternis des anfänglichen Exils zurück: «cur
non video praesentem », um sich von hier aus nochmals auf den immer
vergeblichen Weg ins Begreifen zu machen Scheitert das Denken nicht
im Vollbringen der Einheit des Unendlichen und Endlichen?

In diesem Zusammenhang ist, gerade für Anselms «Los-lassen des

Begriffenen», ein Blick auf den Schluß der «Phänomenologie des Geistes»

überaus aufschlußreich, sofern Hegel dort den inneren Zusammenhang
von «Phänomenologie» und «Logik» folgendermaßen expliziert: «Wenn
in der Phänomenologie des Geistes jedes Moment der Unterschied des

Wissens und der Wahrheit», d. h. als Moment noch die gebrochene Gegenwart

des sich selbst begreifenden Geistes darstellt, «also die Bewegung
ist, in welcher er sich aufhebt, so enthält dagegen die Wissenschaft diesen

Unterschied und dessen Aufheben nicht, sondern indem das Moment die
Form des Begriffs hat, vereinigt es die gegenständliche Form der Wahrheit

und des wissenden Selbst in unmittelbarer Einheit» 10. Auch bei

10 PhdG. S. 562, wobei natürlich das, was hier «Wissenschaft» heißt, nicht
unmittelbar mit «Logik» im Sinne Hegels identifiziert werden darf, da die Logik



84 Cur non video praesentem

Anselm bricht der Unterschied des Wissens und der Wahrheit immer
wieder durch, obwohl er «te illuminante» zugleich jener Ruhe überlassen

ist, in der das Begreifen unscheidbar mit dem Lebensvollzug des Absoluten

an ihm selbst zusammenfließt. Im Erkannt-haben bewegt sich das

Wissen in der Notwendigkeit der «reinen Bestimmtheit», die Anselm
allerdings nicht als «Begriff» im Sinne Hegels artikuliert, sondern betend

austrägt. Dennoch, ja gerade deshalb erreicht er die Notwendigkeit des

Wissens als «reine, von seiner Erscheinung im Bewußtsein befreite
Gestalt» u. Aber das Loslassen des Erreichten geschieht nicht dialektisch
aus der je neuen Differenz von Ich und Gegenstand, Wissen und Wahrheit,

sondern «geistlich». Was ist damit gemeint?
Nach der Durchführung des argumentum bricht nochmals die Differenz

des absoluten Du zum Geschauten auf. Das Denken ruht im Begrif-
fen-haben, in welchem es sich an die je größere Herrlichkeit des göttlichen

Lichtes hingibt, ohne freilich dadurch eine für es noch «ausstehende

Zukunft» zu intendieren, d. h. den Unterschied von Wissen und Wahrheit

gegenständlich in die unbedingte Gegenwart Gottes im Wissen zu
projizieren. Anselm läßt im Nicht-sehen das Gesehene los, aber der Weg
fällt angesichts des «summum omnium» nicht vergeblich in die Endlichkeit

ab, wodurch das Erkannte in einem schlechten Sinne «verjenseitigt»
würde und die beiden unversöhnten Pole des Absoluten und Endlichen
nochmals ihre «Vermittlung» provozieren müßten, die das begreifende
Denken zu leisten hätte. Anselms Loslassen rückt das absolute Licht
nicht in eine fade, bloß essentiell geprägte Sich-selbst-gleichheit zurück,
so daß dieser Tod des erkannten Lehens wiederum nur durch den Tod der

Negativität, d. h. durch eine neue Preisgabe in die Endlichkeit des «sinnlichen

Bewußtseins» und dadurch in den phänomenologischen Unterschied

von Wissen und Wahrheit überwunden und ins «aufschäumende
Leben» hinein erlöst werden könnte. Nein, das Wissen ruht in der absoluten

Vermittlung von Einheit und Vielheit in Gott selbst, in der absoluten

Armut des an ihm selbst absolut entäußerten Reichtums der Liebe,
deren Leben nicht einseitig durch ein «sacrificium ad extra» als Leben
sich enthüllt, sondern an ihm selbst ewig weg-geschenkt, seiner selbst

entäußert ist.
Hegel steht am Schluß der Phänomenologie in einer analogen Krisis,

das zur Voraussetzung hat, was aus der Betrachtung der Phänomenologie sich «als
Resultat erwiesen hatte» (WW edit. H. Glockner IV, S. 72).

11 ebd.



Cur non video praesentem 85

die er jedoch (bei aller formalen Analogie zu Anselm) grundlegend
verschieden beantwortet: «Die Wissenschaft» (als sich begreifende Einheit
von Wissen und Wahrheit) «enthält in ihr selbst diese Notwendigkeit,
der Form des reinen Begriffs sich zu entäußern, und den Übergang des

Begriffs ins Bewußtsein. Denn der sich selbst wissende Geist, ebendarum,
daß er seinen Begriff erfaßt, ist er die unmittelbare Gleichheit mit sich

selbst, welche in ihrem Unterschiede die Gewißheit vom Unmittelbaren

ist, oder das sinnliche Bewußtsein, - der Anfang von dem wir
ausgegangen ; dieses Entlassen seiner aus der Form seines Selbst ist die höchste
Freiheit und Sicherheit seines Wissens von sich» 12. Die Wissenschaft als

Einheit von Wissen und Wahrheit geht mit Notwendigkeit in die Diastase

(«dis-tentio» im Sinne Augustins) des sinnlichen Bewußtseins zurück,
weil sie in ihrer Sich-selbst-gleichheit abstrakt, d. h. leer ist. Einen
ähnlichen Abstieg vollzieht auch Anselm im Opfer des Wissens. Aber dieses

Opfer hat seinen Grund nicht im Status der Abstraktheit des Wissens,
sondern in der betenden Liebe. Es geschieht kraft des Opfers der Liebe
im peccatum factum und somit aus der Annahme der Schuld - was nur
durch die befreiende Gegenwart der Liebe im Sünder, also im Licht der

Erlösung möglich ist. Für Hegel weiß das Wissen seine Grenze und opfert
sich auf, - wie Hegel sagt: «in höchster Freiheit», was nicht übersehen
werden darf! Aber das Opfer verschwimmt in der Zweideutigkeit von
Freiheit (Freiwilligkeit der Hingabe: «Er hat uns zuerst gebebt») und
Notwendigkeit des Ubergangs aus der Sich-selbst-gleichheit in die
Entäußerung (Drang nach Vermittlung des leeren, «gewesenen» Begriffs). So

enthüllt sich bei Hegel das Opfer des Los-lassens als die Darstellung des

Geistes in seinem «Werden zum Geist»: «sein reines Selbst als Zeit außer

ihm, und ebenso sein Sein als Raum anschauend» 13.

e) Die Positivität der «Fernem und die «pneumatische Sinnlichkeit»

Im Kap. VI des Proslogion fragt Anselm aus einer unübersehbaren
Nähe zu Hegels Ringen: «Verum cum melius sit esse sensibilem,
omnipotentem, misericordem, impassibilem quam non esse: quomodo es

sensibibs, si non corpus; aut omnipotens, si omnia non potes; aut miseri-

cors simul et impassibibs » Grundsätzlich gefragt: Wie kann der absolute

Reichtum der Wahrheit, des Lichtes an ihm selbst «arm», seiner

12 PhdG. S. 563.
13 ebd.



86 Cur non video praesentem

selbst entäußert sein? Wie ist das ewige Opfer in der absoluten Liebe
beheimatet? Oder: wie kann das Andere zu Gott in ihm selbst, in der
Form absoluter Einheit, ewige Tat der Liebe sein?

An diesem Punkt springt die Einsinnigkeit der gleichgültigen
«essentia infmita» auf, jedoch nicht aufgrund ihrer abstrakten Sich-

selbst-gleichheit, sondern im Geheimnis der Dreifaltigen Liebe, die in
den folgenden Kapiteln VII f. durch die leise Andeutung ihrer Kenosis

ganz verhalten berührt wird und zur Sprache kommt.
Schon im Übergang von Kap. V («Tu es quidquid melius est esse

quam non esse») zu Kap. VI («vere tarnen eo modo summe sensibilis es,

quo summe omnia cognoscis») hatte Anselm im Loslassen des «Je größeren»

eine Wende zur pneumatischen «Sensibilität» Gottes vollzogen,
ohne auf das dialektische Geleise einer Entäußerung ins sinnliche
Bewußtsein zu geraten.

Im Kapitel XVII gewinnt diese Wende ihre äußerste Schärfe. Im
Kap. XV bricht das «quod maior sit quam cogitari possit» durch (analog

zu Kap. V: «quidquid mehus est esse quam non esse») ; Kap. XVI nennt
das «unzugängliche Licht: «Wahrlich, deshalb sehe ich es nicht, weil es

für mich zu stark ist», so daß der Abstieg durch die Präsenz der Fülle
geschieht, die Verdemütigung angesichts des Glanzes, der Weite und
Unermeßlichkeit des Lichtes durchgetragen wird. Aber das Übermaß ist
weder identisch mit entzogenem Reichtum noch wurzelt die Kehre zur
Endlichkeit («wie weit bist Du von mir») im Ansichhalten Sich-selbst-

gleichheit) des Absoluten gegen sein Erfaßt- und Begriffensein. Nein,
Gegenwart und Ferne deuten sich wechselseitig: «wie weit bist Du von
mir, der ich Dir so nahe bin! Wie entrückt bist Du meinem Blick, der
ich Deinem Blick so gegenwärtig bin».

Im Kap. XVII klafft die Differenz von unzugänglichem Licht und
Finsternis (Elend) nochmals auf. Anselm hat das Erkannte völlig
losgelassen, ein vom Menschen her unschließbares Noch-nicht kommt zum
Vorschein: eine Entäußerung in Zeit und Raum; Opfer der Einheit von
Wissen und Wahrheit, aber durchflutet vom Gebet, das kraft des Opfers
der absoluten Liebe die Einheit vollbringt obwohl : «non potest intellectus
meus ad ipsam».

Erstaunlich ist die Tatsache, daß das Los-lassen wieder (analog
zu Kap. VI), die pneumatische Sensibilität Gottes eröffnet. Der «Geist»

opfert sich im Wissen seiner Grenze nicht nach außen ins «Werden zum
Geist» hinein. Er ist vielmehr jenseits aller Substanziierung in der
immanenten Trinität (die Hegel, koste es was es wolle, im dialektischen Feuer



Cur non video praesentem 87

der Negativität verflüssigen will), an ihm seihst pneumatisch-sinnlich
verfaßt. Zwar kehrt auch Anselm in den dia-statischen Anfang, mitten
in die Ferne zurück: «in mir und um mich bist Du - und ich fühle Dich
nicht» (nicht nur mit den körperlichen Sinnen, sondern «in anima»!) heißt
es im Kap. XVI. Aber gleich darauf zeigt sich, daß es sich hier nicht um
eine einseitige, dialektische Entäußerung ins gegen-ständlich-sinnliche
Bewußtsein handelt, sondern das Nicht-Fühlen von innen her dem
geistlichen Sinn überantwortet bleibt, aufgrund dessen Anselm von Gottes

pneumatischer Sinnenhaftigkeit (Schönheit, Wohlklang, Wohlgeruch,
Wohlgeschmack, Zartheit) sprechen kann. Die versagende Sinnlichkeit
im Elend der Finsternis ist ganz und gar von Gottes «Sinnlichkeit»

getragen und «vermag» sie im Unvermögen: betend zu erfahren. Flier
geschieht keine Rückkehr zum Anfang der sinnlichen Gewißheit als der

zugleich reichsten und ärmsten Wahrheit. Vielmehr verweilt das Denken,
über die logische Rationalität hinaus und mitten in seiner Trennung vom
unzugänglichen Licht, hetend im über-wesenhaften, nicht auswertbaren

(«in-effabili modo») Element der pneumatischen Sinnlichkeit des Absoluten,

der alle abstrakte Sich-selbst-gleichheit übersteigt und dadurch
auch das Wissen nicht dialektisch in den Anfang zurück-nötigt (mag man
auch diesen Vorgang mit dem Akt der «höchsten Freiheit» des Geistes

gleichsetzen).
Erst aus dieser inneren Verwandlung des Denkens im Element der

erfahrenen pneumatischen Sinnlichkeit der Liebe kann Anselm im neuen

Durchtragen der Ferne den Weg weitergehen und sich wieder denkend
auf die absolute Positivität des je größeren Gottes hin sammeln, bis

Kap. XXII: «Er allein ist, was er ist». Aber die jetzt erfahrene Identität
des absoluten Lichtes kann sich, nach der langen Vorbereitung, als

Mysterium der Trinität enthüllen (Kap. XXIII) ; als die absolute
Notwendigkeit der Einheit von Macht und Entäußerung, Reichtum und
Armut, reinem Licht und Wir-Gestalt pneumatischer Sinnlichkeit : Einheit

in Vielheit im absoluten Wir, das die gegenständlich geprägte Differenz

von «Ich und Gegenstand» des «sinnlichen Bewußtseins» um ein
Unendliches übersteigt. Der jeweilige Rückgang Anselms in die Ferne
bedeutet somit kein negatives Absinken gegenüber dem Licht, sondern
ist als Abstand-nehmen selbst positive Vorbereitung für die Erfahrung
des absoluten Abstandes der Liebe im Lebensvollzug von Vater, Sohn

und Geist. Die Armut des Nicht-sehens gründet auch in der Finsternis
der Sünde, aber sie ist und bleibt positive Demut des Hebenden
Sichüberlassens.



88 Cur non video praesentem

2. Die Not-wendigkeit der Trennung

a) Die Dia-stase von objektiver und subjektiver Gestalt des einen Lichtes

Daher fragt Anselm im Kapitel XIV konsequent: «Quomodo et
cur videtur et non videtur Deus a quaerentibus eum » Er hat gefunden
und erkannt: in der objektiven Gestalt des «summum omnium» und in
der subjektiven Gestalt des «aliquid quo maius cogitari nequit.» Das
«Summum» wird nicht als fixer Punkt jenseits des Endlichen und als

von diesem nur-getrennt erreicht14. Vielmehr geht der ganze Weg durch
die Vielheit des Seienden in das Denken der absoluten Einheit des Lichtes
mit ein. Daher: «summum omnium». Das Seiende kann sein und kann
auch nicht sein. Aber dem Endlichen wird nicht bloß eine solche
Ambivalenz zugemessen. Im summum enthüllt sich der absolute Vor-zug des

Seins vor dem Nicht-sein, das mitten in der Bedingtheit des Endlichen

14 Dabei ist zu beachten, daß die sogenannte «subjektive» Gestalt völlig dem
«credimus te (in absoluter Objektivität!) esse aliquid quo maius non» verdankt ist.
Aus den beiden Gestalten läßt sich keine Entgegensetzung konstruieren, da das
«aliquid quo maius cogitari nequit» nicht einen unendlichen Begriffshorizont
umschreibt, sondern selbst subjektive Gegenwart der absoluten Objektivität im Denken
ist. Insofern gehört die « subjektive » Gestalt dem Denken nur im Maße des Uber-sich-
verfügen-lassens, von Gottes freiem Zutreten auf das Denken her. Sie darf niemals
instrumentalisiert oder in der Form eines Abstractum manipuliert werden. Dann
allerdings würden Form und Inhalt dissoziieren und die Frage würde auftauchen:
wie die Brücke vom Gedacht-sein zum Wirklich-sein zu schlagen ist.

Aber, bei Anselm ist die «reine Einfachheit des Denkens» eine Frucht der
Präsenz des Absolut Einen im Denken: «Gleiches wird durch Gleiches erkannt», so
daß Gott durch Gott («Te esse aliquid ...») erkannt wird. Vgl. Plotin (III, 8, 9,
22 f.) : Wir erkennen das Eine T<p 'sv 'rjpiv 'opioEco — 'éa-ïi yap xal —ap' 'r^rtv aüroü».
Das «aliquid quo maius cogitari nequit» verwendet sich selbig für die objektive
Fülle des absoluten Lebens, so daß «nicht mehr der Mensch sieht, sondern das
ewige Sehen selber in ihm sehend geworden ist» (Schelling, «Kritische Fragmente»
WW VII 248). Gerade darin liegt die absolute Affirmation des endlichen Wissens
als endlichen, jenseits aller gegenständlichen und substanziierten Diastase von
Absolutem und Endlichem. Andererseits darf die Einheit von objektiver und
subjektiver Gestalt nicht durch eine neutralisierende Indifferenz in der Schwebe gehalten

und auf der Brücke einer subjektiven Objektivität bzw. objektiven Subjektivität
lokalisiert werden. Hierin liegt für die «ästhetische Vernunft» die große Versuchung.
Das Einfach-werden des Denkens im Erschwingen des «aliquid quo maius non»
läuft niemals innerhalb der Reflexion als solcher ab, sondern vollendet sich in der
Hingabe, in der Selbstüberantwortung (besser: im Sich-genommen-werden!), was
Anselm in fortwährendem Gebet vollzieht (Vgl. Plotin: &caTaciç ôcTrXcoaiç

èirESoaiç au-roü: VI, 10, 12 f.; VI, 10, 13-17; VI, 9, 11, 22 f.), so daß das Denken im
gelassenen Nicht-wissen die vom absoluten Leben erfüllte Differenz des Wissens
zur Endlichkeit austrägt und so: «weiß».



Cur non video praesentem 89

als Präsenz des Unbedingten in ihm zum Vorschein kommt, obgleich
das Endliche nicht Herr über seine ihm innerliche Notwendigkeit ist.
Es erreicht diese nur im Über-schritt, unter dem Anspruch des «quo
maius non»: im cogitare. Beide Gestalten sind im Ort der urbildlichen
Einheit der Seinswahrheit mit Gott, der sich selbst in ihr zeigt, untrennbar

eins: ein Licht. Trotzdem bricht im Kapitel XIV die (im positiven
Sinne) fragwürdige Trennung von objektiver und subjektiver Gestalt
auf, ohne daß dadurch das eine, in sich ungeteilte Licht der unbedingten
Epiphanie Gottes an ihm selbst in zwei Teile gegenständlich auseinandertreten

würde.
Vom Denken her läßt sich diese Trennung so befragen : wie kann das

Denken in der absoluten Präsenz des Lichtes («te illuminante») «reich»

sein, gerade in der Armut auf «Dich» hin, also in einer vom Denken
selbst her unschließbaren Differenz zum absoluten Du, sofern Du doch
in ihm erscheinst und so «da» bist? Wie kann es umgekehrt arm sein

auf den je größeren Gott hin, der sich seinerseits ungeteilt dem Denken
schenkt, gewährt und selbst der Reichtum des «aliquid quo maius non»
in der Sphäre des Denkens ist

Von Gott her: Wie kann in der absoluten Gabe des Lichtes der Geber
restlos und unverhüllt erscheinen, aber eben darin - und nicht nur im
empfangenden und ihn begreifenden Denken -: «quiddam maius» sein?

Warum und wie verbürgt «der Vater, der größer ist als ich», die Wahrheit,

daß,«wer den Sohn sieht, den Vater erkannt hat»? Macht die Präsenz
des Logos im Endlichen als Endlichen, weil der Vater in seinem absoluten

Licht-Wort sich selbst ganz und restlos mitgeteilt hat, die bleibende Differenz

von Geber und Gabe nicht überflüssig? Und wenn der Vater «größer»
ist, derart, daß seine personale Differenz zum absoluten Wort im Adjectiv
«größer» bloß gegenständlich aus-gehalten und ausgesprochen wird, - was
und wen spricht dann das Licht vom Licht in der Endlichkeit aus?

Nicht Gott selbst würde «sich» sagen, sondern die Endlichkeit das absolute

Wort sich selbst zusprechen oder aus sich hervortreiben.
«Nam si non invenisti Deum tuum: quomodo est ille hoc quod

invenisti, et quod illum tarn certa veritate et vera certitudine intellexi-
sti? » Wie kann eine solche Frage in der Form des «si non» überhaupt ans

Licht treten : angesichts des wahren und gewissen Erkannt- und Gesehenhabens?

Hat etwa die Seele Gott nicht gefunden? Hat sie sich wie der

«insipiens» nur in eine logisierte Sphäre des Seins verstiegen und einen
bloß formalisierten conceptus des «aliquid quo maius non», ein auf
der Basis autonomer Endlichkeit hypostasiertes Licht gegen die con-



90 Cur non video praesentem

ceptio der lebendigen Wahrheit ausgespielt, d. h. im Begreifen gerade
das Empfangen verraten?

Wenn nicht, was bedeutet jedoch dann das Nicht-erkennen im
Erkannt-haben Wird das Denken dadurch auf seinem Weg in der

geschichtlichen Horizontalen zwischen die Fernen einer hinter ihm
hegenden Vergangenheit (des Gewußt-habens) und einer ausstehenden

Zukunft (des noch nicht begrifflich erfaßten Mysteriums) geworfen Wird
es in einem leeren Jetzt der Vergeblichkeit ausgeleert, so daß es gezwungen

ist, vom Punkt Null seiner unerfüllten Gegenwart aus, die Zukunft
mit dem Gewesenen zusammenzuschließen, d. h. jedoch unter den
gegebenen Voraussetzungen: in der Flucht nach vorne, ins Begreifen des

Mysteriums hinein, dieses dem Schon-Gewußten im Praeteritum auszuliefern

Bleibt somit ein Rest von Entzogensein des Absoluten in der objektiven

Gestalt des «summum omnium»? Ein substantiell gegen das Denken

abgeschiedenes «quiddam maius» gegenüber der subjektiven Gestalt
des Wahrheitslichtes übrig, so als könnte das Denken im «aliquid quo
maius non» die vohe Gestalt der Seinswahrheit nicht erschwingen; als

bliebe das Denken der «ganzen» Wahrheit (in einem schlechten «debere») :

die vollkommen durchgeführte Gestalt des begreifenden Begriffs, der
keinen Rest von Nicht-erkanntem übrigläßt, allererst noch schuldig?

Liegt die Unfähigkeit des Entsprechens aufseiten des Denkens oder kann
es nicht entsprechen, weil Gott sich nicht gewährt Oder hat das Denken
vielleicht nur deshalb «Zukunft», weil Gott in ihm nicht ankommt, so

daß die ausstehende Zukunft das Denken nötigt, den Ort des Gewesenen

zu verlassen und nach vorne zu eilen, ohne jedoch in seiner Gegenwart
frei sein zu können?

Und wenn das unschaubare Urbild sich im Abbild spiegelt15, liegt
es dann nicht nahe, den Konflikt von Sehen und Nicht-sehen dahingehend
aufzulösen, daß der endliche Geist sich ausschließlich auf sich selbst
konzentriert, die Zukunft Gottes verdrängt und nur auf die Sicht «vom
Rücken her» sich beschränkt - also einem in ihm gewesenen Gott
gegenübertritt, dessen Wirklichkeit längst vergessen ist, weil der Mensch sie

durch «Verendlichung» hinter sich gebracht hat? Gibt es ein Vernehmen
und Empfangenhaben des Lichtes «in speculo» der mens rationalis, so

15 Vgl. M. 65 : «... ut cum vultum alicuius consideramus in speculo. Sic quippe
unam eandemque rem dicimus et non dicimus, videmus et non videmus». «Aptissime
igitur ipsa (mens rationalis), sibimet esse velut speculum dici potest, in quo specule-
tur, ut ita dicam, imaginem eius, quam facie ad faciem videre nequit » (M. 67).



Cur non video praesentem 91

daß diese die Gegenwart des absoluten Lichtes gerade im Akt des specu-
lari zugleich an ihm selbst frei-gibt, also das Nicht-sehen das Sehen

verbürgt und umgekehrt das Sehen Unterpfand für die sich über alles Erwarten

und Begreifen hinaus schenkende zu-künftige) Fülle des Lichtes
ist? Anders gesagt: wie kann in speculo mentis rationalis sowohl die
bloße Widerspiegelung des absoluten Lichtes vermieden werden, das,

aufgrund der Passivität des Endlichen, ins Jenseits zurückfällt und mit
sich allein bleibt, - als auch die absorbierende Antezipation der unendlichen

Wahrheit im tragenden Gefäß der Endlichkeit überwunden werden,
die in der Versuchung ist, die Gabe des Lichtes in der «Selbstbespiegelung»

einzufangen? Wir sehen, welches Spektrum sich im Horizont des

Ansatzes eröffnet: das ganze Thema der «neuzeitlichen Subjektivität»
stellt sich, samt ihrer Problematik, in nuce dar.

«Si ergo vidit lucem et veritatem, vidit te. Si non vidit te, non vidit
lucem et veritatem» (P. XIV). Das absolute Du ist das Licht seines

Erscheinens und dieses ist mit ihm urbildlich eins 16. Gott gibt sich als

absolutes Du restlos im Licht der Seinswahrheit zu erkennen und doch
eröffnet sich zwischen Dir (dem Te im «credimus <te> esse aliquid ...»)

und dem «aliquid quo maius non» eine Differenz, die den fragwürdigen
Ort unserer Erörterung umschreibt.

Darf der Unterschied im Rhythmus von Lichtung und Verbergung,
Anwesenheit und Entzug ausgelegt werden Müßte man nicht eher sagen,
daß das Sich-Verbergen aufseiten Gottes nichts anderes ausspricht als

die Wahrheit, daß er sich dem Endlichen restlos übereignet hat, in ihm
das absolute Thema der endlichen Freiheit selbst geworden ist, ohne
daß diese die Wiederkehr des Herrn, der ihr sein ganzes Vermögen
überlassen hat, in der Endlichkeit antezipieren könnte? Wie ist aber das

Denken dieser Einheit von Lichtung und Verbergung eingestaltet?
Vollzieht es diesen Rhythmus so mit, daß allein er in ihm waltet und dadurch
den Akt des Denkens aus sich entläßt oder erfaßt es ihn bloß als eine

Weise seines eigenen Selbstvollzugs Zerstört die auszutragende Trennung

von Seinswahrheit und absolutem «Du» die urbildliche Identität des

absoluten Lichtes und seiner Erscheinung oder gehört sie in deren innerstes

Wesen, so daß das Wissen seine unendliche Notwendigkeit im «aliquid

16 Weshalb auch Erigena sagt, daß die Theophanie mit Recht «Gott» genannt
werden könne; weil Gott im Erscheinen, im TtpéoSoç (Plotin) gerade der Eine bleibt
(povf)). «Addidisti etiam non solum divinam essentiam incommutabiliter in seipsa
existentem Deum vocari : sed etiam ipsas theophanias quae ex ea et de ea, in natura
intellectuali exprimuntur, Dei nomine praedicari » (Erigena DN I, 8, 4).



92 Cur non video praesentem

quo maius non» nur im Maße der Hoffnung begreift, in der es die Zukunft
des schon Getanen vom absoluten Du her sich geschehen läßt? Wirft
die durch die Trennung eröffnete Differenz des Absoluten und Endlichen
schließlich beide nur auseinander, so daß sich die Hoffnung auf eine nie

ankommende, «gewesene» Zukunft des essentiell fixierten «summum
ens» ausstreckt, - oder verbürgt die Trennung nicht gerade die unspaltbare

eine Liebes-Initiative des Absoluten und Endlichen, die Tat eines

Einsatzes, der die zwei gegen-ständigen «Seiten» aufhebt und dem Endlichen

deshalb zu «eigen» ist, weil er im absoluten Umsonst des göttlichen
Vorweg verabgründet ist? 17

b) Die Einheit von Sehen und Nichtsehen aus der Identität von absolutem

Du und unendlichem Licht: durch die Trennung beider

Die Gabe des Lichtes ist mit dem Geber urbildlich identisch : in ihr
spricht sich der Schenkende vorbehaltlos aus. Aber sie ist als Gabe

zugleich nicht der Geber. Kann man daraus einen absoluten Widerspruch
konstruieren und diesen zum «Anfang» einer absoluten Vermittlung
machen, die im transzendentalen Horizont einer Gabe (als dem erscheinenden

Licht des Absoluten, der unendlichen «Theophanie») ansetzt, in
der einerseits alles gewesen («Sein») ist, weil das Absolute im unendlichen
Licht des Seins sich absolut öffnet und erschließt, und die andererseits

(als das im gewissen Sinne Andere zu Gott) zugleich «Nichts», weil nicht
das Absolute als «quiddam maius» ist18?

Bezieht sich das Denken einseitig auf die Trennung der Gabe vom
Schenkenden (d. h. : auf die Unmöglichkeit einer Hypostasierung des

17 Im Horizont der befragten Einheit von Sehen und Nicht-sehen aus der
Identität von absolutem Du und unendlichem Licht: durch die Trennung beider
entfalten sich drei Fragen: «Was kann ich wissent Was darf ich hoffen? Was ist zu
tun?» (vgl. Kant!). Diese drei Fragen laufen jedoch in einer vierten zusammen, in
der sich der Grundriß des Endlichen als Endlichen thematisiert, um den es hier
geht: «Was ist der Menscht». Die Analogie zu «Glaube, Hoffnung, Liebe» ist
unverkennbar.

18 An diesem Punkt ist schon (für später) auf die Strukturanalogie zum
«spekulativen Anfang» (Sein Nichts) zu verweisen, wie Hegel ihn in seiner «Logik»
entfaltet: «Der Anfang enthält also beides, Sein und Nichts; ist die Einheit von
Sein und Nichts; - oder ist Nichtsein, das zugleich Sein, und Sein, das zugleich
Nichtsein ist» «Ferner Sein und Nichts sind im Anfang als unterschieden vorhanden;

denn er weist auf etwas Anderes hin;» «das Anfangende ist noch nicht»...
«Ferner aber ist das, was anfängt, schon, eben so sehr ist es auch noch nicht. Die
Entgegengesetzten, Sein und Nichtsein sind also in ihm in unmittelbarer Vereinigung;

oder er ist ihre ununterschiedene Einheit» (WW, edit. H. Glockner, IV, S.78).



Cur non video praesentem 93

erscheinenden Lichtes als substanziiertes Ab-solutum neben Gott), dann
verabsolutiert es deren Verendlichung, den Akt ihrer Kenosis zur endlichen

Subsistenz, d. h. die geschaffene Positivität des von den endlichen

Wesensgestalten empfangenen, beschränkten und in die Vielheit hinein

geteilten Lichtes. Die «selbige Verwendung» des geschenkten Lichtes
mit dem schenkenden Ursprung tritt zurück. Das Sein wird nurmehr als

materiell Seiendes erblickt, das den Austrag des Empfangen-habens und
somit das Ereignis der Begabung als eine gewesene, d. h. abstrakte,
nichtige Figur seiner Genesis von sich abfallen und hinter sich zurücklassen

kann. Das Ursprungs-Ereignis des Endlichen als Endlichen
versinkt im Vergessen. Das Denken setzt im «Es gibt» der immer schon

«währenden», «dauernden» endlichen Realität an und bewegt sich bloß

diskursiv in der vorhandenen Vielheit einer im Grunde sich selbst
genügenden Welt, die in der Sphäre ihrer «Realität» west19. Auf diesem Weg
gerät das Denken in die Gefahr, die Dimension der ursprünglichen
Erscheinung des geschenkten Lichtes völlig zu verlieren und sich in der

gefügten, «gesetzten» Essentialität der endlichen «res», d. h. in der Sphäre
des immer schon mit der endlichen Wesensgestalt geeinten Seins
anzusiedeln. Der Rückgang in den Grund kann daher, angesichts der im «Es

gibt» der Realität verstrickten Reflexion, nur durch einen forcierten
Prozeß der Abstraktion durchgeführt werden, in dem das Denken die
viskose Sphäre einer in gegenständlicher Widerständigkeit erstarrten
Welt durch die Aggressivität des trennenden und verknüpfenden
Verstandes aufarbeitet, sie durch Analyse und Synthese zum Begriff erhebt,
um auf diesem Weg die Andersheit der Realität in ihrer Substanzialität
dem wissenden Subjekt der «Freiheit») zu verinnern.

Vertikal gesehen liegt diesem Vorgang jedoch Folgendes zu Grunde:
die Armut der Gabe des Seinslichtes wird gegen seine Einheit mit dem

Schenkenden und dessen Theophanie in ihm, die Kenosis gegen die
Herrlichkeit des Lichtes im Anfang vom absoluten Du her abgetrennt. Der
gähnende Schlund der Welt hat das Licht in sich hineingefressen, getötet
und sieht das Getötete in Gestalt des eigenen prallen Bauches an. Dieser

19 Hierbei expliziert sich «Realität» einseitig vom transzendentalen Moment
des Seins als «res» her, d. h. aus der Wucht eines auf die absolute Macht bezogenen
Durchstoßens der Verendlichung des Seins in jene Sphäre, in der es mit den
materiellen Wesensgestalten des Seienden immer schon verschmolzen ist. Die Lichtfülle
der «griechischen» urbildlichen Identität des Seins mit Gott wird verdrängt; das
Sein in der Idealität einseitig als «Nichts», d. h. in der Idealität als nicht für sich
bzw. nicht neben Gott subsistierend erfahren, so daß die spekulative Thematik
seiner überströmenden Verendlichung völlig in den Hintergrund tritt.



94 Cur non video praesentem

muß seinen Inhalt wieder loswerden, um nicht an Selbstvergiftung zu
sterben. So verkehrt sich die selbstgenügsame Sattheit in eine «anale

Aggressivität» und Produktionswut mit dem Ziel: «sich selbst los-zu-
werden». Das aber kann die «Arbeit» als Selbstentäußerung nicht leisten,
weil sie in jedem Akt rückläufig gerade das Ereignis der Selbst-losigkeit
und «Armut durch Empfangen-haben» als Struktur der eigenen Existenz
leugnet. In diesem Kontext ist die immerwährende Versuchung der
«lateinischen» Denkform im Austrag der Einheit von urbildlicher Identität

von Gabe und Geber in der Trennung beider zu sichten 20.

20 Wenn im Fortgang unseres Gesprächs mit Anselm und Erigena immer
wieder der Begriff der «griechischen» und «lateinischen» Denkform auftaucht, so
ist damit kein a priori festgelegter Interpretationsraster gemeint, unter den die
beiden Denker subsumiert bzw. nach gewissen Struktur-Analogien miteinander
verglichen werden. Es handelt sich bei den «Denkformen» weder um an sich
«eindeutige» oder «präzise» eruierbare Termini noch um historisch fixierbare, in sich
geschlossene Gestalten der Reflexion, die sich einem spezifischen, distinkt umschreibbaren

geschichtlichen Sektor zuordnen lassen. Ebensowenig ist damit ein «Vexierbild»

aus Piatonismus und Aristotelismus oder eine abstrakt universalisierte Formel
ihres wirkungsgeschichtlichen Verlaufs gemeint. Was unter den beiden Denkformen
zu verstehen ist, dies kann nur im Fortgang der Untersuchung selbst sich zeigen und
läßt sich daher nicht, angesichts einer im Dialog notwendigen Klärung der
Standpunkte, vorweg instrumentalisieren. Von «Denkform» darf somit nur jenseits einer
dem Denkvollzug und der bedachten Sache immer äußerlich bleibenden Etikettierung

gesprochen werden. Trotz dieser Vorbehalte intendieren wir mit «griechischer»
Denkform: ihre platonisch (-neuplatonische) Gestalt, ohne Aristoteles gegen sie

auszuspielen oder die lateinische Denkform gegen-ständlich gegen sie abzusetzen.
Es geht vielmehr um eine innere Differenz, deren Schärfe dort hervortritt, wo die
genuin spekulative Dimension als elementare Sphäre der Auseinandersetzung beider
zum Durchbruch kommt. In einer bestimmten Dimension des Denkens gewinnen
beide Denkformen zueinander ein dialogisches Verhältnis, dessen Mitte in der
philosophischen Erfahrung des Seins als Liebe liegt und das um so intensiver hervortritt,
je radikaler das Denken, aufgrund dieser Erfahrung, seinen Einsatz wagt. Diese
transzendentale Mitte läßt sich jedoch ihrerseits keineswegs abstraktiv logisieren
oder zu einer Meta-Theorie über den verschiedenen Denkformen formalisieren und
hypostasieren. Sie ist kein systematischer Ort zum Zwecke der Integration
philosophiegeschichtlicher Disparatheiten, sondern die befreiende Gegenwart ihrer uni-
tiven Wiederholung im lebendigen Da des «Selben» (nicht «Gleichen»). Insofern
handelt es sich hier um den Versuch, etwas von der Mitte aufleuchten zu lassen,
die dem Denken aufgegeben ist, und zwar nicht als ein zu bewältigendes Zentrum,
sondern als der es tragende und freigebende Grund, der, weil er in es weg-gegeben
ist, ihm die Kraft schenkt, sich an ihn wegzugeben. Vgl. dazu: F. Ulrich: «Das
Problem einer Metaphysik in der Wiederholung», in «Salzburger Jahrbuch für
Philosophie» V/VI (1961/62), S. 263-298. Zur christlichen Rezeption der
«platonischen Denkform» und ihrem mannigfaltigen Spektrum: E. von Ivanka: « Plato
christianus». Einsiedeln 1964; «Piatonismus und Neuplatonismus» in «Handbuch
theolog. Grundbegriffe», München 21970, III, S. 340 ff. und W. Beierwaltes:
«Piatonismus und Idealismus», Frankfurt/M. 1972.



Cur non video praesentem 95

Gerade in ihrer Einseitigkeit trifft jedoch diese Denkform innerlich
mit der in objektiver Gestalt sich verströmenden kosmischen Theophanie

zusammen, die, wird sie verabsolutiert, das absolute Licht mit dem
welthaften «Es gibt» des Seienden zusammenfließen und in ihm sich
ausbreiten läßt und zwar so radikal, daß dieser Überhang des Einfließens
ins Andere nur durch die namenlose Über-wesenhaftigkeit des «Einen»

(in der «griechischen» Denkform) überholt werden kann. Im Horizont
der einseitig vollzogenen «lateinischen Denkform» hingegen tritt der
schenkende Ursprung im Überfließen und Sich-verströmen vom Zentrum
seiner Überwesenhaftigkeit her ins Verborgene, was soweit gehen kann,
daß dieEndlichkeit, aufgrund eines vom Schenkenden abgelösten schlechten

Empfangen-habens, totalitär zur «weltlichen Welt» sich verschließt,
in fixer, unvermittelt faktischer Identität erstarrt und zu einem antlitzlosen

An-sich zusammenschrumpft.
Konzentriert sich das Denken jedoch andererseits einseitig auf die

Einheit von Geber und Gabe im Außer-acht-lassen der Differenz, des

Abschieds der geschenkten Gabe vom Ursprung, dann ist es zumindest
in der Gefahr, den Geber mit der Gabe derart zu verklammern bzw.
sie in einander so übergehen zu lassen, daß die Trennung beider immer
schon durch die Emanation (efluxus) in der Idealität überholt ist, Gott
im Sein in die empfangenden Wesensformen der Kreatur ausfließt, was
schließlich nur durch sein «super-esse» bzw. seine «super-essentialis
bonitas» (Erigena) reduktiv, d. h. in das absolute Mysterium des

Ursprungs hinein aufgearbeitet werden kann. Hier enthüllt sich das Seinslicht

im Ursprung schon in einer gewissen Wesenhaftigkeit, die die

Versuchung in sich birgt, dem Licht vom Licht einen substantialen Charakter

einzuflößen, den Riß der Entäußerung der Gabe in ihrem Verschenktsein

in der Idealität abzufangen und dann die Vermittlung in einer
«divisio naturae» (Erigena) auszulegen. Das Sein hat seine «Wesenhaftigkeit»

gewissermaßen an ihm selbst vorweg-genommen und nicht als

geschaffenes, durch die ihm gegenüber in realer Verschiedenheit
vorausgesetzten Wesensgestalten gewonnen. Diese Vorwegnahme impliziert
jedoch eine gewisse Substanziierung und Hypostasierung des Lichtes,
das sich, aufgrund dieses Sich-zusammen-schließens mit sich selbst, zu
isolieren beginnt. Der Akzent, der auf der urbildlichen Einheit des Lichtes

mit dem Ursprung lag, verwandelt sich in eine Diastase des Lichtes

zum Ursprung, worin dieser immer schon aus sich «herausgesprungen»

ist, so daß der TcpooSoç die ixovy) sozusagen in sich aufzuzehren beginnt.
Gerade die gegen die Trennung sich aufrichtende urbildliche Einheit von



96 Cur non video praesentem

Ursprung und Licht treibt aus sich die Scheidung, das Sich-abspalten
des Lichtes vom Ursprung hervor21. Oder: der Reichtum des Lichtes,
das (gegen seine Entäußerung Armut) im Ursprung an-sich-hält,
provoziert sich selbst die negative Armut als Abgleiten (Fall, Sturz) ins

Andere seiner selbst, das dialektisch inszenierte «Werden zum Geist».

Das Absolute und Endliche beginnen in der an sich kohärenten Sphäre

eines unendlich-endlichen, indifferenten Mediums ineinanderzufließen,
das als das eine (aber in der Idealität sich auslegende) «Es gibt» zum
Vorschein kommt, weshalb die (verabsolutierte) «griechische Denkform» von
innen her mit der vorhin beschriebenen Dimension der bloßen Dauer der
Realität (res) im verabsolutierten «lateinischen» Sinn zusammentrifft.

c) Die Zerbrochenheit des Denkens im negierten Dank

Grundsätzlich zeigt sich aber in den beiden verabsolutierten
Richtungen die Auflösung des Verdankens als Grundgestalt des Denkens an.
Die Absorption der empfangenen Gabe in der endlichen Substanz, die
das Denken in Gestalt der Freiheit des Subjekts repräsentiert, verdrängt
die Gegenwart des Schenkenden, so daß das Denken in sich selbst zu
kreisen beginnt und das Absolute nur noch vonseiten der Endlichkeit
her auslegt22. Das «aliquid quo maius non» wird im Denken zum
apriorischen, jedoch in der Dimension des Endlichen als Endlichen lokalisierten

Maßstab für das «quiddam maius quam cogitari potest». Die Gegenwart

des Absoluten ist nur noch innerhalb der Grenzen der «reinen
Vernunft » möglich, die von sich her ihre Hoffnung zu verfügen beginnt und
schließlich sowohl formal als auch inhaltlich festlegt, was aus dem
Mysterium ihr (d. h. der aus der Endlichkeit heraus dem reinen Licht
vorgestellten Bedingung der Möglichkeit seiner Präsenz) zu-kommen darf
bzw. kann und was nicht. Eine reflexiv ausgemessene Futuro-logie des

göttlichen Advents tritt auf den Plan, in der einerseits die Ankunft des

«quiddam maius» als unbedingte Gegenwart behauptet, aber andererseits
doch nur vom Status ihrer Vergangenheit her bestimmt wird. Daher
verfällt das Denken der Selbstwiederholung. Nur die andere Seite zum

21 Umso bewundernswerter ist das Bleiben des Einen (povfj) im TtpéoSoç, in
der Scheidung, im Herausspringen und Sichabspalten von voûç und bei Plotin
(IV, 8, 4, 13; VI, 4, 16, 29; V, 1, 1, 9; «entfaltet ist es nicht entfaltet»: VI, 8, 18, 18).

22 Das Subjekt auf die Spitze seiner Unendlichkeit «zurückgezogen» «Die
Subjektivität ist so die Willkür selbst und das Wissen ihrer Macht schlechthin, daß
sie die Objektivität, das Gute produziert und ihm den Inhalt gibt» (Hegel, WW
edit. H. Glockner, XVI, S. 347).



Cur non video praesentem 97

Schon-Begriffenen, die Entzogenheit des Absoluten im ansichhaltenden

Mysterium sowie das schlechte Gewissen angesichts der Schuld (bezüglich
der in die Endlichkeit gegen die Epiphanie des Absoluten gewaltsam
herabgezogenen, geraubten Gabe) lassen das Denken begreifen haben) -
wollend über sich hinausblicken 23. Da es sich aber im Entsprechenwollen
der noch ausstehenden Gabe gegenüber für sein aggressives Schon-

Begriffen-haben seihst entschuldigen will, macht es die Zukunft zu einer
Funktion seiner eigenen Rechtfertigung : das Denken nimmt also das

Mysterium für sich selbst in Anspruch. Gerade in der angezielten
Überwindung seiner Schuld entschuldigt es sich selbst, indem es die

Vergebung, welcher es sich zu öffnen scheint, für überflüssig erklärt.
Umgekehrt verohnmachtet jedoch auch die hypostasierte, gegen die

Kenosis abgesetzte urbildliche Identität von Geber und Gabe den
Schenkenden und sein Licht. Das Licht bleibt regressiv im Ursprung gefangen,
weil dieser im Licht sich nicht erschließt. Die jiovrj verbraucht den TcpooSoç

(platonisch gesprochen), so daß die 'sTttaTpoçn] als eine selbstisch-neidisch

qualifizierte Rückwendung des Absoluten auf sich selbst erscheint.

In Anselms Denksituation übersetzt würde das heißen: das«quid-
dam maius» entzieht sich dem «aliquid quo maius non», das das Denken

erschwingen kann. Es läßt sich nicht «einsehen» und provoziert dadurch
den Hunger, die Begierde des Begreifenwollens. Einerseits ist es

ohnmächtig auf sich zurückgesunken, dem Endlichen nicht gegenwärtig;
andererseits zieht es durch solchen Entzug das Haben-wollen des Endlichen
auf sich, d. h. in die Transzendenz hinein. Der Verlust der göttlichen Gegenwart

wird durch eine futuristische Progressivität des Endlichen über sich
hinaus (allerdings in einer unerreichbaren Zukunft) kompensiert.

Das im Ursprung gefangene, in der Selbst-gleichheit gebundene
Licht die dem Schenkenden nicht gehorchende Gabe) bekundet die

23 «Die andere Entwicklung» «ist dann die, daß das Subjekt gegen die
Einheit, zu der es sich» (in der unendlichen Selbstwiederholung) «ausgeleert hat,
nicht für sich ist, dagegen nicht seine Partikularität behält, sondern sich nur die
Bestimmung gibt, sich in die Einheit Gottes zu versenken. Das Subjekt hat so keinen
besondern, noch einen objektiven Zweck, als nur den der Ehre des Einen Gottes»
(Hegel, a. a. O., S. 347). Gegen die Absonderung des Ich Ich wird der je größere
Gott beschworen, den das Subjekt «braucht», um seine regressive Fixierung innerhalb

seiner selbst los-zuwerden. Um eine Antezipation des Absoluten im «aliquid
quo maius non» zu verhindern, steigert sich die Reflexion durch eine «gemachte»
Selbstaufgabe ins «quiddam maius», das eine solche Selbst-enteignung des Subjekts
umso radikaler verbürgt, je tiefer es sich in die Transzendenz zurückzieht, d. h. als
die blockartige, «eine» essentia infinita das Subjekt zur Preisgabe an die unendliche
Macht nötigt.

7



98 Cur non video praesentem

Ohnmacht des Schenkenden, seine Unfähigkeit zur freiwilligen
Selbstmitteilung, weshalb das gegen die Trennung etablierte «reine Erscheinen»

rückläufig zu einer negativen Verbergung, d. h. einem Sich-nicht-zeigen-
können dessen führt, der sich, gegen den Einsatz der Gabe, selbstgenießerisch

im reinen Licht darstellte. Es wird also nichts empfangen: der
Riß im Über-eignen der Gabe an den Empfangenden, die Preisgabe bis

in den Tod dessen, der für den Knecht stirbt, schließt sich im Kreis von
Ausfließen und Rückfluten. Eine monologische Selbstreproduktion des

Absoluten bricht auf, worin das Endliche, obwohl es sich hier als völlig
diaphaner Ort der absoluten Präsenz des Lichtes erweist und sozusagen
als Nichts um das Absolute legt, das absolute Bejaht-sein gerade verliert,
d. h. vernichtigt und ent-selbstet ist. Der vertikal einfließende Strom
des Lichtes ist also aufgrund der pervertierten Demutsgebärde des

Endlichen, die in seiner schlechten Selbstlosigkeit gründet, ins Strömen
versetzt worden und dadurch für eine vom Endlichen her geleistete Absolut -
Setzung seiner selbst mißbraucht. Nur die Unfaßlichkeit des Lichtes
kann diesem Unternehmen Einhalt gebieten : die superessentialis bonitas
verwehrt dem Begreifen das Einfassen des Lichtes in eine «natura cir-
cum-scripta» (Erigena).

Im Kap. XV des Proslogion steht das cogitare Anselms in der
spekulativen Entscheidung dieser eben kurz umrissenen Einheit von urbildlicher

Identität des Lichtes mit Gott und der Trennung von ihm. Wird
Anselm den je größeren Gott zu einer Funktion des Empfangen- und
Begriffenhabens im «aliquid quo maius non» umgestalten oder das

Erkannte in ein «maius» hinein loslassen, das das «aliquid quo maius non»
im schlechten Sinne «überflüssig» macht, d. h. als eine abstrakte Begriffsfigur

des endlichen Denkens entlarvt, dessen Instrumentarium am Mysterium

scheitert und «nach unten hin» zerbricht?

3. Die Zeitgestalt der gedachten Gegenwart
des Absoluten im Anfang

Bevor wir diese Fragen einer Antwort näher bringen, soll in aller
Kürze die Struktur des Befragten in seiner Zeit-Gestalt erörtert werden -
und zwar im Blick auf den «Anfang» der Philosophie, wie Hegel ihn in
der Logik expliziert u. Wenn das Denken Anselms im «aliquid quo maius

24 Vgl. Logik, a. a. O. S. 69 ff. : «Womit muß der Anfang der Wissenschaft
gemacht werden?», vgl. Anm. 18 und ebd. Kontext.



Cur non video praesentem 99

non» (in intellectu et in re!) jene Wirklichkeit erreicht, die keinen Überstieg

mehr zuläßt, weil sie an ihr selbst absolute Lichtfülle ist («quidquid
est melius esse quam non esse»), dann faßt diese Dimension des Denkens
in seiner Einfachheit alles in sich ein. Da dem Licht nichts äußerlich
sein kann, außer das Nichtsein, so ist alles in ihm gewesen : es ist unendliches

Licht des Seins, aus dem alles werden kann. Aber, um mit dem

Aquinaten zu reden: das «ipsum esse» ist nicht das «ipsum esse subsi-
stens» (Gott), obgleich unscheidbar von ihm und urbildlich mit ihm
identisch. So bricht mitten im «aliquid quo maius non» die Differenz zum
«quiddam maius» auf, dem die absolute Initiative des Erscheinens
verdankt werden muß. Insofern ist im Anfang des «aliquid quo maius non»:
«Nichts» gewesen, die Schöpfungsbewegung, die Entäußerung der Gabe,
ihre Verendlichung nicht antezipiert, sondern der Macht des Schenkenden

preisgegeben: das Sein als Gabe gehorcht dem Geber! Und so ist das

Licht (für sich genomnen) «nichts», keine gewesene Zukunft, sondern

überwesenhafte, dem Willen des Schenkenden unbedingt überlassene

Zukunft. Wird die hegelsche Einheit von Sein und Nichts ent-logisiert
gedacht, so deutet sie auf das Mysterium der Einheit von Reichtum und
Armut, Macht und Gehorsam des Anfangs, also auf eine trinitarische
Struktur, die sich als Einheit von Gewesen und Zukunft, d. h. als Gegenwart

Gottes im Anfang enthüllt.
Wäre im Anfang alles nur-gewesen (Sein gegen Nichts, Macht gegen

Gehorsam der kenotischen Sendung), dann hätten das Denken im «aliquid
quo maius non» den Willen des je größeren Gottes, die Gabe den Geber in
sich eingeholt. Das endliche Wissen müßte, zusammen mit dem (freilich
nur begrifflich gehabten) Absoluten verzweifelt in der Endlichkeit
versinken. Es könnte seine Zukunft nur aus jenem substantiellen Bestand
aus sich herausspinnen, der ihm als begriffener immer schon zu- «eigen»

war. Die auf dieser Basis entworfene Zukunft wäre einerseits «absolut»

(der Immanenz aber innerlich; «absolut»-immanente Hoffnung), andererseits

jedoch völlig «nur-endlich», vergebliche Reproduktion des Gewesenen

mitten in der angezielten absoluten Vollendung in der Welt.
Würde das Sein des Anfangs hingegen dem Nichts geopfert, der

Anfang im «aliquid quo maius non» nur als leeres ens rationis erfaßt,
dann bleibt Gott als «quiddam maius» bezüglich dieser leeren Dimension
(alles wird erst noch kommen; ist zu-künftig) eine ausstehende Instanz,
die das «aliquid quo maius non» nachträglich materialiter auffüllt,
allerdings bloß im Rahmen des schon gedachten, in der Vernunft gebildeten
non-ens des Anfangs, d. h. im Maße einer sich reflexiv selbst verfügenden



100 Cur non video praesentem

Armut. Alles wird sich somit daran entscheiden, wie das «quiddam
maius» im «aliquid quo maius non» denkend erfahren wird.

Auch Hegel denkt den Anfang als Einheit von absolutem Gewesen

(Sein) und absoluter Zukunft (Nichts). Der Anfang ist die abstrakte Gegenwart

des Absoluten in der «reinen Einfachheit des Denkens». Gott ist als

Geist im Anfang seiner selbst entäußert für Hegel : « abstrakt ») da. Daher
fällt der Anfang nicht mit dem konkreten Absoluten als « Geist » zusammen,
das in diesem Anfang gedacht wird und weil abstrakt gedacht wird, der

Vermittlung bedarf. An diesem Punkt wird die Differenz der abstrakten
Gestalt des Anfangs im Denken, der Unterschied der abstrakten Gegenwart

des Absoluten zur reinen Gegenwart des konkreten Absoluten als

«Geist» relevant. Die Versuchung des logisierten Übergiffs von der Gegenwart

als Anfang auf die Wirklichkeit, das unbedingte Vorweg der absoluten
Liebesinitiative dieses Anfangs (Genit. obj.) bricht auf, wodurch der Weg
zum logisierenden Zusammenschluß beider durch Dialektik frei ist. Das

Umsonst (sponte : Anselm) der göttlichen Selbstmitteilung gerät in die Fänge

der spekulativen Vernunft, der es sich, weil es «neidlos »ist, auch {(.schul¬

det». Die Liebes-Notwendigkeit des sponte (Anselm) wird zum spekulativ
durchgeführten «debere» des «Geistes». Es verwandelt sich in die «kalt
fortschreitende Notwendigkeit» des absoluten Begriffs.

Dann legt sich der spekulative Anfang im Denken wie ein Netz um
das «aliquid quo maius non» und das «quiddam maius». Er umfaßt beide
durch die reflexive Entwicklung einer Logik der Liebe, die das betende

Sprechen verbegrifflicht hat. Die Differenz des Lichtes zum Ursprung
(ich sehe Dich - aber wie fern bist Du mir) setzt das Gesehen-haben zum
«Nichts» herab, das sich der «absoluten» Zukunft Gottes, die nie
ankommt, entgegenwirft. Und umgekehrt setzt das Geschauthaben das

Mysterium als unbegriffenes Dunkel zum Nichts herab, weil im «aliquid
quo maius non» alles gewesen ist.

Am Schluß unseres Weges wird sich zeigen : wie Anselm die absolute

Gegenwart Gottes im Anfang nur dadurch «begreift», daß er das Denken
in «kirchlicher Form» vollzieht, d. h. das Empfangen-Aaöew (Gewesen)
unscheidbar durch Über-sich-verfügen-lassen austrägt. Die Einwurze-
lung in der geschaffenen Gegenwart der absoluten Liebe ermöglicht ihm
die Fruchtbarkeit eines Hervorbringens des Absoluten im Endlichen

(Kirche als «Mutter»), die zugleich reine Armut ist, die die absolute
Initiative Gottes nicht mit dem endlichen Einsatz vom Punkt Ich-will
her identifiziert, sondern sie sich geschehen läßt. Der Anfang Hegt somit
für Anselm im Überlassen-sem



Cur non video praesentem 101

II. DIE GEGENWART DES JE GRÖSSEREN GOTTES

IM BEGREIFENDEN DENKEN UND IN DER SELBSTHINGABE DER FREIHEIT

7. Der Unterschied von Begriff und Geheimnis

durch das frei-gebende Denken in der Gegenwart des Absoluten

a) Die durch das absolute Leben erfüllte Differenz von « quiddam maius»

und « aliquid quo maius non »

Schon im Kap. V des «Proslogion» fragte Anselm, mitten aus der
erreichten Wahrheit und Gewißheit des Erkannten («... ut, si te esse

nolim credere, non possim non intelligere», IV) : «Quid igitur es, Domine
Deus, quo nil maius valet cogitari?» Warum und wie ist diese Frage auf
Gott hin möglich, da doch das «aliquid quo maius non» die absolute

Gegenwart Gott als unendliches Licht entbirgt? Das absolute Du tritt
dann, wie wir sahen, im XV. Kapitel schärfer heraus, zumal im XIV.
wieder der unendliche Abstand der endlichen Erkenntnis zum
absoluten Geheimnis durchgebrochen war. Also: «... non solum es quo maius

cogitari nequit, sed es quiddam maius quam cogitari possit» (XV). Wenn
nicht, dann kann etwas Größeres als Du gedacht werden, was nicht
geschehen kann.

Anselm sagt nicht: dann kann etwas Größeres gedacht werden als

das «aliquid quo maius non». Der Vergleich geschieht inmitten der ins
Denken von sich her eintretenden und sich dem Begreifen überlassenden

Selbsterschließung des absoluten Du. Deshalb fällt das Wahrheitslicht
nicht gegenüber seinem absoluten Ursprungs-Du ab. Die Dimension des

«quid» hat sich nicht vom «Du» getrennt, so daß die personale Qualität
des «aliquid quo maius» in jeder Phase des Denkweges gewahrt bleibt
und nicht gegenständlich auf eine logisierte Ebene herabgewürdigt wird.
Dies würde bedeuten, daß das reine Licht nicht als du erkannt worden
wäre. Es geht Anselm jedoch einzig und allein um das Du, und im Bezug
zu diesem tritt der Unterschied des «maius» zur Fülle des Eingesehenen
hervor. Nicht das Denken bemißt von sich her die sich öffnende Distanz
des «quiddam maius» zum Schon-Gesehenen, sondern die unbegreifliche
Gegenwart des absoluten Du ist die Einheit in der Differenz von «quiddam

maius» und «quo maius non» 25. Diese Gegenwart ist das sich liebend

25 Diese Differenz kann somit letztlich nur im Licht der Trinität hervortreten.



102 Cur non video praesentem

dem Denken schenkende Vermögen, kraft dessen es «aliquid quo maius

non» ins je größere Geheimnis hinein zu verlassen und zugleich im Licht
zu verweilen vermag, über das hinaus nichts Größeres gedacht werden
kann.

Das Darüberhinaus zur erreichten «Grenze» des «aliquid quo maius

non» verunsichert die Gewißheit und Wahrheit des geschauten Lichtes
nicht, das Du bist. Denn das Licht der Seinswahrheit hat von sich her
alles endliche Umfassen-wollen des Lichtes überboten und ist solchermaßen

die Präsenz des absoluten Du im endlichen Denken. Das «quid-
dam maius» fällt also nicht aus dem Denken heraus: die Licht-Nacht der
absoluten Präsenz des Lichtes wird gedacht, obwohl das Denken den je
größeren Gott mit dem Horizont des gedachten Lichtes nicht zusammenschließen

oder gar zur Deckung bringen kann. Das «quiddam maius»

rückt weder vom unendlichen lebenerfüllten Horizont des «aliquid quo
maius non» weg noch ist das je größere Du eine essentielle, begrifflich
auslotbare Erweiterung der gedachten Wahrheit innerhalb der Sphäre
des «aliquid». Anselm vermittelt die Differenz beider also nicht in der
«reinen Einfachheit des Denkens» im Sinne Hegels, sondern läßt durch
die erfahrene und gedachte Differenz von Geber und Gabe alles

Verfügen über die Gabe los, ohne die Differenz andererseits onto-theologisch,
d. h. als der Vermittlung noch bedürftiges Zwischen innerhalb der Pole
des Absoluten und Endlichen zu situieren. Der absolut Schenkende selbst

vollbringt die Einheit und die Trennung von Licht und Ursprung. Er
übereignet beides dem endlichen Denken, das, kraft des Empfangenen,
von sich her die absolute Selbsterschließung des Lichtes vermag.

Anselm trennt sich gleichsam, aufgrund der rückhaltlosen Gegenwart

des Schenkenden im Einsatz des Schenkens (d. h. in der Hingabe),
mit der Gabe und im Zuge ihrer Entäußerung (ohne diesen Vorgang
ausdrücklich zu verbalisieren) in die Endlichkeit hinein - und wahrt gerade
darin die urbildliche Identität des reinen Lichtes mit dem absoluten Du.
Der Abstieg in die Endlichkeit kehrt jedoch dem absoluten Ursprungs-
Du nicht bloß den Rücken zu, sondern ist identisch mit dem Sich-öffnen
der Gabe des Lichtes gegenüber dem sie entlassenden Ursprung. Der

sofern das absolute Leben die personale Unterschiedenheit des einen Wesens nicht
außer sich, sondern in sich hat, d. h. der Unterschied als solcher Offenbarung der
absoluten Positivität der Liebe an ihr selbst ist. Dies bedeutet jedoch andererseits
nicht, daß das «quiddam maius» auf die Person des Vaters bezogen, das «aliquid quo
maius non» hingegen dem ewigen Wort zugeordnet werden darf, obwohl hier das
Verhältnis des Vaters («der größer ist») zum Sohn (als Offenbarung des Vaters: «wer
mich sieht, der sieht den Vater») durchleuchtet.



Cur non video praesentem 103

scheinbar nur im Rücken liegende Geber kommt von vorne, in der Dimension

des Empfangenden (Endlichen) auf die Gabe zu und nimmt sie in
der Finsternis der Welt unbedingt in Anspruch. In diesem Verhältnis
von Anspruch und Gehorsam in der Welt offenbart sich das Verhältnis
von Geber und Gabe im Raum des absoluten Lebens, in dem die gekreuzigte

Differenz von Geber und Gabe in der Welt das an ihr selbst arme
Leben der ewigen Liebe ist. Der Fortgang in die Endlichkeit ist somit
Rückgang in den Grund 26, der Abstieg ist die Heimkehr, die Inkarnation
ist die Deificatio 27.

Anselm gibt im Denken des «quiddam maius», das nicht das «aliquid
quo maius non» ist, seinen Herrn frei, indem er ins grenzenlose Über-

sich-verfügen-lassen einstimmt und in die Armut hinein sich verdemütigt,
die den absolut von sich her Sich-Zeigenden und Erscheinenden erwartet
und erhofft : weil sie erfüllt ist. Der Abstieg, den das Loslassen einleitet,
schiebt daher das «quiddam maius» nicht in eine jenseitige Vergangenheit

ab, sondern erfährt den «a tergo» (Augustinus) Wirkenden durch
eine Kehre, die allein der Gehorsam vollziehen kann, als entgegenkommende

Zukunft. Nur so und nicht anders ist die absolute Gegenwart
im Abschied des Nicht-sehens eine bleibende. Die Trennung aus dem
Gesehenhaben bewahrheitet sich im hoffenden Einsatz nach vorne 28.

Die Kehre zur Endlichkeit geschieht im Abschied der Gabe vom
Schenkenden, worin der Wille des Ursprungs aufleuchtet, so daß das Wollen
der Freiheit im Raum des Endlichen in unauflösbarer «concordia» mit
dem schenkenden Wollen der absoluten Freiheit zusammengeht.

26 «Man muß zugeben, daß es eine wesentliche Betrachtung ist, - die sich innerhalb

der Logik selbst näher ergeben wird, - daß das Vorwärtsgehen ein Rückgang
in den Grund, zu dem Ursprünglichen und Wahrhaften ist, von dem das, womit der
Anfang gemacht wurde, abhängt und in der Tat hervorgebracht wird» (Hegel,
Logik a. a. O. S. 74).

27 Vgl. Erigena: «Condescensionem dico hic, non earn quae iam facta»
(Präteritum!) «est per incarnationem, sed earn quae fit per theosin; id est per deifi-
cationem creaturae. Ex ipsa igitur Dei condescensione ad humanam naturam per
gratiam et exaltatione eiusdem naturae ad ipsam sapientiam per dilectionem, fit
theophania». - «In quantum enim, ut ait Maximus, humanus intellectus ascendit
per caritatem, in tantum divina sapientia descendit per misericordiam» «Igitur
omnis theophania in his, qui digni sunt formari. non extra se, sed in se, et ex
Deo et ex seipsis efficitur» (DN I, 9, 5).

28 Genau so wie im Gleichnis von den Talenten die Abwesenheit des Herrn,
der ins Ausland gegangen ist, immer Anwesenheit der sich opfernden Liebe, die
gegenwärtige Mitte in ihrem Fruchten, die Kraft zum Einsatz der Talente bleibt :

ohne daß der Einsatz vom Punkt « Ich-will » aus einen Bogen nach vorne zu schlagen,
d. h. die zukünftige Wiederkehr von sich aus festzulegen vermöchte.



104 Cur non video praesentem

Das Denken versammelt sich daher nicht krampfhaft in einer logi-
fizierten Schwebe von urbildlicher Identität des Seinslichtes mit Gott.
Es vergewissert sich der absoluten Gegenwart nicht gewaltsam und fürchtet

die Trennung nicht, weil es den Entzug, die Ferne, das «Noch-nicht»
im Element des «gratis» vollzieht, in welchem das Entschwinden nur die

innere Wahrheit des Bleibens ist. Denn das Denken ist nicht verwaist
zurückgelassen, sondern bleibt erfüllt. Anselm denkt im «unzugänglichen
Licht» (P. XVI), in dem Gott wohnt, und vollbringt denkend die
Unzugänglichkeit, ohne sie begrifflich durch logisierte Verknüpfung der Differenz

von «quiddam maius» und «aliquid quo maius non» einzuholen oder
sie einseitig, auf den «je größeren Gott» hin, fahrenzulassen, um sie

dadurch als Sich-entziehen der Wahrheit ins an-sich-haltende Mysterium
zu deuten, das seinerseits vor dem Erkanntwerden «Angst hat».

Von der Dimension des «aliquid quo maius non» aus geschieht daher
im liebenden, frei-lassenden Denken des sich schenkenden Gebers eine

doppelte Differenz: ins «lux inaccessibilis» und in die Endlichkeit hinein.

Obgleich im «aliquid quo maius non» alles, das «summum et maximum»,
gedacht wird, so ist weder das Mysterium auf dieser Ebene einer schlechten,

aufgeklärten Verständigkeit vorweggenommen noch gewinnt die
Endlichkeit im Denken das grenzenlose Medium einer hypostasierten
Seinswahrheit, den absoluten Ansatz für eine der Reflexion verfügbare
unendlich-endliche Selbstbegründung.

Das «aliquid quo maius non» darf daher nicht solchermaßen als

unendliches «Sein» gedacht werden, daß es sich im Maße des doppelseitigen

Austrags seiner Unterschiedenheit von Gott und dem Endlichen,
d. h. durch den Schritt des Denkens in den Raum des «maius» und in die

Endlichkeit hinein, als leer und nichtig «Nichts») enthüllte. Vielmehr
ist es als Gabe und Gleichnis der Göttlichen Liebe sowohl auf den
Schenkenden, der sich in ihm vorbehaltlos eröffnet, als auch auf die es empfangende

Endlichkeit hin durchsichtig, der es geschenkt wird. Darin liegt
die «Armut» des Lichtes, die niemals in der Gestalt von «Nicht-sein»

logisierbar ist, sondern die Freiheitsqualität der Armut besitzt, die un-
vertauschbar die bloße Leere des abstrakten Seins als «ens rationis»

übersteigt.
Dies will jedoch zugleich sagen: nicht deshalb, weil die Gabe des

Lichtes «immer schon» verendlicht ist, zeigt sie sich im Ursprung als

«leer» und nicht-subsistierend, wird sie auf das «quiddam maius» hin
durchsichtig bis ins Verschwinden hinein, sondern weil sie kraft der
Macht des Schenkenden, dem sie gehorcht, arm ist, ist sie auch ver-



Cur non video praesentem 105

endlicht. Sie empfängt die Freiheitsqualität ihrer Armut durch den

personalen Gehorsam gegenüber ihrem Ursprung. Auch die Armut ist
gegeben und somit radikal verdankt. Das Denken läßt daher das Licht
des «aliquid quo maius non» nicht deshalb los, weil dieses als «Alles»

zugleich abstrakt nichtig!) ist, sondern weil das Denken dankend in
die wirkliche, dem Willen des Schenkenden überantwortete Übergabe
des Geschenkten einstimmt. Ebenso ist der Reichtum dessen, worüber
hinaus nichts Größeres gedankt werden kann, kein Mittleres zwischen

Gott und Welt, sondern überfließendes Licht des Gebers, urbildlich mit
ihm eins und deshalb der unendlichen Gebärde und Wucht seiner

Hingabe gehorchend, d. h. übereigneter, verendlichter Reichtum, der sich

selbig für seine Armut verwendet und daher als Lebensfülle gleichermaßen

niemals logisiert werden kann. Die Liebesgestalt der göttlichen
Epiphanie in der Einheit von Reichtum und Armut ist nicht abstrakter
Anfang in der gedachten Einheit von«Sein Nichts», sondern Erfahrung
des absoluten «Umsonst» göttlicher Gegenwart im Denken.

Die Fülle des «aliquid quo maius non» als solche vermag somit das

«quiddam maius» als den je größeren Reichtum Gottes nicht in sich
einzuschließen. Denn das erscheinende Licht ist nicht das «quiddam maius»29.

Daher verwendet sich das Licht der Seinswahrheit, der nichts äußerlich

ist, außer das Nichtsein quo maius non), nur in dem Maße für das

«quiddam maius», wie das Licht und mit ihm das Denken jedes
Festhalten an der eigenen Fülle aufgibt, d.h. auf das «quiddam maius» hin
völlig durchlässig wird, obgleich das «maius» in ihm, da «nichts Größeres»

über das erkannte Licht hinaus gedacht werden kann, «enthalten» ist.
In der Gestalt einer philosophischen Erfahrung des Seinslichtes zeigt
sich somit schon im Verborgenen der innertrinitarische Rhythmus des

«unum necessarium» (P. XXIII) an.
Das Nicht-festhalten des «aliquid quo maius non» im

Sichverschweigen auf das je größere Du, das als Licht im «aliquid ...» erscheint,

birgt für das Denken eine entscheidende Konsequenz. Es muß die

Seinswahrheit, in der es denkt, loslassen und besitzt in dieser Trennung
die Einheit mit dem Licht «nur» in der Gestalt des Begriffs, der «in

intellectu» ist. Insofern ist der Begriff eine Frucht der unbedingt ernst-

29 Nur darf aus diesem «Nicht» kein Widerspruch konstruiert werden, sofern
es sich hier um keine gegen-ständlich feststellbare Diastase, sondern um das freie
Sich-entlassen, um die Hingabe des Lichtes handelt, wie ja auch das richtende Nein
des Vaters, das den mit der Schuld der Welt beladenen Sohn am Kreuz trifft, alle
Dialektik ad absurdum führt.



106 Cur non video praesentem

genommenen Einheit von Reichtum und Armut des Seins als Liebe. Er
tritt umso schärfer und distinkter hervor je tiefer das Denken in der

ursprünglichen Erfahrung des unendlichen Lichtes der Wahrheit
verwurzelt und beheimatet ist. Er zeigt sich also von seinem Wesen her
nicht als Signum des Haben-wollens, sondern als Zeugnis des Los-lassens,
der Frei-gabe. Er bleibt eine Gestalt der Hoffnung und nicht aggressiver

Vorwegnahme. Der Begriff wiederholt daher die Einheit mit dem

Getrennten durch den Abschied hindurch, der ihn gerade befähigt, im
Licht zu bleiben. Er macht daher als Frucht der Trennung das lebendige

Verhältnis der Einheit in der Unterschiedenheit von je größerem Du
und «aliquid quo maius non» nicht überflüssig, sondern bleibt in diesem

lebendigen Verhältnis eingegründet und ihm verpflichtet. Seine essentielle

Intelligibilität gehört in die überwesenhafte Hingabe des Geschenkten,

das sich vom Geber trennt, weil es geschenkt und der Ursprung in
ihm bleibt Anselms rationale Reflexion ist ein einziger Erweis dieses

Zusammenhanges.

Andererseits zahlt das Denken im Seinsbegriff den Preis für seine

Endlichkeit, für die Unmöglichkeit eines versuchten aggressiven Ein-
rückens und Vordringens in die unverfügbare Einheit des Seinslichtes

mit dem absoluten Du. Dadurch bekundet es das Umsonst des von oben

her einleuchtenden je größeren Lichtes, das von sich her den Begriff und
das Begreifen erfüllt, weil das Denken begreift. Es ist also völlig verkehrt,
die rationale Begrifflichkeit des Denkens einseitig, per modum abstrac-

tionis, auf der Basis der gegenständlichen Realität (res!) zu entwickeln,
wodurch sie sich bloß als ein abstrakter Überbau aufrichten könnte.
Vielmehr ist ihre Genesis vertikal, aus der Seinserfahrung selbst zu entfalten,
wodurch viele Mißverständnisse, gerade bezüglich Anselms Denkform,
mit einem Schlag ausgeräumt wären.

Verdrängt man das eben Erörterte, so erhebt sich sogleich die

Frage: wie man vom Seinsbegriff zum «esse in re» gelangen könne. Der
Blick muß sich aber an diesem Punkt gerade umkehren Der Seinsbegriff
als Demutsgestalt des Denkens, das kraft der Trennung der Gabe vom
Geber, die Verendlichung des Lichtes mitausträgt, d. h. im Verendlichtsein

der Gabe anfängt, verbürgt, durch den Vollzug der Kenosis der Gabe,

gerade ihre urbildliche Identität mit dem Schenkenden. Die Kehre zur
Endlichkeit stößt daher durch ein schlechtes Vergessen die urbildliche
Einheit des Lichtes mit dem absoluten Du nicht ab. Würde dies geschehen,

so könnte, am Ende des rückläufigen und immer nachträglichen
Aufstiegs des Denkens aus der verabsolutierten Endlichkeit nach oben, im



Cur non video praesentem 107

vormaligen Raum der urbildlichen Einheit von Seinslicht und Gott nur
der leere Begriff des Seins, die rationale Gestalt der formalisierten Einheit

und nicht mehr das lebendige Licht erscheinen. Nein, gerade der

Abschied in die Endlichkeit und die darin wurzelnde Notwendigkeit des

begrifflichen Denkens hütet die Epiphanie des wirklichen Seinslichtes :

im Denken. Die Begrifflichkeit des «aliquid quo maius non» ist dem Übermaß

des in ihm leuchtenden und das Denken erfüllenden Lichtes
unterworfen. Erst dort, wo das Denken punktuell im Seienden ansetzt und auf
dem linearen Weg der Abstraktion in den Ursprung aufsteigt, gelangt es

zu einem «conceptus», der die vorgängige «conceptio» des Seins verdrängt
und eliminiert hat, so daß er nicht mehr weiß, wie er zur Wirklichkeit
finden soll.

Hingegen ist Anselms begriffliche Rationalität im Grunde keine

Funktion eines Ansatzes in der Sphäre der isolierten endlichen Substanz,
sondern durchgängig vertikal vom «griechischen» Element der Epiphanie
des Lichtes durchwaltet. Wie die Trennung des Lichtes vom Ursprung
in die Endlichkeit hinein nur kraft der Einheit des Lichtes mit dem

Schenkenden geschieht, so versteigt sich das dankende Denken im
«aliquid quo maius non» nicht in eine das Endliche abstrakt überlagernden
Seinssphäre. Es abstrahiert im Denken des Unendlichen vielmehr so,

daß im Rückgang zum Grund sowohl die Begrifflichkeit des Seins als

auch dessen urbildliches Leben zusammen und in einem aufleuchten,
ohne daß der Begriff das Licht sich gleichgestalten und mit seinem Übermaß

fertig werden könnte.
Obwohl Anselm geschaut hat, so kann er doch sagen: «Wahrlich,

deshalb sehe ich es nicht, weil es für mich zu stark ist; und doch sehe

ich alles, was ich sehe durch dieses (unzugängliche Licht), wie das schwache

Auge, was es sieht, durch das Licht der Sonne sieht, das es in der

Sonne selber nicht schauen kann» (XVI). Aber, das Licht «von» der Sonne

fällt nicht neben das Licht «in» der Sonne. Die Armut des erträglichen
Lichtes außer der Sonne ist wirklich der Reichtum des Lichtes in der
Sonne : also keine gegenständliche Gebrochenheit der Gegenwart Gottes
«wie er ist» und seiner Epiphanie in der Dissoziation von Absolutem und
Endlichem. Andernfalls entstünde zwischen Lichtstrahl und Sonne eine

dialektische Konstellation. Das Denken wäre gezwungen, durch das

ins Endliche hinein sich sammelnde Begreifen des Lichtes «außer» der
Sonne : das Licht in der Sonne zum Überströmen zu bringen ; durch das

reflexiv eingeholte «extra» das zuvor «noch» verborgene « intra» des



108 Cur non video praesentem

Lichtes im Ursprang allererst zu entbinden 30. Gott wird aus der gegen
die Epiphanie abgesetzten Einsamkeit durch «progressive Yerendlichung»
seiner Epiphanie im Begriff erlöst. Denn er ist als das absolute Licht in
dem, was erscheint und wird (unter den genannten Voraussetzungen)
umso «präsenter»: je intensiver die Epiphanie begriffen und dadurch als

«endliche» Gegenwart des Absoluten erschlossen ist. Das Begreifen gibt
dann scheinbar im «Haben» des Lichtes zugleich dessen Übermaß frei;
aber dieses verliert den Glanz seines «gratis» 31.

b) Gegenwart durch Ferne. Erfülltsein im Weggeben-müssen.

Indem Anselm das «aliquid quo maius non» in das «quiddam maius»

übersteigt und dadurch die Kehre zur Endlichkeit vollzieht («quam
longe es a me, qui tarn prope tibi sum Quam remota es a conspectu
meo, qui sic praesens sum conspectui tuo») bleibt er in der Fülle des

unzugänglichen Lichtes, vollzieht er dessen Gegenwart nicht bloß in Abstüt-
zung auf einen Seinsbegriff, der die hinter dem Denken liegende Einheit
mit dem absoluten Licht in der endlichen Vernunft rekapituliert, d. h.

nur als gedachte gegenwärtig setzt, weil dem Denken die Trennung
unerträglich geworden sei und es die Einheit mit dem Ursprang nicht
vergessen, sondern nur verdrängen könne. Die wiederum (analog zum Anfang
P. I.) eröffnete Distanz des Noch-nicht im Suchen ist zutiefst von der
reinen Bestimmtheit des Lichtes und seiner absoluten Notwendigkeit

30 Hingegen Eckhart: «sin Gottes) gebern, daz ist sin innebliben, und
sin innebliben ist sin ûzgebern. Ez blibet alles daz eine, daz in im selben quellende
ist» (Pred. 28, Deutsche WW 2, 68, 3) «Deus sub ratione boni est principium ebulli-
tionis (aus sich heraus über-wallen) ad extra, sub ratione vero notionis est principium

bullitionis in seipso, quae se habet causaliter et exemplariter ad ebulli-
tionem» (Sermo 49, 3, n. 511, Lat. WW 4; 426, 2 fi.). Dazu die profunden Ausführungen

in W. Beierwaltes «Piatonismus und Idealismus», insbes. S. 54 ff.
31 Gerade darin liegt die Zweideutigkeit des hegelschen Begreifens: «Die

Philosophie erkennt Gott wesentlich als den konkreten, als geistige, reale Allgemeinheit,

die nicht neidisch ist, sondern sich mitteilt. Das Licht schon teilt sich mit.
Wer da sagt, Gott sei nicht zu erkennen, der sagt, er ist neidisch ...» («Vorlesungen
über die Philosophie der Religion» II, WW edit. H. Glockner, XVI, S. 352; vgl.
XVI S. 552/553). Einerseits geht es Hegel durch das spekulative Begreifen um die
Rechtfertigung des Mysteriums als den «Inhalt der Religion», andererseits geht das
Begreifen zusammen mit einer Auflösung der Wahrheit, daß das Geheimnis an ihm
selbst offenbar selbstloses Leben ist, d. h. daß die Unmöglichkeit seiner Einholung

im Begriff ganz und gar nichts mit Neid zu tun hat, sondern vom Übermaß
des sich schenkenden Lichtes her erfahren wird, zu dem der Mensch von sich aus
sich in keinerlei Entsprechung bringen kann.



Cur non video praesentem 109

geprägt. Der rhythmisch aufbrechende, aber nicht vom Denken selbst

her verwaltbare Unterschied von Wissen und Wahrheit bleibt erfüllt
durch die Gegenwart des Fernen im Unterschied, ja, der Unterschied
selbst als Form der Endlichkeit ist an und für sich selbst ein Positivum;
keine bloß negative Diastase von Licht und Finsternis in der onto-theo-
logischen Diastase von Gott und Mensch (Welt), sondern Unterschied in
der reinen Endlichkeit der imago Dei creata et recreata (vgl. P. I.).
Anselm scheitert nicht angesichts eines gegen-ständlich erfahrenen Nur-
Reichtums des übergroßen Lichtes, um schließlich nochmals reflexiv
haben-wollend gegen die sich nicht gewährende Fülle anzugehen. Er
wahrt in der Verendlichung die urbildliche Identität des geschauten
Lichtes mit dem absoluten Du. Gottes Schauen selbst überholt die nach
unten hin eröffnete ontologische Differenz des Seins zum Seienden, die
als Austrag der Seins-schenkung den Weg der Kehre zur Endlichkeit
darstellt, und behütet das Denken davor, das «aliquid quo maius non»

nur in der Form eines Begriffs in den Abstieg zur Endlichkeit (in diese

hinein mitzunehmen oder die Lichtfülle der Seinswahrheit als hyposta-
sierte Sphäre in der Dimension des vormals Geschauten gegenständlich
zurückzulassen. In diesem Fall wäre Gott nur gedacht gewesen, aber

nicht im Denken gegenwärtig. Das Denken müßte sich nach vorne auf
eine noch ausstehende, ferne Zukunft ausstrecken, um diese durch
Reflexion begrifflich in sich einzufassen, d. h. gewesen zu machen, weil
der gedacht-gewesene Gott im Rücken zu einer Leerformel sich verdünnt
hat und deshalb, nicht aufgrund seiner freien Selbstmitteilung, von vorne
her in eine zu bewältigende Aufgabe, zum Vor-wurf des Denkens
umgestaltet ist. Für Anselm bedeutet der Rückgang zur Endlichkeit zwar
einen «Verlust des Sehens»: aber einbehalten im Erblicktsein. Gott
selbst setzt von sich her die Nähe des Endlichen zu ihm kraft seiner

Gottes) Ferne. Die Entrückung, der Abstand im Nicht-Sehen Anselms
ist die Nähe, die Gott durch sein von ihm her geschenktes «Hier bin ich»
selbst schafft.

Das Geschaute wird, kraft der Abwesenheit des Herrn als geschenktes

«Talent» dem Menschen überantwortet; und zwar durch den Herrn
selbst, der im Akt der Trennung ins «Ausland» geht, wie das Evangelium
sagt. Aber das Geschaute ist im Empfangen-habenden, in der Verhülltheit

des Noch-nicht auf dem Weg zur Vollendung ganz gegenwärtig,
weshalb der Einsatz des Empfangenen in der Welt (für den «Geringsten»)
unscheidbar in eins geht mit der Rückkehr zum Ursprung, allerdings
durch Hoffnung auf seine Zu-kunft. Rückkehr in den Grund kann somit



110 Cur non video praesentem

nicht heißen: die Gabe des Seins, in der eigenen Subsistenz absorbiert,
zu vergraben, um vom Punkt des Habens aus, an dem die Bewegung der
Übergabe zum Stillstand gekommen ist, durch ein schlechtes Erinnern
ans Gewesene, dem Herrn nach rückwärts zu folgen. Nein, seine Gegenwart

ist nur gegeben, d. h. «da»: im Maße des Gehorsams, worin die

Wucht der Über-gabe, in der er sich von seinem ganzen Vermögen
getrennt hat, im Weg-gegeben-sein dessen, der empfangen hat,
weiterschwingt. Das «debere» des Zurückgebens richtet sich daher niemals
bloß ins Praeteritum, sondern gewinnt im «sponte», in der Freiwilligkeit
des Einsatzes (jenseits der bloßen Schuldigkeit) seine tiefste Intensität
und seinen reinsten Ausdruck.

Obwohl also die Trennung radikal durchgeführt, das «Vermögen»
dem Denken anvertraut ist, wird das «debere» gerade dann völlig
verfehlt, wenn es nur in einer Rück-erstattung ausgetragen wird, die dem

Ursprung das entgegenbringt, was empfangen gewesen ist, so daß bloß
eine einsinnige Wiederholung des Gleichen sich ereignen würde und die
Gabe «verdinglicht», d. h. festgestellt und «eingegraben» wäre. Dasselbe

gilt für den Blick nach vorwärts. Es läßt sich keine überblickbare
Wegstrecke auf die Zu-kunft und Wiederkehr des absoluten Du in der escha-

tologischen Erfüllung hin ausziehen und der Erhoffte nicht von der
schon dagewesenen Gestalt seines «Vermögens» her bestimmen. Auf die

Vollendung hin muß «umsonst», d. h. im «sponte» (ein Grundwort
Anselms) gelebt und gedacht werden, sofern dieses «sponte» mit dem
«debere» identisch ist und dadurch den Charakter, eine Leistung vom
Punkt Ich Ich aus zu sein, restlos ablegt.

Es gibt somit eine innere Entsprechung der vom Denken her
unschließbaren Differenz des «maius quid» zum «aliquid quo maius non»

bezüglich der ebenso unschließbaren Differenz der unvollendeten Freiheit

in ihrer konkreten Existenz zur absoluten Ankunft der Fülle der
(schon geschauten) Seinswahrheit aus ihrer Zukunft. Das XXV. und
XXVI. Kapitel des Proslogion zeigen das eindringlich genug: das Be-

griffen-haben zerstört nicht das Noch-nicht der Hoffnung und diese

bewahrt jenes.
Gottes Ferne versetzt den Menschen nicht an einen Ort außerhalb

des Lichtes und die Gegenwart des Absoluten nicht in ein isoliertes
Jenseits. Vielmehr kann Anselm, kraft dieser Ferne, sagen: dich bin Dir so
nah». Diese Nähe des Menschen zu Gott läßt erst die unermeßlichen
Weiten der Ferne aufgehen, d. h. sie macht Den offenbar, der durch
Ferne die Nähe schafft, d. h. diese Nähe selbst ist. Gott ist erkannt



Cur non video praesentem Ill
gewesen; er wird ganz erkannt sein. Die Fernen der Zeit klaffen auseinander:

«ich fühle dich nicht», - aber mitten drin im Nicht-Fühlen
ereignet sich die Anwesenheit des Lichtes in der Gestalt der «Freude»:
der befreiten Endlichkeit, der geschaffenen Gegenwart des Absoluten.
Und auf diesen Ort hin reift Anselms Denken.

Die Situation des Eingangsgebetes kehrt in Kapitel XVI wieder:
« cur non video praesentem ?» - aber verwandelt : aus dem Geschauthaben

heraus; im Licht des erleuchtenden, absoluten Du, das die gebrochene

Gegenwart des Denkens im Noch-nicht trägt und unterfängt:
«jedoch nicht als hätte ich es schon erreicht, ich jage ihm vielmehr nach»

(Paulus). Aber die «Jagd» ist nicht die des Jägers Nimrod, des

Habenwollenden, der, wie die jüdische Überlieferung erzählt, durch das Beschießen

des Himmels mit Pfeilen, die Transzendenz zum Einsturz, d. h. auf
die Erde herabbringen möchte. Die «Jagd» der befreiten Sehnsucht

entspringt vielmehr als Armut aus dem Reichsein im Empfangen-haben
und dem sich er-innernd verdankenden Denken, das sich auf das

Vergessen dessen, was hinter ihm liegt, gelassen einlassen kann. Denn die
Zukunft reißt es nicht überfordernd aus seiner Gegenwart heraus,
sondern gibt ihm: unverfügbar ankommend die Ruhe des Heute im Noch-
nicht frei.

Die erblickte Wahrheit verwandelt sich ins «sponte» des endlichen
Einsatzes der Notwendigkeit der Liebe, die weil sie liebt, nicht anders

kann: als sich auszuteilen, d. h. die freiwillige Trennung von Licht und
Ursprung mit Notwendigkeit ebenso freiwillig und voraussetzungslos zu
tun In dieser Praxis lebt der kontemplative Austrag der vertikal
übereigneten Gabe des Seinslichtes ; sie ist ihre Mitte. Das verum fällt nicht
abstrakt aus dem bonum heraus; Reflexion und Liebe scheiden sich

nicht gegeneinander in unversöhnter Disparatheit. Die Hoffnung gestaltet
sich völlig «eucharistisch» aus. Anstatt vorzugreifen, um sich das Geheimnis

begrifflich einzuverleiben, teilt sie es, von der Mitte des Empfangenhabens

her, in Fleisch und Blut aus und vollzieht dadurch die Gegenwart
des absoluten Du im Licht seiner geschenkten Gabe. Das Weggegebensein

im Sich-austeilen verbürgt das kontemplative Ja zur Differenz von
Nähe und Ferne: in der Differenz der je größeren Herrlichkeit des absoluten

Du zum «aliquid quo maius non». Darin bezeugt die Hoffnung die

gegenwärtige Zu-kunft des Geschenkten, das kein Begriff in die
Übereignung zu nötigen vermag, weil seine Präsenz nicht «außerhalb» des

Begreifens aufleuchtet.
Anselm versteigt sich, «wacA» dem Los-lassen des «aliquid quo maius



112 Cur non video praesentem

non», daher weder in den hungrigen Ausgriff nach dem «noch» verborgenen

Mysterium, um es denkend als «gegenwärtig» zu setzen, noch

fällt er in eine schlechte Unmittelbarkeit des nicht-sehenden Glaubens
zurück. Die erkannte Fülle der Seinswahrheit steht vertikal präsent im
Heute und dies mitten im Nicht-Fühlen Seiner Gegenwart, der das

Licht vom Licht in der befreiten Endlichkeit erscheinen läßt.
Deshalb artikuliert, «nach» dem wiederum vollzogenen Los-lassen

des Schon-Erkannten, das XVI. Kapitel des «Proslogion» (in einer

gewissen Verschärfung der Situation von Kap. I : «imago Dei mitten in
der Finsternis») nicht mehr so sehr die Finsternis, den Absturz in die

Nacht, das Exil im sündigen Todesfleisch der Weltzeit, sondern das

Denken ruht im Grunde der verborgenen «imago» reiner Geschöpflich-
keit, die schon im I. Kapitel sich anzeigte. Die Einheit von urbildlicher
Identität und Trennung der Gabe ist in ihr als der sich verdankenden
Freiheit (deren Reichtum das «quo maius non» ist, aber in der Armut
ihrer Offenheit auf das «maius» hin) immer schon konkretes Ereignis
erlöster Liebe in der Welt. Hier wird die «geschaffene» Notwendigkeit
des absoluten gratis erreicht, die endliche Gestalt des unbedingten
«sponte», um das Anselm ringt. In dieser Gestalt gehen die «Notwendigkeit

der reinen Wahrheit» als Logik der Liebe und das «phänomenologische»

Noch-nicht des Denkens im Fleisch der Geschichte untrennbar
zusammen, aber so, daß weder das eine auf das andere hin reduziert
noch beide auf den «absoluten Begriff» gebracht werden können.

c) Gegenwart Gottes als Freiwilligkeit des IFeggeöm-müssens

Geschaut-haben ist daher für Anselm identisch mit der notwendigen
Einsicht in die Schuldigkeit des Menschen Gott gegenüber. Das Empfan-
gen-haben des Lichtes stagniert im Akt der Übergabe aber nicht im Feld
der Verstandesbegriffe, sondern durchzieht Denken und Sein. Es reicht
bis in die Wurzel der konkreten, endlichen Subsistenz und kann somit
niemals ontologistisch in der Sphäre bloßer Idealität abgefangen werden.

«Schuldigkeit» darf somit nicht bloß als Weg-geben-müssen des Begriffs
an die «noch nicht» völlig erfaßte Wirklichkeit ausgelegt, d. h. als Rückkehr

zur Unmittelbarkeit eines «noch nicht» reflexiv vermittelten
Gegenstandes des Wissens mißverstanden werden. Sie ist und bleibt existen-
zielle Schuldigkeit, reduziert sich jedoch andererseits ebensowenig auf
ein vorgängiges An-sich-halten oder ein Sich-verweigern (im Sinne von
«Entzug») der Wirklichkeit der Wahrheit gegenüber dem Denken. Das



Cur non video praesentem 113

Zurück-geben-müssen wurzelt auch nicht in einer angeblichen Unfähigkeit

des Schenkenden, sich restlos dem Empfangenden durch die Gabe

zu überlassen. Nicht die heillos aufklaffende Differenz von «quiddam
maius» und «aliquid quo maius non» suggeriert dem Denken, daß in
allem Sehen scheinbar immer noch ein dunkler Rest von verhüllter Präsenz

des Absoluten «unbewältigt» ins Verborgene zurückfällt. Nein, die

Schuldigkeit, das «debere» hat seinen Grund in der voraussetzungslosen,
d. h. freiwilligen und restlosen Selbstmitteilung des absoluten Lichtes
in die aus Nichts geschaffene Endlichkeit, die sich bis in den letzten Winkel

ihres Daseins hinein verdanken muß\ weil sie alles empfangen hat.
Das «Muß» (des debere) ist eine einzige Offenbarung der absoluten
Liebesinitiative Gottes in ihrem unendlichen Umsonst («sponte»), das seine

Notwendigkeit nicht außer sich hat, sondern seine eigene Notwendigkeit ist.
Daher: «Das Schenken aber mußt du so anschauen, daß du es aus

Schuldigkeit tust, wie du einsiehst, daß du das, was du gibst, nicht von
dir hast, sondern von dem, dessen Knecht sowohl du bist wie der, dem
du gibst»32. Das Schenken aus Schuldigkeit ist im Empfangen-haben
verabgründet, dessen Anfang ganz bei Gott liegt, der im Akt des Schenkens

die Dimension des Vernehmens, kraft der Verendlichung der Gabe

in den Empfangenden hinein, sich ausräumt. Das gegebene Wort eröffnet
sich sein Gehört-werden, ohne jedoch den Hörenden zu einem Hohlraum
zu entmachten, in dem sich das Geschenkte gleichgültig nur selbst
wiederholen könnte. In diesem Fall würde sich die Gabe des Lichtes nicht
dem Anderen ihrer selbst übereignen; sie bliebe dem Empfangenden
fremd. Nichts wäre empfangen und das «debere» nur ein lebloses Echo
der aus der Endlichkeit monologisch ins Jenseits zurücksinkenden
Unendlichkeit. In Wahrheit jedoch ist das «debere» identisch mit dem

«sponte», weil der Empfangende in dem Maße empfangen hat, d. h.

arm ist und sich verdankt, wie er an ihm selbst durch das Empfangenhaben

in die Notwendigkeit der Freiheit verfügt und «er selbst» geworden
ist. Das restlose «debere» als Nicht-anders-können enthüllt sich als

höchstes Vermögen des «sponte», sofern Selbstsein und Empfangenhaben

nicht gegenständlich dissoziieren. Das «debere» aus der Abhängigkeit

ist, kraft des verdemütigenden Empfangen-habens, immer schon ins
Können des «sponte» aufgehoben; das Sollen ist positive Macht der an
ihr selbst armen, gehorchenden Freiheit und nicht ein logisiertes Ideal,
ein nur «gewußtes Gutes» (als Gesetz) jenseits des Endlichen. Die Not-

32 CDH I, 24.



114 Cur non video praesentem

wendigkeit, das «Muß» des sponte bedeutet keine Hingabe aufgrund einer

vorgängigen Selbstentfremdung, d. h. aus schlechter Abhängigkeit und
Passivität Gott gegenüber. Dies wäre reiner Zwang! Sie ist vielmehr
Notwendigkeit aus dem Umsonst der Liebe, ein Nicht-anders-können
im «gratis date, quod gratis accepistis». Alle Notwendigkeit des «debere»

liegt in der «Freiheit wozu», deren Gesetz und Notwendigkeit gerade das

empfangene Freiheits-Me« ist, das selbst endliche Freiheit geworden ist.
Der «Knecht», der schuldet, enthüllt sich daher als der einzig Freie,

weil er sich völlig dem Ursprung überläßt und seinen Selbstand nicht
gegen das Absolute aufzurechnen versucht. Frei ist auch derjenige, dem

ich gebe, weil er als Knecht des absoluten Herrn unendlich bejaht ist
und deshalb von mir empfangen kann, da er durch ein Empfangen-haben
(vertikal!) existiert. Der Reichtum der Freiheit des Anderen fließt un-
scheidbar mit seiner horizontalen, intersubjektiven Offenheit Armut)
zusammen, die ihrerseits in der vertikalen Armut des Knechtes gegenüber

dem absoluten Herrn gründet. Da derjenige, dem ich gebe, gerade
als Knecht Gottes der Freie ist, so empfängt er von mir nicht deshalb,
weil er «sich» in mir sucht, sein Sein in mir begehrt, von mir haben will,
sondern er empfängt von mir, weil er an ihm selbst als Knecht Gottes
absolut bejaht: in sich steht, ein selbst-ständig Freier und so Armer ist.
Nur als Knecht der absoluten Liebe reißt er meine Selbstmitteilung nicht
ich-süchtig an sich, sondern läßt mich «umsonst» (sponte!) handeln. Er
gibt mir Raum für die schöpferische Selbstaussage in dem Maße wie er
selbst im «debere» sich Gott überantwortet- und dadurch unendlich
für mich offen wird. Aber diese Offenheit wurzelt im «sponte» des Du,
dem ich gebe ; sie ist Armut befreiter Freiheit, an der ich im Schenken,

um ihrer seihst willen: Maß nehmen muß. Denn die Armut des Knechtes
dem Herrn gegenüber ist als Gehorsam der Grund seines Selbst-seins.

Ich empfange von dem her, dem ich gebe, weil er Knecht der absoluten
Freiheit ist: die Bedingung der Möglichkeit meines sponte, die Kraft,
mich umsonst zu überlassen.

Da aber mein sponte als Frucht meines debere Gott überlassen ist,
so vermag ich mich nicht punktuell auf mein kreatives Vermögen
zurückzuziehen oder den Anfang meiner Liebe als einen geschenkten zu hintergehen.

Das sponte hegt nicht isoliert in mir. Seine Maxime gründet im
absoluten Du, das durch die Fleischwerdung der Gabe in mir, mein

voraussetzungsloser Anfang geworden ist. Deshalb muß ich den ersten Schritt
tun und kann nicht passiv auf die Initiative des Anderen warten. Ich
vollbringe den Einsatz, ohne Vorausleistung des endlichen Du: umsonst.



Cur non video praesentem 115

Dadurch falle ich jedoch nicht nochmal auf mich zurück, denn die Unbe-

dingtheit meines Einsatzes liegt im Ent-eignet-sein meiner selbst als

Knecht auf den Herrn hin. So bin ich gerade in der Unbedingtheit meiner
Initiative ein Weg-gegebener, Ausgeteilter, dessen Anfang nicht
einseitig im Ich, sondern im Ich-Du-Wir, in der unendlichen und endlichen
«concordia» des Wollens aufspringt.

«Und die Natur lehrt dich, deinem Mitknechte, d. h. der Mensch

dem Menschen, zu tun, wie du willst, daß dir von ihm geschehe; und daß,

wer nicht geben will, was er hat, nicht erhalten darf, was er nicht hat» 33.

«Geben, was er hat», dies heißt: offenbar werden lassen, daß endliche
Freiheit durch ein Empfangen-haben existiert. Geben ist als Selbstmitteilung

identisch mit der ontologischen Armut der Freiheit gegenüber dem

Ursprung. Sie steilt sich nicht als schöpferisches Zentrum in sich selbst
auf. «Geben, was man hat» ist Frei-werden für die je größere Zukunft
der Gabe : kraft der Armut des Empfangenden, die im Weggeben
transparent wird. Daher besitzt nur der Weg-geben-könnende «Zukunft»,
weshalb das sponte der Hingabe dem Schenkenden das zu empfangen
erlaubt, was er nicht hat - ohne daß der Einsatz auf das Empfangen
dessen hin, was man nicht hat, verzweckt werden könnte. Der Einsatz
hat seinen Ursprung im Vorweg des sponte der absoluten Liebe!

Der Reichtum des sponte meiner Freiheit meint somit kein Privat-
Kapital an Freiheitsvermögen, das ich durch Forderungen, die ich an
den Anderen richte, nachträglich noch ergänze und vermehre. Nein,
hier würde gelten: «non debet accipere quod non habet». Nur wer geben
will (sponte), was er hat, empfängt die Zu-kunft der Gabe vom Anderen
her. Das Schon-Gehabte ist kein fixer, gewesener substantieller
Seinsbestand, der gegenständlich an der Peripherie durch die sich anlagernden
Dinge des Dazugewonnenen sich erweitert. In diesem Fall wäre die mit
dem Reichtum der Freiheit identische Armut des Empfangens einem

Nur-Reichtum, einem An-sich-halten der Existenz geopfert, die sich
ihrer selbst nicht entäußern kann. Weggeben aber enthüllt die Gegenwart

der empfangenen Fülle der Gabe durch die Armut hindurch. Es
bekundet die unschließbare Differenz von absolut Schenkendem und
Empfangendem, aus der die Offenheit dem endlichen Du gegenüber
aufbricht: das Empfangen-Äöwwe«. Das Weg-geben, um das es hier geht,
bezeichnet somit nicht einfach den Vorgang eines Tausches: dadurch,
daß ich gebe, gewinne ich Platz und Raum für das, was ich nicht habe.

33 CDH I, 20.



116 Cur non video praesentem

Ein «gemachter» Mangel, ein verfügtes Nicht-sein in mir wäre die den
Anderen zum Geben provozierende Nötigung seiner Mitteilung. Ich
würde gerade dadurch verlieren, was ich habe: um zu bekommen, was
ich nicht habe. Die Zukunft der Gabe vom Anderen her wäre eine Funktion

von Selbst-verlust, in dem ich nochmals nur mich, nicht das konkrete
Du, im Auge habe.

Nein, das Empfangen-dürfen, das Vermögen zur Zu-kunft der Gabe

vom Anderen her, erschließt sich aus einem Weggeben, das aus dem

unverrechenbaren, über-wesenhaften «sponte» emporwächst. Das
Hingeben dieses Reichtums schafft allererst die wahre Armut, das Erhaltendürfen.

Im Weggeben wird nicht etwas gegenständlich verloren bzw.

gegenständlich gewonnen. Das im Weg-geben eröffnete Zu-kommen der
Gabe in ihrer je größeren Zukunft geschieht nicht bloß von außen her an
mir, es ereignet sich zugleich in der Mitte des Sich-weg-gebenden. Der
Reichtum des schon Empfangenen wächst zugleich von innen und außen

her. Die Zukunft erweckt die Fülle des schon Da-gewesenen zum Leben ;

sie macht das «debere accipere» offenbar, das genauso unberechenbar
ist wie das sponte des Weggebens. Im Weggeben wachsen neue Dimensionen

des «debere accipere»: durch den Rückgang zum Ursprung im
Fort-gang zum Du (Ihr, Sie).

Der Mensch kann sich richtend nicht zwischen diese Vermittlung
stellen und von außen her das Geben und Nehmen oder das Vergeben
und die Verweigerung messen wollen. Beides bleibt «Deo iubenti»
unterworfen, der ihn aus Nichts erschaffen hat34.

Also: das Weg-geben ist weder das movens, das die jenseitige göttliche

Gegenwart von oben nach unten in die Welt herabzieht bzw. ihr
Verendlichtsein manifestiert, noch die List, durch die der Mensch seine

34 CDH I, 20 «Über die Verzeihung jedoch sage ich nur kurz, daß die Rache
keineswegs dir zusteht, ...; denn weder gehörst du dir selber noch gehört jener, der
dir Unrecht getan, dir oder sich selber, sondern ihr seid Knechte des einen Herrn,
von ihm aus Nichts gemacht». Dein und mein Anfang sind uns unverfügbar. «Und
wenn du an deinem Mitknecht Rache nimmst, so maßest du dir hochmütig über ihn
das Gericht an, das dem Herrn und Richter aller zusteht. Im Gehorsam aber, was
gibst du Gott, was du nicht schuldest, dem du, sobald er befiehlt, alles, was du bist
und hast und kannst, schuldig bist » In allem, was der Mensch Gott gibt, gibt er
das, was er schuldig ist und geben soll ; auch in der Liebe, die er durch die Erlösung
empfängt. Hier ist das Maximum des debere erreicht, aber, aufgrund der
Menschwerdung der Liebe, als Maximum des sponte: die höchste Freiwilligkeit als
Notwendigkeit der Liebe, die kann, was sie soll. (Darum ringt Kant in der «Idee der
Freiheit», in der Sollen und Können unscheidbar eins sind.) Nicht dem in Schuld
sich Vergrabenden wird verziehen, sondern dem im Können demütig Gewordenen,
der das Da-sein der göttlichen Freiheit lebt.



Cur non video praesentem? 117

noch nicht erfüllten und gestillten Bedürfnisse von sich her befriedigt
(Dialektik von dare und debere accipere). Sondern: kraft der umsonst

geschenkten Gegenwart Gottes liegt alle Freiwilligkeit des sponte im
Weg-geben-müssen und dieses Müssen ist die innere Form der sich
umsonst verschenkenden Freiheit, Notwendigkeit der Liebe.

2. Das über-wesenhafie « quiddam maius»
im sehenden Nicht-sehen

Kehren wir an diesem Punkt nochmals in die im Denken eröffnete
Differenz von absolutem Du und Seinswahrheit zurück. Es zeigte sich,
daß die Dimension des «aliquid quo maius non» keinen vom Denken her

verfügbaren, instrumentalen Horizont darstellt, mit Hilfe dessen (in der
Form eines absoluten Maß-stabes) das Denken imstande wäre, die
umsonst sich ereignende göttliche Selbstmitteilung auf seine «eigene»

(endliche!), «außer» der göttlichen Initiative liegende Notwendigkeit
hin festzulegen 35. Die erkannte Seinswahrheit verdoppelt die absolute

Notwendigkeit der Freiheit nicht solchermaßen, daß das Denken durch

35 CDH II, 18 «daß er (Gott) : machen muß, was er will, weü das, was er will,
sein muß» «Wenn also der Herr Jesus den Tod, erdulden wollte, weil es bei
ihm stand, sowohl zu leiden wie nicht zu leiden, so mußte er tun, was er tat, weil das,
was er wollte, geschehen mußte', und er mußte es nicht tun, weil nicht aus Verpflich-
tun (non ex debito!). Dazu: «Et si vis omnium quae fecit et quae passus est veram
scire necessitatem, scito omnia ex necessitate fuisse, quia ipse voluit» (II, 17).
Vgl. Eckhart, - Gottes Warum-losigkeit: «Non habet principium quare, sed ipsum
est quare omnium et omnibus» (Joh. n. 50; 41, 11) ; «ipsa (forma Dei) dat esse, ipsa
est esse, ipsa est quare» (Joh. n. 336, 285, 5) «Got wirket sunder warumbe» (Pred. 43;
146, 20 ff. ; Edit. Pfeiffer). Er hat die Macht, sein Leben hinzugeben und es wieder
an sich zu nehmen (Jo 10, 18). Aber diese Warum-losigkeit schließt das göttliche
Leben nicht zu einer selbstgenügsamen Substanz mit sich zusammen. Gott dankt
dem Liebenden für die ihm geschenkte Liebe, wodurch der Herr seinen Gehorsam
dem Vater gegenüber enthüllt, der ihm Speise und Trank ist. Also: «Bedürftigkeit»
Gottes, «Not-wendigkeit» des Anderen als reine Selbsterschließung des absoluten
Lebens in seinem unendlichen Reichtum! (vgl. Eadmer Vita I, 41; PL 158, 73 B).
Weil der Herr sich die Seinen, in die hinein er sich opfert, vom Vater geben läßt, so
erfährt er in aller ihm erwiesenen Wohltat (Anselm, De beat. coel. 601-602) die
Liebe seines Ursprungs, den er, weil der Sohn gehorcht, nicht durch Übersehen der
Hörenden anzielt. So hätte der Sohn gerade nicht sein unbedingtes Ja zum Vater
gesprochen, der ihn sendet. Das Bedürfnis des Anderen enthüllt also den Reichtum
der sich verschenkenden, ihrer selbst entäußernden Liebe und ist nur aus ihrer
Warum-losigkeit zu verstehen. Von hier aus muß des Verlangen des Glaubens nach
dem Wasser des Wissens («gib mir zu trinken») gedeutet werden. Es geht nicht um
ein Zu-sich-kommen des Glaubensinhalts durch das Wissen, sondern um eine Ent-



118 Cur non video praesentem

die eingesehene absolute Notwendigkeit schließlich das«quiddam maius»,
das doch «auch» im Horizont dessen gedacht wird, «worüber hinaus
nichts Größeres gedacht werden kann», als noch ausstehendes Geheimnis
sich aneignen und dadurch zur vollendeten, d. h. entäußerten Gegenwart

bringen könnte. Das «aliquid quo maius non» bleibt, obwohl elementare

Form des Denkens, Gabe göttlicher Selbsterschließung: Erscheinung
der unverfügbaren Präsenz der absoluten Wahrheit an ihr selbst. Nur so

kann das Denken die Fülle des «quo maius non» erschwingen und
ausloten, und zwar in einer selbständigen Einsicht, auf dem «Grund» der
im Licht der Seinswahrheit an ihr selbst unendlich bejahten endlichen

Freiheit, ohne die Quelle dieser unbedingten Bejahung zu hypostasieren
und in einen verfügbaren Anfang der absoluten Selbstmitteilung des

Endlichen umzudenken.
Das «aliquid quo maius non» kommt niemals durch den bloßen

«Entschluß» zur «reinen Einfachheit des Denkens» (Hegel) von unten her
zustande: denn das sich verdankende Denken verfügt die innere Weite
des Lichtes nicht, das in der eucharistischen Gestalt der «reinen Endlichkeit»

wohnt und in dieser als ihr Leben gelebt wird. Die Präsenz bleibt
immer geschenkt, gerade dort, wo sie sich in der Gestalt «reiner Endlichkeit»

darstellt, «endlich» lesen und begreifen läßt. Nicht ein sich in die
Transzendenz aufsteilendes Denken gewinnt den Anfang, in dem alles,

von oben und unten her, zusammenläuft. So hätte es nur sich selbst in
die Transzendenz hinein wiederholt und bliebe eigentlich in einer
isolierten Immanenz gefangen. Die Gegenwart des absoluten Lichtes im
Denken verleiht diesem nicht solchermaßen einen Absolutheitscharakter,
daß schon der Entschluß zur Einfachheit, die das Denken völlig
durchströmt, genügte, um die Endlichkeit über sich selbst hinaus in den
Anfang zu bringen und darin doch noch auf ihr selbst «beruhen» zu lassen.

Im Gegenteil: das Denken vollzieht im «aliquid quo maius non» alles,

weil ihm alles gegeben ist und zwar aus der Tiefe des absoluten Du, das

die Vernunft im Licht und als die Wahrheit des «quo maius non» sieht.

Um der Gegenwart Gottes im Licht der Seinswahrheit willen, bleibt
somit das absolute Du die Auf-gabe des Denkens, Zu-kunft der Einsicht,
aber dem Begreifen nicht regressiv in die Nacht des verschlossenen

Mysteriums hinein entfremdet, sondern als Aufgabe restlos mitgeteilt:
«ich habe Dich gesehen». Daher ist das «quiddam maius» keine Heraus-

äußerung, in welcher der ins Wissen aufgehobene Glauben das Wissen an die Quellen
des lebendigen Wassers führt und ihm dadurch ein letztes Sich-überlassen in das
Leben der Liebe hinein ermöglicht.



Cur non video praesentem 119

forderung für das Denken im Sinne einer noch nicht begrifflich erschlossenen

Substanz, die durch Reflexion «noch nicht» Subjekt-charakter
gewonnen hätte. Das Denken muß deshalb das «quiddam maius» nicht
ins Schon-Erkannte hereinziehen, um durch den «absoluten Begriff»
die volle Selbsterschließung des Geheimnisses zu leisten. Denn «si com-
prehendis non est Deus». Gott läßt sich, obwohl «quid»-dam maius, nicht
essentiell festlegen, um für das schon erreichte «aliquid» quo maius non
disponierbar zu werden. Was über das «aliquid» hinausliegt, darf somit
nicht als eine übergeordnete logisierte Sphäre verstanden werden: zwar
noch unerkannt, aber grundsätzlich schon im gesehenen Licht des grenzenlosen

« aliquid quo maius non » (rationabiliter) vorweggenommen. In seiner

Wesenhaftigkeit ist das Mysterium «quiddam maius»: im überwesenhaften
Sinne ; nicht neben dem « aliquid quo maius non », sondern in ihm, über
das hinaus nichts Größeres gedacht werden kann. Gerade weil seine Über-

wesenhaftigkeit denkbar ist, vermag das Denken im abgeschlossenen

Raum des «aliquid ...» sich nicht selbstgenügsam aufzuhalten.
Das absolute Du läßt sich andererseits auf das «aliquid ...» hin nicht

funktionalisieren oder essentiell strukturieren, sondern bricht, inmitten
seiner freien, offenbarenden Selbsterschließung, aus dem Glauben und
im «aliquid ...» als denkbar auf. Dies bedeutet jedoch keineswegs, daß

man das überwesenhafte Du gegen die Lichtsphäre und Intelligibilität
des «aliquid quo maius non» abscheiden und als in Wesen-losigkeit

befangen umdeuten dürfte. Es ist kein «dunkler Urgrund», der sich erst
im «Erscheinen» essentiell ausgestaltet und formiert36. Der je größere
Gott stellt keinen anonymen Terminus des unmittelbaren, unreflexiven
Glaubens dar, der sich dann ins nicht-«wesentliche» «maius»
hineinwerfen, das Denken in der Region des wesenhaften «aliquid quo maius

non» hinter-sich-lassen und es, in die Plattheit des bloßen Begriffenhabens

hinein, von sich weg- und absetzen würde. Ebensowenig ist es

der Glaube, der sich ins «maius» vorstreckt, um es, gewissermaßen als

Zubringer für das Denken, der «Einsicht» zuzuführen. Nein, das quiddam
maius wird als absolute Positivität wesenhaft gedacht. Daß es über das

«aliquid quo maius non» hinausreicht, eben dies gehört, wie Anselm
ausdrücklich sagt (P. XV), in das «quo maius cogitari non potest» hinein.

Das «maius» als (nicht dialektisch auszulegende!) Negation des

«ahquid quo maius non» lebt von der Affirmation des erkannten Lichtes

36 Hierauf könnte der Akzent und die innere Tendenz im Denken des Erigena
unschwer (jedoch einseitig-falsch!) ausgezogen werden.



120 Cur non video praesentem

der Seinswahrheit im Horizont des «aliquid quo maius non». Und diese

könnte ihre Positivität, d. h. den vollen Umfang als Affirmation des

Unbedingten «in intellectu et in re» nicht wahren, sie wäre nicht absolute

Affirmation, wenn die Negation des «quiddam maius» ihr im positiven
Sinne nicht innerlich wäre. M. a. W. : das Noch-nicht, das das «quiddam
maius» als Gestalt des absoluten Du in seiner Notwendigkeit dem Raum
des gedachten Lichtes gegenüber umschreibt, meint keine diastatische
Zukunft des absoluten Du hinsichtlich der schon vollzogenen Einsicht
und des Begriffen-habens im «aliquid quo maius non». Es ist ein schon

vollendetes Noch-nicht, d. h. die Zukunft des Mysteriums ist erkannt,
geschaut und verwendet sich selbig für das Gesehen-sein, für ihr « Gewesen»

im Denken.

Und umgekehrt, weil das «aliquid quo maius non» die ganze Fülle
des Lichtes in sich faßt, absolut reich ist, deshalb vermag es sich im
Denken auf das je größere Du hin und seine absolute Zukunft zu
verschweigen, schließt seine Affirmation durch negative Ausgrenzung quo
maius non) die via negativa ins Mysterium nicht logisiert in sich ein,
sondern gibt sie frei. Daß sich also im cogitare (Kap. XV) die Affirmation
und Negation (im erörterten Sinne) selbig für einander verwenden, dies

bedeutet nichts anderes als daß das Denken im reinen Heute der absoluten

Wahrheit verabgründet ist. Das «quiddam maius» enthüllt seine

überwesenhafte Gegenwart jenseits eines essentiellen Entzogenseins in
ausstehender Zukunft und jenseits eines essentiellen Praeteritum im
Begriffensein. Und allein so ist es wesenhaft im Valiquid quo maius cogi-
tari non potest» präsent, ohne das, was schon war, bloß zu rekapitulieren.
Jenseits aller Dialektik von gewesenem Erkannt-worden-sein und
zukünftigem Erkannt-werden fließen Einheit und Trennung von Gabe

und Geber unauflöslich zusammen. Sie treten in dieser Einheit aus dem
absoluten Licht selbst hervor. Der Je-Größere überläßt sich dem Raum
der Schau, über die nichts hinausreicht, und darin zeigt er sich als der

Unverfügbare. Oder: die via negativa ins «quiddam maius» hinein ist
Bejahung der Fülle vollzogener Einsicht, die sich affirmativ ausspricht.
Daß die Bejahung im Horizont des Seinslichtes aber unabschließbar

bleibt, nicht den Je-Größeren erschöpft, darin liegt gerade ihre nicht
wankende Positivität. Was in der Affirmation, kraft des gesehenen Lichtes,

zur Sprache kommt und ausgesprochen ist (in intellectu et in re),
dies wird also, durch die Negation des Ausgesprochenen, als das «quiddam
maius» gerade im(\) Raum der Affirmation des grenzenlosen Lichtes
gedacht. Das Denken verläßt in der Negation die Affirmation nicht, sondern



Cur non video praesentem 121

bejaht sie im Darüber-hinaus-denken. Das «maius» verläßt negierend die

Affirmation nicht und diese macht die Negation nicht überflüssig. Der
Bezug beider zueinander besitzt freilich kein dialektisches Gepräge.

Er wird nicht im Denken durch eine absolute Vermittlung
vollbracht, sondern tritt, jeder Vermittlung unbedürftig (und deshalb im
positiven Sinne) als Mitte des endlichen Denkens frei-willig hervor. Das

im «aliquid quo maius non» Ausgewortete verschweigt sich im Akt des

Denkens ins je größere Geheimnis hinein. Aber das Denken ruht im
Licht-Raum, über den hinaus nichts Größeres gedacht werden kann: es

lebt im sprechenden Schweigen und schweigenden Sprechen. Pneuma

(als personales Element des Überwesenhaften Seins) und Logos, «super-
essentialis bonitas» und «essentia divina» stehen, analog gesprochen, in
unzertrennlicher Perichorese. Die Wesenhaftigkeit des nquiddam maius»

zerstört die Überwesenhaftigkeit des Mysteriums nicht, sondern wahrt sie.

III. DIE EINHEIT VON SEHEN UND NICHT-SEHEN

IM ORT DER «REINEN ENDLICHKEIT»

7. Die Verflüssigung der « essentiellen Gegensätze »

Erigena denkt «griechisch». Dies will, im Blick auf das bisher
Entfaltete, sagen: vom«quiddam maius» her, das aber völlig ent-wesentlicht,
«superessentialiter» erfahren wird. Gott ist keine essentia; als solche

wäre er noch im Gegensatz zu Anderem situierbar; also einerseits im
substanziellen Sinne exklusiv, nicht das non-aliud, sondern ein Anderer
zu Anderen - andererseits jedoch inklusiv: er würde sich durch das zu
ihm noch gegensätzlich vorausgesetzte Andere seiner selbst definieren,
mit dem er «verwachsen» wäre. Vom Gegen-satz behaftet käme er jedoch
als der Absolute und in der Vollendungsgestalt des «alles in allem» nicht
zur Sprache. Eine «essentia» im Sinne des «Te esse aliquid quo maius non»
kommt daher nicht zum Vorschein. Jede Wesenheit läßt ein solches

«maius» zu, weshalb sie an ihr selbst mit einem «minus» belastet ist. Die
essentia als natura besitzt nicht die Positivität der Seinswahrheit, der
nichts äußerlich ist, außer das Nicht-sein, sondern eine gleichsam
reduzierte Seinsmächtigkeit; weshalb ihr bei Erigena das nihil «entgegengesetzt»

werden kann 37. An ihrer äußersten Grenze zum «nihil» enthüllt

37 DN I, 16, 10.



122 Cur non video praesentem

die Wesenheit nicht die Schärfe absoluter Positivität, d. h. nicht die
unendliche Kraft der Negation der Negation 3S. Das «Wesen» rückt im
Zuge des Anderen konsequenterweise aus dem absoluten Sein als «dessen»

Was heraus. Es wird primär nicht in der Einheit mit dem überwesen-
haften Sein gedacht, sondern hat, aufgrund seines ambivalenten Charakters

bezüglich des Nichts, eher die Funktion : ein Medium der Andersheit
des Überwesenhaften zu sein. Sein und Wesen verwenden sich nicht direkt
in Gott «selbig für einander», weshalb, theologisch gesprochen, der Bezug
von Vater und Wort per modum intellectus (der immer das «Wesen»

erkennend vollbringt) in einem gewissen Sinne oppositional und geschlossen

hinter dem flutenden Pneuma als der Wir-Gestalt der «super-essen-
tialis bonitas divina» zurückbleibt.

Darin liegen bedeutungsvolle Folgen verborgen, die schließlich in
Hegel voll ans Licht treten werden 39, sofern er darum ringt, den substantiell

wesenhaften Gegenüberstand von Vater und Sohn als «nichtwankende

Subjekte und isolierte Substanzen» in «übergehende Momente des

absoluten Begriffs» (als Geist) flüssig werden zu lassen, d. h. die letzte
Opposition des vor-stellenden, essentiell geprägten Bewußtseins
auszuräumen. Für Erigena gilt : «Essentia ergo dicitur Deus, sed proprie essentia

non est, cui opponitur nihil - daher : superessentialis. Item bonitas dicitur,
sed proprie bonitas non est; bonitati enim malitia opponitur - daher:

plusquam bonitas. Deus dicitur, non proprie Deus est; visioni enim
caecitas opponitur et videnti non videns - daher «hyper-theos»:
plusquam videns, si 0eoç videns interpretatur» 40. In diesem Sinne kann man

38 Oder, besser gesagt: sie kann nur durch die Negation der Negation «frei»
werden und bleibt daher, gleichsam im ständigen Ringen mit dem Anderen ihrer
selbst, diesem verhaftet; in einen Wider-spruch von Ja und Nein gebunden, der zu
seiner absoluten Vermittlung unterwegs ist und somit nicht der Ausdruck der an
ihr selbst vollendeten Fülle des absoluten und «einen» Lebens sein kann. Allerdings
bindet Erigena seine Denkform nicht in einem Anfang als «absolutem Widerspruch

».

39 «Insofern über die Form des Vorstellens und jener Verhältnisse, die aus
dem Natürlichen hergenommen sind, und damit besonders auch darüber
hinausgegangen werden muß, die Momente der Bewegung, die der Geist ist, für isolierte
nichtwankende Substanzen oder Subjekte, statt für übergehende Momente zu
nehmen, - ist dies Hinausgehen, für ein Drängen des Begriffes anzusehen; ...»
(«Phänomenologie» S. 535).

40 DN I, 16, 10. Darin liegt natürlich die Versuchung, den «videns» dadurch
vom Gegen-satz des «non-videns», also aus der Diastase von Akt und Potenz, Herr
und Knecht (Sein und Nichts) zu erlösen, daß der non-videns in einer radikal
durchgeführten deificatio selbst zum Sehenden wird und somit die zuvor depotenzierte
Endlichkeit die Qualität des Absoluten gewinnt. - An diesem kritischen Punkt kann



Cur non video praesentem 123

sagen, daß der überwesenhafte Gott Erigenas analog zu Anselms «quid-
dam maius» zu denken ist, sofern das je größere Du den Horizont der

intelligiblen Seinswahrheit übersteigt.
Aber der Akzent verschiebt sich: während Anselm das «maius» als

ins «aliquid quo maius non» gehörig denkt und darin die absolute
Affirmation des Mysteriums vollzieht, und dies auch kann, weil das «aliquid»
Epiphanie des absoluten Du («Dein Licht und Deine Wahrheit») ist,
somit alle Opposition endlicher Andersheit hinter sich läßt und nicht nur
Andersheit des Absoluten als Erscheinung (für sich) ist, so muß Erigena
die kata-phatische Bejahung des Absoluten aus dem Horizont des «Anderen

zu Anderen», d. h. aus dem Feld der essentiellen oppositio heraus

vollziehen. Er spricht meta-phorisch von der Kreatur auf Gott hin und
kleidet mit den Worten und Namen, die er aus der Dimension des

Endlichen gewinnt, die «nackte Wesenheit Gottes»41. Aber, wie soll er
aus der Kreatürlichkeit heraus die reine Seinswahrheit, das Licht als

Licht, die Epiphanie des Absoluten erreichen?

In dieser Hinsicht gibt die Kreatur von sich aus «zu wenig» her, da
bei Erigena die imago (von der Anselm spricht), die positive Gestalt der
«reinen Endlichkeit, gegenüber der akzentuierten überfließenden Theo-

phanie Gottes in den Hintergrund tritt 42. Der Aufstieg des Erigena rückt
deshalb nicht in jene Dimension des unendlichen Lichtes ein, in das sich
Anselms endliches Denken im «aliquid quo maius non» ausspannt, sondern

die Umgestaltung des Nicht-Sehenden in den Sehenden bedeuten: allererst jetzt ist
der Sehende als non-aliud ein absolut Schauender geworden und als solcher offenbar.

Er ist von keiner Andersheit beschränkt, so daß das «absolute Begreifen»
(Hegel) aufseiten des Endlichen zugleich, durch das absolute Sehen im Endlichen,
die höchste Demut gegenüber dem in reiner Absolutheit enthüllten Gott wäre. Sie
kann aber auch, wenn die Ermächtigung zum Sehen nicht dem absoluten Vorweg
Gottes überantwortet bleibt, sondern dialektisch vollzogen wird, heißen : durch den
videns Gewordenen (vormaligen «non videns) wird der frühere videns allererst in
seine Absolutheit eingesetzt, die sich durch die Endlichkeit definieren muß, um
«unbedingt» und über alles Besetztsein durch das Andere ihrer selbst erhaben zu
sein. Dann ist der Mensch «das höchste Wesen für den Menschen» (Feuerbach,
Marx) und die Endlichkeit als «reine Endlichkeit» gegen-satzlos das Absolute selbst
geworden: unbedingter «Wille zur Macht» (Nietzsche) und unbedingter «positiver
Humanismus» (Marx).

41 DN I, 16, 11.
42 Dies liegt nicht zuletzt daran, daß bei Erigena der gekreuzigte Abstieg in

die Endlichkeit, der Riß, den wir als «Trennung» erörterten, gegenüber dem über-
wesenhaften pneumatischen Element des Nicht-Anderen zurücktritt, das als
«bonum diffusivum sui» immer schon auf die Seite des Anderen seiner selbst getreten
ist: a seipso in seipsum, wie Erigena sagt, ohne dadurch die Endlichkeit von sich
wegzustoßen oder gar ins Nicht-sein aufzulösen.



124 Cur non video praesentem

«versagt» grundsätzlich und immer, weil die Ebene, auf der die Affirmation

ausgesprochen wird, nach zwei «Seiten» hin auseinandertritt: in die
«essentia divina» und das «nihil», von dem sich die essentia nicht restlos

absolvieren kann. Dies gehngt erst im Raum der Überwesenhaftigkeit des

Mysteriums, über das Begreifen des Wesens hinaus. Hier sind die
Ambivalenz und der Gegensatz der essentia in der Opposition überwunden.

Anselm erreicht die Positivität der Seinswahrheit im endlichen Denken,

weil sich die Gabe vom Geber getrennt und verendlicht hat, das

Licht vom Licht in seiner Kenosis als das Leben des befreiten Endlichen
als Endlichen resultiert. Für den «griechisch» denkenden Erigena ist
diese Trennung nur schwach angedeutet und durchgezogen. Die
Epiphanie behält dadurch den Charakter der «Einsinnigkeit», des

gleichförmigen Sichausbreitens des Lichtes im Licht seines Erscheinens, so

daß die Kreatur von innen her zwar nicht entmachtet, aber dia-phanum
der absoluten Theophanie in der Plurahtät ihres Einleuchtens wird.

M. a. W. : das Wesen empfängt das Sein, indem das überwesenhafte
Licht des Absoluten als Wesen sich zeigt und, bei aller Autarkie, die

Erigena nicht aufgibt, erscheinend in der divisio naturae sich expliziert -
und dies immer jenseits der schlechten Notwendigkeit gesetzhafter, d. h.

notwendiger Selbstauslegung. Aber das erscheinende Licht trennt sich

vom Ursprung nicht radikal genug durch den Riß seiner Kenosis in die
endliche Dimension seines Empfangenseins hinein. Die Bejahung der
endlichen Subsistenz geht nicht energisch genug in diese ein, sondern

formt sich in ihr fast «selbstbezogen» aus, um so, mitten in der Entäußerung

der Seinsschenkung, nochmals in sich selbst zu schwingen 43. Das

geschenkte Seins-ja gibt im Abstieg nach unten seine integrale Einheit
und Einfachheit in der Sphäre der urbildlichen Identität nicht entschieden

genug auf. Die «maior dissimilitudo» zieht sich auf das Absolute:
auf die eine similitudo des Absoluten und Endlichen hin zusammen, die

erst in der Überwesenhaftigkeit des Mysteriums ihren Charakter, ein
Medium zwischen Gott und Welt, also von zwei Polen determiniert zu
sein, völlig verliert.

Wird dieser Ansatz vereinseitigt, dann bleibt die Kreatur, gerade

43 Mit dieser Selbst-bezogenheit ist keineswegs ein essentieller Egoismus des

Absoluten gemeint, kein Rückfall des sich verströmenden Guten auf sich selbst
angezeigt, kein Gegensatz von «selbstischem An-sich-halten und Sich-ausbreiten»
des göttlichen Lebens (im Sinne Schellings) bedeutet. Es soll nur auf die schwebende
Indifferenz hingewiesen werden, in deren Element Schöpfung und Gnade,
Philosophie und Offenbarung ineinander laufen, wogegen der Protest durch die Beschwörung

der «sola gratia» und der «Theologie des Kreuzes» nicht ausbleiben wird.



Cur non video praesentem 125

in der Armut ihrer endlichen Rezeptivität, gegenüber der Theophanie:
in einem gewissen Sinne «äußerlich». Nur die superessentialis bonitas

divina, der «donator gratiae», der alle Essentialität übersteigt, vermag
an ihm selbst den verborgenerweise implizierten Gegensatz der ihm
«äußerlichen» endlichen Wesensgestalten zu unterlaufen, in sich
aufzunehmen und einzuholen. Denn er ist frei zu allem Anderen, d. h. der
Nicht-Andere. Er durchwaltet alle Widerständigkeit aktiver und passiver
Art aufseiten des Endlichen, da er weder bloß «natura» ist (als solche

wäre er «begreifbar») noch innerhalb seiner selbst nur in eine Differenz
des Wesens tritt (Vater und Sohn nur zwei Knotenpunkte der einen
göttlichen Natur), sondern alles Andere in der Form seiner selbst als des

überwesenhaften Nicht-Anderen vollzieht. Er ist an ihm selbst ein über-
wesenhaft weggeschenktes Strömen der Liebe, die deshalb nicht in der
Gestalt eines «summum ens» gegen die «entia finita» unterschieden werden

kann, aber auch nicht, durch das vollzogene Anderssein an ihr selbst,
in eine gegenständliche Vielheit zerfällt. Daher ist die dreifaltige Liebe
«immutabilis motus et simplex multiplicatio et inexhausta a seipsa, in
seipsa ad seipsam diffusio, causa omnium»44. Gott: «alles in allem».

Das Überströmen der «largitas divina» in ihrem absoluten Umsonst
übersteigt schenkend die «natura, quae datur» durch die Fülle der aus
dem Absoluten erfließenden «donationes»: «datur esse, donatur bene

esse» 45. Die Schönheit der Welt liegt im reinen Umsonst der geschenkten
Gnade: «donationes vero gratiae distributiones, quibus omnis natura
subsistens ornatur»: «itaque natura datur, gratia donatur»46. Dadurch
ist das datum der endlichen Natur sowohl im Übermaß bejaht als auch

in einem gewissen Sinne ent-substanziiert.

44 DN III, 4, 103.
45 DN III, 3, 102. Das Geben wird durch das Schenken potenziert, also das

Sein als Gabe nicht im Raum der geschenkten Gnade enthüllt und dadurch als
Gabe offenbar, sondern schon die Erfahrung der natürlichen Vernunft vernimmt das
Sein als Gabe und kann deshalb nur durch den Akzent auf die «via negativa» ins
donare hinein überboten werden. H. Urs von Balthasar sagt daher zu recht:
«... überall ist hier (griechisch) die geschöpfliche Natur vorgreifend theologisiert,
so daß, wenn die biblische Offenbarung auf den Plan tritt, das theologische
Sprachmaterial schon verbraucht ist und das Christliche sich notgedrungen derselben
Kategorien bedienen muß» («Herrlichkeit» III, 1, S. 317). Andererseits darf aber nicht
vergessen werden, daß Erigena die Differenz von Natur und Gnade im ungeteilten
Blick Nicht-sehen) des unerschöpflichen Mysteriums einbirgt, dessen unermeßliches

Leben absolute Zukunft bleibt, die durch kein Je-mehr der Gnade gegenüber
der geschöpflichen Vernunft umschrieben werden kann. Denn das Denken kann das
«Gott alles in allem» niemals hinter sich bringen.

46 DN III, 3, 103.



126 Cur non video praesentem

Sofern der Reichtum des Absoluten jedoch als überwesenhaft sich

entbirgt, verharrt die Theophanie in ihrem Verströmen nicht essentiell

geschlossen in sich selbst, sondern übereignet sich derart radikal der

Kreatur, daß der sich absolut genügende Gott «in den Kreaturen geschaffen

wird». Weil die Kreatur ihren absoluten Ort in Gott hat, ist sie der

Schöpfer ihres Schöpfers, kraft göttlicher Selbsterschließung. «Nam et
creatura in Deo est subsistens et Deus in creatura mirabili et ineffabili
modo creatur, seipsum manifestans omnia creans in omnibus crea-
tum» 47. In Gott schafft das Endliche seinen Schöpfer im Lichte der
absolut freien Offenbarung ihres Schöpfers. Nicht die Welt für sich

genommen ist der Ort dieses Gebärens im Empfangen, sondern Gott
selbst ist der Ort, worin dies geschieht. Hier, in der creatura assumpta,
hegt das Telos aller Geschichte des Endlichen als Endlichen, das Ende
der Geschichte endlicher Freiheit und ihr unbedingter Anfang. Im
Element der pneumatischen Nicht-Andersheit ist Gott die höchste Frucht
seiner Kreatur (vgl.: «incarnatus de Spiritu sancto»), die ihn, kraft
seiner unveränderlichen Selbstmitteilung, hervorbringt. Die Einheit des

Absoluten und Endlichen geschieht im Medium des «Geistes», der die

Trennung der Gabe vom Geber in Kreuzigung, Tod und Höllenabstieg
überwaltet und nach-österlich (fast) in den Hintergrund drängt48.

Als bloße essentia wäre Gott vom Gegensatz besetzt, zur mitgeteilten

«Substitution» des Endlichen als Endlichen unvermögend,
«neidisch»49. Aber, aufgrund seiner Überwesenhaftigkeit, die von keiner
Natur beschränkt werden kann, tritt er restlos auf die Seite des Anderen
und ist darin «a seipso in seipsum» ganz bei sich selbst. Die in der
Verborgenheit zurückgelassene Trennung von Geber und Gabe wird also

durch die Überwesenhaftigkeit des absoluten Lebens in seinem Sichverströmen

pneumatisch «wiederholt» und dadurch die von der Kreatur
her gewonnene Affirmation, die nur bis zur essentia (als aliud) reicht, in
ihrer Schwäche geheilt, aufgehoben und von der via negativa in die

«superessentialitas divina» hinein eingeholt. Die via negativa tritt jetzt,
trotz des Akzents auf der «similitudo inter deum et creaturas», schärfer
hervor. Die Affirmation des Wesens behält jedoch ihre Gültigkeit, da die
«essentia», auf die die Bejahung zielt, Erscheinungs-medium des Abso-

47 DN III, 18, 126.
48 Gerade dies bringt jedoch Hegel im Feuer der Negativität wieder dialektisch

(im «spekulativen Karfreitag») an den Tag, indem er dem «Geist» (als Pneuma)
durch den «Begriff» Gerechtigkeit und Rechtfertigung widerfahren zu lassen glaubt.

49 Vgl. DN V, 38, 307.



Cur non video praesentem 127

luten und somit elementar in die Überwesenhaftigkeit hinein verflüssigt
ist. Von der Überwesenhaftigkeit her wird alles Andere ein Nicht-Anderes,

d. h. Gott selbst. Dies ist der Grund, warum für Erigena die aus der
Dimension der Geschöpflichkeit vollzogene via aflirmativa nicht wieder
in die Sphäre der bloßen Endlichkeit absinkt, sondern ihre Gültigkeit
behält, ohne daß sich das Geschaffene, wie auch bei Anselm, im schöpferischen

Denken des Absoluten: jenseits des Empfangens zum auf sich
selbst gestellten Geburtsschoß des Absoluten aufwerfen könnte.

2. Jenseits von Ja « und» Nein im Ja der Liebe.

Anselm im Gespräch mit Erigena

Für Anselm kann das «aliquid quo maius non» gedacht werden,
weil das Denken bis auf den Grund vom sich frei-willig zeigenden
göttlichen Licht erleuchtet ist, das als Epiphanie des absoluten Du (des

«quiddam maius») der Fülle seines Erscheinens im Denken nicht äußerlich,

sondern restlos empfangen worden und so in der imago der befreiten
Freiheit, der reinen Geschöpflichkeit, präsent ist. Bei Erigena wird Gott
von der Kreatur «geschaffen», weil er sich zeigt (seipsum manifestans).
Während jedoch Erigena das Begreifen fast unscheidbar mit dem «Werden

dessen, was begriffen wird»50 zusammenfließen läßt, d. h. das

Begreifen intensiver in die urbildliche Einheit von Geber und empfangener

Gabe einwurzelt, wagt Anselm in der Wahrung der vollen Kreativität

des Denkens viel entschiedener die Trennung als Kreuzigung (Keno-
sis) der Gabe in die Endlichkeit hinein. Das Denken wird im Begreifen ins

Mysterium umgestaltet, aber im Maß der Erniedrigung nach unten. Die
selbige Verwendung des Reichtums der Gabe im Ursprung mit ihrer
Nichtsubsistenz (als similitudo divinae bonitatis) tritt ausdrücklicher
hervor. Daher steht Anselm («aristotelisch») fester in der Dimension der
endlichen Substanz (res), vollzieht er die Übergabe als Verendlichung
des Seins radikaler und trifft sich, wenn auch auf dem Weg einer anderen

Denkform, mit Erigenas restlosem Außer-sich-sein des Absoluten im
Geschöpf, jedoch nicht so sehr pneumatisch, sondern, vom «aliquid quo
maius non» her, eher «wesenhafter», mehr auf den Logos und sein Kreuz
hin gesammelt51.

50 Im Anschluß an Maximos: «Quodcumque intellectus comprehendere po-
tuerit, idipsum fit», vgl. DN I, 9, 5.

51 Das Sterben der Liebe am Kreuz nähert sich bei Anselm um kein Jota der



128 Cur non video praesentem

Der Riß der Trennung, die Anselms Denken in der Endlichkeit
einwurzelt, birgt daher eine doppelte Konsequenz : einmal die schon früher
angedeutete Tatsache, daß der Überstieg über die «res existentes» in
intellectu solum geleistet werden kann. Die dadurch gewonnene Sphäre
des Seins-begriffs bestätigt und bezeugt rückläufig nur die radikal
durchgeführte Trennung der Gabe aus der urbildlichen Identität mit dem

Schenkenden in die Positivität der endlichen res hinein. Aber, der
Seinsbegriff in der Vernunft enthüllt gerade in seiner Rationalität nach oben

hin die Wahrheit, daß das geschenkte Licht im Verendlichtsein dem

Willen des Schenkenden gehorcht, d. h. urbildlich mit ihm eins bleibt
und ist. Der Begriff des «aliquid quo maius non» baut sich daher nicht
über einer gegen Gott isolierten Endlichkeit auf, sondern verwendet sich

im Maße seiner Begrifflichkeit für das lebendige Licht der Seinswahrheit.

Er verschweigt sich als begriffliches Seinswort in das «quiddam maius»
des Schenkenden und ist auf die Differenz von Geber und Gabe hin
transparent.

Die zweite Konsequenz ist von der göttlichen Selbstmitteilung her

zu erörtern : die Differenz von Geber und Gabe wird bei Anselm durch die

Unterscheidung des «Te: quiddam maius» zum «aliquid: quo maius

cogitari nequit» ausgesprochen. Wir sahen, daß dadurch keine Verdoppelung

des «aliquid ...» im «quiddam maius» geschieht, sondern die Über-

wesenhaftigkeit des Mysteriums mitten im wesenhaften Sprechen

(«quid »-dam) durchbricht. Je schärfer aber das «quiddam maius» als

absolutes «Du» (Was Wer!) hervortritt, desto energischer kann die
Differenz von Geber und Gabe durchgetragen werden. Gerade auf dem

dialektischen «Negation der Negation», die dem Tod der Liebe im Fleisch alle
Schärfe und Eigentümlichkeit raubt, da sie ihn zu einer neutralen Negation des

Partikularen, In-sich-Fixen und Besonderen transformiert. Hingegen Erigena:
«infimum autem omnium corpus corruptibile, cum ad nihilum redire nulla natura
sinitur et ubi ruinae suae finem posuit, inde iterum redire inchoavit. Finis autem
ruinae solutio corporis est. Ex solutione itaque corporis reditus naturae proficiscitur ;

ac per hoc plus utilitatis humanae naturae contulit mors carnis, quam vindictae
(quamvis poena peccati fuisse aestimata sit) : in tantum ut carnis solutio quae
mortis nomine solet appellari, rationabüius mors mortis dicatur, quam mors
carnis» (DN V, 7, 232). Hat der Tod des Toten (des Fleisches als Tod) wirklich diese
erlösende Funktion oder besitzt er sie nicht in dem Maße wie die gekreuzigte Liebe
diesen Tod stirbt, indem sie ihn unschuldig erleidet? Andernfalls endet alles in der
Dialektik der Aufhebung des abstrakten Für-sich-seins des Bösen) im Sinne
Hegels. Der Tod «plus de morte libérât, quam mortem morientibus infert» (loc. cit.)
Wo bleibt hier der Karfreitag und die alle logisierende Dialektik aufsprengende
Weglosigkeit des Karsamstag, die Ohnmacht der Liebe als geopferte im Höllenabstieg



Cur non video praesentem 129

Hintergrund der wesenhaften Positivität des reinen Lichtes als «quid-
dam» maius wird die Trennung der Gabe des Lichtes vom absoluten Du
in die Endlichkeit hinein ausgetragen, die Kenosis intensiviert, stößt die

Setzung der endlichen «res» in ihrer essentiellen Positivität durch, ohne

aus dem Strömen der Liebe substanziiert herauszufallen.
Bei Erigena bleibt die endliche Realität ins Strömen der Theophanie

der überwesenhaften pneumatischen Liebe hinein verflüssigt. Da die
strömende Entäußerung aber im Raum des «a seipso in seipsum» zum
Austrag kommt, so wird das Endliche in der Verflüssigung zugleich
(mitten in der Endlichkeit) eines absoluten Ja des göttlichen Lebens

selbst) teilhaftig, das die Endlichkeit in dem Maße durchwalten kann,
wie sie im Element der überwesenhaften Freigebigkeit Gottes
entschränkt ist. Anselm denkt mitten in der «griechisch» entfalteten Sphäre
des Seinslichtes mehr «lateinisch», im spekulativen Gewicht der «res» 52.

Das«ipsum esse», die Seinswahrheit des«aliquid quo maius non», enthüllt
seine Nicht-subsistenz «zwischen» Gott und Welt in dem Maße wie das

Licht am unverrückbaren Hintergrund der absoluten, wesenhaften
Positivität (quiddam!) Gottes als das verendlichte Nicht-Eine Viele) zum
Einen, als das Andere zum Nicht-Anderen aufgeht und verendlicht

«gewesen» ist.
Weil Anselm trinitarisch die personale Differenz von Vater und Sohn

(der per modum intellectus similitudinis essentiell-worthaft aus dem
Vater hervorgeht) nicht entschärft, sie nicht überakzentuiert ins über-
wesenhafte pneumatische Strömen der bonitas hinein «ent-wesentlicht»,
so liegt in der unbegreiflichen Epiphanie der Seinswahrheit als Gabe des

absoluten Du für ihn auch die «wesenhaft geprägte» Andersheit von
Gabe und Geber verborgen; ist die göttliche Selbstmitteilung in der
Gestalt des Logos zugleich pneumatisch enthüllt. Erigenas Denkform
übersteigt die essentiell geprägte Andersheit in die «superessentialis
bonitas» - die natura behält den Beigeschmack des «comprehensibilis» -

52 Daher bleibt der ganze Raum von Welt und Natur in diesem Denken positiv
offen, ohne im gedachten «aliquid quo maius non» verbraucht zu werden. Gerade
das «quiddam maius», auf dessen lebendigem Hintergrund die Verendlichung der
Gabe zum Austrag kommt, verbürgt das affirmative Verhältnis der Reflexion zur
Welt; welches Verhältnis Erigena im Medium der überwesenhaften largitas divinae
bonitatis theophan auslegt. Beide Erfahrungen gehören jedoch, wie sich immer wieder

zeigt, im Kern zusammen! Weder muß die Forcierung des Kreuzes die Natur in
Gott hinein zerbrechen noch das Überspringen des Kreuzes im überfließenden
Medium des Pneuma der erstickenden Welt wieder den Atem schenken: denn der
Gekreuzigte haucht den Geist aus, ohne als Logos ins Pneuma zu entschwinden.

9



130 Cur non video praesentem

und deutet somit die Kenosis fast ausschließlich vom «bonum» her. Das
Pneuma fließt nicht im Raum des essentiell verwurzelten personalen
Gegenüberseins von Vater und Sohn, sondern ist das absolute Innen und
Außen Gottes zugleich. Und dies mit dem gesteigerten Akzent auf dem

Gegensatz zur in sich geschlossenen essentia divina.
Wenn aber Gott für Erigena «überwesenhafte Güte» ist, jedoch in

der erörterten Analogie zu Anselms «quiddam maius», bedeutet dies
dann nicht, daß zumindest sprachhch, wenn auch nicht so sehr inhaltlich,
wieder eine Bejahung vorgenommen wird? Das «superessentialis»
artikuliert das «ineffabile», ja, aber gerade dieses wird als «superessentialis»
wieder ausgesprochen 53. Einerseits ist die kata-phatisch enthüllte essentia

divina überstiegen, andererseits bleibt, bezüglich der Sprachform, im
Raum des unaussprechlich Überwesenhaften ein Sprechen wirksam, so

daß in diesem Rückgang von der «vor-gesteilten essentia» (nicht im
sinnlichen, sondern im begrifflich-geistigen Sinn!) zu einer (scheinbar)
nochmals essentiell «gegen-»ständlich getroffenen Aussage in der Sphäre
des Überwesenhaften die alte Problematik wiederkehrt: wie kann die
überwesenhafte Tiefe des absoluten Lebens so ausgesprochen werden,
daß bezüglich der Form und des Inhalts der Aussage ein Gegen-satz
nicht mehr möglich ist? Wie kann das Absolute als Ab-solutes an und
für sich selbst gesagt werden und zugleich das endliche Sprechen sich
selbst nicht im schlechten Sinne vernichtigen, in «Nichts» auflösen,
sondern im Aus-tragen des Absoluten seine eigene Wirkkraft manifestieren
Ist es möglich, sprechend das Mysterium als Anderes zu Anderen nicht
essentiell zu fixieren? Daher: «sed nonne haec» superessentialis, plus-
quam Veritas, plusquam Sapientia) «quasi quaedam propria nomina
videntur esse, si essentia non dicitur, superessentialis autem proprie » 54

53 Ähnlich fragt Anselm: «... quomodo stabit quidquid de ilia (essentia divina)
secundum patris et filii et procedentis habitudinem disputatum est? Nam si vera
illud ratione explicitum est : qualiter est illa inefiabilis Aut si inefiabilis est :

quomodo est ita, sicut est, disputatum » (M. 65) Oder: ist sie vielleicht darum, «weil sie

nicht vollständig begriffen werden konnte, unaussprechlich?» (ebd.). Ist die
Unaussprechlichkeit nur ein Mangel des endlichen Begreifens, ein Reflex endlicher
Beschränktheit und Verschattung? Die Antwort: was über die absolute Wesenheit
gesagt wurde ist wahr und doch bleibt sie unaussprechlich. «... est summa essentia
supra et extra omnem aliam naturam» (M. 65). Anselm konstruiert daraus aber kein
onto-theologisches Verhältnis zwischen dem Absoluten und Endlichen. Er reduziert
das Mysterium ebensowenig auf eine ausstehende, aber dem endlichen Denken
grundsätzlich zugängliche Zukunft, die schließlich einmal, auf der Ebene des schon
Begriffenen endgültig wird eingeholt werden können. Jede Umdeutung des Geheimnisses

zu einem auflösbaren Problem fällt dahin.
54 DN I, 16, 11.



Cur non video praesentem 131

Denn das, was irgendwie gesprochen werden kann, ist nicht
unaussprechlich (vgl. ibid.). Die Gefahr eines regressus in infinitum taucht auf
und zwar in der Anstrengung des menschlichen Sprechens, die Form
des essentiell bindenden Vorstellens aufzugeben und ins Überwesenhafte

über sich hinauszuwachsen, wobei jeder vollzogene Schritt wieder im
gegenständlichen Sprechen ausläuft und dadurch, im Zug der Dialektik
von «wirklichem Sagen und Nicht-«sagen »-Wollen» von sich fort nach

vorne drängt. Fällt demnach das Sprechen des Übersprechbaren nicht
auf die Affirmation der «essentia» zurück, in der «comprehenditur», d. h.

der unsagbare «Gott» gerade verloren wird? 55

55 In diesem Zusammenhang ist ein Verweis auf Hegel besonders aufschlußreich,

sofern er die Form des Glaubens im vorstellenden Bewußtsein (als «Ahndung»,
«Gefühl» usw.), das immer noch in der Differenz des Gegenständlichen verfangen
ist, in die Form des Denkens zu überwinden trachtet, um den Inhalt des Glaubens
durch den Begriff zu rechtfertigen. Der Begriff ist dann der in seiner absoluten
Vermittlung enthüllte Anfang (Sein Nichts), jenseits von Bejahung «und» Verneinung.

«Der vorstellende Mensch ist als Mensch auch denkend und der Gehalt der
Wahrheit kommt an ihn als denkenden, nur das Denkende kann Religion haben,
und Denken ist auch Vorstellen, jenes ist aber allein die freie Form der Wahrheit.
Der Verstand ist auch denkend, er bleibt aber bei der Identität stehen, der Begriff
ist Begriff und das Sein ist Sein : solche Einseitigkeiten bleiben ihm fest ; in der Wahrheit

dagegen gelten diese Endlichkeiten nicht mehr als identisch für sich, daß sie sind,
sondern sie sind nur Momente einerTotalität» (WW, edit. H. Glöckner, XVI, S. 552).
Anselm ringt gleichfalls um die Notwendigkeit des Wissens im radikalen Uberstieg
über alles, was «multiplicitate phantasmatum obrutum» ist (vgl. Epist. de Incarn.
Verbi [1. Fassung] 10, WW I 289, 18). Wie Hegel kämpft er gegen die Eitelkeit des
Verstandes, die aufgeklärten Sophismen, die neugierige Spielerei mit den «dialecticis
sophismatibus», in denen das Denken nicht zum «sola et pura ratione contemplari»
durchstößt (loc. cit. 4). Das Ausschwingen im Spiel der Bilder und im rationalen
discursus ab uno in aliud gelingt nur aus der Ruhe der vernehmenden Vernunft
(wie der Aquinate sagt), aus der Entschiedenheit der unverbrüchlichen Notwendigkeit

der Wahrheit heraus. «... die wahre Demut besteht darin, den Geist in die
Wahrheit zu versenken, in das Innerste, den Gegenstand allein nur an sich zu haben,
so verschwindet alles Subjektive, das noch im Empfinden vorhanden ist» (Hegel
a. a. O. S. 553). So antwortet Anselm (in CDH I, 3, 4) dem in theologischen Bildern
(sogar paulinisch) sprechenden Partner: «Omnia haec pulchra et quasi quaedam
picturae suscipienda sunt. Sed si non est aliquid solidum super quod sedeant, non
videntur infidelibis sufficere» «Nam qui picturam vult facere, eligit aliquid
solidum super quod pingat, ut maneat quod pingit» «Monstranda ergo prius est veri-
tatis soliditas rationahilis, id est nécessitas quae probet...» (I, 4). Nach einem
langen Weg des Denkens kehrt Anselm aber wieder zu den Bildern zurück: «A.
Estne hoc solidum quod diximus, aut vanum aliquid sicut nubes ...?» (CDH II 8)
Antwort: «B. Nihil solidius» und dann «Valde pulchrae et rationabiles sunt istae
picturae». Die Rechtfertigung, die der Begriff dem Inhalt des in Bildern sprechenden

Glaubens schenkt, schwingt ins Bildhafte zurück. Die Diastase von Notwendigkeit
und Spiel, Geist und Sinnlichkeit wird unmaßgeblich, weil der «Geist» (das

Pneuma der Liebe) sie zum Symbol der Freiheit erlöst hat, das in seiner Überwesen-



132 Cur non video praesentem

Anselm ist mit derselben Problematik konfrontiert : wenn das absolute

Du ein «quiddam maius quam cogitari potest» ist, so wird dadurch
im Element des Denkens das «aliquid...» transzendiert. Aber, spiegelt
sich das Begriffen-haben im «aliquid...» nicht im «quiddam maius»
wider? Konstituiert dieses nicht eine schlechte absolute Zukunft des

Mysteriums in der Gestalt eines Reflexes seiner begrifflichen «Gewesen-

heit» als aliquid? Muß also das «quiddam maius» als essentielle Figur
nicht nochmals überboten werden, damit das Denken sich nicht nur in
dem reproduziere, was es schon gedacht hat? Also doch: regressus in
infinitum Schließt das endliche Sprechen per definitionem nicht immer
auch das Über-sprechbare in sich ab, so daß es aus der nie endenden

Dialektik von «Festgestelltem» und «nicht Feststellbarem» sich nur
dadurch wird erlösen können, daß es das Denken des Absoluten aufgibt?
Kann es dem Zwang des gegenständlichen Sprechens, der bloßen

Sichselbstgleichheit des Gesprochenen im absoluten Begreifen dadurch
entrinnen, daß es dem unabschließbaren materiell-sinnlichen Nacheinander
und Nebeneinander sich ausliefert? Daß es in seinen «unmittelbaren
Anfang» zurückgeht, ins sinnliche Bewußtsein hinein sich entäußert, um
«weitergehen» zu können und nicht auf der Stelle zu treten? 56

Anders gefragt: setzt das Sprechen im Sagen des «Überwesenhaften»

und im Terminus «quiddam maius» nicht eine zweite, höhere essentielle

Sphäre über der ersten, «affirmativen» Dimension der essentia (Erigena)

an, so daß die Differenz des «aliquid ...» zum je größeren Du unausweichlich,

gerade dort, wo man es nicht will, logisiert und «ausmeßbar» wird?
Andererseits: wenn das je größere Geheimnis als «quiddam maius» die
Fülle des «aliquid ...» übersteigt, wird dann nicht die erkannte
Seinswahrheit («die Du bist»!) relativiert und vorläufig? Gestaltet sie sich

nicht, auf die Seite des Endlichen hin, zu einer Funktion des endlichen
Denkens um? Und wenn das «quiddam maius» das «aliquid» innerhalb
des endlichen Denkens nur «ergänzt», ist dann das Mysterium nicht wieder

eine Funktion seines Gedachtseins, also reflexiv ins Schon-Ergriffene
hinein transponierbar?

Anselm entscheidet diese Krisis von «Immer-schon» und «Noch-
nicht» dadurch, daß er das «quiddam maius» im Raum des eingesehenen

«aliquid ...» erfährt, im Denken des «aliquid ...» zur Sprache bringt. Er

haften Tiefe, im «nicht-wesentlichen» aber ernsten Spiel der sinnlichen Bilder
erscheint.

56 Vgl. Hegel «Phänomenologie» S. 563 (dazu die Anm. 10-13 im Kontext).



Cur non video praesentem 133

gibt die Entschiedenheit und positive Fülle des Gesehenen nicht auf,
sondern verschärft sie. Das Erkannte wird in seinem Absolutheits-
charakter nicht gebrochen oder in die Endlichkeit abgedrängt. Dadurch
allein wird Anselm frei : für die übersprechbare Gegenwart und den Reichtum

des Mysteriums. Er wahrt es in der höchsten Potenz und im von Gott
her vollendeten Vermögen des endlichen Wissens, ohne sich in diesem

einzuhausen, um «dann» (nachträglich), jenseits der vom Endlichen her

gezogenen Grenzen, «noch» dem Mysterium Raum zu geben, d. h. letztlich:

es sich selbst auf das eigene Wissen hin zu sichern. Die essentielle

Positivität des «ali-quid ...» verbürgt das ineffabile; die Rationalität die

blanke Licht-Nacht des absoluten Du.
Freilich liegt in der Rationalität, für sich gesehen, die Gefahr, daß

sie sich nur auf das «aliquid ...» konzentriert und dieses vom «quiddam
maius» ablöst. Dann fällt die Begrifflichkeit des Denkens als leerer
Reflex der endlichen Substanz auf diese zurück und wird in ihrer
Abstraktheit eine Funktion der positivistisch mißdeuteten endlichen Realität

(res!), formale Universalität der empirischen Existenz. In dieser

Sphäre kann das Sprechen nur «setzend» (analog zur res, die von der

gesetzten essentia her ihren Namen hat), die Sprache nur instrumental
sein 57. Will das Sprechen jetzt über dieses sein schlechtes Affirmieren
des Absoluten (in der Dimension der vor-stellenden Empirie) hinaus,
dann gelangt es nur in den leeren Horizont des Seins, in dem eine geschlossene,

nur sich selbst sagende Endlichkeit sich widerspiegelt, aber nicht
auf die je größere Wirklichkeit des absoluten Du hin sich los-lassen kann.

Da Anselm jedoch die Trennung der Gabe vom Geber, die Subsistenz-

bewegung des Seins in seiner Verendlichung immer spekulativ aus der

urbildlichen Einheit beider heraus denkt, so wahrt er einerseits die
essentielle Positivität des Sprechens im Horizont der endlichen und
unendlichen Realität («res»: «quid-dam maius»), andererseits die Uber-

sprechbarkeit im Element der Seinswahrheit des geschenkten Lichtes,
ohne über die Brücke des im endlichen Denken gedachten «aliquid quo
maius non» beide Figuren, nämlich die absolute und die endliche Re-ali-

tät, onto-theologisch miteinander zu verknüpfen 58. Die höchste Inten-

57 Die Sphäre der «Realität» umschreibt hier nicht bloß objektiv die
transzendentale (im Sinne des Aquinaten) Dimension der res, sondern meint eine Weise
der menschlichen Selbstverwirklichung, im Grundriß des Austrags der Verendlichung

des Seins ; eine Befindlichkeit, die nur in einer ontologischen Daseinsanalyse
eruiert werden kann.

58 Vom selben Anliegen bewegt darf Erigena sagen: «... proinde non duo a



134 Cur non video praesentem

sität allseitiger Abstraktion im cogitare von unten nach oben geht un-
scheidbar zusammen mit der angenommenen Übereignung der höchsten
Gabe des Lichtes «vom Vater der Lichter» von oben her. Anselm erreicht
im Horizont des «aliquid ...» mehr als das, was er je aus der bloß für sich

gesetzten endlichen Realität eines gegen seine Einheit mit dem Ursprung
verendlichten Seins her gewinnen könnte - und doch nicht mehr, da das

Denken des «aliquid ...» die höchste Seinsmächtigkeit und Produktivität
seiner eigenen Geschöpflichkeit (als Denken!) vollbringt, ohne sich von
Gott zu trennen, sondern sich selbst in die unscheidbare Einheit mit ihm
hinein überläßt: ins «vide me, ut intelligam».

So verlaufen die Wege des Erigena und Anselms, bei aller Differenz
der Denkformen, ineinander : gerade weil Anselm den Austrag der Keno-
sis auf dem Hintergrund der Inkarnation des Logos schärfer vollzieht,
die Armut des Seins als Gabe in seiner Nichtsubsistenz «neben» Gott
bzw. «über» dem Endlichen radikaler aufreißt, verfällt er nicht der
isolierten Realität der endlichen Subsistenz, sondern öffnet sich denkend
in ein «aliquid quo maius non», das reicher ist als die «essentia» (die

Erigena kata-phatisch affirmiert) - aber dies andererseits um den Preis der
Gefahr, daß die radikaler durchgeführte, in der Rationalität des Denkens
sich rückläufig bekundende Trennung des Lichtes vom absoluten Du in
der Dimension des Absoluten das «impassibilis» hervorheben muß:
nicht um dadurch Gott ins Jenseits zu verbannen, sondern um in der
essentiellen Positivität des Absoluten den Hintergrund zu berühren, auf
dem das Ereignis der Verendlichung des Seins als Gabe überhaupt
ausgelegt werden kann 59.

seipsis distantia» (summum ens «und» entia finita als Pole der ontotheologischen
Differenz der «Metaphysik», im Sinne Heideggers) debemus intelligere Deum et
creaturam. Nam et creatura in Deo est subsistens et Deus in creatura mirabili et
ineffabili modo creatur, seipsum manifestans» (DN III, 17, 126). Der Tausch ist
vollkommen; aber er liegt mit seinem ganzen Gewicht in demjenigen, der sich
offenbart ; weil er will. - In Gott spricht die Kreatur Gott aus, weil sie die göttlichen
Hervorgänge mit-vollzieht. Sie verdankt freilich dieses Gebären dem empfangenen
Samenwort, das ihr seinen Gehorsam dem Vater gegenüber übereignet, so daß die
Kreatur im Sprechen Gottes gebärend und zugleich ihrer selbst ledig, reich und arm,
Mutter und Jungfrau ist. Sprechen und schweigendes Empfangen sind hier un-
scheidbar eins, genauso wie der ewige Logos, durch das empfangende Schweigen des
Gehorsams auf den Vater hin, an ihm selbst als Wort zur Sprache kommt. In diesem
Leben ist die gesuchte Einheit von «Affirmation und Negation» wirklich Wahrheit
und Tat.

59 Die Positivität dieser povf) darf bei Erigena nicht außeracht gelassen werden.
In allem Überströmen; «manet in seipso universaliter et simpliciter, quoniam in
ipso unum sunt omnia. Attingit ergo a fine usque ad finem» «et fit in omnibus



Cur non video praesentem 135

Erigena gewinnt die Positivität des «aliquid quo maius non» nicht
so intensiv wie Anselm, um den Preis der Gefahr einer im überwesen-

haften, pneumatischen Element der bonitas divina sich ereignenden
Kenosis des Absoluten als Totalität, einer Inkarnation aus dem im
Überfließen in sich schwingenden Überfluß, was freilich andererseits

bedeutet, daß er, im Rückgang in den Grund, zugleich die geschöpfliche
Sphäre, auf deren Seite alles einzufließen scheint, «direkter» als Anselm
ins überwesenhafte Mysterium hinein verlassen kann 60.

Anselm denkt intensiver im Raum der «reinen Endlichkeit», deren
Leben Gott selbst ist: die höchste Form des cogitare erweist somit das

unendlich-endliche Vermögen des endlichen Wissens in der verendlichten
Präsenz des Absoluten, wie zugleich das liebende Empfangen der gedachten

absoluten Gegenwart. Denken Danksagung!
Wenden wir uns an diesem entscheidenden Punkt nochmals der

selbigen Verwendung von Bejahung und Verneinung im Blick auf das

überwesenhafte Mysterium bei Erigena zu. Wir sahen, daß der
metaphorische Weg vom Geschöpf zum Schöpfer dahin führt: daß das affir-
mierende Denken kata-phatisch das «nackte göttliche Wesen» (talibus
vocibus: Veritas, Sapientia u. s. w.) «bekleidet» 61. Die Affirmation bejaht
und akzeptiert daher die Nacktheit, d. h. die Negation des «Kleides»
im meta-phorischen Akt von unten nach oben, so daß das, was entgegengesetzt

zu sein scheint: «dum circa divinam naturam versantur: nullo
modo sibi opponi» 62. Was die Affirmation bekleidet (induens), das zieht
die Negation wieder aus (exuens). Aber die Negation terminiert nicht in
einer Finsternis gegen das Licht der Bejahung, sie läßt das Sein nicht
einfach hinter sich zurück, sondern spricht aus, daß das Ausgesprochene

omnia: et dum in seipso unum perfectum et plusquam perfectum et ab omnibus
segvegatum subsistit, extendit se in omnia et ipsa extensio est omnia» (DN III,
9, 107). «Ipse enim solus per se vere est et omne quod vere in his quae sunt dicitur
esse, ipse solus est» (DN I, 74, 42).

60 Die geschaffene Wir-Gestalt des Pneuma als «reine Endlichkeit» tritt
zurück, das Gewicht der Ecclesia nimmt ab; vielmehr waltet der «eine Geist» im
Endlichen und Absoluten und löscht fast alle essentiellen Differenzen aus: «Non vos
estis, qui intelligitis me, sed ego ipse in vobis per spiritum meum meipsum intelligo ;

quia vos non estis substantialis lux, sed participatio per se subsistentis luminis»
(In Prolog. Evang. Joh. PL 122, 291 A). Anselm geht hier eher auf dem Weg Augu-
stins und bewegt sich im cogitare mitten in der «creata sapientia», der personalen
participatio luminis: non coaeterna tibi, sondern reine Endlichkeit, deren Leben
Gott selbst ist: «illustrata inhabitatori suo» (dazu insbes. Confessiones XII).

« DN I, 16, 11.
62 ebd.



136 Cur non video praesentem

im eigentlichen Sinne weder «Wahrheit» genannt werden noch «sein»

kann: «Ea vero quae dicit, Veritas non est, merito divinam naturam
incomprehensibilem atque ineffabilem clare agnoscens non earn negat
esse, sed Veritatem nec vocari proprie esse»63.

Die innere Strukturverwandtschaft mit Anselm ist offenkundig : das

«aliquid quo maius non» als afhrmierter Inhalt des Denkens ist das

«quiddam maius», obwohl dieses das «aliquid...» übersteigt. Erigena:
«Una (via) igitur dicit, hoc vocari potest; sed non dicit hoc proprie est.» -
Andererseits : das «quiddam maius» ist nicht das «aliquid », aber destru-
iert es nicht, sondern bejaht die unendliche Positivität des «aliquid quo
maius non». Erigena: «Altera (via) dicit hoc non est, quamvis ex hoc

appellari potest» (ibid). Anselm: Du bist nicht das Licht, aber du bist
in ihm erkannt, wirst in ihm «Du» genannt.

Für Anselm sammelt sich die Kata-phasis im «aliquid quo maius

cogitari nequit» der Seinswahrheit. Das Licht des Seins faßt als Licht
Gottes (in ihm erkenne ich Dich) alle Metapher in sich zusammen, ohne

im Denken die Kreatürlichkeit (als eine in der Sphäre der isolierten
essentiell geschlossenen Realität lokalisierte) ausschließlich unterhalb
der Bejahung anzusetzen. Das cogitare bleibt kreatürliches Denken in
der Differenz von Seinswahrheit und Seiendem, in welcher Differenz es

sich in der Form des Dankens vollzieht. Der Schritt ins Mysterium
überbietet jedoch das «aliquid ...» in das «maius», ohne das Licht des

«aliquid ...» zu einer Ebene umzugestalten, auf der das «maius» nur eine

einsinnige Verlängerung des Gesehenen sein könnte: obwohl das «maius» im
«aliquid quo maius non» ruht. In der Einheit und Differenz von «quiddam
maius» und «aliquid quo maius non» sind Bejahung und Verneinung
unscheidbar eins.

Erigena faßt im «super» oder «plusquam» die via negativa und affir-
mativa ebenso zur Einheit zusammen: «ita ut in pronunciation formam
afhrmativae, in intellectu vero virtutem abdicativae obtineant»... «Essentia

est, affirmatio; Essentia non est, abdicatio; superessentialis est,
affirmatio simul et negatio» 64. Analog zu Anselm durchspannt der intel-
lectus den Schritt von «essentia est» zu «essentia non est», wie ja bei
Anselm auch das Darüberhinaus des «quiddam maius» zum «aliquid ...»:

cogitari potest Für Erigena reicht der intellectus negierend über die

sprachliche Aussage hinaus, aber er affirmiert die versagende Sprache

« ebd.
64 DN I, 16, 12.



Cur non video praesentem 137

mitten in ihrem Versagen als positives Sprechen, obgleich die via negativa

Gott ent-sprechender ist. Zugleich gibt das im Horizont der essentia

bejahende Sprechen seine Verneinung in intellectu frei, ohne sich
dadurch einseitig selbst zu destruieren. Das Denken kann sich im Wissen

und Sprechen: «Gott ist überwesenhafte Güte» nicht abschließen, weil
es ihn als Ubersprechbaren spricht und es kann ihn als «Wesen» nur an-
und aussprechen, weil es sich im Ubersprechbaren verschweigt: Wort
und Schweigen sind in diesem Denken eins 65.

3. Sehen in der Nacht des unzugänglichen Lichtes

Anselm besteht permanent auf dem: «Si comprehendis non est
Deus» und dies mitten aus dem «Ich habe Dich gesehen» heraus. Auch
für Erigena bleibt Gott jeder geschaffenen Vernunft «unerkannt» 66, darin
jedoch unzugängliches Licht, «Klarheit» (ebd.). Jede begriffliche Aneignung

seiner überwesenhaften Präsenz in die Essentialität der natura
hinein ist unmöglich: er kommt umsonst durch einen unaussprechlichen
Abstieg mit dem verendlichten, geschaffenen Sein: theophan zur
Endlichkeit. Seine Unbegreiflichkeit wirft daher die Kreatur nicht auf sich

selbst zurück, so daß sie angesichts des Mysteriums nur in ihrer eigenen
Natur, im Bann eines nur endlichen vis-à-vis zu sich selbst eingekerkert
bliebe. Sie würde nur sich selbst begreifen und ihre fixe Subsistenz, die

an ihr selbst ins Absolute nicht aufgebrochen ist, müßte auf der anderen
Seite eine geschlossene absolute Natur voraussetzen, die aber - als das

gegen-sätzliche Andere zum Endlichen - rückläufig schon ins endliche

Begreifen fiele: Gott wäre depotenziert. Nein, gerade weil die göttliche
Natur unbegreiflich ist: «ipsa sola invenitur in omnibus esse»67. In
diesem Sinne ist Gott: «Nichts», wird seine unzugängliche Klarheit
«tenebrositas» genannt (ebd.).

65 Dabei ist zu beachten, daß das Denken im Akt der Negation das «hinter»
ihm zurückgelassene positive Sprechen (auf dem metaphorischen Weg von der
Kreatur her) nicht einfach von sich abwirft bzw. im Beliebigen versinken läßt, wie
ja auch das «quiddam maius» das « aliquid quo maius non» nicht relativiert. Denn
die Bewegung von unten nach oben ist positiv von oben her, durch die descensio
überholt. Daher: «Non autem irrationabiliter, ut saepe diximus, omnia quae a
summo usque deorsum sunt, de eo dici possunt, quadam similitudine, aut dissimili-
tudine, aut contrarietate, aut oppositione, cum ab ipso omnia hunt, quae de eo

praedicari possunt» (DN I, 68, 38).
66 Vgl. DN III, 19, 127.
67 ebd.



138 Cur non video praesentem

Während jedoch Anselm nicht davor zurückschreckt, ein «quid-dam
maius» zu nennen, fürchtet Erigena, daß diese Wesenhaftigkeit Gott der

Verfügbarkeit im Denken unterwerfen, ihn also in eine onto-theölogische
Verklammerung mit der Welt hinein versetzen oder zum «höchsten
Seienden» auf der ihm zugrunde liegenden Basis des endlichen Seienden

abqualifizieren könnte. Daher sagt er: «Qui negant verbum Dei superes-
sentialem esse, contendentes illud in aliqua substantia concludere, ac per
hoc non super omnia esse, sed in numéro omnium contineri, volentes
substantiam Filii a substantia Patris segrégaré» 68.

Die essentielle Gegen-ständigkeit (im Element des Hervorgangs des

Sohnes aus dem Vater per modum intellectus der göttlichen Natur: durch
den erkennenden Vater) macht das göttliche Wort für Erigena entweder

zu einer Funktion des Vaters, der es nicht freigibt und so ein verschlossener,

nicht an ihm selbst im Anderen sich aussprechender Gott ist 69,

oder das Wort fällt substantiell aus dem Vater heraus, hegt a priori
«arianisch» auf der Seite des Endlichen, so daß sich, unter dieser
Voraussetzung, der Vater ebenso nicht in seiner göttlichen Absolutheit, sondern

«nur-endlich», d. h. als Nicht-Gott bezeugen würde. Nur die Uberwesen-

haftigkeit des Pneuma überwindet in dieser Konstellation die polare, in
zwei geschiedenen Subjekten nur vor-gestellte (weil essentiell gedachte)
Diastase von Vater und Sohn. Das Umsonst der bonitas wird daher

gegenüber der natura prävalent70. Erigena geht so weit, daß er sagt :

nicht nur der endliche Geist, sondern Gott selbst erkennt nicht «quid sit».
Denn dies hieße: er würde sich dadurch als insichkreisende, sich
selbstgleiche Natur gegen die Endlichkeit substantiell abschließen, punktuell
zusammenziehen und müßte erst nachträglich aus sich selbst heraus zur
Entäußerung gebracht, d. h. durch sein endliches Begriffen-werden und
durch den Sog der gegen ihn geschiedenen Andersheit der Kreatur
verendlicht werden. Sich im «Was» erkennen meint somit: isolierende
Aufrundung des Erkennenden in eine monadische Existenz hinein; Verlust
der bonitas, der Fruchtbarkeit über sich hinaus. Die Entäußerung der sich

68 DN IV, 7, 176.
69 Nicht von ungefähr wird das re-flexive Innehalten (im Sinne des concludere)

immer mehr auf den intellektiven Hervorgang des Wortes aus dem Vater bezogen,
das Über-strömen des Wollens jedoch auf den Geist als Pneuma, die bonitas. Bei-
sich-sein und Außer-sich-sein werden denkgeschichtlich jeweüs dem Logos bzw.
dem Pneuma zugeordnet. Vgl. Eckhart: e-bullitio dei ad extra: sub ratione boni»
(Thomas: «diffusivum sui:»); hingegen: «bullitio in se ipsa: sub ratione notionis».
(LW 4, 236).

70 Die Transparenz auf die hegelsche Denkform hin ist offenkundig.



Cur non video praesentem 139

selbst («sponte») preisgebenden absoluten und endlichen Freiheit stagniert

Eine Selbstmanifestation Gottes im Sinne der Theophanie wäre nicht
mehr möglich. Gott würde nicht überströmen; das Pneuma bliebe
zwischen den essentiell stabilen Figuren von Vater und Sohn gebunden, der
«Geist noch mit dem Gegensatz behaftet» (Hegel) 71.

Anselm: «Ivationalis mens possit non solum suimet sed et ipsius
summae veritatis sapientiae reminisci et illam et se intelligere» 72.

Hingegen Erigena: «Ut enim Deus comprehensibilis est, dum ex creatura
colligitur quia est) et incomprehensibilis est, quia a nullo intellectu
humano vel angelico comprehendi potest quid est, nec a seipso quia non
est quid(\), quippe superessentialis; ita humanae menti hoc solum datur
nosse se esse: quid autem sit, nullo modo ei conceditur; et quod est
mirabilius et considerantibus seipsos et dominum suum pulcrius, plus
laudatur mens humana in sua ignorantia, quam in sua scientia» 73.

Die Seinserfahrung ist in der «natura data» gegeben; bleibt jedoch
innerlich durchwaltet vom Überfluß der donatio, dem überwesenhaften
Umsonst der Gnade, die jedes «quid» in sich aufhebt, Schönheit stiftet,
das Denken entsubstanziiert und die überströmende Freiheit gründet
und deren Einsatz ermöglicht. Bricht aber hier nicht die Gefahr auf, das

göttliche Leben in einen dunklen, sich selbst unbegreiflichen «Ur-grund»
umzudenken, der erst durch begreifende Logifikation, d. h. im Maße der

begriffenen Inkarnation des Logos aufgelichtet werden müßte? Taucht
andererseits nicht schon hier die Versuchung auf, das vernünftige
Begreifen der Wesenheit mit der Überwesenhaftigkeit : im pneumatischen
Wissen des spekulativen Begriffs hinein zu versöhnen? Dann wäre Gott
kein unbegreifliches Mysterium mehr, aber das Begreifen hätte zugleich
die Gewißheit, daß der absolute Geist, der sich erfaßt, begriffen hat und
«konkret» weiß: Wesen und Pneuma, Vernunft und Liebe ist.

In anderer Richtung gefragt : werden der sich selbst unbegreifliche
Gott und das Wahrnehmen der göttlichen Licht-Nacht der bonitas

71 Analog betet Anselm: «schließt eure Liebe nicht zwischen euch ein» (zu
Jesus und seiner Mutter, Oratio 6 (Op. omnia III, 16, 41-50) Oder : Oratio 7 : « Herr
und Herrin, ist es nicht viel besser, wenn ihr dem, der es nicht verdient, das Erbetene

umsonst gewährt, als daß euch entzogen bleibt, was euch gerechterweise
geschuldet ist » Anselm ringt um die Freiwilligkeit der Liebe, die er nicht gewaltsam

über sich hinaus (von sich her!) fruchtbar machen will. Sie «soll» sich jenseits
allen Sollens und äußerer Exigenz «von selbst» schenken. Darin liegt eines der
tiefsten Anliegen Anselms schon im «Proslogion».

72 M. 27.
73 DN IV, 7, 175.



140 Cur non video praesentem

nicht ins bloße sinnliche «Fühlen» hinein absinken, dem sinnlichen
Bewußtsein zugeschrieben werden, in welchem (der Form nach) die
glaubende Gemeinde (die ihr eigenes Wissen und Tun zu ihrem Vater hat)
ihre «Mutter» erfährt: die ewige Liebe, «die sie nur fühlt», und die
deshalb mit dem väterlichen Element des Wissens und der diesem Wissen

entsprechenden, noch gegenständlichen Praxis durch den «absoluten

Begriff» versöhnt werden muß? 74

Schon bei Erigena zeigt sich das Nicht-Wissen als die sapientia:
das ignorare im Umsonst der Begabung (donatio) geschieht in intellectu 75.

Das begreifende Wissen des Seins (als essentia ausgelegt) und die Gnade
als Element des wissenden Nicht-Wissens rücken ineinander, so daß sich

die Offenbarung ontologisch zu transformieren und zu entfalten beginnt76.
Für Anselm öffnet sich diese Einheit von Sein und Gnade im Horizont

des «aliquid quo maius non», das im betenden Denken gedacht wird.
Aber das «ali-quid» würde für Erigena ein beschränkendes Umfassen

Gottes umschreiben, weshalb es im wissenden Nicht-wissen unbedingt
losgelassen werden muß. Heimkehr zu Gott als Rückkehr in den Ursprung
ereignet sich also im Maße der überstiegenen essentia: ins «Nichts» der

göttlichen Licht-Nacht hinein.

74 Vgl. Hegel: «Phänomenologie», S. 547/548.
75 Vgl. DN I, 16, 12; «Laudabilius namque in ea (menti humana) est se

nescire quid sit, quam scire quia est ; sicut plus et convenientius pertineat ad divinae
naturae laudem negatio quam affirmatio et sapientius est ignorare illam quam
nosse, cuius ignorantia vera est sapientia, quae melius nesciendo scitur» (DN IV, 7,
175).

76 Der Anfang dieses Denkens enthält beides: Sein und Gnade, die in der
«superessentialis bonitas» zusammenfließen, also nur vom Pneuma her in «einem»
erfahren werden können. Desgleichen stellt der spekulative Anfang Hegels einerseits

die Entäußerungsgestalt des Absoluten als «Geist» (im Raum der «offenbaren
Religion»: als Pneuma) dar; andererseits liegt er «philosophisch» in der «reinen
Einfachheit des Denkens» (Sein Nichts). Von Anfang an hat die Philosophie das
Sein als Liebe, wie die christliche Offenbarung es eröffnet, in der formalen Struktur
des abstrakten Begriffs, als der «unmittelbaren Einheit von Sein (Reichtum) und
Nichts (Armut) » in sich präsent. Erigena hat diese Logisierung nicht vollzogen,
obwohl er sagt: «Veram esse philosophiam, veram religionem conversimque veram
religionem esse veram philosophiam» (De Praed. I, 1; PL 122, 358 A). Der Glaube
soll auch nicht ins Wissen aufgehoben werden, sondern das Wissen im Rhythmus
der fließenden donatio, im Element der superessentialis largitas divina geschehen;
worin das Begreifen lebendig ist (im Haben : nicht hat). In diesem Überfluß wird das
Denken nicht mehr gegenständlich von einem ihm substantiell entzogenen,
ausständigen je größeren Geheimnis überholt und dadurch auf sich zurück, d. h. in die
essentia des «quid est» das monadische An-sich-halten) geworfen. Nein, es läßt
mitten im Begreifen los, ohne etwas zu verlieren oder dem Sichentziehenden
nachlaufen zu müssen.



Cur non video praesentem 141

Nicht nur das Seiende ist «gut», sondern auch und gerade das, was
«nicht ist» wird gut genannt: «nam in quantum (quae non sunt) per
excellentiam superant essentiam, intantum superessentiali bono, Deo

videlicet, appropinqnant\ in quantum essentiam participant, in tantum
a superessentiali bono elongantur »77. Die essentia setzt die Distanz des

Endlichen zu Gott, die Ferne zum Ursprung 78. Das überwesenhafte
Gute als «Nichts» hingegen ist die absolute überwesenhafte Einheit der
Entfernten und Geschiedenen. Es wird deutlich, daß die Sphäre der
«similitudo inter Deum et creaturas» weniger vom Seinslicht der Wahrheit

als vom «bonum diffusivum sui» her erfahren und gedacht wird,
genauso wie der absolute «Geist» weniger vom modus des die Wahrheit
einsehenden intellectus als vom Pneuma als «Geist» her sich darstellt.
Die mögliche Vertauschung beider liegt auf der Hand.

Der vollendete intellectus wird pneumatisch interpretiert. - Das
«Sein» unterhegt für Erigena dem intellectus und den Sinnen: «in qua-
dam certa definitaque circumscriptione circumscribitur». Aber die essentielle

Definition und die Gewißheit des Wissens vollbringen nicht die
überwesenhafte Einfachheit des Ursprungs; sie bleiben vielmehr auf die

«dispersa semel et simul esse non valentia» 79 bezogen, in die
Dissoziation hinein zerspannt. Nur das im Überwesenhaften der Liebe
beheimatete Denken eint, weil es weiter ist als das essentielle Begreifen. Nur
wer das essentielle Definieren los-läßt, eint denkend im Überwesenhaften :

«Videsne igitur quantum generalior est bonitas quam essentia (in his

quae sunt et quae non sunt) » 80

77 DN III, 2, 101.
78 Und dies nicht dadurch, daß sie vom Seinsakt real verschieden: Prinzip

der Limitation des «ipsum esse» (im Sinne des Aquinaten) ist, sondern aufgrund
ihrer Wesenhaftigkeit, der Kon-klusivität und des intelligiblen In-sich-fassens.

79 DN III, 2, 101.
80 Ebd. Dadurch erweist sich die bonitas als «quiddam genus » der essentia;

«essentia vero species quaedam bonitatis esse creditur» (ebd.). «Ac per hoc a gene-
ralioribus divinae largitatis donationibus inchoans et per specialiores progrediens
ordinem quendam primordialium causarum Theologia duce (also in der Einheit von
objektiver Gestalt der sich enthüllenden largitas im Schenken und subjektiver
Gestalt der Theologie) constitui» (ibid). - Wird also die dem Menschen wesenhaft
eingesenkte «imago» nur auf die divina natura bezogen, dann steht sie im Gegensatz,

in der «e-longatio» und Distanz zum Absoluten, das seinerseits als in sich
selbst verschränkte Substanz im Anderen seiner selbst als Nicht-Anderes nicht zur
Sprache käme, nicht fruchtbar wäre. Wenn also das Gleichnis Gottes (divina similitudo)

im menschlichen Geist: «cognosceretur quiddam esse: circumscripta profecto
in aliquo esse, ac per hoc imaginem sui creatoris non omnino in se exprimeret, qui
omnino in-circumscriptus est... superessentialis» (DN IV, 7, 175). Gerade in seiner



142 Cur non video praesentem

4. Die Herrlichkeit des einen Lichtes als Vermittlung
des Absoluten und Endlichen: Weisheit und Materie

a) Die Einheit im unendlich-endlichen « Grund»: der gekreuzigte « Geist »

Für Anselm ist das absolute Licht in einem : Sich-zeigen des absoluten

Du, auf das hin sich das endliche Du öffnet, und«Licht» des endlichen

Denkens, das aus dem Empfangen-haben denkt und deshalb die

unendliche Weite des Denkens in der Seinswahrheit nicht reduktiv auf
sich hin funktionalisiert : sondern sie sich geben läßt. In diesem Sinne

schwingt das «aliquid quo maius non» eigenartigerweise «zwischen»

dem «quiddam maius» und dem Selbstvollzug des endlichen Denkens,
ohne jedoch eine substantielle Zwischensphäre darzustellen, die von der

Reflexion als Instrument für eine absolute Vermittlung des Unendlichen
und Endlichen mißbraucht werden könnte. Aufgrund des «maius non»
ist das endliche Denken restlos in Gott selbst verabgründet und doch
erkennt es den Horizont des Lichtes als «aliquid quo maius non» in sich

Überwesenhaftigkeit entzieht sich Gott dem Menschen nicht, wie ja auch der
Mensch nur dort nicht egozentrisch sich selbst meint, wo die imago Dei in ihm aus
der Wir-Gestalt des überwesenhaften Pneuma, bzw. der bonitas superessentialis
«eingesehen» wird.

Damit ist jedoch, durch ein theologisches Apriori, die neuzeitliche «Entpriva-
tisierung» des reflektierenden Ich durch die Wir-Gestalt der Sozialisation vorbereitet.

Das in-sich-kreisende Subjekt, das sich nur «im Denken selbst überbietet»,
gerät, durch seine Entäußerung ins Gegenständliche, «arbeitend» über sich hinaus
und überwindet durch diesen Inkarnationsprozeß (durch ein säkularisiertes «incar-
natus de spiritu sancto») im sozialen Wir und im gemeinsamen Weltwerk seine
monadische Selbstentfremdung im Essentiellen. Die Wesen werden «Prozesse»

(Nietzsche). Die gesellschaftliche Auflösung des Natur-rechts liegt in der Konsequenz

der Sache ; desgleichen der Abbau aller hierarchischen Strukturen eines essentiell

gestuften Kosmos in seiner «autoritären» Verfassung. Und dies so radikal, daß
erst der «positive Humanismus» des Proletariats (Marx), der Verdemütigten und
«Enteigneten» (Ex-propriierten), die Wende «aus dem völligen Verlust des
Menschen» durch die «völlige Wiedergewinnung des Menschen» herbeiführen und die
«neue Ordnung» realisieren wird. Das Proletariat läßt sich essentiell nicht mehr
als Klasse unter Klassen «orten», sondern ist eine «Klasse außerhalb aller Klassen»
(Marx) ; jedoch wiederum kein essentiell strukturierter Gegen-satz zu der Gesellschaft,

die es überwindet. Die Sinngebung des Sinnlosen durch die essentiell nicht
faßbare Spontaneität des «Willens zur Macht» (und seines «heiligen Ja-sagens»,
Nietzsche) ist in derselben Dimension beheimatet. Sie fängt jenseits von allem
währenden und dauernden «Wesen» an: das als Sein «starr» macht und immer vom
geschlossenen Modell eines stabilen, sich sichernden Ich (Nietzsche) her ausgelegt
wird.



Cur non video praesentem 143

selbst. Das Sich-Begreifen der endlichen Freiheit kann somit nur durch
die Annahme eines Vorweg geschehen, durch das sie sich beschenken

und über sich verfügen läßt. Worin unterscheidet sich aber das Vorweg
der Seinswahrheit «des» Denkens «in» Gott und «im» Menschen? Kann
das Vorweg, wenn das «aliquid quo maius non» vom endlichen Denken
wirklich erschwungen wird, nicht einseitig auf das vielleicht an ihm
selbst schon unendlich-endliche Denken hin abgezogen und abgebildet
werden? Hätte man auf diesem Weg nicht die grundsätzliche Möglichkeit

gewonnen, bezüglich des Vorweg der Freiheit nicht mehr «zwei»

Initiativen unterscheiden zu müssen: einen Anfang vom absoluten Du
im «aliquid quo maius non» her und einen Anfang des Unbedingten im
bedingten endlichen Denken? Könnte somit das Ereignis des göttlichen
Sichzeigens und sein Gedacht-werden im «aliquid quo maius non» nicht
in ein- und demselben Akt, allerdings in einem « nur-endlichen » Denken,
das jetzt aufgehört hätte ein endliches gegen die Unendlichkeit zu sein,

vollbracht werden?
Eine im analogen Sinne frag-«würdige» Problematik liegt in diesem

Zusammenhang bei Erigena vor. Für ihn ist der Mensch eine im göttlichen
Geist ewig erwirkte Sinngestalt (notitia intellectualis) 81. Diese Gestalt
erkennt der konkrete Mensch jedoch als seine «Substanz». Sein ewiges
Erkanntsein von Gott ist ihm also konkret innerlich. Und zwar nicht
derart, als handle es sich dabei um die Scheidung des einen Urbilds in
zwei Naturen: eine in Gott, die andere im Menschen; aber auch nicht so,

als wäre das geschöpfliche Wesen an sich ein bloßer Abfall vom Reichtum
seiner Wahrheitsgestalt in Gott. Nein, die eine Sinngestalt wird zweifach

ausgesagt: «propter duplicem sui speculationem» 82, ohne daß die
zweifache «speculatio» auf die Seite des Absoluten oder Endlichen hin vereinseitigt

werden könnte 83.

Diese Einheit in der Differenz von urbildlicher Identität des «Menschen

in den Gründen» mit Gott und Trennung des Bildes in den konkreten

Menschen hinein (inest homini) vollzieht Erigena in einem zweifacheinigen

Akt des spekulativen Denkens. Dieser Akt ist aber, in Analogie
zu seiner eben kurz umrissenen Struktur, von einem weiter ausgreifen-

81 «Intellectus enim omnium in Deo essentia omnium est».
82 DN IV, 7, 175.
83 «Notitia qua se mens humana cognoscit substantialiter homini inesse, non

irrationaliter docetur» (ibid). «Ibi» =in causis aeternaliter) «quidem omni muta-
bilitate libera, hic» circa efiectus temporaliter) «mutabilitati obnoxia» (ibid.) -
Das Folgende, wenn nicht anders vermerkt, ebd.



144 Cur non video praesentem

deren überholt und erfaßt: dem Vorweg des Menschen im göttlichen
Wort und dem Vorweg des endlichen Seienden im Menschen: «quemad-
modum intellectus omnium quae Pater fecit in suo verbo unigenito,
essentia eorum est et cunctorum quae circa eum naturaliter intelliguntur ;

ita cognitio omnium, quae Patris verbum in humana anima creavit,
essentia est eorum omniumque, quae circa eam naturaliter dignoscun-
tur» 84.

In der endlichen Vernunft liegt also einerseits das «Wesen» alles

Geschaffenen, so daß sich der intellectus als Grundriß von Schöpfung
enthüllt, ohne jedoch andererseits ein essentiell in sich selbst fixiertes,
von Gott abgesetztes Zentrum zu sein, auf das hin die Seienden in ihrem
Dasein (naturaliter) eingesehen und ursächlich verfügt werden könnten.
Denn die cognitio omnium in der anima humana ist geschaffen. Erigena
unterscheidet ja auch zwischen dem «intellectus omnium, quae Pater
fecit» und der «cognitio omnium, quae Patris verbum creavit». Wichtig ist
in diesem Zusammenhang die Einsicht, daß der «Geist» (als Vernunft)
in der absoluten und endlichen Dimension das Wesen der Seienden ist,
die im Horizont dieses Wesens (circa eam) erkannt werden, mit dem

Unterschied: in Gott intelliguntur, in anima dignoscuntur; im «dia» ist
die Differenz eines Weges zurückzulegen.

Erigena fährt jedoch an der genannten Stelle, das Ineinander des

absoluten und endlichen Geistes steigernd, weiter fort: «et quemadmo-
dum divinus intellectus praecedit omnia et omnia est ; ita cognitio
intellectuals animae praecedit omnia quae cognoscit et omnia quae praecog-
noscit est» 85. Also ein zweifaches Vorweg in der Differenz von absolutem
und endlichem Geist. Eine apriorische Vollendung des menschlichen
Geistes leuchtet in der Form eines Vorweg (mit platonischem Akzent) auf,
das sich nicht nur auf eine Identität vom Wissen und Sein in der Sphäre
des Erkennens, sondern auf ein Wirklich-sein des Erkannten im Erken-

84 DN IV, 9, 180.
85 Die apriorische Vollendung des endlichen Geistes ist das im unendlichen

Vorweg beheimatete geschaffene Vorweg, aber im einen «Geist». Das Pneuma als
intra et extra der absoluten Vermittlung wird zum maßgebenden Interpretationselement

des «Geistes» (intellectus als Pneuma). Eine solche Deutung ist nur im
Medium des Glaubens möglich. Vgl. Hegel: «Das Tun im Glauben an die an sich
seiende Versöhnung ist einerseits das Tun des Subjekts, andererseits das Tun des

göttlichen Geistes; der Glaube selbst ist der göttliche Geist, der im Subjekt wirkt;
aber so ist dieses nicht ein passives Gefäß, sondern der heilige Geist ist ebenso des

Subjektes Geist, indem es den Glauben hat...» («Vorlesungen über die Philosophie
der Religion» II, WW XVI, S. 337).



Cur non video praesentem 145

nenden bezieht. Alle Substanz hat somit grundsätzlich Subjekt-Form,
in der ihre Wahrheit vorweg die Gestalt von Freiheit erreicht86.

Für den ungeschaffenen und geschaffenen Geist ist das in ihrem
Horizont erscheinende Seiende daher kein «aliud» im Sinne gegen-ständ-
licher Substanz, sondern, aufgrund des «Geistes» im Überwesenhaft
pneumatischen Sinn als non-aliud, immer schon in der Sphäre des Geistes als

solchem beheimatet und in die Wir-Gestalt seiner kreativen, über-essen-

tiellen Fruchtbarkeit hinein erschlossen. Allerdings mit dem Unterschied:
«ut in divino intellectu omnia causaliter, in humana vero cognitione
effectuanter subsistant». Der Grundriß des menschlichen Geistes bleibt
also geschöpflich, d. h. in der Dimension des Er-wirkten lokalisiert,
obgleich das «Wesen» des Seienden in seinem Horizont «aufgehoben» ist.
Er ist nicht imstande, den Schöpfungsvollzug ursächlich zu leisten, sich

mit dem absoluten Vorweg der göttlichen Theophanie zu identifizieren.
Trotzdem lassen sich die Sphäre der urbildlichen Einheit des geschaffenen
Seins mit Gott (Reichtum) und die Sphäre seines verendlichten Erwirktseins

(Armut) nicht gegenständlich trennen oder substanziiert
auseinanderhalten: «non quod alia sit omnium essentia, ut saepe diximus, in
verbo (divino) alia in homine». Ein einziges Wesen legt sich nach zwei
Seiten hin auseinander und dies gemäß der Weise spekulativer Betrachtung

im überwesenhaften, alle Essentialität verflüssigenden Element des

pneumatischen «Geistes».

An diesem Punkt spricht Erigena, von der gemeinten Sache her

gesehen, im «aliquid quo maius cogitari nequit» Anselms, das sowohl der

Inhalt und die Form des «quiddam maius» als auch des endlichen Denkens

ist. Während jedoch Anselm im XIV. Kapitel des Proslogion
schmerzlich in die «Trennung» gerät, verweilt Erigena mehr im
«griechischen» Element der überwesenhaft einen Epiphanie des absoluten
Lichtes im Denken. Freilich, er zersetzt es nicht gegenständlich in die
«essentia omnium» und in die «essentia in homine», was Anselm ebensowenig

tut. Aber für Erigena bleibt bestehen: «quod unam eandemque

(essentiam) aliter in causis externis subsistentem, aliter in effectibus intel-
lectam mens speculatur » (ibid.) 87. Der erwirkte, aber in den subsistieren-

86 «Es kommt nach meiner Einsicht, welche sich nur durch die Darstellung
des Systems selbst rechtfertigen muß, alles darauf an, das Wahre nicht als Substanz,
sondern eben so sehr als Subjekt aufzufassen und auszudrücken» (Hegel:
«Phänomenologie, S. 19).

87 «Dies ist das Ganze dieses Verhältnisses, welches jetzt in den religiösen Geist
eingetreten ist: Gott ist an ihm selber die Vermittlung, die der Mensch ist, der Mensch

10



146 Cur non video praesentem

den Ursachen gründende Austrag der Seinsschenkung (effectualiter) im
menschlichen Geist verwendet sich, aufgrund der Überwesenhaften

Vermittlung ein und derselben Wesenheit, «selbig» (nicht gleich für den Akt
der göttlichen Selbstmitteilung. In den Gründen (illic) : «enim (essentia)

superat omnem intellectum»; sie ist und bleibt «super-essentialis», analog

zu Anselms «quiddam maius». «Hic autem ex his quae circa earn con-
siderantur esse solummodo intelligitur : in utroque vero quid sit, nulli
creato intellectui nosse licet.» Die Gefahr, daß die «una eademque essentia»

onto-theologisch das Absolute und Endliche verklammert und
vermittelt und daß dies gemäß der zweifach-einigen speculatio mentis

geschieht, wird dadurch gebannt. Die Überwesenhaftigkeit des Guten
enthüllt die Seinswahrheit des Absoluten und Endlichen als Liebe, ohne

beide miteinander essentiell zusammenzusetzen, so daß sich keine der
beiden Seiten «in divisione naturae» von der einen Essenz her (als dem

Mittleren zwischen ihnen) abschließen, aber auch nicht mit ihr
zusammenfließen kann. So wird in einem gewissen Sinne von vorneherein alle

mögliche Verweigerung der sich verströmenden Liebe durch Schuld und
Sünde ontologisch entschärft.

Das Nein aus der Endlichkeit bringt höchstens eine «disharmonia»
der ursprünglich theophanen Einheit zustande, die jedoch letztlich von
der Liebe: als Schönheit d. h. «Vielheit in der prävalenten Einheit»
überwunden ist. Erigena hat die Region überboten, in der sich der endliche
Geist auf sich selbst zurückkrümmt und die «eine» essentia als Instrument

seines Verfügenwollens über Gott durch Logisierung der Liebe
im Wissen von Gut und Böse) sich reflexiv aneignet, um Gott zu seinem

Sklaven zu machen.

weiß sich in Gott und Gott und der Mensch sagen von einander: das ist Geist von
meinem Geist. Der Mensch ist Geist wie Gott; er hat zwar auch die Endlichkeit an
ihm und die Trennung, aber in der Religion hebt er seine Endlichkeit auf, da er das
Wissen seiner in Gott ist» (Hegel: «Vorl. über die Philosophie der Religion» II,
WW XVI, S. 95). Es wäre höchst aufschlußreich, Hegels spekulatives Denken auf
dem Hintergrund der Mystik zu lesen, um seinen denkerischen Ort angemessener
situieren zu können. Darauf müssen wir in diesem Zusammenhang verzichten. Nur
ein Hinweis auf Wilhelm von St. Thierry: «perfectio transformari in eandem
imaginem a claritate in claritatem, sicut a Domini spiritu» (PL 184, 316 B). «Amor
enim Dei, vel amor Deus, Spiritus Sanctus, amori hominis se infundens afficit eum
sibi. Et amans semetipsum de homine secum unum efficit et spiritum eius et amorem
eius» (PL 184, 335 B); «amplexu et osculo Patris et Filii mediam quodammodo se

invenit beata conscientia» (PL 184, 349 B). Zum Ganzen die ausgezeichneten
Darlegungen in E. v. Ivanka: « Plato Christianus» insbes. S. 309-385, woraus sich
unschwer erkennen läßt: wie tief das, was Hegel «spekulatives Denken» nennt,
durch die «Mystik» vorbereitet war. Darüber wäre vieles zu sagen.



Cur non video praesentem 147

Die gekreuzigte Trennung der absoluten Liebe in die Finsternis der
Todesschuld hinein bleibt verborgen, so daß auch der Abstieg des Logos
im Ausleiden der Trennung bis in den Abstieg zur Hölle, wenn auch nicht
«direkt» abgeschwächt, so doch «fraglos» in der Bewegung impliziert
und direkt auf Ostern und Pfingsten hin durchstoßen ist88. Nicht der
sterbende Herr, sondern (fast) nur der Auferstandene haucht das Pneuma

aus. Zeigt er auf seine Wunden Ich bin es Oder erscheint nur der
kosmische Pantokrator? Die Herrlichkeit des einen Lichtes waltet überall 89.

b) Der Schritt auf die « andere Seite» und die Notwendigkeit der Freiheit

Ein anderer, mehr inkarnatorisch entfalteter Aspekt des «einen und
selben Wesens», gemäß der doppelten Sicht im spekulativen Denken,

vermag das Gesagte noch eingehender zu verdeutlichen. Erigena denkt
aus dem überwesenhaften Guten in seiner absteigenden Theophanie, die

mit der deificatio des Menschen zusammenfällt, d. h. selbst die aufstei-

88 Abstieg und Aufstieg verlaufen im pneumatischen Element der überwesenhaften

bonitas divina ineinander. Die Teilung ins Viele ist zugleich Schöpfungsbewegung

und Sammlung, Heimkehr; die Kenosis zieht sich gewissermaßen aus
der «in die Erde gegrabenen Kelter» (wie die jüdische Überlieferung den Geburtsort
Jonahs nennt) in das flutende Ereignis einer Negation der Negation zurück. «...
processio namque creaturarum earundemque reditus simul occurrunt eas inqui-
renti, ut a se invicem inseparabiles esse videantur et nemo de una absolute sine
alterius insertione, hoc est, de processione sine reditu et collectione et conversim,
dignum quid ratumque potest explanare» (DN II, 2, 47). Der Bogen krümmt sich
fast geschlossen in sich zurück. Nur seine elementare Überwesenhaftigkeit verwehrt
es dem Denken, ihn logisiert, «begriffen» durchzuziehen. Aber der Bogen springt im
Hiatus des Kreuzes und des Abstiegs nicht ins Weg-lose auf, sondern bleibt im
Hiatus bündige Kontinuität; wenn auch, was immer betont werden muß, für
Erigena nicht im « essentiellen » Sinne.

89 M. a. W. : die pluralitas, quae pertinet ad rationem boni, wie der Aquinate
sagt, und die negative Vielheit, in die das Sein durch die Sünde gerät (Endlichkeit
als Schöpfung und «Endlichkeit» aufgrund der Trennung gegen die Einheit in der
Liebe) fließen ineinander. «Homo namque solummodo esset in simplicitate suae
naturae creatus, eoque modo quo sancti angeli multiplicati sunt intellectualibus
numeris, multiplicatur». (Ich Wir, Wir Ich: «Hiermit ist schon der Begriff des
Geistes» [aber im pneumatischen Sinn der einen, personalen Wir-Gestalt der
Liebe] «für uns vorhanden. Was für das Bewußtsein weiter wird, ist die Erfahrung,
was der Geist ist, diese absolute Substanz, welche in der vollkommenen Freiheit
und Selbständigkeit ihres Gegensatzes, nämlich verschiedener für sich seiender
Selbstbewußtsein [e], die Einheit derselben ist. Ich, das Wir, und Wir, das Ich ist».
Hegel: «Phänomenologie», S. 140); «sed reatu suae praevaricationis obrutus,
naturae suae divisionem est passus» «Quae divisio in Christo adunationis
sumpsit exordium, qui in se ipso humanae naturae restaurationis exemplum vera-
citer ostendit et futurae resurrectionis similitudinem prestitit» (DN II, 6, 49).



148 Cur non video praesentem

gende Bewegung der Vergöttlichung ist. Im überwesenhaften Medium
des sich verströmenden Guten wird die universale Gestalt einer objektiven
Teilhabe eröffnet, in der die Liebe absteigt, um alles zu sich zurückzurufen.

«Ideo formae ac species rerum sensibilium manifestissimam theo-

phaniam nomen accipiunt » 90. Das Licht hält nicht an sich selbst fest.
Es ist nicht «neidisch», entzieht sich dem Geschaffenen auch nicht aus
dem Mangel eines Nicht-könnens heraus. Ebensowenig fließt es in die

Kreatur wegen einer Schuld aus, die dem Geschaffenen gegenüber
abzugleichen wäre. Daher «... omnibus praesens est, omnibusque aequaliter
superfulgens et inexhausta effusione omnibus aequaliter profluens» In
seinem Sichweggeben im Sinne des Ubersichhinausströmens verfällt
Gott nicht dem Anderen seiner selbst. Er ist und bleibt unausschöpflich
er selbst. Eben dies ist der Grund, warum er in allem ungeteilt
gegenwärtig, alles gleicher-maßen durch sein Licht blitzhaft über- und
durchleuchtet. Jedoch «non eadem virtus est oculorum, quibus lux mentium
percipitur»91 ; ohne daß das Endliche ein in sich fixes, abgestuftes
Wesens-maß für die göttliche Selbstmitteilung darstellte.

Schöpfung aus dem Nichts entbirgt daher völlig die «amplitudo et

largitas divinae bonitatis»92. Gott selbst verwendet «sich» für sein

Geschöpf, alles kommt von ihm, ist er selbst: «non debuit abstinere a
conditione bonorum». Ac per hoc ex non existentibus existentia creavit,
ne veluti invidiae reprehenderetur, retrahens se a substitutione eorum

quae potuit substituere» 93. Darin liegt kein Zwang!
Anselm: «debuit facere, quia quod voluit fieri debuit; et non debuit

facere quia non ex debito» 94. Das Müssen Gottes ist die Notwendigkeit
seiner absoluten Freiheit, die den Endlichen als Endlichen jedoch nicht
äußerlich bleibt. Weder die kreatürliche Distanz noch der Abgrund der
Sünde stellen für die absolute Liebesinitiative Gottes eine gegen-ständ-
liche Andersheit dar, die gewaltsam, durch den Akzent auf der
«göttlichen Allmacht», zerbrochen werden müßte. Denn Gottes verzeihende
Liebe kehrt aus der Kenosis nicht vergeblich ins Jenseits zurück, sondern

enthüllt die unumkehrbare Wahrheit in der Endlichkeit durch das

«Können» der anderen Seite, der sich die Liebe preisgibt. Die Entgegen-

90 DN III, 19, 127.
91 DN V, 38, 307.
92 DN V, 23, 274.
93 ebd.
94 CD H II, 18.



Cur non video praesentem 149

Setzung von Heil und Schuld in der Diastase von Absolutem und Endlichem

verschwindet. Weil Gott das absolute Vorweg, die unbedingte
Notwendigkeit der Freiheit zu überlassen ist, verwandelt sich der absolute

Anfang zum unbedingten Anfang im Bedingten Er bringt unendliche
Frucht im sponte der geschaffenen Liebe. Weil das Endliche die absolute

Initiative der Liebe vermag, wird ihm verziehen. Verzeihen von Gott
her setzt das endliche Gegenüber der befreiten Freiheit voraus, nicht das

ohnmächtige Nicht-Können; obwohl der Mensch von sich her nicht
bezahlen kann, was er Gott, aufgrund der Sünde, schuldet.

«... wenn er (Gott) das, was der Mensch freiwillig leisten muß,
deshalb nachläßt, weil er (der Mensch) es nicht leisten kann (quia reddere

non potest) : was ist das anderes als : Gott läßt nach, was er nicht haben
kann »95 Verzeihen enthüllt sich als der eine Anfang in Gott und im
Endlichen; es ist keine neidische Vor-gabe des Absoluten. Gott selbst

wird durch den befreiten Menschen im Menschen (als Erstgeborener in
vielen Brüdern) fruchtbar. Er sieht nicht von dem weg, was der Mensch
nicht kann. Er hungert nach dem Können des Menschen, dem Fruchten,
dem Frucht-Sein des Baumes und verflucht den fruchtlosen Feigenbaum
(vgl. Mark. 11), der bloß «unterwegs» ist: da es noch nicht Sommer, die
«Zeit» der Reife noch nicht gekommen sei.

Aber, geht es Gott dabei letztlich nicht nur um sich selbst?
Verbraucht er im ausströmenden Verzeihen nicht das Selbstsein des endlichen

Könnens ins Jenseits hinein? Macht er es nicht zu einem Ausläufer
seines eigenen Könnens? Liegt darin nicht eine gewisse Sucht nach dem
«omnia in omnibus»? Oder ist Gott aus Notwendigkeit gezwungen, den

Schritt auf die andere Seite zu tun, um «das Unziemliche zu meiden»,
sofern er für das Heil des Menschen sorgt Kann der Mensch aber dafür
noch danken, da Gott doch bloß sich selbst, die Auflösung seines eigenen
«Konflikts» im Auge hat? «Quam gratiam illi debemus pro eo quod fecit
propter nos?» - «Denn wenn jemand aus der Notwendigkeit heraus, der

er unterliegt, unfreiwillig Gutes tut, so gebührt ihm gar kein Dank oder
ein geringerer. Wenn er sich aber freiwillig der Notwendigkeit Gutes zu
tun, unterwirft und sie nicht widerwillig trägt (sponte se necessitati bene-
faciendi subdit!), dann verdient er freilich einen größeren Dank für seine

Wohltat. Non enim haec est dicenda nécessitas, sed gratia, quia nullo
cogente illam suscipit aut servat, sed gratis» 96.

95 CDH I, 24.
9« CDH II, 5.



150 Cur non video praesentem

Das absolute Umsonst der Liebe überholt alles Sollen und Müssen

als Andersheit zur absoluten Freiheit, denn das sponte ist seine eigene

Notwendigkeit, als Fülle des Lebens das erfüllte Gesetz. Daher sind für
Anselm die Gelübde ein Ausdruck für die Synthesis von Freiheit und
gesetzlicher Notwendigkeit in der je größeren Liebe. Der Mensch macht
sich vor der Zeit der Schenkung zum Schuldner, ohne daß das Versprechen

als futuro-logisches Gesetz ihn aus der Freiheit seiner Gegenwart in
der Liebe heraus- und nach vorne reißen, ins Erleisten und aggressive

Abtragen der Schuld stürzen würde. Nicht das erlassene, bejahte Gesetz

im Bund des Versprechens nötigt ihn von vorne her, da er es selbst

freiwillig, umsonst aus sich ent-lassen hat, im Vertrauen auf das geschenkte
Können, in dem die zukünftige Erfüllung «gewesen» ist. Gerade hier
heißt die Zeitgestalt der Freiheit in einem ausgezeichneten Sinne : Gegenwart.

Wie ja auch im absoluten Heute Gottes die largitas bonitatis und
nécessitas naturae sich selbig für einander verwenden.

Wenn sich Gott dem debere und der nécessitas unterwirft, dann
offenbart sich darin das sponte der «närrischen» Liebe, die Torheit des

Kreuzes als Ort der restlosen Epiphanie der unbedingten Einheit von
Freiheit und Notwendigkeit. Er bindet sich freiwillig, wobei das sponte
selbst der Gehorsam, das Sich-überlassen der Anfang der unerschöpflichen

Aktion ist. Im Drama der Liebe sind Spiel und Drehbuch eins. Daher

ist das sponte in der Bindung nicht gezwungen, der Notwendigkeit
des Versprechens allererst zu entsprechen: «... bonitate sua ilium (homi-
nem) creando sponte se ut perficeret inceptum bonum quasi obligavit» 97.

Um den Austrag und das Erschwingen dieser Einheit von Freiheit und
Notwendigkeit im «gratis» der reinen Endlichkeit ringt Anselm.

Würde Gott dem Menschen erlassen, was er vom Menschen nicht
erhalten kann, dann bliebe der Mensch angesichts dieser ihm äußerlichen

Rechtfertigung immer Schuldner, «egens»98 und Gott eine monologisch
in sich geschlossene «essentia infinita», deren Gleichgültigkeit zur
Selbstoffenbarung als unendliche Liebe unfähig wäre. Die menschliche
Ohnmacht würde nur rückläufig das Nicht-Können Gottes legitimieren, das

nachträglich bloß durch die Beschwörung eines Macht-aktes des Absoluten

ausgeglichen werden könnte. Daher sagt Anselm: «lieber von Sünden

rein die Hölle erdulden als vom Schmutz der Sünde befleckt das

Himmelreich besitzen» ". Unübersehbar liegt jedoch gerade hier die Ver-

97 CDH ebd.
98 CDH I, 24; vgl. II 93.
99 Eadmer, Vita II, 90A.



Cur non video praesentem 151

suchung zum «Entsprechen-wollen», mit der Anselm ein Leben lang
gekämpft hat. Nur im absoluten Umsonst, das freiwillig auf Anselms
Seite tritt, weil es als das Leben der «reinen Endlichkeit» sich enthüllt,
ist diese Versuchung unendlich-endlich überwunden; erübrigt sich der
Zusammenschluß von Unendlichkeit und Endlichkeit in der Synthesis
von Freiheit und Notwendigkeit in der Form des «absoluten Begriffs»;
widersteht das Endliche der Gefahr, kraft seiner «Andacht» das absolute
Wesen in sich «herabzuziehen». Die Einheit von Freiheit und Notwendigkeit

ist empfangen 100 und verdankt.
Immer wieder kreist Anselm um die Auflösung jeglicher Verhärtung

der Liebe in der Trennung der göttlichen und menschlichen Subjekte. Er
verlangt mit allen Fasern seiner Existenz nach dem zweifach-einigen
Anfang der Liebe, deren Notwendigkeit unbedingte Freiheit ist: im
Absoluten und Endlichen: eine Flamme, die «endlich» getan sein will,
weil sie Gottes voraussetzungslose Gabe ist.

Wenn die Liebe aber völlig sich preisgibt und der kreuzigenden Ent-
staltung sich überliefert ; wenn sie im peccatum factum ihre Herrlichkeit
los-läßt, auf jegliches Bleiben-wollen im Licht verzichtet ; wenn sie in den

stercora huius mundi erstickt, wie kann ich mich da noch freuen? 101

Wie kann ich meiner Erlösung froh werden? In diesem Aug in Aug zum
leidenden Herrn wird das transparent, was früher schon in den Termini
der philosophischen Reflexion im argumentum zur Sprache kam und

zwar als Differenz von «quiddam maius» und «aliquid quo maius non».
Gottes Leiden für mich ist meine absolut bejahte, erlöste Freiheit:
verschwindet da nicht die je größere Herrlichkeit der Liebe? Muß der
Mensch der Erlösung, über die hinaus nichts Größeres empfangen und
gedacht werden kann, weil sie selbst Hingabe Gottes für mich ist, durch
dieses Leiden teilhaftig werden? Wäre die fleischgewordene Liebe nicht
getötet worden, - wie hätte ich Erlösung empfangen können? Und wenn
meine Freiheit aus diesem Tod der Liebe aufbricht, - wie kann sie dann

100 «Haec est enim perfecta et Uberrima humanae naturae oboedientia, cum
voluntatem suam liberam sponte voluntati Dei subdit, et cum acceptant bonam
voluntatem sine omni exactione spontanea libertate opere perficit » (Medit. 3, WW III,
118-121). Alles liegt in der unscheidbaren Einheit von Empfangen-haben und
Freiwilligkeit, welche Einheit nur als verdankte gegenwärtig ist; Gott tut den ersten
Schritt.

101 «Du, Herr, hast den Tod auf dich genommen, damit ich lebe: wie soll ich
mich nun meiner Freiheit freuen, die nicht anders besteht als aufgrund deiner
Fesseln?» (Medit. 3, WW III 89, 137-144); vgl. dieselbe Problematik CDH II, 14.
Zum Ganzen: H. Urs von Balthasar, Herrlichkeit II, S. 240/241.



152 Cur non video praesentem

gelassen in sich ruhen und froh danken, da die Erinnerung ihrer Genesis

ins gekreuzigte Leben eingewurzelt bleibt? Bin ich nicht gerade durch
mein Frei-geworden-sein der immerwährende Schuldner Also nochmals :

Entsprechen-wollen
Nur wenn Anselm Tod und Leben in ihrem Tausch nicht spaltet, das

commercium der Liebe nicht gegenständlich objektiviert, sondern den

Tod der Liebe für ihn aus der ewigen Freude der Geburt des Sohnes aus
dem Vater und dem ewigen Gehorsam des sich dem Vater verdankenden
Sohnes annimmt, kann er des Leidens für ihn froh werden; klaffen die
beiden Seiten von Leben und Tod nicht heillos auseinander. Er darf das

Leiden nicht neben sich setzen, die Freude auf seinem Punkt lokalisieren,
sondern muß das Kreuz als Freude verstehen, die nur das gratis der Liebe

verbürgt. Er muß beides umsonst empfangen. Denn der Herr leidet aus
der Herrlichkeit seiner ewigen, an ihr selbst weggeschenkten Liebe heraus,

die sein Leben ist. Erst durch die Verabgründung des Glaubens und
Denkens in diesem Ort verliert der Mensch das «schlechte Gewissen», von
dem er sich durch Rückzahlung des Gegebenen befreien will. Das schlechte
Gewissen will nicht, daß der Herr nach Jerusalem zieht, um dort gekreuzigt

zu werden: das soll nicht geschehen. Es will die Liebe vor dem Tod
rein bewahren. Aber der Herr antwortet : Hinweg mit dir, Satan

Anselm hat der Liebe ihr «Muß» des Umsonst überlassen und so

und nicht anders konnte er es als die ursprünglich schöpferische Mitte
seiner Existenz leben. Verbürgt war ihm die Einheit von Freiheit und
Notwendigkeit im Dasein der Kirche.

c) Überwesenhafte Weisheit und nicht-wesentliche Materie

Wir sahen, daß das Müssen Gottes für Anselm die Notwendigkeit
absoluter Freiheit ist, die Erigena durch die überwesenhafte, durch keine
essentielle Nötigung affizierte Freigebigkeit der Liebe umschreibt, die
sich in Gottes Erscheinen, d. h. in seinem Abstieg in die essentielle
Konclusion entbirgt. In diesem Abstieg verwendet er sein Leben selbig für
das Geschöpf, Gott verwendet «sich» für seine Schöpfung 102.

102 Würde Gott sich nicht im sub-stituere für die Kreatur verwenden, so wäre
er nicht Herr der Schöpfung (das Geschöpf bliebe ihm ein fremdes Anderes, das

gegen den ansichhaltenden Reichtum Gottes geschieden ist) ; « neque conditor natu-
rarum» (sie würden sich aus sich selbst gründen, was unmöglich ist), «neque suorum
bonorum copiosissimus et in nullo deficiens largitor» (d. h. Gott wäre als Liebe nicht
reich und arm zugleich, sondern essentiell verschlossener Nur-Reichtum), «neque



Cur non video praesentem 153

Abstieg heißt Erscheinen im Wesen und als Wesen. Also nicht nur
im Wesen, das als empfangende Andersheit die rezeptive Dimension des

verströmenden Lichtes darstellt, sondern selbst als Andersheit Licht vom
Licht ist. Die göttliche Güte wird «Nichts» genannt, weil sie sich jenseits
aller Wesensgestalt entbirgt. Aber, sie steigt aus der Negation aller
Wesenheit in die Affirmation «universitatis essentiae» herab, gelangt
allerdings dadurch nicht im essentiell scheidenden Sinne außer sich,
weil sie das Nicht-Andere (superessentialis) ist, d. h. in der Negation aller
Wesenheit, eben diese selbst: Überwesenhaft ist. So vollzieht sich der

Abstieg Gottes «a seipso in seipsum ». In dieser Bewegung herrscht nicht
das Gesetz eines monologisch geschlossenen Kreislaufs von Auskehr und
Rückkehr, da keine essentia das Fließen in sich verdichtet und faßlich
zusammenhält, sondern die Einheit des göttlichen Innen und Außen
entsubstanziiert, d. h. gegen-satz-los wirkt. Gott erkennt sein «quid sit»

nicht, und darin, in eben diesem Nicht-Wissen, liegt auch das
Ausgezeichnete des endlichen Geistes. Somit ist der eine Kreis übervvesenhaft

aufgebrochen, nicht zwischen zwei diametral entgegengesetzten Polen
als Linie auszuziehen, sondern ein wirkliches Übersichhinaus im Bei-
sichsein, absolut an ihm selbst fruchtbar und dadurch gerade die Fruchtbarkeit

des Anderen seiner selbst: im Anderen.

iustissimus meritorum iudex» (weü er nichts schenkt, kann er über die endliche
Aussaat und das Fruchten nicht richten), «neque omnium provisor» (das Endliche
müßte sich selbst steuern) : «si nihil crearet» (DN V, 23, 274). Er wäre das alles nicht,
wenn er nicht schaffen würde. Aber er «wird» es nicht durch das Schaffen, sondern
ist es an ihm selbst. Daher ist der Abstieg in der Selbstmanifestation nicht Verlust
der Absolutheit, sondern Selbstbejahungen als Abstieg zu sich in höchster Potenz:
«descendit ad seipsum». «Deus in creatura mirabili et ineffabili modo creatur,
seipsum manifestans, invisibilis visibilem se faciens et incomprehensibilis compre-
hensibilem et omnia creans in omnibus creatum» (DN III, 18, 126). Gott macht
sich sichtbar, begreifbar im Sich-Zeigen und tritt darin auf die Seite des Geschöpfes,
das im Gewahren, Begreifen und «Schaffen» des Sich-Gewährenden ihn selbst als
absolute Gabe vollbringt. Die Schärfe des absoluten zum endlichen «quid» wird in
den Freiheitsvollzug von absoluter Begabung der Kreatur von Gott her und
«absolutem» Gebären des Erscheinenden überboten. Das Endliche, die «Materia», nähert
sich der Gestalt der «Mater», die sich angesichts der superessentialitas der Gabe,
die sie weder als absolutes noch als endliches «quid» in sich einschließen, als «Nur-
Mutter» nicht ins endlich-essentielle Erscheinen gegen das Sich-Zeigen Gottes hinein

fixieren kann, und enthüllt sich an ihr selbst einerseits als der geschaffene
Schöpfer ihres Schöpfers, der sich andererseits im Gebären als ledige und arme
« Virgo » darstellt, die restlos der geschenkten Theophanie von Gott her preisgegeben
ist. Aber die Einheit beider Formen in der Gestalt des reinen «Endlichen als
Endlichen» als Geschöpf tritt (im Gegensatz zu den Lateinern, vor allem Augustinus,
aber auch implizit zu Anselm) hier in den Hintergrund, weil sie in ihrer Wesen-

haftigkeit als Gestalt nicht so akzentuiert ist.



154 Cur non video praesentem

Aus dem «Nichts» tritt das überwesenhafte Mysterium in das

«aliquid», «ex inessentialitate aus der Nichtwesentlichkeit) siquidem
ipsius progressio in ea in quibus fit, veluti informis quaedam materia a

scriptura dicitur» 103. Nicht primär die Gestalt des gekreuzigten Logos
erscheint im Fleisch, sondern die über-wesenhafte Fülle der bonitas (des

Pneuma) flutet aus ihrer Nichtwesentlichkeit, die in die Nähe der Materia
rückt (als dem «nec quid, nec quale .») in die Wesensgestalten ein. Und
dies nicht so sehr wie in eine vorausgesetzte, rezeptive Dimension,
sondern eher wie in die profilierte Gestalt des «eigenen» Erscheinens. Das

Aufbrechen der Epiphanie der Liebe (von oben her im Abstieg) wendet
sich, wenn auch nicht ausdrücklich, in den Aufstieg der Wesenheiten aus
der ungeformten Materie um, sofern die Nicht-Wesentlichkeit der Materie
in ihrer Ungeformtheit dem Überwesenhaften, d. h. im «quid» nicht
faßbaren Abgrund der bonitas inhaltlich zu «entsprechen» beginnt. Die
nicht-essentielle Materie wird pneumatisch auf die überwesenhafte

«sapientia divina» hin ausgelegt104. Nicht die Wesensform schenkt, wie

später beim Aquinaten, das Sein 105. Vielmehr wird die Materie durch
ihre Nähe zur nicht-wesentlichen «sapientia divina informis» auf die

matrix aller Wesensformen hin transparent106. Super-essentialitas und
in-essentialitas beginnen sich gegenseitig abzudecken und zu interpretieren.

Materie als «non quid» und «reine Möglichkeit» erscheint somit,
jedoch innerlich beansprucht von ihrer Affinität zur sapientia divina und
daher zur super-essentialitas, als dynamische Potenz der Überbietung
und Auflösung aller stabilen Wesensordnung, die sie, bei Erigena noch

kraft der Theophanie, im Element der Überwesenhaftigkeit des absoluten
Lichtes vermittelt. Die Materie beginnt daher, im Kontext dieser ihrer

!°3 DN III, 19, 127.
104 Die drei Schlüsse in Hegels Enzyklopädie (im Raum von Idee, Natur,

Logik) sind hier schon in nuce angelegt. Ebenso der Schritt vom pneumatischen
Wir des «Geistes» zum gegenständlichen Wir des homo-natura bei Marx; Materie
als Sphäre der Kenosis des abstrakten Gattungslebens in die sozialisierte Gestalt
der Individuen hinein, die nun gegenständlich den nicht mehr essentiell gegen sie

abgespaltenen, sondern materiell inkarnierten Wesensreichtum allseitig aus sich
herausleben. - Vgl. dazu auch Hegel in der «Phänomenologie» (S. 409) : «... sie (die
Materie) ist vielmehr die reine Abstraktion und dadurch ist das reine Wesen des
Denkens selbst vorhanden, als das nicht in sich unterschiedene » (Erigena : sapientia
divina informis quia superessentialis), «nicht bestimmte, prädikatlose Absolute.»
Das reine Denken fließt aufgrund seiner Überwesenhaftigkeit spekulativ), mit
der Materie zusammen. Nur der Index des pneumatischen schiebt dem «Materialismus»

noch einen Riegel vor.
105 «forma dat esse», so der Aquinate. Vgl. S. Theol. 14, 2, 1; De anima 9.
106 G. Bruno: «Materia matrix omnium formarum», Dialogi IV.



Cur non video praesentem 155

spezifischen Bestimmung durch die göttliche Weisheit, die essentielle,

begrifflich begreifende Beschränkung des Denkens zu verflüssigen und
ins «non-quid» hinein zu entschränken. Aufgrund ihrer «pneumatischen»
Qualität wird sie imstande sein, sowohl die isolierten Subjekte ins «Wir»
hinein zu vermitteln als auch diese Sozialisation in der Form von
Vergegenständlichung nach außen (durch das Opfer der Arbeit) zu gewährleisten.

Sie bricht das reflexiv in sich geschlossene, als isolierte Substanz
sich festhaltende Ich Ich auf und ent-privatisiert sozusagen alle
ichhafte Substantialität107.

Zwar sind für Erigena die göttliche Weisheit und die Materie nicht
identisch; dennoch: «Materia quidem, quia est initium essentiae rerum,
informis vero, quia informitati divinae sapientiae proxima est. Divina
autem sapientia informis dicitur quia ad nullam formam superiorem se ad
formationem suam convertitur; est enim omnium formarum initium
exemplar et dum descendit in diversas visibilium formas, ad seipsam
veluti ad formationem suam respicit» 108. Je näher also - dies ist die noch
verborgene Konsequenz - einerseits das Endliche der Materie kommt und
je radikaler andererseits die descensio des Geistes in der Inkarnation
durchgeführt wird, umso tiefer enthüllen sich absoluter «Geist» und
endlich-verleibter «Geist» von der Mitte der einen «sapientia informis»
her als dem anfänglichen Urbild aller Formen, das selbst an sich «informis»

ist. In der Dimension des Absoluten und Endlichen erscheint ein
wesen-loser, einerseits überwesenhafter, andererseits nichtwesentlicher
« Anfang». Daher kann Erigena die oben geschilderte Einheit von göttlichem

und menschlichem Geist im einen Wesen (gemäß dem aliter et aliter
der speculatio mentis) los-lassen : der ausgetragene Abstieg in die
Endlichkeit enthüllt sich aus deren Tiefe als erscheinende Heraufkunft der

sapientia divina informis aus der Materie in den endlichen Wesensgestalten.

Der Reichtum des überwesenhaften Lichtes fließt in die geschaffene

Materie als der Empfängnisdimension der Schöpfungsgabe hinein

aus, aber am tiefsten Punkt des Abstiegs rückt die Entäußerung in
die Spanne «a seipsa ad seipsam» ein: im einen, überwesenhaften Licht
des Nicht-Anderen, dem die nicht-wesentliche Materie «proxima» ist.

107 D. h. für Erigena noch vom «caro cardo salutis» her: Aufbruch und Tod
des isoliert Geteilten und In-sich-gekrümmten : in die pneumatische Fruchtbarkeit
der bonitas göttlicher Selbstentäußerung. Welche Wege aber durch den geschilderten
Bezug der sapientia zur Materie mit einem Schlag möglich werden, ist unschwer
einzusehen.

108 DN III, 19, 127.



156 Cur non video praesentem

Von innen her gesehen hat sich der Kreis von intra und extra geschlossen;

wenn auch nicht im Element der «una et eadem essentia in Verbo
divino et in mente humana», so doch im Überströmen der essentiell

nicht faßbaren, nichtwesentlichen bonitas divina (des Pneuma) und der

Materie, deren informitas alles «aliud» verschwistert. Die Materie ist als

die ausgezeichnete Dimension des non-aliud ans Licht getreten 109. Sie

zeigt sich als Sphäre der absoluten Selbstformation Gottes.
So entsteht die Gefahr, daß die nicht-wesentliche Materie als

Entäußerungsdimension des geschaffenen Seins, nun (für sich genommen)
die überwesenhafte Armut des Seins als Gabe der sich verströmenden
Liebe zu substituieren beginnt. Gegen eine essentiell fixierte Fülle und
Vollständigkeit des Seins als «similitudo divinae bonitatis» uo, das die

Armut seiner überwesenhaften Nicht-subsistenz verloren hat m, wird
die nicht-wesentliche Materie als Feld der Verendlichung potenziert und
zum eigentlichen Element aller ent-wesentlichenden Negativität erhoben.

Erigena überwindet diese Versuchung dadurch, daß er die Materie nicht
als den äußersten Rand der essentia (Vielheit an der Einheit) deutet,
sondern sie vom gewahrten, absoluten Vorweg des «initium exemplar»
der überwesenhaften göttlichen Weisheit als Liebe, also von der largitas
divina her pneumatisch auslegt. Trotzdem zielt der Akzent auf die innere
Korrelation der Materie zur sapientia, die vor allem von den lateinischen
Vätern meistens dem Logos zugeordnet wurde, so daß sich jetzt, zumindest

im möglichen Ansatz, Logik und Materialität ineinander zu
verschränken beginnen.

109 Sie wird daher auch in Zukunft, wenn das Pneuma im absoluten Begriff
in das sich selbst begreifende Wissen hinein logifiziert und andererseits dadurch das
Wissen spekulativ pneumatisiert, d. h. aus der essentiell-abstrakten Verstandesidentität

(A A) erlöst ist (Hegel), als nicht-wesentliches Element aller «Unab-
schließbarkeit» des Daseins in jedweder Hinsicht beschworen werden: evolutiv,
progressiv; als Sphäre der Negation des irdischen und überirdischen «Kapitals»,
das in seinen Reichtum ansichhält; des Herrn, der nicht seiner selbst entäußert
Knecht werden will; als Element der klassen-losen Gesellschaft, außerhalb jeglicher
feudalistischen Wesenshierarchie; des Proletariats als «Stand außerhalb aller
Stände»; als Basis der revolutionären Emanzipation, die sich in kein wesenhaft
etabliertes System einpassen läßt. Die Vergegenständlichung als Sozialisierung des
Ich zum Wir und die Überwindung des in substantieller Fixierung (im «quid») an-
sichhaltenden Ich in der unmittelbaren «Sinnlichkeit» Materialität) des «positiven
Humanismus» werden auf dem Hintergrund dieser Konstellation «denkbar».

110 Thomas v. Aquin : De Veritate 22, 2, 2.
111 Hingegen: «Verbi gratia esse significat aliquid completum et simplex, sed

non subsistens.» Thomas v. Aquin: De Potentia 1,1. Vgl. zum Ganzen: «Homo
abyssus. Das Wagnis der Seinsfrage», Einsiedeln 1961.



Cur non video praesentem 157

d) Die Krisis von Weisheit und Materie in der « reinen Endlichkeit»

Für Anselms « lateinische » Denkform ist eine solche Nachbarschaft von
Materie als «prope nihil» (Augustinus) zum «Nichts» der überwesenhaften
bonitas divina nicht unmittelbar relevant. Auch er überwindet die
Versuchung zum begrifflichen Entsprechenwollen des Begreifens gegenüber
Gott, angesichts des unverfügbaren Geheimnisses, durch einen Abstieg,
ein Los-lassen des «incomprehensibilis». Anselm geht nach «unten», in
die maior dissimilitudo des Geschaffenen zu Gott so ein, daß er vom
absoluten Blick der göttlichen Gegenwart mitten in der Endlichkeit
unterfaßt und gehalten ist. Das «quiddam maius» verdemütigt ihn: aber
in einem wesenhaften Sinn. Deshalb bleibt die Erfahrung des Abstiegs
aus Gnade von der «forma» und der ihr korrespondierenden Rationalität
(nicht starr!) durchwirkt, «essentiell» geprägt. Der späte Anselm
bescheidet sich ins Kleine des Weges und weiß darin die Präsenz des Absoluten

verbürgt. Aber er geht seinen Weg in der wesenhaften Gestalt der

«imago» befreiter Freiheit: der, wie Augustinus sagt: «creata sapientia»
als «creatura intellectualisa112. Er geht im geschaffenen Licht des

ungeschaffenen Wort-Lichtes vom Vater und deshalb im geschaffenen
Pneuma, das somit die essentielle Struktur seiner Endlichkeit nicht
im schlechten Sinne auflöst oder neutralisiert.

Für Erigena bleibt die descensio einbehalten in die griechisch
erfahrene und gedachte diffusio bonitatis; während Anselm die Trennung
der Gabe vom Schenkenden aus der urbildlichen Einheit mit Gott, kraft
der essentiellen Positivität des «quid-dam maius», strenger durchträgt.
Sein Denken ist essentieller, jedoch nicht weniger der Überwesenhaftig-
keit des Lichtes verpflichtet. Der Abstieg aus dem Erkannthaben und
dem spekulativen Vernehmen des reinen Lichtes meint für ihn Rückgang
zur «reinen Endlichkeit», die, weil sie ihrer selbst ledig (Virgo) alles
losläßt: alles empfangen hat. Der späte Anselm kämpft um diese Freiheits-
Gestalt in der Welt113. Er trennt sich aus dem Schauen in die fruchtbare

112 Vgl. Confessiones XII, 15.
113 Dadurch wird auch das im I. und II. Teil dieser Arbeit Erörterte bestätigt.

«Je älter Anselm wird, desto mehr verlagern sich die Akzente auf die Verteidigung
der christlichen Freiheit — in Person und Kirche — hinüber, aus deren grundlosen
Herrlichkeit sich alle Nezessität herleitet. Immer stärker reduziert sich die Nezessi-
tät auf den Widespruchssatz, nach welchem das von der Freiheit Gesetzte notwendig
ist, sofern es ist und nicht nicht sein kann» (H. Urs von Balthasar, Herrlichkeit II,
S. 262/263). Wir sahen, daß Anselm das versuchte Sich-halten in der absoluten



158 Cur non video praesentem

Wir-gestalt der Kirche (als dem geschaffenen Pneuma im Fleisch der

Geschichte) hinein, in deren Kraft er den Weg des «Proslogion» gegangen

ist; in deren Gegenwart er geschaut hat, weil sie das geschaffene « aliquid

quo maius non» ist. Daher handelt es sich bei der besagten Trennung
nicht um eine Ablösung der Reflexion durch die Praxis, des Logos durch
die wirkende, «geschichtlich» sich entfaltende Aktion des Pneuma,
sondern um eine einzige Vertiefung und reifende Einschmelzung dessen, was

von Anfang an da war.
Und außerdem: der Rückgang in die Kirche verdankt sich nicht

einem Scheitern, sondern geschieht durch Teilhabe am Kreuz der Todes-
kenosis des Herrn, der seinen Geist in sie ausgießt, und aus dessen

durchbohrter Seite sie geboren wird. Der Todesriß dieses Ereignisses durchprägt
Anselms Denken mitten in aller Rationalität, die deshalb - und aus

keinem anderen Grund - vom Pneuma der Liebe durchatmet ist. Nicht die

«Möglichkeit» des «aliquid quo maius non» bejahend aufgibt. Das erkannte Licht
wird aus dem tiefsten Akt der Schau heraus, nicht gegen sie, los-gelassen (analog
zum Schluß der «Divina commedia» Dantes). Auf dem Lebensweg dieses Denkers
wird die ganze Struktur des «Proslogion» als Schrift «erfüllt». Das eschatologisch
geprägte Schlußkapitel des «Proslogion» versammelt sich in dem Ort, der reine
Präsenz der empfangen-habenden Kirche mitten im Noch-nicht des Weges ist. Auf
einem langen Reifeweg hat Anselm das Verharren im versucherischen Widerspruch
der ästhetischen Seinsschwebe, das «Ja und Nein» der nur spekulativen Möglichkeit
in die gekreuzigte Notwendigkeit der Liebesfreiheit hinein überwunden. «Nichts
liebt Gott in dieser Welt mehr als die Freiheit seiner Kirche» (Epist. 243, zit. v.
Balthasar, Herrlichkeit II, S. 262). Freiheit der Kirche ist aber kein kastenmäßiges,

isoliertes Privileg gegenüber der Welt (analog zur in sich geschlossenen «res»

- « Realität » -, die als essentiell gefügtes Seiendes immer das aliud-quid ist, das für
sich Bevorzugung fordert und in der Unterschiedenheit zum Anderen verharrt,
ohne sich preisgeben zu können). Nein, die Freiheit der Kirche in der Welt ist Gegenwart

der unbedingten Liebe im Bedingten, das, aufgrund dieser absoluten Gegenwart

in ihm, in den restlosen Einsatz des Dienens aufgebrochen ist. Die Kirche
kann daher nicht bloß (im ausschließenden Sinn) gegenüber der weltlichen Macht
und von ihr einen Freiraum für sich postulieren, sondern die Forderung muß durch
die überströmende, voraussetzungslos Raum schaffende Quellkraft, durch die
innere Notwendigkeit ihres sponte gerechtfertigt sein. Ihre Hingabe (eucharistisch!)
muß den Raum ausräumen; er darf nicht bloß «gedacht», ein universale bzw. katho-
likon in intellectu sein, das sich abstrakt über einer erstarrten «res» (unter anderen!)
wölbt. Für Anselm ist in Reflexion und Glauben die Re-alität der daseienden Freiheit

von der Wurzel her ins bonum diffusivum aufgebrochen, in die Unkenntlichkeit
weggegebenes Fleisch und Blut - und dies als Zeugnis für das integrale Einsgewor-
den-sein mit der empfangenen, absoluten Lebensfülle. Kirche in der Einheit, von
Notwendigkeit und Freiheit ist das geschaffene «universale concretum»; Freiheit
nicht als Beliebigkeit gegenüber einem von außerhalb her sich auferlegenden Sollen,
sondern als Vollzug des konkreten Daseins der Notwendigkeit der Liebe; sponte
debere necessarium!



Cur non video praesentem 159

Abstraktheit vermittelt dem Denken die Negativität, in der alle
verstandesmäßigen Identitäten und Eitelkeiten sterben, sondern der Liebestod
des Logos : der Herr aber ist Geist und wo der Geist des Herrn ist : da ist
Freiheit.

Das begriffliche «Entsprechenwollen» als reflexiv vollzogene Aufhebung

der Schuld, die lebenslange Versuchung dieses Denkers (im Horizont

der Auseinander-setzung und Einheit von «sponte» und «debere»),

weicht der Erniedrigung in die hypo-mone, dem Drunten-Bleiben in der
Geduld, die von der Freude des Kommenden erfüllt ist und sich nach
dem Loslassen des Erkannten nicht in eine nur ausstehende Zukunft
der Vollendung vorstreckt, sondern sie im Noch-nicht präsentisch lebt114.

Er bescheidet sich ins Kleinste ; dorthinein, wo auch für Erigena in den

sinnlich erscheinenden Wesensgestalten die Theophanie eine«manifestis-
sima» ist U5. Die Frage: «Cur non video praesentem» beruhigt sich in der

geschaffenen Gegenwart des absoluten Lichtes. Daher haben, recht
verstanden, Aufstieg und Verendlichung des anselmischen Denkens eine

«kirchliche» Struktur.
Das «reine Endliche als Endliches» als geschaffene largitas bonitatis

ist auch die Vollzugsform des griechisch denkenden Erigena 116. Unendliches

und endliches Pneuma, intra und extra des «Geistes», verwenden
sich selbig füreinander, wobei die essentielle Differenz beider mehr ins
Überströmen der largitas divina hinein verbraucht wird, damit das Denken

dem feststellenden Begreifen entgehe, das Gegenüber nicht substantiell,

sondern in der Form der Wirgestalt der Freiheit artikuliert werde.
Die höchste geschöpfliche Gestalt ist der «homo spiritualis» als «natura

114 Vgl den Schluß des Proslogion!
115 In lebendigster Nähe zum ignatianisch gelebten: «Non coerceri maximo,

contineri tarnen minimo: divinum est».
116 Bei Anselm liegt sie, transzendental gesprochen mehr in der Dimension

der «positiven Realität» (res!), wodurch seine Reflexion im Aufstieg der Schau allererst

ihre rationale abstraktive Schärfe gewinnen kann, ohne in Formalismus
abzugleiten. Aber der Aufstieg von unten, unter der Maßgabe und dem ontologischen
Gewicht der Re-alität, hat innerlich den Abstieg zur Voraussetzung, die Trennung
der Gabe vom Geber kraft ihrer unzerstörbaren Einheit mit ihm in urbildlicher
Identität. Je energischer Anselm daher bei der «res» ansetzt, umso näher kommt er
durch die reflexiv-rationale « Arbeit » ins Licht des Seins, desto offener ist sein Schauen.

- Bei Erigena liegt die «reine Endlichkeit» ebenso in einem sponte der Kreatur, die
ungeschieden von Gott : Gott schafft, aber kraft der in sie einströmenden absoluten
Notwendigkeit der super-essentialis bonitas. Daher akzentuiert Erigena, spekulativ
betrachtet, weniger die positive Re-alität als die überwesenhafte Liebesgestalt, die
Wir-Form des geschaffenen Pneuma. Nicht im Gegensatz zu Anselm, sondern
zutiefst mit ihm verwandt, obwohl die «lateinische» res in den Hintergrund tritt.



160 Cur non video praesentem

creans et creata», der im Empfangen des ungeteilten, absoluten Lichtes
eben dieses Licht gebärend «schafft» und deshalb «alles beurteilt».

Anselms Verendlichung im Loslassen des Begreifens ist
praktischkonkreter, aber «derselben» reinen Endlichkeitsgestalt verpflichtet, die

er jedoch inkarnatorisch-individueller faßt, im Lleisch der Geschichte

verteidigt. Er überläßt die zuvor begehrte Nähe: «Zeige Dich», «ich will
dich sehen» dem «Erblicktwerden», das ihn in der Welt trifft. Er begreift :

im begreifenden Blick Gottes: «sieh, damit ich wisse».

In diesem Sich-überlassen aus dem unschließbaren Gegenüber zu
Gott gründet die Freiheit menschlicher Subsistenz, die sich, weil sie

empfangen hat und im restlosen Sich-verdanken ihr Frei-Sein bezeugt,
dem «debere» nicht entwinden kann. Der absolute Anspruch bleibt, aber

er ist befriedet im reinen Geschöpf, in der Notwendigkeit endlicher Freiheit,

in der die absolute Notwendigkeit der Freiheit aufblüht und fruchtet.

Die Einheit «beider» ist nicht der «absolute Begriff», sondern das

lebendige Gebet in den «rhemata arrêta», im sprechenden Schweigen und
schweigenden Sprechen, worin sich auch Erigena als ganz der göttlichen
Güte zugewandt und von ihr durchwaltet erfährt. Das «debere» ist erfüllt
vom Können, dem Frei-sein der Kirche, das sich in der Endlichkeit nicht
zum fixen Licht in oder «neben» der Finsternis substanziieren läßt, so

als könnte das Endliche an diesem Ort die göttliche Selbstmitteilung,
die in ihm restlos präsent ist, antezipieren und sie von sich her der Nacht
vorzeigen. Im Entschiedensein der Freiheitsgestalt des Endlichen bleibt
doch alles je neu in Entscheidung gewagt, im unsagbaren Abgrund der
Liebeseinheit von Erwählung und Verwerfung situiert und dem Fleisch

(im biblischen Sinne) der Geschichte nicht hypostasiert entzogen. Nirgendwo

wird das Element der Freiheit verdrängt, schließt die Präsenz der
absoluten Notwendigkeit im Endlichen sich auf die essentielle Stabilität
einer universalen Harmonie hin zusammen: der Tribut, den Erigena,
hinsichtlich der Gestalt des Endlichen gerade für die «super-essentialis
bonitas» in etwa zahlt.

Anselm sammelt, wie wir schon sahen, die Fülle der göttlichen Theo-

phanie im einen und ganzen «aliquid quo maius cogitari nequit» und
«wiederholt» konkret auf seinem Reifeweg die ganze Theophanie des

Erigena (in ihrem Abstieg) : in individueller Schicksalsgestalt. Die objektive

Partizipation als universales Ereignis von Schöpfung (als göttlichem
Sich-Zeigen) im Rhythmus von Auskehr und Heimkehr gewinnt das

Profil der « einzelnen » Freiheit, aber in der Wir-Gestalt der Kirche : als der
«reinen Endlichkeit». Die Kreuzigung der Liebe geschieht in die Ver-



Cur non video praesentem 161

einzelung des positiv Gesetzten, jedoch nicht ins monadisch Besondere,

bloß Partikulare hinein. Aus dem im «Proslogion» anfänglich «versuchten»,

aber im Gebet immer los-gelassenen Entsprechen-wollen, im Begreifen

der Präsenz des Absoluten, wächst die endliche Freiheit als endliche

mit sich zusammen und lebt im «sponte» der Hingabe die absolute

Notwendigkeit der Liebe in endlicher Gestalt.

In der kirchlichen Existenz sind posse und debere dasselbe, weil
Ausdruck des Anspruchs der götthchen Präsenz, die im Fordern das

Können schenkt. Die Erfahrung des absoluten Vorweg des «quiddam
maius» wird daher mitten in der Endlichkeit als das grenzenlose Vorweg
in Gestalt der absoluten Initiative endlicher Liebe getan. Sie vollzieht in
ihrem Umsonst «Dich», das «quo maius non», aber von dem Quell der

je größeren Liebe de «maius quid» her. Sie setzt ihren Anfang nicht in der

Endlichkeit fest, vertauscht die empfangene Gabe nicht mit ihrem
Können, sondern läßt sich den Tausch im Kreuz, in das sie völlig
einbezogen ist, geschehen. Das «sponte» der endlichen Freiheit gründet in
der absoluten Notwendigkeit des götthchen «sponte», in dessen Vorweg,
so daß sich Freiheit zu Freiheit neigt: wo der Herr sein Haupt neigt und
die Kirche geboren wird.

Die Rückkehr Anselms aus dem Gesehen-haben ins Noch-nicht läßt
die Gnosis nicht als einen Sektor der Vergangenheit auf der linearen
Zeit hinter sich. Die gedachte Weisheit des «Griechen» bleibt präsent
und die eschatologische Erwartung des «Juden» ist von ihr gesättigt.
Nicht haben beide versucht, den anderen je auf die eigene Seite zu
ziehen, sie sind durch den «Einen in Christus» versöhnt, in der Kirche,
wo nicht mehr Jude und Heide ist. Im XXV. und XXVI. Kapitel des

Proslogion springt ihre Freude auf.

IV. EPIPHANIE DER LIEBE IM BEGREIFEN

7. Theophanie und Unendlichkeit des Denkens

Erigena stellt die Theophanie in objektiver Gestalt dar, als Analysis
der natura (de divisione naturae). Sie besitzt in einem gewissen Sinne

Praevalenz gegenüber der subjektiven Form des trennenden und
verknüpfenden Verstandes, steht jedoch nicht gegen-stänchich dem intel-
lectus gegenüber, vielmehr ist dieser zu ihr vermögend und voll-bringt
sie. Die objektive Gestalt der divisio naturae und die subjektive Gestalt

il



162 Cur non video praesentem

ihres Austrags in intellectu (theologia duce) sind eins aus dem Zentrum
der «superessentialis bonitas» heraus, der sie beide entfließen 117.

Auch die Analysis des « aliquid quo maius non » bei Anselm geschieht
nicht einseitig auf dem Feld der ratio discursiva. Vielmehr zeigt der

allseitige, im Begreifen des «aliquid quo maius non» durchschlagende
Einsatz des Denkens in seiner Notwendigkeit die freiwillige objektive
Präsenz des sich zeigenden Lichtes: die Epiphanie der Wahrheit.
Dadurch wird die Rationalität dynamisch und verliert in ihrem Vollzug alle
Starrheit. So ist sie ihrer selbst sicher und gewiß 118.

Im XIV. Kapitel des Proslogion fragte Anselm: «An et Veritas et
lux est quod (anima mea) vidit, et tarnen nondum Te vidit, quia vidit te
aliquatenus, sed non vidit te sicut es?» Das Licht, das erblickt wurde,
wird nicht durch das Netz des Begriffs im Denken gefangen; andererseits

entspricht es dem modus des endlichen Erkennens (vidit te aliquatenus).

Die Weise, wie Gott sich zeigt, ist er selbst. Aber er ist «nicht»
sein Erscheinen und deshalb sieht das Denken im Erblicken des Lichtes
der Wahrheit, daß es nicht «mehr» sehen kann.

Die Theophanie des Erigena legt sich in analoger Zwiefalt aus:
«Non enim essentia divina Deus solummodo dicitur, sed et modus quo se

quodammodo intellectuali et rationali creaturae, prout est capacitas

117 Das objektive Ereignis im (neuplatonischen) Rhythmus von «principium-
medium-finis» und die intellektive (subjektive) Analyse (und Synthese!) dieses

Ereignisses stehen einander nicht gegenständlich gegenüber. Vielmehr ist das

Begreifen selbst der Aufstieg als objektives Geschehen (ascensio in caelos contem-
platione!), das den Abstieg zur inneren Voraussetzung hat (und umgekehrt). Das
denkende Begreifen des Unbegreiflichen ist im Glauben die Einigung des Vielen,
Auferstehung von den Toten, kraft der «adunatio omnium in Christo». Rückkehr
erweist sich somit als die eigentlich auf-hebende, das Getrennte einende und dadurch
befreiende Form des Denkens im Element der superessentialis bonitas divina:
«inferioribus Semper a superioribus consummatis, non ut non sint, sed ut unum sint»
(DN V, 39, 311), also nicht nur vernichtet «in flamma ultima», sondern «bewahrt»
und zur Vollendung hinaufgehoben: «ita ut in nullo appareat, nisi solus Deus;
quemadmodum in aere purissimo, nil aliud nisi sola lux» (ebd. 312).

118 In diesem Sinne bleibt die «Anstrengung des Begriffs» (Hegel) für Anselm
gelöstes «Spiel» und dies als lebendige Einheit von grenzenloser Freiheit (sponte)
und nicht wankender (nécessitas) Notwendigkeit. Die schauende Vernunft und der
rationale Diskurs widersprechen daher einander keineswegs. Co-agitando «sieht»
Anselm (vgl. M. 63), obgleich das ganze Gewicht der Notwendigkeit im intueri und
intelligere liegt; «nullus enim intelligens id quod Deus est, potest cogitare quod
Deus non est» (P. 4). Einsicht in die Notwendigkeit bedeutet keinen schlechten
Gehorsam gegenüber der «kalt fortschreitenden Notwendigkeit der Sache» (Hegel:
«Phänomenologie», S. 13), sondern wissende Erfahrung der Spontaneität der Liebe,
die gerade das Denken nicht zur «faden Erbauung» verleitet oder in «gärender
Begeisterung» vernebelt, sondern durchglüht und reinigt.



Cur non video praesentem 163

uniuscuiusque ostendit119. In der Erscheinung Gottes wird Gott gesehen

und er wird gesehen als etwas von ihm Erwirktes (aliquid ab eo factum).
Fällt dadurch nicht die Fülle Gottes als solche unter das «factum»?

Beginnt das Absolute sich nicht «über sich hinaus» zu verendlichen?
Gerät es nicht in den endlichen Begriff des Denkens «circa effectus»? Eri-
gena überwindet die Versuchung schon vom Ansatz her: die Pluralität
der Theophanien ist von der einen Form des Logos durchstaltet, dem
«einen Haus, mit den vielen Wohnungen». Dieses Haus «permanet
incommutabilis, multiplex tarnen videtur his, quibus ipse habitare largie-
tur» 12°.

Anselm deutet diese Sphäre im «Proslogion» nur ganz verhalten an.
Im Kap. XX: Gott ist reine Gegenwart mitten in den «ewigen» Dingen
(Einheit in - über Vielheit ; und Kap. XXI : Gottes Ewigkeit umschließt
die «Ewigkeiten» der Zeiten. Anselm differenziert nicht im griechischen
Sinne «theophan»: das «aliquid quo maius non» genügt als «das» Licht,
das Du bist und in dem Du erscheinst. Das endliche Denken lotet im
argumentum dieses Licht aus, ohne sich selbst als «unwesentlich» erklären

zu müssen, da das Licht absolutes Seinsja zum und im Endlichen
als Endlichen ist. Das Denken kann an diesem Ort verweilen, in der Theo-

phanie stehen, ohne die endliche Realität und die Gewißheit seiner eigenen

Existenz fahren zu lassen. Es kann daher «im Denken der absoluten
Wahrheit: denken, daß es selbst auch nicht sein könnte» und doch «auf
das Gewisseste wissen, daß es ist». Es hat die endliche Subsistenz
gewissermaßen in die reine Seinswahrheit hinein verlassen, ohne dort auf einen

Lichtherd zu treffen, der, weil er in seiner Fülle nur-reich ist, die Endlichkeit

in sich aufzehren würde. Im Licht des «aliquid quo maius non» kann
daher das Denken, aufgrund der Armut des entäußerten Lichtes, das

nicht in schlechter essentieller Selbstverschränkung sich selbst sucht und
meint, die endliche Subsistenz mitvollziehen, ohne dadurch das «aliquid
quo maius non» vonseiten der Endlichkeit her innerlich zu determinieren

121.

119 DN I, 7, 3.
120 DN I, 8, 4.
121 Dagegen K. Marx: Wenn man nach dem Sein und der Schöpfung fragt,

dann müsse die Welt und der Mensch als «unwesentlich» erklärt werden. Man sei

gezwungen, beide als «nicht-seiend» vorauszusetzen, um das Sein überhaupt erreichen

zu können, dem nichts äußerlich ist, außer das Nichtsein. Aber, fragt Marx,
wie soll die Welt von einem Sein her seiend genannt werden, zu dem ich nur dadurch
gelangen kann, daß ich das, was von ihm her seiend genannt wird, für nichtig
erkläre? Muß sich der nach dem Sein Fragende als solcher nicht selbst (zusammen
mit allem anderen) als «nicht-seiend» setzen, um für diese Frage disponiert zu sein?



164 Cur non video praesentem

Ebenso setzt das «aliquid quo maius non» die Endlichkeit nicht als

entmachtete Sphäre von sich ins expropriierte Nicht-Sein hinein ab,
sondern übersteigt sie sein-lassend, im affirmativen Sinne um ein Unend-

liches\ weshalb sie positiv sie selbst ist, aber auch nicht sein kann. Der
Reichtum der göttlichen Epiphanie wird nicht gegen die Armut der
Entäußerung zur endlichen Subsistenz abgespalten, sondern bleibt, mitten
in der Einfachheit des «aliquid quo maius non» und seiner Transzendenz,

an ihm selbst arm. Reichtum und Armut verwenden sich selbig in dieser

Einfachheit, weshalb die dankende Anbetung «propter magnam gloriam
tuam» (non quoad nos) die absolute Affirmation der Welt im Kleinsten
eröffnet. Der «Tor» zerspaltet beides. Er siedelt sich einerseits in der

Sphäre der vorhandenen res an und gelangt daher andererseits abstraktiv
nur zum «leeren Begriff». Für Anselm hingegen verwenden Wahrheitslicht

und verströmende, seinlassende Güte sich selbig für einander, so

daß der «Begriff» durch die Liebe auf die lebendige Wahrheit hin
transparent, von ihr durchwaltet ist. Als «was» Gott im Licht erscheint eben

dies vollbringt das Denken kraft des Geschenkten: jenseits der
Herabwürdigung dieses Ereignisses in die bloße Begriffssphäre.

2. Vergöttlichung im Begreifen.
Der Geist schöpferischer Intersubjektivität.

Erigena kennzeichnet den soeben umschriebenen Zusammenhang
im Rhythmus von «condescensio» und «dei-ficatio». Theophanie ist für
ihn nicht einseitiger Selbst-ausdruck Gottes im passiven Raum geschöpf-

(Vgl. «Frühschriften», hrsg. von S. Landshut, Stuttgart 1953; «Nationalökonomie
und Philosophie», S. 247). Der Reichtum des Seins steht hier gegen die Armut seiner
Verendlichung, gegen seine entäußerte Präsenz im Endlichen als Endlichen. Das
Sein enthüllt sich somit zusammen mit dem Seinsdenken als eine ausbeuterische
Herrschaftsfigur, die überwunden werden muß. Der «insipiens» hält es im Dialog
mit Anselm auch für unmöglich, daß Anselm «potest cogitare se non esse, quamdiu
certissime seit se esse». Er kann das Umsonst des Seins, das unendliche Übersichver-
fügenlassen, nicht mit der Tatsache der faktischen, real subsistierenden, endlichen
Existenz zusammenbringen. Anselm antwortet (Contra insip. IV): «Scito igitur,
quia potes cogitare te non esse, quamdiu esse certissime scis.» Die endliche Subsistenz

schließt sich nicht in positiver Realität (res: essentia) mit sich zusammen,
sondern bleibt verdankt, überläßt sich dem Ursprung und ist gerade dort ihrer
selbst sicher und gewiß, wo sie sich denkend in die Fülle des Seins hinein übersteigt.
Auch für Erigena hört die menschliche Natur nicht auf, wenn das eine Licht Gottes
in ihr sich ausbreitet, wie sie andererseits, jedoch «Deo adiuneta, Deus per omnia
dicitur esse» (DN I, 10, 5; vgl. DN, I, 42, 23).



Cur non video praesentem 165

lichen Empfangens. Sie wird vom Geschöpf «mit-vollbracht»: «ex ipsa

igitur Dei condescensione ad humanam naturam per gratiam et exalta-
tione eiusdem naturae ad ipsam sapientiam per dilectionem fit theopha-
nia» 122. Der Mensch begreift die Präsenz Gottes nur im liebenden Begreifen,

das sich von der göttlichen Barmherzigkeit unterfangen läßt. Steigt
er nicht «per caritatem» 123 auf, dann wird er «haben-wollend» und
verwendet das Begreifen dazu, die göttliche Freigebigkeit in die Endlichkeit
hinein zu absorbieren, d. h. Gottes als eines im Wissen präsenten habhaft

zu werden. Dies kann auch unter dem Schein der «Demut» geschehen,
da die im Begreifen intensivierte Präsenz Gottes zugleich die sich auf
sich selbst hin schheßen-wollende Endlichkeit des Begreifens (scheinbar

in ihr selbst) «arm» macht, so daß die «höchste Demut» mit der

verstiegensten Plybris zusammenfällt.
Die Versuchung drängt sich auf: im Begreifen nicht mehr über sich

verfügen zu lassen, sondern die Theophanie «ex Deo und ex intellectu»
in einem Zug, gewissermaßen vom Standpunkt des Dritten : im intra
extra des Pneuma zu vollziehen. Dann übersteigt sich das Begreifen ins
Verursachen. Es wird in einem scheinbar unabschließbaren Sinn vom
eingenommenen Ort des unendlichen Seins aus : produktiv-praktisch. Die
Gabe gerät in die Sphäre eines schaffenden Begreifens, in die Fänge
einer «Theorie verursachender Praxis». Für Erigena ereignet sich aber
im Begriff die Theophanie im Sinne der diffusio des überwesenhaften
Seins als Liebe. Er hält daran fest, daß Gott die Theophanie in uns
bewirkt, aber die Anteile können nicht «wesenhaft», d. h. «gegen-ständ-
lich» geschieden werden.

Anselm verstärkt das essentielle Gegenüber schärfer und klärt eben

dadurch die Reinheit der urbildlichen Identität der Theophanie «ex Deo
et ex intellectu creato» viel deutlicher auf, ohne der Diastase von absoluter

und endlicher Substanz zu verfallen. Die beiden Aberrationen,
einerseits eine Gott und Geschöpf einende «Zwischensphäre» und andererseits

che Logisierung des erscheinenden Lichtes im Seinsbegriff, werden
dadurch entkräftet.

122 «Igitur omnis theophania, id est omnis virtus et in hac vita in qua adhuc
incipit» (z. B. die Rückkehr des Logos zum Vater als «Himmelfahrt» in der
Kontemplation), «in his qui digni sunt formari et in futura vita perfectionem divinae
beatitudinis accepturi non extra se, sed in se; et ex Deo et ex seipsis efficitur» (DN I,
9, 5). Die Einheit von objektivem und subjektivem Begriff bei Hegel ist hier schon,
wenn auch unter anderen Voraussetzungen, vorweggenommen.

123 ebd.



166 Cur non video praesentem

Erigena sieht die Unmöglichkeit eines reflexiven Begreifens des

Mysteriums von der flüssigen, nicht zu verwesentlichenden «superessen-
tialis bonitas» her ein und doch sagt er: die unbegreifliche göttliche
Wesenheit erscheine mirabili modo : «intellectuali creaturae adiuncta» 124, ja,
sie erscheine «in sola creatura». Wird das Begreifen dadurch nicht zum
Medium göttlicher Selbsterschließung, die erst im sich begreifenden
Begriff ihr Maximum erreicht haben wird?

Jedenfalls erscheint Gott «in sola creatura». Er breitet sich in dieser
nicht ein-sinnig aus, in einem nur rezeptiven Spiegel: «quoniam in eo

(dem animus, der alle virtus der anima in sich vereinigt) divinae essen-
tiae incomprehensibilis forma ineffabili et incomprehensibili modo résultat))

125. Der absolut Gebende will begriffen werden, er formt sein

unbegreifliches Wesen im Element des endlichen Geistes aus, dessen Mitte
(analog zur «informis divina sapientia» und analog zur «informis materia»)
als Sphäre der resultierenden, sich ausgestaltenden, in der Dimension
des Endlichen aufspringenden Theophanie zu deuten ist126. Kann die
unaussprechliche Weise, in der dies geschieht, den Menschen davor
bewahren, das überwesenhafte Licht der Form des endlichen Geistes,
d. h. seinem «Begriff» als Subjekt gleichzugestalten? «Braucht» Gott
diese «Form», um erscheinen zu können?

Die Aussagen Erigenas sind ambivalent : gerade weil Gott das Begreifen

übersteigt, ist er kein Anderes, im Sinne einer natura, zum endlichen
Denken und dieses keine Andersheit zu Gott, auf die hin er festgelegt wäre.

Gottes überfließender Reichtum ist an ihm selbst so arm, daß er
sich restlos der Resultation im Geschöpf überlassen kann: «Ipsius enim
ineffabilis excellentia omnem naturam sui participem superat, ut nihil

124 DN I, 10, 5.
125 DN IV, 11, 186.
126 Vgl. Anselm: «... im Geist das wahre Abbild jener Wesenheit ist, die durch

das Erinnern ihrer selbst (per sui memoriam) und Erkenntnis und Liebe in einer
unaussprechlichen Dreifaltigkeit besteht» (M. 67) «Consequi itaque videtur quia
rationalis creatura nihil tantum debet studere, quam hanc imaginem die geschaffene

Trinität) sibi per naturalem potentiam impressam, per voluntarium effectuai

exprimere» (M. 68). «Quis enim neget quaecumque meliora sunt in potestate
ea magis debere esse in voluntate?» - Wieder insgeheim die «Versuchung», daß der
Wille dem Können «zu entsprechen» versucht. Aber er kann es nur in der gelassenen
Liebe, die das Sollen und Können, sowie volonté voulante und volonte volue
(Blondel) eint. Das «nil tarn praecipue debere velle» betrifft nicht die Diastase von
Subjekt und Substanz im Sinne des «für sich» und «an sich seienden» Geistes, der
die Einheit beider erfaßt, sofern er sich als Begriff begreift. Das sponte des denkenden

exprimere ist woanders beheimatet, da seine Vollendung: nicht «nicht lieben»
können heißt (M. 70).



Cur non video praesentem 167

aliud in omnibus praeter ipsam intelligentibus occurat, dum per seipsam...
nullo modo appareat» 127Ist aber so das Licht des Erscheinenden noch
«Du»? Oder dis-soziiert es nicht von dem, der sich in ihm erschließt, ins
endliche Denken hinein? Greift das endliche Denken nicht, gerade weil
Gott sich verbirgt und an ihm selbst nicht wesenhaft hervortritt, solchermaßen

in das erscheinende Licht vor, daß es in seinen unverfügbaren
Anfang einrückt und dann sagen kann: «qui enim... pure intelligit, in eo

vero quod intelligit fit»? 128 Deificatio durch Begreifen?
Erigena spricht das Gemeinte in einem äußerst aufschlußreichen

und bedeutsamen Zusammenhang aus: «Nam et nos dum disputamus in
nobismet in vicem efhcimur»129. Gespräch ist gegenseitige
Selbstverwirklichung durch Einsicht. «Siquidem dum intelligo quod intelligis,
intellectus tuus efficior et ineffabili quodam modo in te factus sum.»
Der Gegenstand des Begreifens des Anderen wird zusammen mit dessen

Begreifen begriffen. Der Ort der Wahrheit entbirgt sich als Gestalt von
Intersubjektivität : auf dem Hintergrund der Wir-Gestalt des immer
maßgebenden Pneuma. «Similiter quando pure intelligis quod ego plane
intelligo, intellectus meus efficeris, ac de duobus intellectus fit unus, ab eo

quod ambo sincere et incunctanter intelligimus formatus.» Gegenseitig
vollbringen Ich und Du als Wir ihre Freiheit in der Form der einen
prägenden und erkannten Wahrheit. - «Verbi gratia, ut ex numeris exem-
plum introducamus : senarium numerum suis partibus esse aequalem
intelligis ; et ego similiter intelligo, et intelhgere te intelligo sicut et me

intelligis intelhgere.» Die erkannte Wahrheit liegt nicht substanziiert
draußen, sie ist im Denken präsent, aber in den Erkennenden nicht je
geschieden für Ich und Du, sondern beide erkennen einander als Erkennende;

was jeder an ihm selbst vollbringt, ist Ich-Du-Wir unter Maßgabe
des Erkannten. «Uterque noster intellectus unus fit senario numéro
formatus, ac per hoc et ego in te creor(!) et tu in me crearis. Non enim
aliud sumus, aliud noster intellectus; vera siquidem ac summa nostra
essentia est intellectus contemplatione veritatis specificatus» 13°. Die

127 Auch für die Vollendung gilt das ex Deo et ex seipsa (creatura) : «... similiter

per intellectum in intellectibus, per rationem in rationibus, non per seipsam
divina essentia apparebit» (DN I, 10, 5).

128 DN XV, 9, 180.
129 DN IV, 9, 180.
130 Ebd.; vgl. Hegel: «Phänomenologie», S. 140: «Es ist ein Selbstbewußtsein

für ein Selbstbewußtsein. Erst hierdurch ist es in der Tat; denn erst hierin wird für
es die Einheit seiner selbst in seinem Anderssein; Ich, das der Gegenstand seines
Begriffs ist, ist in der Tat nicht Gegenstand» (cf. Erigena: non enim aliud sumus et



168 Cur non video praesentem

vertikale deificatio im Begreifen gestaltet sich horizontal im Raum der
Intersubjektivität aus: Ich Wir, Wir Ich. Die vernehmende
Kontemplation bleibt. Sie wird von der empfangenen Wahrheit durchstimmt
und geformt. Die Wirgestalt des Pneuma erschließt die vertikale und
horizontale Kreativität endlicher Freiheit. Erigena verdrängt die

Formung, das Bestimmtwerden durch die Wahrheit genausowenig wie
Anselm.

Für Anselm erschwingt das Denken die ganze Fülle des «quo maius
non» und doch wird es von der erscheinenden Wahrheit zutiefst erfüllend
bestimmt, ins Vernehmen hinein arm. Aber: der je größere Gott ist
gedacht. Das endliche Offensein ins je größere Geheimnis hinein schiebt
Gott nicht ins Jenseits ab, wie auch das Begreifen Gott nicht im «aliquid
quo maius non» festsetzt. Die prävalente, griechisch erfahrene «urbildliche

Identität» des Lichtes mit Gott wird bei Erigena, im verborgenen
Gehorsam gegenüber der lebendigen Grundgestalt endlichen Denkens
als Dank, durch die Theophanie in intellectu creato (Deo adiuncto!), d. h.
im Empfangensein des Lichtes und im schöpferischen Gebären (im
Geschöpf ausgeglichen 131. Das Empfangensein des Lichtes im Denken ist

aliud noster intellectus). «Indem ein Selbstbewußtsein der Gegenstand ist, ist er
ebensowohl Ich wie Gegenstand» (tu: «intellectus meus efficeris»). - «Hiermit ist
schon der Begriff des Geistes für uns vorhanden» (der Vollzug des intellectus im
Begreifen hat pneumatische Wir-Gestalt). «Was für das Bewußtsein weiter wird,
ist die Erfahrung, was der Geist ist, diese absolute Substanz, welche in der
vollkommenen Freiheit und Selbständigkeit ihres Gegensatzes, nämlich verschiedener
für sich seiender Selbstbewußtseine, die Einheit derselben ist: Ich, das Wir, und
Wir, das Ich ist.» Was Erigena die formatio von Ich-Du-Wir durch die Kontemplation

der lebendigen Wahrheit nennt, die im «creor in te: tu in me crearis» nicht
verbraucht werden kann, deutet Hegel mit der Einheit der absoluten Substanz des
Geistes in der Selbständigkeit der Freiheiten an. Uber die Kontemplation, die im
Feld der «An-dacht», der vor-stellenden Form des Glaubens situiert ist, hinaus:
wächst der unendliche und endliche Geist zu einer Ich Wir-Gestalt zusammen,
jenseits der substantiellen Diastase von Endlich und Unendlich. Wenn aber das
intra des Pneuma sein verströmtes extra ist, das sich in der Gestalt des begreifenden,
creativen intellectus ausformt, sollte es dann nicht möglich sein, die «Andacht»
(qua Kontemplation) so zu vollziehen, daß sie als die Macht aufscheint, das
möglicherweise noch vorhandene absolute «Quid», als das «abstrakte Wesen aus seiner
Abstraktion herabzuziehen und durch die Macht dieser reinen Andacht zum
«Geist», zum konkreten absoluten «Selbst» zu erheben» — und dieses schließlich als
«absolute Gegenwart» (video praesentem!) in der Form des sich begreifenden
Begriffs zu vollziehen? (vgl. «Phänomenologie» S. 547/548). Auf diesem Weg wird
die glaubende Gemeinde in den 8. Tag des «absoluten Begriffs» geführt.

131 Vgl. Augustinus: Confessiones XII: creata sapientia als Virgo-Mater
und reine Schöpfung: co-haerens tibi casto amore, von Gott nicht widersächlich
sich abspaltend, sondern durch absolutes Empfangen hindurch Dei genitrix; eins



Cur non video praesentem 169

jedoch nur vom descensus des Lichtes her zu verstehen. Die Gefahr der
« Mater »-ialisation, von der wir sprachen (sapientia informis: materia
informis), wird überwunden durch die unfaßliche Fülle der überwesen-

haften Güte, die sich in keine « mater »-ielle Wesensgestalt einfassen läßt.
Anselm lebt im Begriffen-haben die Armut der Virgo, die das absolute

Licht auf seinen unverfügbaren Weg, auf sein «sponte» hin freigibt.
So kehrt er ins endliche Noch-nicht zurück, streckt sich hoffend auf das

Eschaton der vollkommenen Freude hin aus, die ihn aufnimmt (nicht er
sie); aber er tut dies in der präsenten Freude des Empfangen-habens:
im Raum der «Mater». Das Erkannthaben verwandelt sich zur Freude
der Gegenwart Gottes im Noch-nicht. Die begriffene Erleuchtung spaltet
das Licht nicht von der Sonne ab; so bliebe die Hoffnung vergeblich.

Am Anfang des «Proslogion» betet Anselm: «ich sehe dich nicht».
Aber in seiner Verzweiflung, im Exil von Schuld und Sünde weiß er um
die «imago Dei creata» in ihm, die spes nostra. Kraft ihrer Gegenwart

spannt sich das cogitare ins «aliquid quo maius non» aus; es erblindet
angesichts der Überfülle des Lichtes. Anselm erfährt dann die Trennung
in die Finsternis des Nicht-Sehens, Nicht-Hörens hinein; des Sehens,

das Dich nicht sieht, des Hörens, das Dich nicht hört. Die erkannte
Wahrheit, in deren Licht er sieht, schenkt ihm das Vermögen, in der
Nacht, aus dem Begreifen im Empfangenhaben heraus, von und über
Gott zu sprechen: in der Form des Noch-nicht.

Am Schluß des Proslogion tritt dieses Noch-nicht als lebendige
Freude hervor, als «erfülltes» Erwarten der Vollendung. «Inzwischen»

(interim!) soll der Geist meditieren, die Zunge sprechen, das Herz lieben,
der Mund reden, die Seele hungern, das Fleisch dürsten, das ganze Sein

begehren: aber die Auf-gabe von all dem ist kein die Freiheit überformendes

«debere», Anspruch eines nur ausstehenden, d. h. nicht als
erlösende Liebe erfahrenen Sollens, das im Aufschwung des Entsprechen-
wollens erleistet werden müßte, sondern in der Ruhe der da-seienden

Gegenwart der befreiten Freiheit geborgen, in der Gottes Zukunft im
Glauben begriffene Gegenwart und erhoffte Zukunft als das eine absolute
Heute Gottes im Endlichen als Endlichen ist. Geschaffene Wir-Gestalt
der Liebe und präsentes Ich Wir, Wir Ich in der Fruchtbarkeit des

mit dem Willen Gottes, con-cordia der reinen Endlichkeit : « Gottes Wille wird von
deinem nicht mehr verschieden sein, denn wie du wollen wirst, was er will, so wird er
in allen Dingen wollen, was du willst Allmächtig wirst du demnach über dein
Wollen verfügen, weil der Allmächtige selber in allen Dingen mit deinem Willen
übereinstimmen wird» (De beat. coel. 10—11, PL 159, 596 C, 597 B).



170 Cur non video praesentem

Pneuma. So heißt es von der vollendeten Freude: «Aber gewiß, wenn ein

anderer, den du ganz gewiß wie dich selber liebtest, dieselbe Seligkeit
besäße, würde sich deine Freude verdoppeln, weil du dich nicht minder
freuen würdest für ihn als für dich selbst. Wenn aber zwei oder drei
oder noch viel mehr ein- und dasselbe besäßen, würdest du dich ebenso

sehr für jeden einzelnen wie für dich selber freuen, wenn du jeden
einzelnen wie dich selber liebtest. Mithin wird in jener vollkommenen Liebe
der unzähligen Engel und Menschen, wo niemand den anderen weniger
lieben wird als sich selber, ein jeder nicht anders sich freuen für jeden
anderen als für sich selber» (P. XXV). Nicht das begreifende
Selbstbewußtsein voll-bringt die Intersubjektivität der gegenseitig sich
schaffenden menschlichen Selbstverwirklichung, sondern die Liebe in der

Freude, weil sie Dich sieht : in dessen Schauen sie sieht132.

132 In den «Vorlesungen über die Philosophie der Religion» sagt Hegel: «Daß
der Begriff diese Bewegung ist, sich zum Sein zu bestimmen, diese Dialektik, diese
Bewegung sich zum Sein, zum Gegenteil seiner selbst zu bestimmen, dies Logische
ist eine weitere Entwicklung, die dann in dem ontologischen Beweise nicht gegeben
ist, und dies ist das Mangelhafte daran» (WW XVI, S. 215). Wir versuchten zu
zeigen, daß dieser Mangel gerade Anselms Größe ist. Nicht weil zu seiner Zeit die
Rechtfertigung der offenbaren Religion (ihrem Inhalt nach) noch nicht « Bedürfnis »

(Hegel a. a. O., S. 355) war, sondern weü er die Einheit von Reichtum und Armut
der Liebe nicht mit der abstrakten Einheit von Sein Nichts vertauschte und
deshalb sein Denken nicht in einer Philosophie endete, die ein «abgesondertes Heiligtum»

ist, dessen Diener einen «isolierten Priesterstand bilden, der mit der Welt
nicht zusammengehen darf und das Besitztum der Wahrheit zu hüten hat» (Hegel
a. a. O., S. 356). Er dachte im Heiligtum der Kirche als reiner Endlichkeit, dem
Leib Christi, ausgeteilt in die «zeitliche, empirische Gegenwart» und diese nicht der
Frage überlassend «wie sie sich aus ihrem Zwiespaltes (reine Endlichkeit und
verschwundene Transzendenz) «herausfinde und wie sich gestalte» (a. a. O. ebd.).
Er hat durch seine Trennung vom Geschauten in der «reinen» Endlichkeit das
bleibende Schauen in der Hoffnung gelebt. Die Freude war ihm Unterpfand der
gegenwärtigen Vollendung, so daß ihm an diesem Ort die eigene Erfüllung nicht als
ein Fernes der Zukunft und die Versöhnung, die der Herr vollbrachte, nicht als eine
Ferne der Vergangenheit erschien, sondern als unbegreiflich-begriffene Gegenwart
in der Freude sich enthüllte, die der gekreuzigten Liebe entwächst.


	Cur non video praesentem?

