Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 1-2

Artikel: Die Ordination im friihen Christentum
Autor: Kretschmar, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760410

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEORG KRETSCHMAR

Die Ordination im frithen Christentum’

1. Das Wort Ordination im kirchlichen Sprachgebrauch des Abend-
landes geht auf das ‘sacramentum ordinis’ des Mittelalters zuriick .
Bekanntlich gliederte es sich in sieben Stufen, von den niederen Weihen
oder gar von der vorausgehenden allgemeinen Klerikatsweihe bis zur
Priesterweihe im eigentlichen Sinne. Die entscheidende Funktion des
Klerus in der Gesellschaft ist der Gottesdienst, genauer die Eucharistie,
auf sie waren alle Weihegrade hin ausgerichtet. Deshalb war auch die
Weihe des Priesters, der die Vollmacht hat, «das Sakrament des Leibes
und Blutes Christi am Altare Gottes zu vollziehen» 2, die oberste Stufe
des Weihesakramentes. Uber die Frage, welche Handlung bei der jewei-
ligen Konsekration den dieser Stufe entsprechenden ‘character spiri-
tualis’ einprdge, hatte sich noch keine einheitliche und abschlieBende
Meinung ausgebildet. In der Regel galt nach gallischer Tradition die
Uberreichung des fiir die jeweilige Funktion charakteristischen Gerites
als der eigentliche Ordinationsritus, also beim Diakon die Darreichung
des Evangelienbuches, beim Priester die Ubergabe von Kelch und

* Uberarbeiteter Text eines Referates, das am 10. Mai 1974 in Freiburg/
Schweiz gehalten wurde. Das Referat fand statt im Rahmen eines wahrend des
akademischen Jahres 1973-74 von den Theologischen Fakultiten der Universi-
titen Bern, Freiburg, Genf, Lausanne und Neuenburg gemeinsam durchgefithrten
patrologischen Forschungsseminars éiber das Thema: «Die apostolische Sukzession
in den drei ersten christlichen Jahrhunderten». Das Seminar stand unter der
Leitung der Professoren W. Rordorf, Neuenburg, und D. van Damme, Freiburg.

! Ludwig Ott, Das Weihesakrament (Handbuch der Dogmengeschichte,
hrsg. von M. Schmaus — A. Grillmeier — L. Scheffczyk, Bd. IV, fasc. 5). Freiburg
1969, S.40-111; Bruno KLEINHEYER, Die Priesterweihe im Romischen Ritus
(Trierer Theologische Studien 12). Trier 1962.

2 Petrus Lombardus, sent. IV 24,9: «Ad presbyterum autem pertinet sacra-
mentum corporis et sanguinis domini in altari dei conficere, orationes dicere, et
dona dei benedicere.»



36 Die Ordination im frithen Christentum

Patene. Dieses Ritual ist nur aus der Analogie zu den Zeremonien des
Lehenswesens zu verstehen — aber so war es eben auch ein den Zeit-
genossen verstdndliches Ritual. Das ‘sacramentum ordinis’ umfat im
weiteren Sinne alle sieben Weihegrade — der Episkopat gilt in der Regel
nicht als eigener ordo. Im engeren Sinne ist die Ordination die Priester-
weihe durch eben die Ubergabe von Kelch und Patene. Obgleich es
kanonistisch festgelegt ist, daB keine Weihe ohne ‘mensa’ vorgenom-
men werden sollte, also daBl der Ordinand bereits iiber eine Stelle ver-
fiigt, so ist der Akt der Ordination doch nicht eigentlich auf einzelne
Gemeinden bezogen, sondern auf die Funktion des Klerus und damit
der Kirche in der Welt.

In der Neuzeit hat sich diese Sicht von Amt und Ordination tief-
greifend gewandelt, das gilt fiir die Reformation wie den nachtriden-
tinischen Katholizismus. Diese im einzelnen hier nicht darzustellenden
Verdnderungen hingen alle mit einem neuen Riickgriff auf die friihe
Kirche zusammen, fiir den gerade das Studium der griechischen Viter
wichtig war 3. Deshalb sei hier die Frage eingeschoben, ob es ein griechi-
sches Aquivalent zur lateinischen ‘ordinatio’ gibt. In dem ‘Bekenntnis
des Petrus Moghilas’, das 1643 aufgrund eines Synodalbeschlusses in
Jassy von allen griechischen Patriarchen gebilligt worden ist, taucht
dort, wo die Lateiner des Mittelalters ‘sacramentum ordinis’ sagten,
der Begriff icpocivy auf (Frage 109): «Das Priestertum, das auch Myste-
rium ist, wurde den Aposteln durch Christus iibertragen. Und durch
ihre Handauflegung geschieht bis zum heutigen Tage die yetpotovia» *.
Im weiteren wird deutlich, daB diese iepocivy im Vollsinn des Wortes

3 Das Material hierzu fiir die nachtridentinische rémisch-katholische Theologie
bei Ott S. 134 f.; fiir die Anglikaner vgl. Norman SykEgs, Old Priest and New
Presbyter. Cambridge 1957; J. HugHES, Zur Frage der anglikanischen Weihen
(Questiones disputatae 59). Freiburg 1973, S. 81 {.; fiir die Kirche der Wittenber-
ger Reformation hoffe ich demniéchst den Nachweis fiir die genannte Behauptung
vorlegen zu kénnen.

+ Ich zitiere nach der Ausg. von Jon MicHALcCEscU, Die Bekenntnisse und
die wichtigsten Glaubenszeugnisse der griechisch-orientalischen Kirche. Leipzig
1904, S. 74. Auch die Confessio Dosithei von 1672 spricht von iepocivy (ebd. S. 169).
Patriarch Jeremias II. hatte in seinem ersten theologischen Schreiben an die Tiibin-
ger lutherischen Theologen 1576 zu Conf. Aug. VII ebenfalls sieben Mysterien
aufgezihlt, gebraucht hier aber sofort das Wort yeipotovia; die Tubinger iiber-
setzten dies mit ‘manus impositio’ ins Lateinische, was nicht ganz korrekt war;
dt. Ubers. von H. SCHAEDER in: Wort und Mysterium (Dokumente der Orthodoxen
Kirchen zur 6kumenischen Frage, hrsg. vom AuBenamt der EKD, Bd. II), Witten
1968, S. 69.



Die Ordination im frithen Christentum 37

auf den Episkopat zielt. Gegenstiick zur Ordination ist also offenbar
yetpotovia, sie wird durch Handauflegung vollzogen. Was Ordination
ist, zeigt sich primir beim Bischof, nicht beim ‘sacerdos’ des lateinischen
Mittelalters, also dem Presbyter.

2. Dieses Bild, das die Griechen der frithen Neuzeit entwerfen, ist
in der Tat bereits altkirchlich. Schon die Apostolische Tradition Hip-
polyts verwendet das Wort Cheirotonie mit der gleichen Bedeutung 3.
Hippolyt unterscheidet bei den einzelnen Stinden, Amtern und Charis-
men drei Weisen der Einsetzung: Bei einem Bischof, einem Presbyter,
einem Diakon gebraucht seine Kirchenordnung eben yeipotoveiv. Bei
einer Witwe und einem Lektor heit es xafioctacOxt — auch den Subdia-
kon mull man hierzu rechnen, das entsprechende Verb lautet bei ihm
dvopdketar. Und schlieBlich gibt es Leute, die einen besonderen Rang
in der Gemeinde haben, ohne dafl der Bischof iiberhaupt dazu beitrigt:
da ist der Asket, in der Regel wohl ein junges Midchen (nwapbévog), ihr
Entschluf3 allein macht sie zur kirchlichen Asketin (c. 12); weiter der
Mann, dem offenbart wird, daBl er das Charisma des Heilens besitzt,
von ihm heiBt es: «der Sachverhalt selbst wird enthiillen, ob er die
Wabhrheit gesagt hat» (c. 13); schlieBlich gehort in diesen Zusammenhang
der Sonderfall des Konfessors, auf den noch zuriickzukommen ist.

Hippolyt hat fiir diese Differenzierungen bereits eine ausgeformte
Theorie. Das liturgische Kriterium ist der Vollzug oder das Unterblei-
ben der Handauflegung. DaB sie bei der dritten Gruppe entfillt, leuchtet
unmittelbar ein. Bei der zweiten Gruppe bedarf es allerdings besonderer
Begriindungen. Im Zusammenhang der Bestallung einer Witwe heilt
es ausdriicklich: «Eine Witwe wird nur durch ein Wort eingesetzt» —
der Text ist nur koptisch erhalten, griechisch lautete er offenbar
xoOlotator; sie wird also gleichsam ‘ernannt’. Hippolyt fihrt fort:
¢... und dann schlieft sie sich den anderen (Frauen im Witwenamt) an.
Ihr wird aber nicht die Hand aufgelegt, weil sie nicht die mpospopa dar-
bringt und keine (spezielle Aufgabe der) Liturgie hat. Die yeipotovie
aber geschieht beim Klerus wegen der Liturgie. Die Witwe wird aber
fiir das Gebet eingesetzt; dies jedoch steht allen (d. h. der ganzen Ge-
meinde) zu» (c. 10). Bischéfliche Ernennung ist auch beim Subdiakon
vorgesehen (c. 13). Beim Lektor heit es — der Text ist auch griechisch
erhalten —: «Ein Lektor wird eingesetzt, indem der Bischof ihm das

5 Ich zitiere nach der Ausgabe: La Tradition Apostolique de S. Hippolyte,
essai de Reconstitution par Bernard BorTE (LQF 39). Miinster 1963.



38 Die Ordination im frithen Christentum

Buch gibt, er erhdlt ndmlich nicht die Handauflegung» (c. 11) 6. Das
mag bereits an das gallische Ritual des lateinischen Mittelalters erin-
nern. Aber die Ubergabe des Buches ist hier noch nicht zeremoniell
zu verstehen, geschweige denn in Analogie zum Ritual des Lehnwesens,
sondern meint, daB der Lektor nun tatsichlich dieses ‘Buch’, Rollen
oder Codices des Alten Testamentes, der Evangelien, der Paulusbriefe
usw. verwaltet. Vom Beginn der diokletianischen Verfolgung in Afrika
302 sind genaue Protokolle erhalten, aus denen hervorgeht, dall die
heiligen Schriften zumindest in diesen Provinzen tatsichlich in der Re-
gel von den Lektoren in deren Wohnungen aufbewahrt worden sind 7.

Doch zuriick zum yewotovely, das iibrigens der alte lat. Ubersetzer
des 4. Jahrhunderts auch mit ‘ordinare’ wiedergibt. Das Wort bezeich-
nete im Griechischen urspriinglich die Wahl - sie erfolgte wohl durch
Handzeichen 8. Inzwischen war bei den o6ffentlichen Behorden an ihre
Stelle lingst die Ernennung durch die jeweilige Oberbehoérde getreten.
Man muBl das Wort also im Deutschen etwa durch ‘Amtseinsetzung’
wiedergeben, das lat. Aquivalent ist dann in der Tat ‘ordinare’ ®. Zu
dieser Amtseinsetzung gehoren beim Bischof, beim Presbyter und beim
Diakon nach Hippolyt im Regelfall die Wahl, die Handauflegung und
ein Gebet. Beim Presbyter ist allerdings von einer Wahl nicht ausdriick-
lich die Rede, was vielleicht kein Zufall ist °. Aber generell galt Ge-
meindewahl als ein Proprium der Christen, so daB der anonyme Autor
der Historia Augusta um 400 dem Kaiser Alexander Severus, einem
Zeitgenossen Hippolyts, den er zum toleranten, synkretistisch denkenden

& Der griechische Text ist hier in der Epitome der Apostolischen Konstitu-
tionen erhalten: dvayvdotng xoabictator &middvrog adtd PiBAiov Tob émioxdmov
o8¢ yap yerpobeteial (Botte S. 30).

7 Gesta apud Zenophilum, ed. in: Urkunden zur Entstehungsgeschichte des
Donatismus, hrsg. von H. v. SopeN, 2. Aufl. Hans Frhr. v. CAMPENHAUSEN (KIT
122). Berlin 1950, S. 39 ff.

8 C. H. TURNER, Yetpotovia, yeipobeoia, énibeoig xetpdv. In: JThSt 24, 1923,
S. 496-504; M. A. Srotis, Die klassische und die christliche Cheirotonie in ihrem
Verhiltnis. In: ®@ecoloytx 20, 1949, S. 314-344; E. Lousg, Art. xetpoTtovéw in
ThWbzNT IX (1971), S. 426 f.

9 Otto HirscHFELD, Die kaiserlichen Verwaltungsbeamten bis auf Diocletian.
Berlin 19052, Nachdr. 1963, S. 410-465: «Der technische Ausdruck fiir die feste
Anstellung im kaiserlichen Dienst ist ordinare» (S. 443, Anm. 1). Dies ist auch der
Sprachgebrauch Cyprians, vgl. R. GrRysoN, Les élections ecclésiastiques au III®
siecle. In: RHE 68, 1973, S. 353—404, hier S. 377, Anm. 4.

10 So weit oder so lange es sich bei den Presbytern der christlichen Gemeinden
noch um die Familienhdupter handelte, war eine Wahl kaum erforderlich. Das
liegt bei Hippolyt natiirlich weit zuriick, kénnte aber doch noch nachwirken.



Die Ordination im frithen Christentum 39

Idealherrscher emporstilisierte, den Plan zuschrieb, auch im Imperium
bestimmte Beamte vor der Ernennung durch das Volk zumindest
priifen zu lassen, um so gute christliche Brauche fiir die Allgemeinheit
fruchtbar zu machen. Dies diirfte propagandistische Legende sein !,
die aber eben bestdtigt, was man damals als Besonderheit der Christen
und iibrigens auch der Juden ansah.

Fiir Hippolyt seinerseits gehért die Wahl nicht zur Cheirotonie
im eigentlichen Sinne, sie geht ihr voraus. Die Ordinationsvollmacht
steht dem Bischof zu, darauf verweist das dt86vet xAfpoug im Bischofs-
weihegebet 1?; er allein erteilt die Handauflegung und spricht das
Gebet beim Diakon, der ja sein weisungsgebundener Gehilfe ist. Beim
Presbyter legen zwar die tibrigen Mitglieder des Presbyteriums mit die
Hinde auf, aber der Bischof spricht das Gebet; die Beteiligung der
anderen wird als copayilewv bezeichnet (c. 8); sie bestitigen die Ordina-
tionshandlung. Fiir die Konsekration eines Bischofs bedarf man dann
folgerichtig der Hilfe von Nachbargemeinden, die ihre Bischéfe zur
Ordination entsenden.

Dahinter steht natiirlich das bekannte Gefiige der altkirchlichen
Gemeindeleitung unter einem Bischof, dem das Presbyterkollegium zur
Seite steht und dem Diakone als Gehilfen zugeordnet sind, wie wir es
zuerst bei Ignatius von Antiochien beschrieben finden und wie es sich
nun, seit dem letzten Drittel des 2. Jahrhunderts, in der ganzen Christen-
heit durchzusetzen begonnen hat.

Kriterium fiir die Ordination gerade dieser Amtstriger ist fiir
Hippolyt — in eigentiimlicher Vorwegnahme des lat. Mittelalters —
ihre Beteiligung am eucharistischen Gottesdienst. Das mag mit der
besonderen Freude an der Liturgie zusammenhidngen, die alle Schriften
dieses griechischen Gelehrten in Rom durchzieht, besonders seine Kir-
chenordnung. Dahinter steht zugleich die Uberzeugung, daB der Gottes-
dienst der Kirche geistgewirkt ist, die Teilnahme an ihm also einer

11 Vit. Alex. Sev. 45,6-7, dazu Johannes STRAUB, Zur Ordination von Bisch&-
fen und Beamten in der christlichen Spatantike. Ein Reformvorschlag der Historia
Augusta? In: Mullus. Festschr. Theodor Klauser (JbAC Erg. 1). Miinster 1964,
S. 336-345, jetzt in: J. STRAUB, Regeneratio Imperii. Aufsidtze iiber Roms Kaiser-
tum und Reich im Spiegel der heidnischen und christlichen Publizistik. Darmstadt
1972, S. 369-382. Die Hist. Aug. schreibt diese Wahlpraxis iibrigens Christen und
Juden zu und nennt die Bestallung bei Procuratoren und den christlichen oder
jidischen ‘sacerdotes’ ein ‘ordinare’. Vgl. im iibrigen den in Anm. 9 genannten
Aufsatz von R. Gryson.

12 Das bezieht sich auf den Sinn des Ausdruckes bei Hippolyt, traditions-
geschichtlich weist er noch in andere Urspriinge, vgl. hierzu Anm. 36.



40 Die Ordination im frithen Christentum

besonderen Erméachtigung bedarf. Fiir den Christen schlechthin erfolgt
sie in der Taufe. Sinn der bischéflichen Handauflegung im baptismalen
Ritual ist es, daB der Getaufte die Vollmacht zum Gotteslob erhilt,
wie sie dann bereits in der Taufeucharistie praktiziert wird !3. Das Hinzu-
bringen von Brot und Wein wie die Austeilung der gesegneten Gaben
und die eigenstdndige Leitung des eucharistischen Gottesdienstes setzen
jedoch eine jeweilige besondere Geistesgabe voraus, deshalb bediirfen
diese Amtstrdger der Ordination. In der Vermittlung des Geistes in die
Gemeinde liegt die entscheidende Bedeutung des Bischofs. Er hat das
nvebpa Nyepovixdv empfangen, die Fiille des Geistes, nur durch ihn — im
Regelfall — kommt deshalb der Geist in Stufen und mit bestimmten
Aufgabenstellungen in die in Ortsgemeinden gegliederte Christenheit *.

Am deutlichsten ist dies im Presbyterweihegebet gesagt, das auf
die Einsetzung der Altesten in Israel in der Mosezeit nach Num 11,16 f.
24-30 zuriickgreift: «Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus,
blicke auf diesen Deinen Knecht und teile ihm den Geist der Gnade
und des zum Presbyterium gehorenden Rates zu, damit er Deinem
Volke helfe und es leite mit reinem Herzen, wie Du auf das Volk Deiner
Erwidhlung geblickt hast und Mose befohlen hast, daB er Presbyter
auswihle, die Du mit Deinem Geiste erfiillt hast, den Du Deinem Diener
(Mose) gegeben hast» (c. 7) 5. Damals hatte Gott vom Geiste seines

13 Das zeigt ein Vergleich von c. 21 (S. 52-53 Botte) und c. haer. (= contra
Noétum) 14; vgl. dazu meine ‘Geschichte des Tauf-Gottesdienstes in der alten
Kirche’ in: Leiturgia V. Kassel 1970, S. 102 f.

14 Fir Hippolyt ist die ganze Kirche vom Geist erfiillt, in allen ihren Amtern
und Stinden; gerade die ‘Apostolische Tradition’ ist nach Ausweis ihres Prologs
und Epilogs ein Aufruf an die Rechtglaubigen und Gebildeten in der Gemeinde,
sich an die Uberlieferung zu halten ‘praestante sancto spiritu’ (c. 1, S. 4-5 Botte),
in einer Situation, in der gerade der Klerus versagt. Aber das hebt nicht auf, daB
in der Regel dem Bischof die Aufgabe zukommt, bei Taufe und Ordinationen der
Gemeinde den Geist zu vermitteln. Zur Ekklesiologie des rémischen Lehrers vgl.
Adolf HamEL, Kirche bei Hippolyt von Rom. Giitersloh 1951, und jetzt den wich-
tigen Text ed. M. RicHARD, Pour une nouvelle édition du commentaire de s.
Hippolyte sur Daniel. In: Kyriakon. Festschr. Johannes Quasten I. Miinster 1970,
S. 69-78.

15 Der Text lautet in der alten lat. Ubers. des Cod. Veron. LV: «Deus et
pater domini nostri Jesu Christi, respice super servum tuum istum et inpartire
spiritum gratiae et consilii praesbyterii, ut adiuvet et gubernet plebem tuam in
corde mundo, sicuti respexisti super populum electionis tuae et praecepisti Moysi,
ut elegeret praesbyteros, quos replesti de spiritu tuo, quod tu donasti famulo tuo;
et nunc, domine, praesta indeficienter conservari in nobis spiritum gratiae tuae
et dignos effice, ut credentes tibi ministremus in simplicitate cordis, laudantes te
per puerum tuum Christum Iesum, per quem tibi gloria et virtus, patri et filio
cum spiritu sancto, in sancta ecclesia et nunc et in saecula saeculorum. Amen.»



Die Ordination im frithen Christentum 41

Dieners Mose den Altesten Anteil gegeben. Der neue Diener Gottes,
dessen Geist nun bei den Presbytern ist, mag urspriinglich Christus
gewesen sein. Im Zusammenhang der Kirchenordnung Hippolyts kann
man darunter aber nun nur den Bischof verstehen 16,

Diese pneumatische Sonderstellung des Bischofs wird nur an einer
Stelle durchbrochen, beim Konfessor, der um des Namens Christi willen
im Kerker lag. Gerade diese Ausnahme unterstreicht aber nur, dal3 es
in der Ordination wirklich um den Geist geht. Denn ein solcher Mann
hat — offenbar kraft der VerheiBung des Herrn Mk 13,11 — bereits unter
Beweis gestellt, daB er Pneumatiker ist. Ihm steht also eo ipso die
Wiirde (tip#) eines Presbyters zu. Wenn er zum Diakon gewihlt wird
oder tatsdchlich ins Presbyterium aufgenommen werden soll, bedarf es
keiner Handauflegung und offenbar keines eigenen Gebetes; er nimmt —
aus dem Gefidngnis entlassen — Platz auf der Presbyterbank. Nur wenn
die Gemeinde ihn zum Bischof haben will, ist er zu ordinieren 7. Im
Sinne Hippolyts wird man sagen miissen, er hat gezeigt, da er Pneu-
matiker ist — vergleichbar dem Manne mit der Heilungsgabe —, aber
er hat nicht die Vollmacht empfangen, den Geist weiterzugeben.

Cheirotonie im Sinne Hippolyts ist also Geistbegabung, die zu
bestimmten fundamentalen Funktionen in der Gemeinde erméchtigt.
Diese Amtseinsetzung geschieht in der Regel — beim Bischof stets —
durch Handauflegung (yeipofestio) und Gebet; Ordinator ist der Bischof,
bei der Bischofskonsekration selbst sind es Nachbarbischofe.

(Didascaliae Apostolorum, Canonum Ecclesiasticorum, Traditionis Apostolicae
versiones latinae, rec. Erik Tidner [Tu 75]. Berlin 1963, S. 128 {.; vgl. S. 20/21 f{.
Botte.)

16 ITm Zusammenhang der Diakonatsweihe ist vom ‘communem praesbyterii
spiritum eum, cuius participes praesbyteri sunt’ die Rede (c. 8; S. 129,16 {. Tidner;
S. 2425 Botte), ein Diakon hat an ihm eben nicht teil. Das Presbyterium ist deut-
lich ein Kollegium, vgl. Anm. 10. Der in Anm. 15 zitierte, aber nicht iibersetzte
zweite Teil des Presbyterweihegebetes spricht deshalb auch im Plural. Ich rechne
damit, daB dies Gebet eine eigene Tradition hat, die in Gemeinden mit presbyteria-
ler, nicht episkopaler Fassung zuriickreicht, in denen sich das Kollegium der
Presbyter selbst erganzte. Das gilt alles fiir Hippolyt nicht mehr. Auch die Mose-
Typologie mubBl damit anders konstruiert werden.

17 Der Text ist vor allem in koptischer Uberlieferung erhalten: « Wenn der
Bekenner wegen des Namens des Herrn in Fesseln geraten ist, soll ihm nicht die
Hand aufgelegt werden fiir das Amt eines Diakons oder das eines Priesters, denn
er hat (ja) die Wiirde der Priesterschaft aufgrund seines Bekennertums. Wenn
er aber als Bischof eingesetzt werden soll, dann soll ihm die Hand aufgelegt wer-
den», dt. Ubers. W. Till — J. Leipoldt in: Der koptische Text der Kirchenordnung
Hippolyts, hrsg. u. iibers. von Walter TiLL und Johannes LerpoLpT (TU 58).
Berlin 1954, S. 5 {.; vgl. S. 28/29 Botte.



42 Die Ordination im frithen Christentum

Einen weiteren Ordinationsritus, der anscheinend ebenfalls alt ist,
erwahnt Hippolyt nicht, die Inthronisation. Sie gehorte im 3. Jahrhun-
dert zumindest in einigen Gegenden der Christenheit sicher zur Bischofs-
einsetzung und weist zugleich auf eine wichtige Dimension des Amtes
in der frithen Kirche hin, die ich seine Gemeindebezogenheit nennen
mochte. Euseb von Caesarea berichtet, daB man in Jerusalem noch die
Kathedra des Jakobus habe — nach spiteren Pilgerberichten wurde
sie im 5. Jahrhundert in der Kirche auf dem Zionsberg gezeigt, dort
wo das alte Gemeindezentrum Jerusalems gelegen hatte 8. Zur schwie-
rigen Frage der Cathedra Petri in Rom ist spdter noch eine Bemerkung
anzufiigen, immerhin berichtet wieder Euseb von einer ungewo6hnlichen
Bischofswahl in der Mitte des 3. Jahrhunderts: Der Geist selbst desig-
nierte in Gestalt einer Taube Fabian fiir dieses Amt, die Gemeinde
rief, ebenfalls vom Geiste getrieben, einstimmig ihr ‘%Zio¢’ und setzte
den so ins Amt Gekommenen auf den bischoflichen Thron '°. Von einer
Handauflegung ist hier gar nicht die Rede. Aus den bereits genannten
Protokollen iiber die Anfinge der diokletianischen Verfolgung in Afrika
erfahren wir iibrigens auch etwas davon, dall zumindest hier die ‘cathe-
dra’ tatsidchlich innerhalb der Kirchengebiude einen zentralen Platz
einnahm #°; die Archéologie bestitigt diese Angaben. Die Kathedra ist
in allen diesen Fillen primidr der Lehrstuhl. Schon Tertullian schreibt,
daB in den apostolischen Gemeinden noch die Lehrstiithle der Apostel
stiinden 2.

Im Rahmen der Ordination, das Wort nun in einem weiten Sinne
genommen — unterstreicht die Inthronisation also die Sukzession. Das
ist ganz wortlich zu verstehen: In der Gemeinde ist der Predigtstuhl

18 hist. eccl. VII 32,29; Petrus Diaconus, lib. de loc. sanct. nach einer alten
Quelle (CSEL 39, S. 108,20 ed. GEYERr; CChL 175, S. 95 E ed. WEBER).

19 hist. eccl. VI 29,4.

20 Es handelt sich diesmal um das Protokoll des Untersuchungsprozesses gegen
Felix von Abthugni, Urkunden zur Entstehungsgeschichte des Donatismus Nr. 19
(S. 25 ff.). Die heiligen Schriften wurden in der ‘basilica’ (S. 27,83), dem Ort “ubi
orationes celebrare consueti fuerant’ (S. 27,68), unter oder in der Kathedra gefun-
den. Diese Kathedra ist anscheinend der bemerkenswerteste Einrichtungsgegen-
stand im Kirchengebdude. Zum archiologischen Befund vgl. A. G. Luiks, Cathedra
en Mensa. De plaats van Preekstoel en Avondmaalstafel in het Oudchristelijk
Kerkgebouw volgens de opgravingen in Noordafrika, Franeker 1955, der den
Befund in dieser Dissertation allerdings hochst einseitig so interpretiert, als hitte
in der alten Kirche Afrikas die Wortverkiindigung den Vorrang vor der Sakra-
mentsverwaltung gehabt.

21 de praesc. 36.



Die Ordination im frithen Christentum 43

leer und wieder zu besetzen. Von hier aus wird auch deutlich, weshalb
dieser Ritus nur fiir den Bischof Sinn hat. Sicher ist er der ma3gebende
Lehrer in der Gemeinde und — seit dem 3. Jahrhundert nachweisbar —
der Inhaber der Schliisselgewalt, insofern also Richter 22, Aber auch
nur bei ihm stellt sich das Problem der frei gewordenen Kathedra. Wie
viele Diakone es in den einzelnen Ortsgemeinden gab, hing weitgehend
von deren GréBe ab. Ignatius rechnete anscheinend mit einer unbestimm-
ten Zahl 2; die sog. Apostolische Kirchenordnung schrieb drei vor;
in Rom hatte man traditionell sieben Diakone ?*. Zahl und Funktion
der Presbyter war bekanntlich auch nicht iiberall gleich. In Rom und
Alexandrien sind sie frith Gemeindepfarrer, anderswo blieben sie Mit-
glieder eines Presbyteriums, das unterschiedliche Gré8e haben kann 2.
DaB eindeutig ein Platz zu besetzen ist, gilt primir fiir den Bischof.

Damit wird nun aber auch die Eigenart des bisher ins Auge gefal3ten
Traditionsstranges deutlicher beleuchtet, die ich als Gemeindebezogen-
heit bezeichnet hatte. Was dies fiir den Bischof heil3t, ist evident. Er
ist nicht Bischof schlechthin, sondern Bischof einer bestimmten Gemein-

22 Dazu Hans Frhr. v. CAMPENHAUSEN, Kirchliches Amt und geistliche
Vollmacht in den ersten drei Jahrhunderten (BHTh 14). Tiibingen 1953, bes.
S. 92-322 zu Cyprian. — Dies innerkirchliche Schiedsgericht ist bekanntlich im
4. Jh. durch Konstantin als ‘audientia episcopalis’ 6ffentlich-rechtlich anerkannt
worden; damit wurden die christlichen Gemeinden den synagogalen Gemeinden
gleichgestellt; im Blick auf den Kreis der von dieser Gerichtsbarkeit Betroffenen
sogar weitergehend priviligiert. Kritisch hierzu duBerte sich Hilarius: Auf der
‘Kathedra des Mose’ zu sitzen, ist nach Mt 23,2 nicht ‘verseuchend’ (pestilens non
est), aber von der ‘Kathedra des Pilatus’ gilt Ps 1,1, daB der Mann selig gepriesen
wird, der sich nicht auf der ‘cathedra pestilentiae’ niederldf3t, tract. in Ps. 1,10
(CSEL 22, p. 25 . ed. ZINGERLE), vgl. Theodor KLAUSER, Bischéfe auf dem Rich-
terstuhl. In: JbAC 5, 1962, S. 172-174.

23 Der Plural ist bei ihm gelaufig, Magn 6,1; 13,1; Trall 2,3; 3,1; Phld
inscr.; 4,1; 7,1; 10,2; Sm §,1; 10,1; 12,2; Pol6,1; vgl. schon Paulus Phil 1,1
und Did 15,1.

2¢ Apost. KO 20; die Siebenzahl in Rom geht doch wohl auf Apg 6 zuriick,
das Konzil von Neocaesarea 314, can. 15 ordnet unter Verweis auf Apg 6 sogar an,
daB keine Stadt mehr als sieben Diakone haben solle; vgl. fiir Weiteres Theodor
Krausgr, Art. ‘Diakon’ in RAC 3, 1957, Sp. 888-909, und Adam J. OTTERBEIN,
The Diaconate according to the Apostolic Tradition of Hippolytos and derivate
Documents (Cath. Univ. of America Stud. in Sacr. Theol. 95). Washington 1945.

25 Fiir Rom sei auf das bekannte Problem der Titelkirchen verwiesen, fiir
Alexandrien zuletzt auf GrRysoN (Anm. 9), S. 395 ff. und das Beispiel des Arius.
Im ibrigen vgl. Bernard BorTEe, «Presbyterium» et «Ordo episcoporum». In:
Irénikon 29, 1956, S. 5-27: Carl ANDRESEN, Die Kirchen der alten Christenheit.
Stuttgart 1971, S. 50 ff. versteht die Presbyterialverfassung als die typische Kir-
chenordnung der ‘frithkatholischen’ Kirchen.



44 Die Ordination im frithen Christentum

de. Fiir die iibrigen Amter, fiir die ordiniert wird, gilt dies aber in glei-
cher Weise. Der Mann mit der Heilungsgabe kann natiirlich reisen oder
umziehen; er wird immer charismatische Wunder wirken. Der Lehrer
ist nur bedingt ortsgebunden — das zeigt etwa das Leben des Origenes.
Auch die Asketin bleibt das, was sie ist, wenn es sie an einen anderen
Ort verschligt. Der Presbyter der Gemeinde etwa in Ephesus mag eine
andere Ortsgemeinde besuchen. Aber er ist nicht als ‘Ordinierter’ dort
selbstverstindlich Mitglied des Klerus. Wieder lieBe sich am Leben des
Origenes zeigen, daB3 eine in Caesarea vollzogene Presbyter-Ordination
in Alexandrien eben nicht anerkannt wurde — ganz unabhingig von
den speziellen Implikationen des besonderen Falles 26, Spiatere Synoden
legen ausdriicklich fest, daBl Kleriker, die ohne Zustimmung ihres
Bischofs umziehen, in ihrem neuen Wohnort nicht wieder in den Klerus
aufzunehmen sind. Gelegentlich gibt es auch Regeln, wie man bei der
Ubernahme eines solchen Mannes verfahren soll; dies bleibt dann aber
eine freie Entscheidung der Gemeinde des neuen Wohnsitzes #7.

Diese Amtsstruktur entspricht einer theologischen Uberzeugung,
die das Bischofsweihegebet Hippolyts in die Formulierung gekleidet
hat, die Apostel hitten «die Kirche von Ort zu Ort (xaté témov) als
Dein» — Gottes — «Heiligtum» gegriindet (c. 3). Auf diese Kirche, die
in Ortsgemeinden lebt, sind die Ordinationen bezogen. Gott hat — wieder
nach Hippolyt — von Anbeginn an in dieser Kirche ‘8pot’ gegeben durch
das Wort seiner Gnade. Diese pot sind nicht Ordnungen schlechthin,
sondern doch wohl auch Abgrenzungen zwischen den Weihestufen, die
den Charismen des Alten Testamentes entsprechen, und zwischen ein-
zelnen Gemeinden 2. Auf diese Gemeinden sind die Amter ausgerichtet
zur Liturgie und als Stufen des Hirtenamtes. Zu ihnen wird man durch
Wabhl bestellt und durch Handauflegung(en) und Gebet geordnet.

Bei der Bischofsweihe stellt Hippolyt ausdriicklich fest, da dieser
Mann nun, nachdem das Gebet gesprochen worden ist, Bischof gewor-
den sei (c. 4). Die Frage nach dem Zeitpunkt oder einem prazisen Ritus
des sakramentalen Vollzugs liegt sicher noch nicht vor, zumal der friih-
mittelalterliche Sakramentsbegriff natiirlich nicht vorausgesetzt werden

26 Dieser Aspekt des Konfliktes zwischen Demetrius und Origenes wird im
allgemeinen nicht geniigend beachtet.

27 Vgl. etwa Nicaea 325, can. 15-16; Arles 314, can. 21; es gibt hierfiir viele
Belege. Als Beispiel fiir die an zweiter Stelle genannte Regelung vgl. Can. Hipp. 9.

28 So gebrauchen etwa die Can. Apost. 36 das Wort 6pog.



Die Ordination im frithen Christentum 45

kann. Aber wir finden in dieser Kirchenordnung eine klare, in sich
geschlossene Konzeption, die einer ebenso klaren Ekklesiologie ent-
spricht. Falls eine Inthronisation zum Ritus gehort, setzt sich der neue
Bischof eben bereits als Bischof auf die Cathedra. DaBl Hippolyt der-
artiges nicht erwdhnt, mag nicht zuletzt seine besonderen Griinde in
der romischen Situation haben. Die Stadt am Tiber besafl bis zu Kon-
stantin keine Bischofskirche. Das dlteste Fest der Cathedra Petri kniipft
hier nicht an die Ordination an, sondern an die Cathedra im Totenkult;
Petri Stuhlfeier, urspriinglich am 22. Januar begangen, stellt den Apostel
als den paterfamilias der romischen Gemeinde heraus, nicht als den
Amtsvorginger des jeweiligen Bischofs 2°. Das Thema der Sukzession
ist im iibrigen zwar Hippolyt selbst wichtig, in seiner Kirchenordnung
und ihren Gebeten aber voéllig unbetont. Doch ist dies fiir unsere Frage-
stellung jetzt ohne Bedeutung.

3. Es wire nun zu tiberlegen, wie weit dieses fiir die Struktur der
Kirche und ihres Amtes, einschlieBlich der darauf bezogenen Termino-
logie, anhand der Kirchenordnung Hippolyts gewonnene Bild fiir die
frithe Christenheit charakteristisch ist. Ich kann hier nur andeuten, da3
ich dies noch fiir die Zeit Hippolyts selbst bestreiten wiirde 3°. Im
syrisch-paldstinensischen Raum tiberwog damals eine andere Kirchen-
struktur, die eben nicht von der Gemeinde ausging und in der deshalb
auch ein anderes Konzept von Charismen, Diensten und Amtern lebendig
war. Gerade Nag-Hammadi-Texte, die in jiingster Zeit bekannt gewor-
den sind, geben uns wichtiges Material hierfiir an die Hand 3!. Wie
weit sich dies auf unser Thema Ordination auswirkte, ob und in welcher
Weise es dort Cheirotonie gab, 1dBt sich nicht aufgrund eines einzelnen

29 Dazu J. P. KirscH, Die beiden Apostelfeste Petri Stuhlfeier und Pauli
Bekehrung im Januar. In: JLW 5, 1925, S. 48-67; Theodor KLAUSER, Die Cathedra
im Totenkult der heidnischen und christlichen Antike (LQF 21). Miinster 1927;
etwas anders jetzt D. BaLBoni, La Cattedra di S. Pietro. Note storico-liturgiche
sull’origine della Festa «Natale Petri de Cathedra» e sul culto alla «Cathedra Petri».
Cittd del Vaticano 1967, der das Fest schon fiir die Frithzeit mit der angeblichen
Bischofskathedra des Apostels zusammensieht.

30 Tch muB hierfiir auf meinen Beitrag: «Die innerkirchlichen Dienste und
das Amt der Kirche in der Welt. Sozialstrukturen der frithen Christenheit» (1972)
verweisen, der demnéchst in der Festschrift fiir Dom O. Rousseau in Chevetogne
erscheinen wird ; — vgl. auch Eduard ScuwEIizgeR, Observance of the Law and Charis-
matic Activity in Matthew. In: NTS 16, 1969/70, S. 213-230.

31 Vgl. dazu etwa meinen Beitrag: «‘Die Taten des Petrus und der zwolf
Apostel’. Ein neuer Text aus Nag Hammadi», der demnéchst in der Festschr. der
Facolta Teologica interregionale fiir Kardinal Pellegrino erscheinen wird.



46 Die Ordination im frithen Christentum

typischen Textes erortern. Ich mochte deshalb einen anderen Weg
einschlagen, der uns sofort auf die Frage nach der Vorgeschichte der
christlichen Ordination fiihrt.

Das Presbyteramt Hippolyts hat nach der heute herrschenden
Sicht sein Urbild in der kollegialen Gemeindeleitung durch die Altesten
in der jiidischen Diaspora. Zum Verstindnis mull man davon ausgehen,
daB das Wort 1p3, griech. mpeoBirepog im Judentum der hellenistischen
Zeit in vierfacher Weise technisch geworden ist 32:

a) Es bezeichnet den Tradenten authentischer Uberlieferung der
Vorzeit. So wurden Minner wie Schammai und vor allem Hillel TP,
der Alte, genannt — in derselben Weise bezeichnet sich der Autor des
2. und 3. Johannesbriefes als ¢ wpeoPirepoc und redet die christliche
Literatur Kleinasiens am Ende des 2. Jahrhunderts von der Uberliefe-
rung der Presbyter. In dieser Verwendung ist jp3 kein Amt, sondern
ein Ehrenname; die Presbyter sind die Viter.

b) Die Mitglieder des GroBen Synhedriums, des Senats aus Priester-
adel und Laien in Jerusalem, hieBen DY2py ‘Alteste’. Sie waren, jeden-
falls der Intention nach, eine gesamtisraelische Behoérde. Daneben gab
es kleinere lokale Leitungskollegien im Land. Hier wird man von einem
Amt reden miissen 33 — ein christliches Gegenstiick hierzu konnten die
Presbyter von Apg 15,4. 6. 221f.; 23,18, vgl. 11,30 sein. In diesen
lukanischen Texten erscheinen die ‘Altesten’ neben den Aposteln als
eine Art oberster Instanz oder Reprasentanz der Jerusalemer Gemeinde,
wohl auch mit dem Anspruch auf Autoritit in der ganzen Christenheit.

32 Vgl. zum folgenden Giinther BorNkaMM, Art. mpéofug xtA. In: ThWbBNT
VI (1959, S. 651-680, bes. 659-661).

33 Judische Gelehrte sehen bis heute einen engen Zusammenhang zwischen
dem Synhedrium in Jabne und Galilda nach der Tempelzerstérung und der Jerusale-
mer Institution der hasmoniischen und herodianischen Zeit. Christliche Gelehrte
arbeiten in der Regel den Unterschied in der Zusammensetzung heraus, nicht zu-
letzt aufgrund der neutestamentlichen Angaben; eine gute Ubersicht hierzu gibt
Eduard LoHSE, Art. cuvédptov in ThWbNT VII (1964), S. 858-869; zu den kleinen
Synhedrien aullerhalb Jerusalems vgl. S. 864. Diese Differenz entspringt der unter-
schiedlichen Bewertung der rabbinischen und griechischen Quellen, die in dieser
Hinsicht differieren, vgl. dazu Hugo MANTEL, Studies in the History of the Sanhe-
drin (Harvard Semitic Serious 17). Cambridge Mass. 1965, bes. 54-101. Einen
bemerkenswerten Versuch, zwischen der jiidischen und der christlichen Tradition
und damit auch zwischen den rabbinischen und griechischen Quellen zu vermitteln,
unternahm jetzt Claus-Hunno HUNZINGER, Spuren pharisdischer Institutionen
in der frithen rabbinischen Uberlieferung. In: Tradition und Glaube, Festschr.
far Karl Georg Kuhn. Gottingen 1971, S. 147-156; vgl. hierzu auch Anm. 49.



Die Ordination im frithen Christentum 47

Was immer von dieser Uberlieferung historisch zu halten sein mag, sie
1408t sich fiir Jerusalem meines Erachtens nur in Analogie zum Synhe-
drium verstehen 34,

c) SchlieBlich waren in der Diaspora die Synagogengemeinden
durch ‘Alteste’ vertreten. Das wird durch mancherlei Inschriften besti-
tigt. Diese Presbyter sind die Familienhdupter, sie haben - wie es Wolf-
gang Nauck formuliert und Hans Frhr. v. Campenhausen aufgenommen
hat — kein Amt, sondern eine Wiirde inne 35. An dieses Presbyterkolle-
gium kniipft offenbar die frithchristliche Altesten-Verfassung an.

Eine vierte Bedeutung von 127 wird uns erst spiter beschéftigen,
es ist der bevollmidchtigte Rabbi, der die sémikah empfangen hat.

Zum Ursprung des Bischofsamtes gibt es sehr unterschiedliche
Thesen. Gerade das Bischofsweihegebet Hippolyts weist auf einen
Traditionszusammenhang mit essenischer Gemeindeordnung, wie er
zwar mehrfach vermutet, aber kaum genauer gepriift worden ist. Die
Beschreibung der Funktionen des Bischofs zdhlt nacheinander das
‘Weiden Deiner heiligen Herde’, das ‘Wirken als Hoherpriester’, die
Vollmacht ‘Siinden zu vergeben’, ‘Lose zu geben’ und ‘alle Bande zu
losen’ auf. Die Stichworte ‘Hirt und Herde’, ‘Losen aller fesselnden
Bande’, ‘Einschreiben nach seinem Stand im Los des Lichtes’ finden
sich nebeneinander aber auch bereits in der Dienstanweisung fiir den
Zensor (me¢baqqer) des Lagers in der Damaskusschrift. Beide Texte
greifen hierbei auf Jes 58,6 zuriick, ein vollig aus dem Zusammenhang
gerissenes Prophetenwort, in dem es urspriinglich um das rechte Fasten
ging 3. Es fillt mir schwer, diese Ubereinstimmungen fiir Zufall zu
halten. Das christliche Bischofsamt hat sicher nicht nur ein einziges

3 Von einem Lehrerkollegium um Jakobus als Gegenstiick zum jiidischen
Synhedrium berichten zwar erst die Pseudoklementinen. Aber schon Lukas scheint
in der ihm vorliegenden Tradition ein Gremium von 70 Madnnern gekannt zu haben,
das durch den Bericht von der zweiten Jungeraussendung Lk 10,1-16 legitimiert
wird. Die Frage, ob diese Uberlieferung fiir eine Rekonstruktion der Verfassung
der Jerusalemer Urgemeinde herangezogen werden kann, ist damit natiirlich noch
nicht entschieden und hier auch nicht zu kliren. Immerhin kann man vielleicht
sagen, wenn die Pharisder ihr oberstes Leitungsgremium in Analogie zum offiziellen
Synhedrium hatten, vgl. Hunzinger (Anm. 33) S. 154 f., dann wire eine analoge
Institution bei den Christen nicht unméglich.

35 Wolfgang Nauck, Die Herkunft des Verfassers der Pastoralbriefe. Theol.
Diss. Gottingen 1960, vgl. Hans Frhr. v. CAMPENHAUSEN, Kirchliches Amt S. 83 {.
Anm. 7.

36 Auf die Parallelitit zwischen dem Bischofsweihegebet Hippolyts und der
Damaskusschrift wies zuerst Wolfgang Nauck hin, Probleme des frithchristlichen
Amtsverstindnisses (1 Petr 5,2 £.). In: ZNW 48, 1957, S. 200-220.



48 Die Ordination im frithen Christentum

Vorbild, aber die Analogie zur Lageordnung der Essenergruppe, die
wir in der Damaskusschrift treffen, ist doch iiberaus erhellend.

In derselben Weise kénnte man fragen, ob es auch jiidische Vor-
stufen oder Analogien zum christlichen Diakonat gab3’. Doch mag
hier der Verweis auf Presbyter der Diaspora und den Zensor der Damas-
kusschrift geniigen. Es mul sicher geregelt gewesen sein, wie man eine
derartige Wiirde oder ein derartiges Amt iibernahm. Auf die Form des
Eintritts in das Synhedrium werden wir noch zuriickkommen. Aber
in keinem mir bekannten jiidischen Text gibt es so etwas wie eine Ordi-
nation zum Zensor oder zum Presbyter im Sinne der Zugehorigkeit
zum kollegialen Leitungsgremium einer jiidischen Diasporagemeinde.
Insbesondere spielt in derartigen Zusammenhidngen nirgends eine Hand-
auflegung eine Rolle. Wohl aber gibt es ein jiidisches Gegenstiick zu
der den Geist verleihenden Handauflegung der Christen, es ist die
eben schon genannte rabbinische s®mikah. IThr miissen wir uns nun
zuwenden.

Schon der eben erhobene Befund nétigt uns aber zu der Feststel-
lung, daB es sich bei der Frage nach dem Ursprung der christlichen
Ordination nicht allein darum handeln kann, die Vorgeschichte der
Handauflegung zu kliren, sondern auch und besonders den Zusammen-
hang zwischen Handauflegung, in diesem Sinne also einer Ordination,
und den Amtern der Gemeindeleitung und den gottesdienstlichen Funk-
tionen zu priifen. Denn eben hierzu kennt das dem frithen Christentum
gleichzeitige Judentum keine deutliche Parallele; der ‘ordinierte’ Rabbi
ist von Haus aus weder Gemeindeleiter noch Liturg, sondern Jurist.
Aber nun zum Institut der s®mikah.

4. Eduard Lohse hat in seiner 1949 geschriebenen und 1951 publi-
zierten Dissertation die These aufgestellt: «Die christliche Ordination
ist nach dem Vorbild der Ordination der jiidischen Gelehrten gestaltet
worden, aber sie ist von der jungen Christenheit mit neuem Leben
erfiillt worden» 38, Uber die hier mit ‘Ordination’ iibersetzte r>wp, die

37 Otterbein (Anm. 24) geht hierauf nicht ein; vgl. aber etwa Theodor KrAu-
SER, Art. Diakon in RAC Bd. 3 (1957) Sp. 903 ff. Selbstverstdndlich soll das nicht
heiBen, daB vorwiegend oder gar ausschlieBlich nach jiidischen Vorstufen oder
Analogien zu suchen wire.

38 Eduard Lonsg, Die Ordination im Spétjudentum und im Neuen Testa-
ment. Gottingen und Berlin 1951, Zitat S. 101; vgl. inzwischen auch DERs., Art.
¥elp »7A in ThWDNT IX (1971) S. 413-427, bes. S. 422 f.; 426 f. Der Zusammen-
hang zwischen semikah und christlicher Ordination war auch schon frither behaup-
tet worden, z. B. von Frank GaviN, The Jewish antecedents of the Christian sacra-



Die Ordination im frithen Christentum 49

‘Handaufstemmung’ der Gelehrten, haben wir nun leider eindeutige
Nachrichten erst in der Gemara der Talmude, also aus der in nach-
mischnischer Zeit fixierten Tradition. Neben der halachischen Literatur
ist allerdings die exegetische zu nennen, also Midraschim, die uns in
eine iltere, die tannaitische Zeit zuriickfithren 3°; denn die Berichte
iiber die Einsetzung der 70 Altesten in der Mosezeit (Num 11,16 ff.)
und Josuas (Num 27,15 ff.; Dt 34,9) sind die wichtigsten Schriftbelege
der Rabbinen fiir diesen Brauch.

E. Lohse rekonstruiert die Geschichte der Semikah folgender-
maBen: « Urspriinglich ordinierte jeder Lehrer seine Schiiler und erteilte
ihnen dadurch die Vollmacht, selbstindig Lehrentscheidungen zu fillen
und als Richter in Strafprozessen zu fungieren» (S. 35). Diese Bevoll-
michtigung geschieht durch Aufstemmen beider Hinde. Dies wurde
als Verleihung der Weisheit oder gar des Geistes verstanden, was sehr
handfest gedacht werden konnte: Wie ein GefdB, das bis oben hin
gefiillt ist, durch Stemmen und Driicken noch mehr Inhalt aufnehmen
kann, so gab Mose seine Vollmacht an Josua, in dem schon zuvor der
Geist war (Num 27,18), durch die s®mikah weiter, ohne etwas von
seiner Kraft zu verlieren. In derselben Weise ist die rabbinische s®mikah
Weitergabe der Autoritdt des Lehrers an den ‘Ordinanden’ #°. Es ist
nichts dariiber iiberliefert, ob mit dieser Aufstemmung ein Gebet oder
eine ‘Ordinationsformel’ verbunden gewesen wire. Immerhin wird man
annehmen konnen, daB3 der Lehrer im AnschluB3 eine Benediktion, eine
berakah sprach #.. Spiter ging das Recht, auf diese Weise ausgewiesene

ments. London 1928, S. 100-109, aber die erste mir bekannte Monographie eines
christlichen Theologen hierzu stammt von E. Lohse.

3% Die Ausgabe des neugefundenen paldstinensischen Targums Neofiti 1 ist
leider noch nicht bis Numeri gelangt; vielleicht ist demn&chst hier noch eine
wichtige Ergdnzung des bis jetzt bekannten Materials méglich.

40 So SIFRE zu Num 27,18, dt. Ubers. K. G. Kunn, Tannaitische Midraschim
3. Stuttgart 1959, S. 577. Vgl. dazu David DAUBE, The New Testament and Rab-
binic Judaism (Jordan-Lectures 1952). London 1956, S. 231 f. Daube hat iiber-
zeugend den Unterschied zwischen ‘Handauflegung’ und ‘Handaufstemmung’
im Ritus und seine Bedeutung herausgearbeitet. Als Sinn der semikah ergibt
sich ihm ‘the pouring of one’s personality into another being’ (S. 229). Das ist
natiirlich eine moderne Umschreibung. Als Geistmitteilung wird man die rabbini-
sche semikah nicht verstanden haben, eher als Weitergabe der Weisheit, so schon
Lohse S. 26 f.; 53 ff. Vgl. jetzt auch Dieter SCHAFER, Die Vorstellung vom Heiligen
Geist in der rabbinischen Literatur (Studien zum Alten und Neuen Testament 28).
Miinchen 1972, der bezeichnenderweise nirgends auf die rabbinische semikah zu
sprechen kommt.

41 GemdB TosBer VII 9: «Wer irgendein Gebot erfiillt, ist zum Lobpreis

4



50 Die Ordination im frithen Christentum

Gelehrte zu kreieren, auf den Patriarchen in Jabne oder in Galilda
iiber; jSan 19 a berichtet: «In fritherer Zeit ordinierte > jeder Lehrer
seine Schiiler... spiter aber erwies man diesem Hause die Ehre, indem
man sagte, ‘wenn das Gelehrtenkollegium jemand ohne Einwilligung
des Patriarchen ordiniert, so gilt diese Ordination nicht. Wenn aber der
Patriarch jemanden ohne Einwilligung des Gelehrtenkollegiums ordi-
niert, so gilt diese Ordination’» (S. 36). Noch spiter wurde das Ordina-
tionsrecht des Patriarchen an die Zustimmung des Gelehrtenkollegiums
gebunden. Schlifelich ist der Brauch seit etwa dem 4. Jahrhundert
abgekommen: Die Bevollmidchtigung wurde dem Gelehrten nun schrift-
lich iibermittelt. Wichtig ist noch, daB die s®mikah nur in Palidstina
erteilt werden durfte.

Die iltesten Belege fiir derartige Gelehrten—Ordinationen fiihren
in die Nahe des Jahres 70 n. Chr. und zwar soll R. Jochanan ben Zakkai
seinen Schiilern R. Eliezer und R. Josuah die sémikah erteilt haben.
Man wird fragen miissen, ob es sich hierbei um eine historisch zuver-
lassige Nachricht oder um eine Legende handelt #3. In jedem Fall beruht
diese Anbindung der rabbinischen ‘Ordination’ an R. Jochanan nicht
auf Zufall. Dieser Mann ist zum Griinder des Lehrhauses in Jabne

verpflichtet». Zur Beschneidung nennt die Tosefta anschlieBend einen Lobspruch
dessen, der sie vollzieht, des Vaters des Knaben und schlieBlich einen Segens-
wunsch der Umstehenden. Die semikah selbst wird offenbar schweigend vollzogen ;
Lobspriiche im AnschluB daran wiirden dem Stil judischer Riten entsprechen.

42 Tch zitiere nach Lohse S. 36; dabei ist allerdings zu beachten, daB gerade
der Jerusalemer Talmud nicht von seémikah sondern minnuja spricht; die im
babylonischen Talmud bewahrte Terminologie scheint aber die dltere zu sein,
vgl. dazu LoHsE 28 {.

43 Jacob NEUsSNER, Development of a Legend. Studies on the Traditions
concerning Johanan ben Zakkai (Studia Post-Biblica 16), Leiden 1970, ist iiberaus
skeptisch, da der &lteste iberlieferte Tradent R. Ba erst im 4. Jh. lebte: « While
we know R. Ba said it, we do not know his basis, let alone precedents» (S. 138);
er vermutet eine Erfindung der palédstinensischen Amorder. Auch Arnold EHR-
HARDT, Jewish and Christian Ordination. Jetzt in: The Framework of the New
Testament Stories. Manchester 1964, S.132-150, hier S. 135, vermutete, dal
derartige Ordinationen tatsdchlich erst seit R. Akiba aufgekommen seien; die
spateren rabbinischen Berichte stellten den Versuch dar, die Sukkzessionslinie
Akibas zu legitimieren (S. 135). Ehrhardt sieht in der « Handaufstemmung» generell
einen spdten Ritus, Gelehrte waren vor dem 2. Jh. in anderer Weise eingesetzt
worden. Auf diese These ist zuriickzukommen. Neusner geht es nur darum, die
Rickfithrung der semikah auf R. Johanan als Legende aufzuweisen. Fiir unsere
Fragestellung ist nicht die Historizitdt des Vorganges so wichtig, wie die Bedeutung
des Uberganges von den Jerusalemer Institutionen zum neuen pharisiisch-rabbini-
schen Synhedrium in Jabne und ein Aufweis des neuen Gewichtes, das der Gelehr-
ten-semikah damit jetzt zukommen mubBte.



Die Ordination im frithen Christentum 51

geworden. Man erzdhlte von ihm, daBl er sich, wiahrend Jerusalem be-
lagert wurde, in einem Sarg als Toter durch eben diese beiden Schiiler
aus der Stadt hidtte tragen lassen, ins Lager Vespasians gegangen sei
und den romischen Feldherrn als den neuen Weltherrscher proklamiert
hitte . Was immer an dieser Uberlieferung im einzelnen historisch
verifizierbar sein mag und was Legende, R. Jochanan ist das Bindeglied
zwischen Jerusalem vor der Tempelzerstérung und dem Neuanfang
in Jabne, und er hat den Ubergang zu den Rémern vollzogen. Das, was
den Verteidigern der Stadt als Verrat erscheinen mufBte, war in der
Uberzeugung dieses Mannes und damit des pharisiischen Rabbinats
gegriindet, daB wichtiger als die Stadt, ja der Tempel, die Lehre und
ihre Bewahrung sei. Im Festhalten an der authentischen Tradition der
Gesetzesauslegung fanden er und seine Schiiler die Kraft, das schwere
Schicksal des Verlustes der politischen Selbstdndigkeit zu ertragen.
Mit dieser neuen Aufgabe, die Existenz Israels nun nicht auf politische
Institutionen oder Parteien im bisherigen Stil zu griinden, sondern durch
einen Stand von Lehrern zu bewahren, die das Volk an das Gesetz
binden, steht offenkundig die Entfaltung der sémikah in ganz engem
Zusammenhang.

Das wird noch deutlicher, wenn wir uns nun den Texten zuwenden,
die in die Zeit vor der Tempelzerstorung zuriickfithren; vor allem Arnold
Ehrhardt hat sie kritisch gegen die Ableitung der christlichen Ordina-
tion aus der rabbinischen s®mikah ins Feld gefiihrt #5. In dem vollstindig
nur in einer lateinischen Version erhaltenen apokryphen ‘Testament
des Mose’ — meist ‘Assumptio Mosis’ genannt — findet sich die Angabe,
Mose habe Josua als seinen Nachfolger eingesetzt, indem er seine Hand
ergriffen und ihn auf den Stuhl vor ihm erhoben habe (12,2). Hier ist
also nicht von einer Handaufstemmung, sondern einem Handreichen
die Rede, in Verbindung mit einer Inthronisation. Leider ist die Aus-
wertung dieser Stelle nicht leicht, denn schon die Datierung des Textes
ist seit kurzem wieder umstritten. Zwar diirfte feststehen, da3 er in der
letzten Redaktion aus den Jahren nach dem Tode Herodes d. Gr.
stammt, also der Zeit des Erdenwirkens Jesu, aber der Grundstock des
apokalyptischen Geschichtsbildes konnte bereits in der Makkabderzeit

4 Auch hier ist es schwer, zwischen Legende und Geschichte zu unterschei-
den, vgl. Jacob NEUSNER, A life of Rabban Yohanan ben Zakkai (Studia Post-
Biblica 6). Leiden 1962, S. 114-128.

45 Vgl. Anm. 43.



52 Die Ordination im frithen Christentum

verfalt sein %2, Damit wird es erst recht schwer zu klaren, an welchem
Vorbild diese Schilderung der Amtseinsetzung Josuas orientiert ist
oder gar fiir welches gegenwirtige Amt sie als Urbild dienen soll. Aber
immerhin finden wir hier in Handreichung und Inthronisation Elemente
eines Ritus, die auch in den Angaben der Mischna iiber das Verfahren
bei der Besetzung eines freiwerdenden Platzes im Jerusalemer GroBen
Synhedrium wiederkehren. MSanh IV 4 berichtet, dall dieser Senat
sich in einem Halbkreis sitzend versammelt habe, zwei Gerichtsschrei-
ber hdtten zur Rechten und Linken gestanden; ‘vor den Mitgliedern
des Synhedriums salen drei Reihen von Gelehrtenschiilern, jeder hatte
seinen Platz’. « War man gendétigt, die sémikah zu vollziehen, so vollzog
man die s®mikah an einem aus der ersten Reihe.» Die anderen Gelehrten-
schiiler riickten auf und der bei ihnen frei gewordene Platz wurde durch
Gemeindewahl gefiillt. Ehrhardt schloB aus dieser Schilderung auf eine
Ordination ohne Handauflegung; der urspriingliche Sinn von samak
wire also ‘Handreichung’, nicht ‘Handaufstemmung’. Er kann sogar
darauf hinweisen, daf3 das Stichwort Inthronisation (hoSeb) gelegentlich
noch im Bericht iiber eine rabbinische ‘Ordination’ auftaucht (bHor 10
ab). In Verbindung mit Mt 23,2, dem Satz «die Schriftgelehrten und
Phariséer sitzen auf dem Stuhle Moses», ergibt sich daraus die SchluB3-
folgerung, der Kernritus der jiidischen ‘Ordination’ vor der Tempel-
zerstorung, also in apostolischer Zeit, wire die Thronsetzung, nicht eine
Handaufstemmung gewesen.

Nun hatte schon Lohse zu diesem Bericht Sanh IV 4 darauf hinge-
wiesen, dall} die Mischna den Eindruck erwecken will, als hitte der
‘Hohe Rat’ stets nur aus Gelehrten bestanden. Tatsdchlich war er aber
vor der Zerstorung Jerusalems vor allem aus dem Priesteradel und der
Laienaristokratie zusammengesetzt. Dann ist auch mit der Moglichkeit
zu rechnen, dafl der Fachausdruck des 2. Jahrhunderts fiir ‘Ordination’,
eben stmikah, auf einen Vorgang angewandt worden ist, der dem in
der Gegenwart geiibten Brauch nicht oder noch nicht entspricht, um

452 Far Ursprung der Schrift in makkabdischer Zeit Jacob LicHt, Taxo or
the Apocalyptic Doctrine of Vengeance. In: JJS 12, 1961, S. 95-103; George W. E.
NICKELSBURG, Jr., Resurrection, Immortality, and Eternal Life in Intertestamental
Judaism (HTS 26). Cambridge, Mass. 1972. Vgl. zum ganzen Thema jetzt den als
Manuskript gedruckten Sammelband: Studies on the Testament of Moses. Seminar-
Papers, ed. by George W. E. NICKELSBURG, Jr. for the Society of Biblical Litera-
ture, Pseudepigrapha Group (Septuagint and Cognate Studies 4). Cambridge,
Mass. 1973.



Die Ordination im frithen Christentum 53

die Rechtsidentitit zwischen dem Synhedrium in Jerusalem und in
Jabne wie Galilda zu unterstreichen oder weil sie eben selbstverstindlich
vorausgesetzt ist. In diesem Falle wire ein RiickschluB3 auf die urspriing-
liche Bedeutung von samak nicht moglich. Auch Ehrhardt sieht im
iibrigen in Sanh IV 4 nicht ein historisch zuverldssiges Referat, sondern
entnimmt ihm, «was in einer idealen Synagoge des 2. Jahrhunderts bei
einem Versuch getan werden konnte, um dies Modell» — des Jerusalemer
Synhedriums — «nachzuahmeny» (S. 138).

Trotzdem diirfte aber diese Uberlieferung insofern authentische
Erinnerung bewahren, als sie davon ausgeht, da8 damals in Jerusalem
Plitze in einem Gremium von festliegender GréBe zu besetzen waren.
Dafiir, daB in der Zeit vor der Tempelzerstérung in Jerusalem die
Inthronisation eine wichtige Rolle gespielt hat, sprechen noch eine
Reihe weiterer Uberlegungen. Die rabbinische Exegese fithrte die semi-
kah — wie schon erwihnt — gern auf die Mosezeit zuriick, vor allem die
Einsetzung der 70 Altesten Num 11. Es ist eben jener Text, auf den auch
das Presbyterweihegebet der Kirchenordnung Hippolyts zuriickgreift.
Es leuchtet unmittelbar ein, daB eine derartige Uberlieferung zur
Legitimation eines Gremiums von 70 beziehungsweise 71 Altesten in
der Gegenwart herangezogen wird — das war das Synhedrium. Aber
der Bericht fiigt sich nicht leicht in die Konzeption, da ein Lehrer
seinen Schiiler ordiniert. Weiter hat Erik Segelberg kiirzlich auf man-
ddische Analogien zur jiidischen s®mikah und christlichen Ordination
hingewiesen 6. Bei diesen Tdufern findet der entsprechende Ritus -
jedenfalls das Kernritual — in einer Kult-Hiitte statt. Hier wird der
kiinftige ‘tarmid’ zuerst inthronisiert und erhdlt dann — ohne Gebet —
eine Handauflegung; es folgt der heilige KuB3. Mit fiir mich einleuch-
tenden Argumenten schloB Segelberg, daB diese ‘Ordination’ sich eher
an jiidische als an christliche Tradition anschlieBt. Er meint aus dem
allen entnehmen zu konnen: «In late Jewish and rabbinic times the
enthronment seems to have been the central act of the ordination»
(S. 421). Hier mag dann in der Tat auch ein Zusammenhang mit Mt 23,2
bestehen, obgleich die in diesem neutestamentlichen Text genannte
‘cathedra Moysi’ zumindest fiir den Evangelisten kaum noch ein realer
Gegenstand gewesen ist, sei es in der Quaderhalle in Jerusalem, sei

4% T.SEGELBERG, The Ordination of the Mandaean tarmida and its Relation
to Jewish and early Christian Ordination Rites. In: Studia Patristica X (TU 107).
Berlin 1970, S. 419-425.



54 Die Ordination im frithen Christentum

es an einem anderen Ort 47, also auch nicht als Hinweis auf einen damals
ausgeiibten ‘Ordinations’-Ritus gewertet werden sollte.

Die Formulierungen von Ehrhardt und Segelberg mogen iiber-
spitzt sein. Aber man wird aufgrund des vorliegenden Materials wohl
sagen konnen, daBl es vor 70 n. Chr. anscheinend im Judentum Riten
gab, einen freiwerdenden Platz im GroBen Synhedrium, vielleicht auch
in kleineren Gerichtshofen, zu fiilllen und daB deshalb hier eben die
Einweisung in die Cathedra eine wichtige Rolle gespielt hat. Gerade
in dieser Hinsicht bedeutete das Jahr 70 aber nun einen entscheidenden
Bruch. Die iiberlieferten Institutionen bestehen in der alten Form nicht
mehr weiter. Dafiir liegt alles Gewicht auf der Kontinuitdt der Lehre.
Der Rabbi iibernimmt die Funktionen des alten Synhedriums, ja bis-
weilen der Priester 8. Deshalb wird jetzt bei der Amtsiibertragung die
Vermittlung der Weisheit, der Lehre, vom Lehrer auf den Schiiler
fundamental, eben die semikah. Als wieder feste Institutionen unter
dem Patriarchat aufgebaut sind, kann die rabbinische Ordination
schwinden.

Man wird sich allerdings diesen Wechsel nicht zu mechanisch
vorzustellen haben. So wie das rabbinische Traditionsprinzip weit in
vorchristliche Zeit zuriickreicht, scheint mir auch die rabbinische Hand-
aufstemmung nicht erst nach 70 n. Chr. entstanden zu sein; allerdings
gewinnt sie erst jetzt eine deutlich eigenstindige Funktion. Aus einem
mehr oder weniger privaten, vermutlich pharisdischen Brauch wird
eine Offentlich anerkannte Institution *°. Fiir dieses hohere Alter der
seémikah spricht meines Erachtens, daB3 auch zum christlichen Taufritual,

#7 In der Quaderhalle tagte das groBe Synhedrium vor der Tempelzerstérung.
Die Deutung der hervorgehobenen Sitze in spidteren Synagogen als ‘Stuhl des
Mose’ ist mehr als problematisch; nach Cecil RotH, The ‘Chaire of Moses’ and its
survivals. In: Pal. Expl. Quart. 81, 1949, S. 100-111, dienten sie als Platz fiir die
Torarollen; soweit es sich doch tatsdchlich um Sitze gehandelt haben sollte — wie
etwa in der Dura-Synagoge —, standen sie wohl dem Archisynagogen zu, keinem
gelehrten Rabbinen.

48 So etwa die Unterscheidung von rein und unrein; vgl. auch Lohse S. 45.

49 Hier liegen sehr schwierige historische Probleme; vgl. dazu Anm. 33. Die
rabbinische semikah hdngt so eng mit dem pharisdischen Traditionsprinzip zusam-
men, das unbestritten in vorchristliche Zeit zuriickreicht, da3 es schwer vorstell-
bar ist, autorisierte Lehrer sollte es erst nach der Tempelzerstérung gegeben haben.
Die spitere Form dieser Autorisation war aber nun eben die Handaufstemmung.
Dies spricht dafiir, ihr auch eine weiter zuriickreichende Vorgeschichte zuzuschrei-
ben. Insofern neige ich dazu, der von Hunzinger skizzierten Losung eigener phari-
sdischer Institutionen zuzustimmen.



Die Ordination im frithen Christentum 55

wie es sich spiter im griechischen und lateinischen Westen durchsetzen
wird, eine postbaptismale Handauflegung gehort, die nach den dlte-
sten Berichten in der lukanischen Apostelgeschichte mit beiden Hénden
vollzogen wird und Geistmitteilung im Sinne der Verleihung von Charis-
men, insbesondere des Zungenredens ist (Apg 19,1-6; 8,17f.; vgl
Hebr 6,2). Diese postbaptismale Auflegung der Hinde unterscheidet
sich offenbar im Ritus von der Handreichung als Segensgestus und
diirfte kaum erst nach der Tempelzerstérung aufgekommen sein. Von
Vollzug und Sinngebung her finde ich die einzige relevante Analogie
in der rabbinischen s®mikah .

Ich kann dies nur als Argument fiir die Existenz dieses oder eines
dhnlichen Brauches bereits in apostolischer Zeit werten. Doch wie es
auch mit der Handauflegung bei der Taufe stehen mag, wir haben
jetzt nach dem Verhiltnis der Ordination in der frithen Christenheit
zur jidischen setmikah zu fragen. Ein christliches Gegenstiick zur
Inthronisation ist vor Tertullian, also dem Ende des 2. Jahrhunderts
nirgends belegt, auch judenchristliche Quellen fithren uns hier nicht
weiter 31. Wir werden also schlieBlich doch auf die These Eduard Lohses
zuriickgefithrt und haben zu priifen, ob und in wieweit die frithchristliche
Ordination nach dem Modell der rabbinischen ‘Ordination’ gestaltet
worden sei.

5. Die neutestamentlichen Texte, die Relevanz fiir die Frage nach
dem Ursprung der Ordination haben, stammen sdmtlich aus der Schiiler-
generation des Apostels Paulus. Es handelt sich um die Apostelge-
schichte des Lukas und die Pastoralbriefe ; eigentliches Gewicht fiir unser
Thema haben dabei allein die Pastoralbriefe.

50 Vgl. dazu meinen Beitrag: Die Bedeutung der Liturgiegeschichte fiir die
Frage nach der Kontinuitidt des Judenchristentums in nachapostolischer Zeit.
In: Aspects du Judéo-Christianisme. Colloque de Strasbourg 23-25 Avril 1964.
Paris 1965, S. 113-137, bes. 119 ff.

51 In den Pseudoklementinen 148t sich deutlich beobachten, daB in der
‘Grundschrift’ aus dem 3. Jh. die Kathedra dem Bischof zukommt, ep. Clem. 2,2;
hom. IIT 60,1; 63,1. In der wichtigsten &dlteren judenchristlichen Quellenschrift,
den Kerygmata Petrou, ist die Kathedra das Lehramt, das von Mose herkommt,
wie er es den 70 Altesten iibergeben hat und wie es nun unter den Lehrern der
Gruppe weitergefithrt wird, ep. Petri 1,2; 3,2; hom. III 18,2 {., wo auch Mt 23,2 f{.
zitiert wird. Bei der Verpflichtung der Lehrer, wie sie in der Cont. geschildert wird,
spielt die Kathedra keine Rolle. Zur hier vorausgesetzten Quellenscheidung vgl.
Georg STRECKER, Das Judenchristentum in den Pseudoklementinen (TU 70).
Berlin 1958, vgl. DENs. in Hennecke-Schneemelcher, Neutestamentliche Apokry-
phen II. Tiibingen 1964, S. 63-80.



56 Die Ordination im frithen Christentum

Apg. 13,1-3 berichtet von einer ‘Liturgie’ mit Fasten im Kreis
der Propheten und Lehrer in Antiochien; der Gottesdienst miindete
in eine Weisung des Geistes, Barnabas und Paulus zur Missionsfahrt
auszusondern. Diese beiden Minner werden dann unter Gebet und
Handauflegung entsandt. Die Kommentare pflegen das Verhiltnis dieses
angedeuteten Rituals zur Ordination zu erértern. Damit, daB der durch
den Auferstandenen zum Apostel berufene Paulus keiner Ordination
mehr bediirfe, wird man allerdings nicht argumentieren kénnen. Denn
wir stofen in Apg 13,3 allem Anschein nach gerade nicht auf die pauli-
nische, sondern eine antiochenische Uberlieferung vom Anfang oder
gar Ursprung der Sendung des Apostels zur Mission. Dall die Notiz
allein aus der schriftstellerischen Arbeit des Lukas entstanden wire,
etwa um die Liste der ‘Propheten und Lehrer’ in Antiochien (13,1) und
die Missionsfahrt nach Zypern (13,4-12) miteinander zu verkniipfen,
ist duBerst unwahrscheinlich; denn Lukas liegt alles daran, dal3 es der
Geist war, der die Missionare trieb (13,4; vgl. 16,6; 19,21 u. a.); er
hidtte ebenso auf eine Angabe dariiber verzichten konnen, auf welche
Weise das Pneuma Barnabas und Saulus ausgesandt hat, wie er den
Vorgang ihrer Wahl durch den Geist nicht schildert 2. In Antiochien
aber hielt man die Erinnerung daran fest, dal Paulus in der genannten
Weise durch die Gemeinde ausgesandt worden war. Es besteht wenig
AnlaB, von vornherein an der Zuverlissigkeit dieser Uberlieferung zu
zweifeln, gerade weil sich bereits Paulus selbst dagegen wehrt, seine
Aussonderung zum Apostolat von einer derartigen Beauftragung abzu-
leiten. Er weil} sich als ‘Apostel nicht von Menschen und durch Men-
schen, sondern Apostel Jesu Christi’ (Gal 1,1).

Wenn man nach einem vorgegebenen Modell fiir die in Apg 13,3
beschriebene Aussendung sucht, legt sich ein Vergleich mit dem jiidischen
Saliah-Institut nahe, dem Rechtsbrauch, bewihrte Personen zur Wahr-
nehmung besonderer, genau begrenzter Aufgaben zu bevollmichtigen
und, meist paarweise, auszusenden 3. So waren nach Apg 11,33 Barna-

52 Hinzukommt, da3 Lukas dort, wo er von einer Einsetzung von Presbytern
durch die Apostel spricht wie Apg 14,23, zwar Beten und Fasten nennt, aber
keine Handauflegung. Sicher kennt er ein yetpotovely, aber in diesem Zusammen-
hang offenbar keine énifeoig t@dv yetpdv. H. ConzELMANN folgert im Hdb. z. NT 7.
Tiibingen 1963 zu Apg 13,3 mit Recht: «Bei Lk ist der Amtsbegriff nicht in der
Weise der Pastoralbriefe ausgebildet.»

53 Auch Lohse zog S. 71-74 diese Analogie heran; eine ausfithrliche Diskussion
zu Apg. 13,1-3 jetzt bei Jurgen RoLoOFF, Apostolat — Verkiindigung — Kirche. Ur-
sprung, Inhalt und Funktion des kirchlichen Apostelamtes nach Paulus, Lukas



Die Ordination im frithen Christentum 57

bas und Saulus von den ‘Jiingern’ in Antiochien mit einer Kollekte nach
Jerusalem gesandt worden und &dhnlich werden Judas Barsabas und
Silas vom Apostelkonzil nach Antiochien abgeordnet (15,22). Derartige
‘Gemeinde-Apostel’ nennt auch Paulus (2 Kor 8,23; vgl. Phil 2,25).
Sie haben einen prinzipiell zeitlich begrenzten Auftrag. Es ist auch
nirgends berichtet, dall zur Bevollmidchtigung derartiger Gesandter
eine Handauflegung gehort habe 3*. Gerade die Verbindung der Aussen-
dung mit Gebet und Handauflegung scheint erst christlich zu sein, ob
man sie nun bereits fiir das Geschehen in Antiochien selbst oder erst
fiir die von Lukas aufgenommene Uberlieferung dieser Beauftragung
ansetzt. Man wird daraus schlieBen koénnen, daB Handauflegungen
fiir Christen frith eine breitere Bedeutung bekommen hatten als unter
den anderen Juden, wie dies ja auch der Geschichte der Taufriten zu
entnehmen ist. Paulus hat jedenfalls, wie Gal 1 zeigt, den fiir ihn be-
zeichnenden Apostelbegriff gerade in Abgrenzung gegeniiber dem jiidi-
schen $ali*h-Brauch gekldrt. Diese Neuprigung des Apostolates ist
dann Voraussetzung fiir die christliche Ordination, wie wir sie innerhalb
des Neuen Testamentes nur in den Pastoralbriefen sicher greifen kénnen.

Ehe ich diese These begriinde, ist noch ein Hinweis auf Apg 6,1-6
einzuschieben. Wieder stehen wir hier vor der Frage, in welcher Weise
es moglich ist, eine lukanische Information fiir unser Thema auszuwerten.
Ich gehe auch hier davon aus, daB Lukas seinen Bericht auf der Grund-
lage eines ihm vorgegebenen Uberlieferungsstiickes gestaltet hat. Er
gibt uns dabei viele historische Ratsel auf. Wir wissen nicht sicher,
wie die Unterscheidung zwischen Hebridern und Hellenisten zu ver-
stehen ist, und konnen auch nicht von vornherein erkennen, ob die
Einsetzung der Sieben unter Gebet und Handauflegung zur vorlukani-
schen Tradition gehoért hat. Unbestreitbar ist, daB sich die Unterschei-
dung zwischen der Staxovie T03 Adyou der Apostel und der Swaxovio T¥jg
tpamelng der Sieben damit st6B8t, daB in der weiteren Stephanus- und
Philippus-Uberlieferung diese Manner gerade als Triger der Verkiindi-
gung erscheinen. Offenbar ist es das Interesse des Lukas, die Legiti-
mierung dieser fiir die Friih-Geschichte der Kirche wichtigen Gestalten
durch die Norm-Instanz des Ursprunges, die Apostel, herauszustellen

und den Pastoralbriefen. Giitersloh 1965, S. 207-210, dem ich auch die oben ge-
brauchten Wendungen zur Beschreibung dieses Rechtsbrauches entnehme. Das
Material iiber das $ali*h-Institut noch immer bei K. H. RENGSTORF in ThWbzNT I
(1933), S. 414-419, zur Kritik etwa RorLoFF S. 10 ff.

3 So Lohse S. 60-63 mit Recht gegen Rengstorf.



58 Die Ordination im frithen Christentum

und sie zugleich in ihrer Funktion deutlich gegeniiber diesen Aposteln
abzuheben.

Man wird dies im Zusammenhang damit zu sehen haben, dal3 der
auctor ad Theophilum auch sonst Wert auf die ‘apostolische’ Griindung
der Kirche und ihrer Amter legt. Bereits fiir ihn geht es darum, die
paulinische Uberlieferung in einer neuen Situation festzuhalten. Beson-
ders deutlich wird dies in der Abschiedsrede des Paulus an die Presbyter
von Ephesus in Milet (Apg 20,17-38). Sie haben nun das apostolische
Erbe zu hiiten. Von hier aus ist dann wohl auch bereits die Nachricht
zu verstehen, daB Paulus und Barnabas Alteste eingesetzt haben (14,23),
unter Fasten und Gebet. Das an dieser Stelle gebrauchte Verb
YeLpoTovAcavTeg meint — wie uns von Hippolyt geldufig ist — die Amts-
einsetzung, nicht ihre Weise. Lukas liegt alles an der Tradition und
Sukzession in der Lehre der Apostel. Aber er spricht nirgends unzwei-
deutig von einer Ordination mit Handauflegung, die zu solchem Lehren
beauftragt und ermdchtigt. In Apg 8,14-17 hat eine Handauflegung
durch Apostel — ahnlich wie Apg 6,6 — die Funktion, das Missionswerk
des Philippus in Samarien zu legitimieren und die Neubekehrten in die
apostolische Kirche einzugliedern. Diese Handauflegung erscheint aber
als Teil der Taufe; als Vermittlung der Gabe des Geistes erginzt sie,
was bei der Taufe durch Philippus unterblieben war. Ich schliefe aus
diesen Beobachtungen, dall Lukas an der ‘Apostolizitdt’ ihm bekannter
kirchlicher Amter und Dienste interessiert war, vielleicht hat die Ein-
setzung der Sieben auch fiir ihn bereits etwas mit einem Diakonat zu
tun, aber daB er die &rnifecic tév yetpédv als Ordinationsritus noch
nicht voraussetzt.

Dann wird die Handauflegung in Apg 6,6 noch vorlukanische Tradi-
tion sein. Von der rabbinischen sémikah ist der Bericht dadurch unter-
schieden, daB hier nicht ein Lehrer seine Schiiler ‘ordiniert’, sondern
ein Gremium handelt, die ‘Zwolf’ (6,2) oder ‘die Apostel’ (6,6). Das
entspricht Apg 13,3 und MSanh IV. E. Lohse wies darauf hin, daB3 die
lukanische Schilderung an den Bericht von der Einsetzung Josuas zum
Nachfolger Moses in Num 27 in der Fassung der Septuaginta ankniipfe 3.
Doch auch von den élteren Formen der Amtseinsetzung, wie sie hinter
dem ‘Testament des Mose’ 12,2 und MSanh IV erschlossen werden
mogen, 1iBt sich Apg 6,6 nicht herleiten; denn die Sieben werden eben

55 S.77; auch E. HAENCHEN verweist im Meyerschen Kommentar, 10. Aufl.
Gottingen 1956, zu 6,3 auf Num. 27,16 ff. LXX,



Die Ordination im frithen Christentum 59

nicht in ein vorgegebenes Amt eingewiesen, sondern es wird ein neuer
Dienst kreiert. Die Apostelgeschichte kennt aus der Friihzeit der Ur-
gemeinde eine Uberlieferung, daB ein freigewordener Platz in einem
Gremium erneut zu besetzen war; es handelt sich um den Zwdlferkreis,
der durch die Nachwahl des Matthias wieder vollzihlig wurde (1,23-
26). Hier wird aber von gar keinem Einsetzungsritus berichtet, von
keiner Handauflegung und keiner Thronsetzung — die Stithle der Zwolf
werden erst beim Jiingsten Gericht aufgestellt werden (Mt 19,28 -
Lk 22,30) —; Matthias wird, nachdem das Los auf ihn gefallen ist, ‘den
Elf hinzugezdhlt’.

Die-Bevollmichtigung der Sieben durch Handauflegung der Apostel
bleibt so eigentiimlich analogielos. Zum Verstdndnis dieser Jerusalemer
Uberlieferung wird man am ehesten wieder auf die Vorformen der
semikah zuriickzugreifen haben, wie ich sie hinter Apg 13 und der
postbaptismalen Handauflegung vermutet habe.

Dem vorliegenden lukanischen Bericht ist auch nicht mehr deutlich
zu entnehmen, fiir welche Funktion diese Sieben in der urspriinglichen
Tradition durch Handauflegung bestellt worden waren 6. Damit wird
die Basis aber zu schmal, um Apg 6,1-3 bereits als Ordination zu wer-
ten 7.

Es muB dann dabei bleiben, daB3 wir die ersten sicheren und ein-
deutigen Belege fiir eine christliche Ordination in den Pastoralbriefen
finden, 1. Tim 4,14; 2. Tim 1,6. Ich mochte von der zweiten Stelle
ausgehen.

«Ich erinnere dich, das Charisma Gottes anzufachen, das in dir
ist durch die Auflegung meiner Hinde. Denn nicht hat uns Gott gegeben
das Pneuma der Furcht, sondern der Kraft und der Liebe und der
Besonnenheit. Schime dich des Zeugnisses unseres Herrn und meiner
Ketten nicht.» Die Vollmacht des Timotheus steht mit der Ordination
durch den Apostel in Zusammenhang. Damals hat er das Charisma
Gottes empfangen, eine besondere Zuwendung des Pneuma. Sie autori-
siert ihn zum Zeugendienst als Prediger. Zugleich ist er damit in beson-
derer Weise auch in die Leidensnachfolge gestellt, in der Bindung an
seinen Ordinator und durch ihn an Christus.

56 Als Gemeindeleiter der Hellenisten? Als ‘Evangelisten’? Eine neue Frage
ist es dann erst, was sich hinter dieser Uberlieferung an historischen Vorgingen
verbirgt.

57 Anders Lohse S. 79; zuriickhaltend auch RoLoOFF S. 225-227.



60 Die Ordination im frithen Christentum

Wenn man nach einer Analogie zu dieser Ordinationstheologie
sucht, bleibt in der Tat nur die rabbinische sémikah, genauer ihre Aus-
priagung, wie sie fiir uns vor allem mit Jochanan ben Zakkai seit 70 n.
Chr. deutlich wird. Mit ihr bestehen folgende Ubereinstimmungen:
Die Handauflegung verleiht Vollmacht und insoweit Pneuma; es handelt
sich nicht um Einweisung in ein vorgegebenes Amt — im Sinne der Inthro-
nisation —, sondern um einen personbezogenen Auftrag; zentraler Inhalt
dieses Auftrages ist die Bewahrung der Lehre, der mopafnxn, wie die
Pastoralbriefe sagen, also der abgeschlossenen Lehre, nicht einer stindig
weiterzuentwickelnden wapadootg 3.

Im Inhalt dieser Lehre besteht der fundamentale Unterschied,
daB es sich bei den Rabbinen um die Mose am Sinai iibergebene Tora
samt der ihr zugehérenden Halacha handelt, bei Timotheus um das
Christusevangelium. Aber man wird gerade bei den Pastoralbriefen
noch priziser sein miissen; es ist das paulinische Evangelium von der
Rechtfertigung, fiir das der Apostel mit seinem Leben und Sterben
selbst Zeuge war (1. Tim 1,12-16; 2. Tim 1,8-11; Tit 1,1-4).

Der Autor der Pastoralbriefe hat die Ordination in diesem Verstind-
nis nicht erfunden, sondern bereits vorgefunden, das zeigt 1. Tim 4, 14.
Hier ist die Rede von einer Handauflegung aufgrund eines Propheten-
spruches durch das Presbyterium. Man wird den formalen Widerspruch
zu 2. Tim 1,6 nicht aufheben kénnen °, aber er ist sachlich begriindet.
In der Gegenwart ordinieren eben nicht die Apostel, sondern das Kolle-

58 Auf dieses Interesse der Pastoralbriefe hat vor allem Hans Frhr. v. Cam-
PENHAUSEN hingewiesen, Polykarp von Smyrna und die Pastoralbriefe (1951).
Jetzt in: Aus der Frithzeit des Christentums. Studien zur Kirchengeschichte des
1. und 2. Jahrhunderts. Tiibingen 1963, S. 197-252. Zeitlich setze ich die Pastoral-
briefe allerdings frither an als Hans Frhr. v. Campenhausen.

59 D. Dausg, The New Testament and Rabbinic Judaism, S. 244 {., dem sich
Joachim Jeremias anschloB8, [IPEEZBYTEPION auBerchristlich bezeugt. In: ZNW
48, 1957, S. 127-132; zur Datierung der Pastoralbriefe. ebd. 52, 1961, S. 101-104,
jetzt in: Abba. Studien zur neutestamentlichen Theologie und Zeitgeschichte.
Gottingen 1966, S. 314-316, schlagt vor, 1. Tim 4,14 als Handauflegung zur Er-
langung der Presbyterwiirde zu verstehen. Das wire zwar unter Rickgriff auf
rabbinische Terminologie sprachlich moglich, wiirde aber den meines Erachtens
viel gravierenderen Widerspruch auslosen, daB Timotheus als Presbyter angesehen
wiirde, was er doch nach 1. Tim 4,12; 5,1 {.; 2. Tim 2,22; vgl. Tit 2,7 f. und Ign-
Mag 3,1 gerade nicht ist. Zu den Alten gehért man nach jiidischem Denken vom
60. Lebensjahr an; die semikah wurde bei den Rabbinen vom 40. Lebensjahr an
erteilt; vgl. auch Otto MicHEL, Grundfragen der Pastoralbriefe. In: Auf dem Grunde
der Apostel und Propheten. Festschr. Theophil Wurm. Stuttgart 1948, S. 83-99,
bes. 95 f.



Die Ordination im frithen Christentum 61

gium der Altesten. 2. Tim 1,6 macht deutlich, worin diese Ordination
ihren Ursprung und Grund hat. Es geht nicht um eine beliebige Bestal-
lung, sondern um Auftrag und Vollmacht, Prediger des Evangeliums
als Erbe des Apostels zu sein.

Damit stehen wir vor der Frage nach dem Verhiltnis von Ordina-
tion und Kirchenordnung. Die Pastoralbriefe zeichnen hier kein deut-
liches Bild. Offenbar ist ihr Autor an prizisen Einzelregelungen nicht
interessiert. Der oft beobachtete Unterschied zwischen der — fiktiven
— Adressatensituation in Ephesus und Kreta mag hinzukommen; im
einen Fall handelt es sich um die Ordnung in einer alten Gemeinde,
die bereits ihre Geschichte hat, im anderen um den Aufbau einer Kirche
im Missionsgebiet. Die Pastoralbriefe kennen das Bischofsamt — wenn
ich recht sehe, den einen Bischof in jeder Gemeinde ©° —, weiter Presbyter
und Diakone, ohne daB3 die klare Konstruktion des Ignatius sich schon
nachweisen lieBe. Timotheus wird einmal ‘Evangelist’ genannt (2. Tim
4,5). Aber eine geschichtlich greifbare Amtsbezeichnung ist das fiir
den Autor der Pastoralbriefe nicht, vielleicht nicht mehr. Lukas hat die
sieben ‘Evangelisten’ zu Diakonen umstilisiert, fiir den Autor der
Pastoralbriefe ist Timotheus, der Apostelschiiler, das Urbild des Bi-
schofs 1. Man wird also bei ihm davon ausgehen kénnen, dal der Bischof
ordiniert ist. Ob dies auch fiir andere Amtstrager gilt, wird nicht ganz
deutlich. Presbyter haben an sich wie die jiidischen Altesten die Aufgabe
‘vorzustehen’ (1. Tim 5,17), das entspricht Lukas und der spdteren
kirchlichen Praxis. Einige unter ihnen haben zusdtzlich Aufgaben im

60 Zur naheren Begriindung muf ich auch hier auf meinen in Anm. 30 ange-
kiindigten Aufsatz verweisen.

61 Etwas anders urteilt hier Harald HEGERMANN, Der geschichtliche Ort
der Pastoralbriefe. In: Theologische Versuche II, hrsg. v. J. Rogge — G. Schille.
Berlin 1970, S. 47-64, der bes. S. 56 ff. 2. Tim 2,2 mit Eph 4,11 verkniipft und im
‘Evangelisten’ als iibergemeindlichem Funktionstriger das Bindeglied zwischen
dem historischen Apostelschiiler und dem im Namen des Apostels schreibenden
pseudonymen Verfasser sieht. Diese Vermutung ist bestechend und leuchtet mir
auch im Blick auf die unmittelbare nachpaulinische Situation ein: Die Paulus-
schiiller werden die Arbeit des Apostels unter seiner Autoritit fortgefithrt haben.
Dies ist eine wichtige Beobachtung zur Entstehung der Deuteropaulinen. Aber der
Verf. der Past kennt m. E. kein iibergemeindliches Amt mehr, nicht einmal Lehrer
werden erwiahnt. Damit gewinnt aber die merkwiirdige Beharrlichkeit, mit der
die Past die ‘Jugend’ des Timotheus oder Titus postulieren (vgl. Anm. 59) eine
Schliisselfunktion, sie miissen als Reprdsentanten eines Amts gelten, fiir das die
fiir ‘Alteste’ selbstverstindliche Altersgrenze nicht gilt; das kann dann nach Lage
der Dinge nur der Bischof sein.



62 Die Ordination im frithen Christentum

Bereich von Wortverkiindigung und Lehre. Auch dazu gibt es iibrigens
jidische Analogien: ein Rabbi, der die sémikah empfangen hat, konnte
auch zum Gemeindevorsteher gewihlt werden 2. Derartigen Lehrern
unter den Presbytern steht es dann zu, ihren Lebensunterhalt von der
Gemeinde zu bekommen — der Autor der Pastoralbriefe beruft sich hier-
fiur wie Paulus 1. Kor 9,9, und wohl von ihm abhingig, auf die Tora
Dt 19,15 93, In diesem Zusammenhang des rechten Verhaltens gegen-
iiber Altesten steht dann die Mahnung: «Lege niemandem zu schnell
die Hande auf» (5,22). Vielleicht kann man daraus entnehmen, daB
auch Presbyter, zumindest die, von denen es heillt, daB} sie ‘doppelter
Ehre wert’ seien (5,17), ordiniert werden *.

Es scheint mir moglich, aus diesen knappen Notizen doch ein
geschichtliches Bild zu gewinnen. Zwar lassen sich die ersten Ansitze
zu einer Handauflegung, nicht als Segens- oder Heilungsgestus sondern
als Beauftragungsritus, unter den Christen weder sicher datieren noch
~lokalisieren, wenn auch paldstinensischer Ursprung anzunehmen ist.
Damit wird es auch schwierig zu kldren, wie weit hier das zeitgenossische
Vorbild einer pharisidischen semikah in der Zeit vor der Tempelzersto-
rung einwirkte, oder ob auch die von den Rabbinen gleichfalls angezo-
genen Schriftbelege aus der Mosezeit unmittelbar aufgenommen worden
sind. Diese Ansdtze reichen immerhin anscheinend bereits in die Epoche
zuriick, die wir als die apostolische Zeit bezeichnen, also vor dem Mérty-
rertod des Herrenbruders Jakobus, des Paulus und des Petrus. Doch
die Aufgabe, die apostolische Botschaft zu bewahren, stellte sich natur-

62 LousE S. 57 £.

63 Dt 19,15 scheint in rabbinischer Exegese im Regelfall wortlich verstanden
worden zu sein; eine Ausdeutung auf ‘Amtstriger’ ist auch im hell. Judentum
nicht belegt; also diirfte der Autor der Past hier auf Paulus zuriickgreifen.

64 Wahrscheinlich ist uns 1. Tim 6,11-16 auch der Kern einer Ordinations-
pardnese erhalten, so Ernst KAseMaNN, Das Formular einer neutestamentlichen
Ordinationspardnese (1954). Jetzt in: Exegetische Versuche und Besinnungen
1. Gottingen 1960, S.101-108, dem Norbert Brox in seinem Kommentar mit
iiberzeugenden Argumenten folgt: Die Pastoralbriefe, tibers. und erklart von
N. Brox (Regensburger NT). Regensburg 1969, S. 211-219. Es bleiben allerdings
auch Schwierigkeiten, nicht zuletzt, weil ein ‘Bekenntnis’ bei der Ordination in
altkirchlicher Zeit sonst kaum belegt ist und auch das Verhidltnis von Taufe und
Bekenntnis nach dem Einspruch Hans Frhr. v. CAMPENHAUSENS, Das Bekenntnis
im Urchristentum. In: ZN'W 63, 1972, S. 210-253, der Uberpriifung bedarf. Aller-
dings lassen sich diese Probleme meines Erachtens losen. Bemerkenswert scheint
mir immerhin zu sein, daB sich die einzige mir bekannte frithe Analogie in den
judenchristlichen Kerygmata Petrou, einer der Quellenschriften der Pseudokle-
mentinen findet, in der Verpflichtung der Lehrer am Wasser, cont. 1,24, 3.



Die Ordination im frithen Christentum 63

gemil erst jetzt, in der nachapostolischen Zeit, die auch mit der Epoche
nach der Zerstérung des zweiten Tempels zusammenfillt 5.

Wir kénnen dies am deutlichsten dort beobachten, wo es um das
Erbe des umstrittensten Mannes der apostolischen Zeit ging, jenes
Saul, den der Herr selbst vor Damaskus berufen hatte. Seine Schiiler
hielten seinen Namen und seine Theologie fest, auch gegen Paldstinen-
ser, die — im Gefolge des jiidischen Krieges als Fliichtlinge nach Klein-
asien verschlagen wie der Apokalyptiker Johannes — seinen Namen nicht
nannten und die theologischen Ansidtze der paldstinensischen Christen-
heit in urspriinglich paulinisches Missionsgebiet verpflanzten %. Auch
derartige Propheten werden eine Ordnung gekannt haben, in der die
Aufnahme in den Kreis oder selbst eine Nachfolge geregelt war, nur
wissen wir nichts dariiber. Die Pastoralbriefe lassen gleichfalls diese
neue Welle paldstinensischen Einflusses erkennen 7. Gerade die s®mikah
war ein Sondergut Palédstinas. Die Paulusschiiler greifen diese Ordnung
auf und durch sie ist die Ordination zum Allgemeingut der Kirche
geworden.

Das Bindeglied zwischen der rabbinischen sémikah und der Ordina-
tion der Pastoralbriefe ist es, daB3 nun, da die alten Autorititen dahin-
gesunken waren, dies als entscheidende Aufgabe fiir alle Zukunft bis
zum Ende der Welt heraustritt, die Lehre zu bewahren. Das schlieBt
die Pastoralbriefe mit dem etwa gleichzeitigen Matthdus-Evangelisten
zusammen. Auch fiir ihn ist die Berufung auf Geist und Prophetie
fragwiirdig geworden, zumindest zuriickgetreten. Aufgabe der Sendboten
des Auferstandenen ist nun ebenfalls die Bewahrung des Wortes. Aber
darunter versteht der Evangelist nicht das Kerygma eines Apostels, son-
dern die Worte Jesu; Sein Auftrag fiir alle Volker ist: «Lehret sie halten
alles, was ich euch befohlen habe» (Mt 28,20). Das ist nun sicher kein

65 Vgl. hierzu jetzt C. K. BARRET, Pauline Controversies in the Post-Pauline
Period. In: NTS 20, 1974. S. 229-245.

% Die Gegner der Pastoralbriefe scheinen mir wesentlich Apokalyptiker
und Enkratiten paldstinensischer Herkunft zu sein.

67 Darauf hat Wolfgang Nauck in seiner in Anm. 35 genannten Diss. hinge-
wiesen; vgl. auch Anm. 64. Man koénnte sogar vorsichtig fragen, ob nicht auch
im Umkreis der Ordination Einwirkungen gerade prophetischer Traditionen greif-
bar werden; 8t mwpopnteiag in 1. Tim 4,14 rechnet mit einem Prophetenspruch,
also auch anwesenden Propheten bei der Ordination. Das klingt eher ‘johanneisch’
als ‘paulinisch’. Auch daB Jesus nach 1. Tim 6,13 das ‘gute Bekenntnis’ vor Pon-
tius Pilatus ablegte, erinnert an Joh 18,28-19,5, nicht die synoptische Passions-
tiberlieferung.



64 Die Ordination im frithen Christentum

unaufhebbarer Gegensatz zur Paulusschule 72, aber verdeutlicht doch,
daB christliche Ordination als Bindung an den apostolischen Auftrag
ihren Ursprung dort hat, wo das Evangelium Christi durch die aposto-
lische Sendung vermittelt ist. Das ist paulinische Theologie und blieb
als sein Erbe auch unter seinen Schiilern lebendig. Damit wird aber
nun auch inhaltlich die Entsprechung zur rabbinischen s®mikah be-
grenzt. Der christliche Prediger, der Bischof, ist nicht Jurist, weil es
eben um das Evangelium geht. Aber man wird besser umgekehrt for-
mulieren: die vielfiltigen Ansitze, Amter und Ordnungen in der Kirche
zu entwickeln, erhalten ihre letzte Legitimation nicht darin, dal3 natiir-
lich auch die Kirche als Sozialverband der Ordnung bedarf, sondern
daB sie davon lebt, dal3 die Botschaft von dem durch Christus gewirkten
und er6ffneten Heil in ihr weitergeht. Das ist eine geistliche Aufgabe,
wie es der Beschreibung des apostolischen Amtes des Neuen Bundes
durch Paulus entspricht (2. Kor 3,4-18), weit iiber das hinaus, was
die Pastoralbriefe selbst aussagen %. Aber durch die Riickbindung des
Amtes in der Kirche an den die Kirche tragenden Ursprung in der
Ordination wird es zum apostolischen Amt. In diesem Sinne impliziert
Ordination auch Sukzession %, apostolische Sukzession, die nicht not-

67a: Auf die Analogie zwischen Mt und den Past wies auch bereits H. Heger-
mann a. a. O. (Anm. 61) hin. Um zu verstehen, weshalb die Christenheit im einen
Fall auf das Wort Jesu, im anderen auf das seines Apostels verpflichtet wird, wird
man auch auf den radikaleren Bruch mit den jiidischen Diasporagemeinden im
paulinischen Missionsgebiet und die damit zusammenhdngende unterschiedliche
Kirchenstruktur hinweisen missen. Es ist eine naheliegende Vermutung, daB
christliche Lehrer, wie sie doch auch das Mt-Evangelium voraussetzt, zuerst die
Gelehrten-semikah in Analogie zum pharisidischen Rabbinat i{ibernahmen. Ich
halte es fiir durchaus wahrscheinlich, da die Wander-Charismatiker der Did in
diesem Sinne ‘ordiniert’ waren. Aber dies ist nicht der Ursprung der kirchlichen
Ordination. Die ‘zuverldssigen Menschen’, denen Timotheus nach 2. Tim 2,2 das
weitergeben soll, was er von Paulus gehort hat, sind doch nicht andere Leute als
die kirchlichen Amtstrager, von denen die beiden anderen Briefe sprechen. Hier
ist die Apostolizitit und Gemeindebezogenheit der Ordination angelegt, die sich
in der alten Kirche durchsetzen wird, auch wenn das Ordinationsverstindnis der
Past noch umfassender blieb.

68 Diese Sdtze versuchen eine Antwort auf die naheliegende Frage anzuvi-
sieren, ob denn das geistliche Amt nicht sehr viel umfassender zu verstehen sei,
als es in einer Autorisierung zur Lehre zum Ausdruck komme. So hatte schon
Pierre Benoit O. P. in seiner Rezension der Arbeit von Lohse gefragt: «Il a raison
d’éclairer 'ordination chrétienne par ses antécédents judaiques, mais il a tort de
la réduire a la dimension de ceux-ci», RB 61, 1954, S. 298-299, jetzt in: Exégeése
et Théologie I1. Paris 1961, S. 247-249.

69 Dies ist besonders von Heinrich ScHLIER betont worden, Die Ordnung der



Die Ordination im frithen Christentum 65

wendig Amtsnachfolge ist und nicht der Inthronisation bedarf. Inso-
fern geht es in der Ordination nach den Pastoralbriefen nicht nur um
innerkirchlichen Dienst, sondern auch um das apostolische Amt in der
Welt. Dies ist zum SchluB3 noch kurz zu entfalten.

6. Die Amter der Kirchenordnung Hippolyts sind an den inner-
kirchlichen Diensten orientiert; wir haben gesehen, daf} sie als Leitlinie
ihrer Bewertung auf den eucharistischen Gottesdienst bezogen sind.
Weiter sind sie sehr viel starker als Geistesgaben, Charismen, beschrie-
ben als in den Pastoralbriefen. Hier kommen offenbar noch andere
Traditionen zum Zuge, als wir sie bei den Paulusschiilern konstatieren
konnten, deren Schriften in unser Neues Testament aufgenommen wor-
den sind. Ein Vergleich zwischen den Pastoralbriefen und der Kirchen-
ordnung Hippolyts wird auch dadurch erschwert, daf3 keine Zwischen-
glieder erhalten sind. Diese Liicke von einem Jahrhundert wird auch
nicht durch den ersten Klemensbrief oder Ignatius von Antiochien aus-
gefiillt, denn dort finden wir zwar mancherlei iiber kirchliche Amter,
aber keine Erwihnung der Ordination. Das ist wohl doch nicht nur
Zufall. Die Ordination der Pastoralbriefe zielte auf verbindliche Lehre;
das Amt des Bischofs ist fiir Ignatius aber nun doch primér nicht Predigt-
oder Lehramt. Auch die Kirchenordnung Hippolyts setzt, wie gesagt,
den Akzent anders als die Pastoralbriefe. Dennoch lassen die Ordina-
tionsformulare dieser Schrift einen Zusammenhang mit der rabbinischen
sémikah noch deutlich erkennen. Belege hierfiir sind die schweigende
Handauflegung vor dem Konsekrationsgebet iiber dem Bischof 70 —
auch der spiter belegte Brauch, daBl jeweils im Regelfall drei Bischofe
eine Bischofsweihe vorzunehmen haben, hat Analogien in der rabbi-

Kirche nach den Pastoralbriefen. In: Glaube und Geschichte, Festschr. Friedrich
Gogarten. Gieen 1948, S. 38-60, jetzt in: Die Zeit der Kirche. Freiburg 19582,
S. 129-147, vgl. jetzt auch Georg Gunter BLuMm, Tradition und Sukzession. Studien
zum Normbegriff des Apostolischen von Paulus bis Irendus (Arb. z. Geschichte u.
Theologie des Luthertums 9). Berlin und Hamburg 1963, bes. S. 55-59. Die Pasto-
ralbriefe setzen eine Lehrsukzession von Paulus her voraus, an einer Amtssukzes-
sion sind sie noch nicht interessiert.

70 Hippolyt c. 2 sieht vor, daB3 zur Bischofsordination an einem Sonntag die
Gemeinde mit dem Presbyterium und den anwesenden Bischdfen zusammen-
kommt: «Consentientibus omnibus inponant super eum manus, et praesbyterium
adstet quiescens. Omnes autem silentium habeant orantes in corde propter discen-
sionem spiritus.» Dann erst spricht einer der anwesenden Bischéfe unter Handauf-
legung das Konsekrationsgebet (S. 119, 18 f. Tidner; S. 4 Botte). Das ist natiirlich
eine ausschlieBlich traditionsgeschichtliche Ableitung dieser ‘doppelten’ Handauf-
legung; was der Brauch fiar Hippolyt bedeutet, bedarf eigene~ Uberlegungen.

b



66 Die Ordination im frithen Christentum

nischen Tradition 7 — und die schon mehrfach herangezogene Beob-
achtung, daB das Gebet der Presbyterweihe auf eben jene Altesten-
Einsetzung zuriickgreift, die auch den Rabbinen als Begriindung des
sémikah galt.

DaB bei Hippolyt die einzelnen Amter, zu denen ordiniert wird,
starker auf Pneuma bezogen sind, hingt wohl auch damit zusammen,
daB es hier eben um die Institutionalisierung der innergemeindlichen
Dienste geht, also dessen, was Paulus die Charismen genannt hatte.
Die Pastoralbriefe fragen stirker nach der Fortsetzung der apostolischen
Sendung in die Welt. Nun sind ‘Wort” und ‘Geist’ sicher keine Alter-
native. Die unterschiedliche Akzentuierung ist aber nicht zu bestreiten.
Als gemeinsame Uberzeugung 1iBt sich herausheben, daB kirchliche
Verantwortung nicht aus natiirlicher Begabung erwichst, nicht an ein
bestimmtes Lebensalter oder die Zugehdrigkeit zu einer bestimmten
Familie gebunden ist — und seien es die Herrenverwandten wie in Pa-
listina —, sondern aus einer Gabe Gottes, die Auftrag ist und den
Beauftragten fiir sein Leben ermidchtigt und verpflichtet, eben in der
Ordination.

Damit steht auch eine Verdnderung im Verstindnis der Handauf-
legung in Zusammenhang. Als Weitergabe der Weisheit, des Geistes,
vom Ordinator auf den Ordinanden 72 wird man die énifecoig T@v yetp@dv
schon in den Pastoralbriefen nicht angemessen beschreiben kénnen; das
yoetopo des Timotheus ist nicht vom Apostel auf ihn weitergeflossen.
Auch als ‘Amtsgnade’ ist es Gabe Gottes und pneumatischer Art. Es
besteht nicht der geringste Anlafl, das Wort in dieser Hinsicht hier
anders zu verstehen als bei Paulus, von dem der Autor es wohl doch
hat 73, Deshalb wird die christliche Ordination nicht schweigend voll-
zogen, die Gabe wird erbeten. Schon fiir die von Lukas aufgenommene
Tradition gehorten Handauflegung und Gebet zusammen 7*; dal die
Pastoralbriefe von diesem Gebet nicht reden, ist sicher bemerkenswert,
laBt aber kaum Riickschliisse auf den von ihnen vorausgesetzten tat-
siachlichen Brauch zu. Je stirker diese Sicht des Zusammenhanges von

71 Vgl. LonsE S. 65; im Hintergrund dirfte der alte Rechtsgrundsatz Dt 19,15
stehen, der fiir die Giiltigkeit eines Urteils die Aussage zweier oder dreier Zeugen
fordert.

72 Vgl. dazu die Definition von D. Daube, hier Anm. 40.

73 Zur Verbreitung des Wortes und dem paulinischen Sprachgebrauch zuletzt
Hans CoNzELMANN, Art. yaptopae ThWDNT IX (1971), S. 393-397.

4 Apg 6,6; 13,3; hierauf hatte bereits LoHsE S. 92 hingewiesen. Gerade dal
diese Wendungen so formelhaft klingen, 148t auf festen Brauch schlieBen.



Die Ordination im frithen Christentum 67

Geist und Ordination auch das christliche Ritual prigte, desto weniger
konnte ein Interesse daran bestehen, ‘Handaufstemmung’, mit beiden
Hinden vollzogen, und ‘Handauflegung’ als Segensgestus klar zu unter-
scheiden. Hippolyt spricht nur noch vom Auflegen einer Hand 7>. Dal}
dennoch die Moglichkeit blieb, diesen Ritus miBzuverstehen, sollte sich
in Afrika im Ketzertaufstreit und vor allem im donatistischen Schisma
zeigen. Hier hat erst die Theologie Augustins Kliarung gebracht. Im
Osten ist der Ursprung des Charismas des Amtsinhabers deutlich in der
alten Ordinationsformel ausgesprochen, die noch heute in Gebrauch
ist und nach Bernard Botte schon im 4. Jahrhundert im Bereich Antio-
chiens nachzuweisen ist: «Die gottliche Gnade, die immer heilt, was
krank ist, und ausfiillt den, der Mangel hat, hat NN zum Bischof
von ... erwiahlt. LaB3t uns also fiir ithn beten, dal3 iiber ihn komme die
Gnade des HI. Geistes» 7°. Diese Formel macht im iibrigen noch einmal
unmiBverstindlich klar, dal Ordination nun im Regelfall Einweisung
in eine freigewordene Stelle ist, wie es ja auch schon Hippolyt zumindest
im Bischofsweihegebet voraussetzt. Dies fithrt uns wieder zu den Pasto-
ralbriefen zuriick.

Ein Vergleich zwischen ihnen und Hippolyt oder der zitierten
griechischen Formel lehrt, daB christliche Ordination urspriinglich —
wenn wir die Pastoralbriefe hier ansetzen diirfen — eigentlich doch
nicht primir auf Einsetzung in vorgegebene kirchliche Stellen zielte.
Das ist auch spdter nicht vergessen worden. Es gab neben dem Orts-
bischof frith und im Mittelalter erneut den Missionsbischof, den Missio-
nar, der nicht von einer Gemeinde gewdhlt ist, sondern sie sich erst
erpredigt und sammelt 77. Auch er ist gesandt wie der Gemeindehirte.
Hier liegt auch das Recht der im Mittelalter angelegten und in der

75 D.h. die Form der Handauflegung verliert an Bedeutung. Diese Ver-
dnderung des Ritus gegeniiber der Ursprungssituation entspricht genau dem
Zurucktreten der Frage nach dem korrekten Vollzug, der Applikation des Wassers,
bei der Taufe, vgl. dazu meine ‘Geschichte des Taufgottesdienstes’ (vgl. Anm. 13),
S. 45-48. :

76 J. Goar, EdyoAéyiov sive Rituale Graecorum. Venedig 1730, Nachdr.
Graz 1960, S. 250, vgl. 208 (Diakon) und 242 (Presbyter); dazu B. BorTte OSB,
La formule d’Ordination «La Gréce divine» dans les Rites Orientaux. In: L’Orient
Syrien 2, 1957, S. 285-296.

77 Missionsbischofe sind in der alten Kirche allerdings nur in den Randzonen
des Imperiums bezeugt, vgl. jetzt auch meinen Beitrag: Das christliche Leben und
die Mission in der frithen Kirche. In: Kirchengeschichte als Missionsgeschichte I:
Die alte Kirche, hrsg. von H. Frohnes u. U. W. Knorr. Miinchen 1974, S. 94-128,
hier S. 99 f. Anders steht es dann im abendldndischen frithen Mittelalter.



68 Die Ordination im frithen Christentum

Neuzeit Brauch gewordenen, nicht auf eine Stelle bezogenen, in diesem
Sinne also absoluten Ordination. Hierin griindet auch die schon mittel-
alterliche und dann reformatorische These von der Gleichstellung aller
Amtstriger, die die volle Ordination erhalten haben — unbeschadet unter-
schiedlicher Aufgaben, auch unterschiedlicher hierarchischer Funktionen.

Es bleibt die Frage, was davon zu halten sei, daB3 eine Ordnung,
die zuerst anscheinend nur in einem bestimmten Gebiet der Christen-
heit, ja einer ‘Schule’ in einer bestimmten Situation entstanden ist,
nun zur festen Institution in der allgemeinen Kirche geworden ist. Gilt
aber nicht das gleiche auch fiir Beichte und Absolution? Wenn wir auf
die Vollzugsform sehen, trifft Ahnliches sogar fiir Taufe und Abend-
mahl zu. Der Sendauftrag des Herrn an seine Kirche, den auch erst die
nachapostolische Generation ausdriicklich formuliert hat, fand in der
Ordination durch Handauflegung eine Form, die Bindung an den aposto-
lischen Ursprung der Lehre, das Angewiesensein auf den Geist Gottes
und die Beschlagnahme von Menschen durch diesen Sendauftrag fiir
ihr ganzes Leben aussagt. Es hat seinen guten Sinn, daBl in der Kirche -
anders als im alten Rabbinat — Gemeindeleitung, nun durch Wortverkiin-
digung und Sakramentsverwaltung, und Ordination zusammengehéren.

Die schon altkirchliche und vor allem dann mittelalterliche Ver-
wendung der Worte ieped oder sacerdos fiir den Bischof, spiter auch
den Presbyter, legt es nahe zu fragen, ob im Ordinationsritual Anklinge
an die alttestamentliche Priesterweihe zu finden seien. Im Blick auf
die frithe Liturgiegeschichte kann die Antwort nur negativ lauten. Gewil3
konnte der christliche Amtstriger gelegentlich Funktionen des Priesters
vor der Tempelzerstérung itbernehmen — vom Rabbi gilt ja das gleiche 3.
Aber fiir die frithe Kirche stand es doch fest, daB3 die Priesterweihe der
Christen die Taufe ist 7. Man kann fragen, ob nicht die Ordination auf
die Taufe zuriickgreift; Argumente hierfiir lieBen sich aus den Pastoral-
briefen und Hippolyt beibringen 8. Aber das wire ein eigenes Thema.

78 Fiur die Rabbinen vgl. hier Anm. 48; fiir christliche Amtstrager Did 13,2;
151 L.

7 Dazu meine Geschichte des Taufgottesdienstes (Anm. 13), S.27-30. In
Ostsyrien finden sich dann allerdings auch schon frithe Versuche, Verbindungs-
linien zwischen der alttestamentlichen Priesterweihe und der christlichen Ordina-
tion in der Weise zu ziehen, daB3 diese Gabe Gottes an das alte Bundesvolk nun
auf Christus iibergangen sei und von ihm dann die Ordination ihren Anfang ge-
nommen habe.

80 Fir die Pastoralbriefe vgl. Anm. 64; im AufriB der Kirchenordnung
Hippolyts steht die Taufe am Ende der Ordinationen und Diensteinweisungen



Die Ordination im frithen Christentum 69

So wichtig eine derartige Verkniipfung von Ordination und Taufe ist,
so wiirde die stdrkere Beriicksichtigung der Liturgiegeschichte doch
erhirten, daB3 Ordination nicht einfach Ausfaltung der durch die Taufe
geschenkten Gotteskindschaft ist, sondern im apostolischen Auftrag
der Evangeliumsverkiindigung wurzelt.

Der reformatorische und dann allgemein abendlindische theolo-
gische Riickgriff auf die alte Kirche hat das mittelalterliche Verstdndnis
des sacramentum ordinis iiberwunden, in allen Konfessionen. Ordina-
tion ist nicht Belehnung, sondern Sendung. Deshalb ist in allen unseren
Kirchen auch die Handauflegung wieder zum Kernritus der Ordination
geworden. Darin, dall es verschiedene Aufgaben in der Kirche gibt,
verschiedene Charismen, sollten wir Hippolyt und damit auch Paulus
folgen. Dal3 der Grund fiir alle Ordnung in der Kirche und die Sendung
der Kirche in die Welt das Christusevangelium ist, und die Weitergabe
dieses Evangeliums die Aufgabe, mit der eine Gemeinschaft, die sich
Kirche nennt, steht oder fillt, das kénnen wir von dem groBen Paulus-
schiiler lernen, dem wir die Pastoralbriefe verdanken, und das wird
eben durch die recht verstandene Ordination immer neu prokiamiert.

als das Geschehen, in dem der Laienchrist zu dem autorisiert wird, was er in der
Kirche zu tun hat. Aber dieser gesamte Problemkreis bediirfte einer ausfiithr-
licheren Untersuchung. Die Frage der Sakramentalitit der Ordination habe ich
nicht angeschnitten; unser Sprachgebrauch im Blick auf ‘Sakrament’ entstammt
dem frithen Mittelalter. Ob und in welchem Sinne die Ordination ein Sakrament
genannt werden kann, 148t sich nicht isoliert durch einen Riickblick auf ihren
Ursprung, sondern nur im Rahmen einer systematischen Besinnung auf ihr — im
Ursprung zutage getretenes — Wesen und die mit dem jeweiligen Sprachgebrauch
verbundenen Intentionen kliren.



	Die Ordination im frühen Christentum

