
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 1-2

Artikel: Die Ordination im frühen Christentum

Autor: Kretschmar, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760410

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georg Kretschmar

Die Ordination im frühen Christentum*

1. Das Wort Ordination im kirchlichen Sprachgebrauch des Abendlandes

geht auf das 'sacramentum ordinis' des Mittelalters zurück 1.

Bekanntlich gliederte es sich in sieben Stufen, von den niederen Weihen
oder gar von der vorausgehenden allgemeinen Klerikatsweihe bis zur
Priesterweihe im eigentlichen Sinne. Die entscheidende Funktion des

Klerus in der Gesellschaft ist der Gottesdienst, genauer die Eucharistie,
auf sie waren alle Weihegrade hin ausgerichtet. Deshalb war auch die
Weihe des Priesters, der die Vollmacht hat, «das Sakrament des Leibes
und Blutes Christi am Altare Gottes zu vollziehen»2, die oberste Stufe
des Weihesakramentes. Über die Frage, welche Handlung bei der jeweiligen

Konsekration den dieser Stufe entsprechenden 'character spiri-
tualis' einpräge, hatte sich noch keine einheitliche und abschließende

Meinung ausgebildet. In der Regel galt nach gallischer Tradition die

Überreichung des für die jeweilige Funktion charakteristischen Gerätes
als der eigentliche Ordinationsritus, also beim Diakon die Darreichung
des Evangelienbuches, beim Priester die Übergabe von Kelch und

* Überarbeiteter Text eines Referates, das am 10. Mai 1974 in Freiburg/
Schweiz gehalten wurde. Das Referat fand statt im Rahmen eines während des
akademischen Jahres 1973-74 von den Theologischen Fakultäten der Universitäten

Bern, Freiburg, Genf, Lausanne und Neuenburg gemeinsam durchgeführten
patrologischen Forschungsseminars über das Thema: «Die apostolische Sukzession
in den drei ersten christlichen Jahrhunderten». Das Seminar stand unter der
Leitung der Professoren W. Rordorf, Neuenburg, und D. van Damme, Freiburg.

1 Ludwig Ott, Das Weihesakrament (Handbuch der Dogmengeschichte,
hrsg. von M. Schmaus - A. Grillmeier - L. Scheffczyk, Bd. IV, fasc. 5). Freiburg
1969, S. 40-111; Bruno Kleinheyer, Die Priesterweihe im Römischen Ritus
(Trierer Theologische Studien 12). Trier 1962.

2 Petrus Lombardus, sent. IV 24,9: «Ad presbyterum autem pertinet
sacramentum corporis et sanguinis domini in altari dei conficere, orationes dicere, et
dona dei benedicere.»



36 Die Ordination im frühen Christentum

Patene. Dieses Ritual ist nur aus der Analogie zu den Zeremonien des

Lehenswesens zu verstehen - aber so war es eben auch ein den

Zeitgenossen verständliches Ritual. Das 'sacramentum ordinis' umfaßt im
weiteren Sinne alle sieben Weihegrade - der Episkopat gilt in der Regel
nicht als eigener ordo. Im engeren Sinne ist die Ordination die Priesterweihe

durch eben die Übergabe von Kelch und Patene. Obgleich es

kanonistisch festgelegt ist, daß keine Weihe ohne 'mensa' vorgenommen

werden sollte, also daß der Ordinand bereits über eine Stelle
verfügt, so ist der Akt der Ordination doch nicht eigentlich auf einzelne
Gemeinden bezogen, sondern auf die Funktion des Klerus und damit
der Kirche in der Welt.

In der Neuzeit hat sich diese Sicht von Amt und Ordination
tiefgreifend gewandelt, das gilt für die Reformation wie den nachtriden-
tinischen Katholizismus. Diese im einzelnen hier nicht darzustellenden

Veränderungen hängen alle mit einem neuen Rückgriff auf die frühe
Kirche zusammen, für den gerade das Studium der griechischen Väter
wichtig war3. Deshalb sei hier die Frage eingeschoben, ob es ein griechisches

Äquivalent zur lateinischen 'ordinatio' gibt. In dem 'Bekenntnis
des Petrus Moghilas', das 1643 aufgrund eines Synodalbeschlusses in
Jassy von allen griechischen Patriarchen gebilligt worden ist, taucht
dort, wo die Lateiner des Mittelalters 'sacramentum ordinis' sagten,
der Begriff îspouûvr) auf (Frage 109) : «Das Priestertum, das auch Mysterium

ist, wurde den Aposteln durch Christus übertragen. Und durch
ihre Handauflegung geschieht bis zum heutigen Tage die ^siporovla» 4.

Im weiteren wird deutlich, daß diese tepocnivv) im Vollsinn des Wortes

3 Das Material hierzu für die nachtridentinische römisch-katholische Theologie
bei Ott S. 134 f. ; für die Anglikaner vgl. Norman Sykes, Old Priest and New
Presbyter. Cambridge 1957; J. Hughes, Zur Frage der anglikanischen Weihen
(Questiones disputatae 59). Freiburg 1973, S. 81 f.; für die Kirche der Wittenberger

Reformation hoffe ich demnächst den Nachweis für die genannte Behauptung
vorlegen zu können.

4 Ich zitiere nach der Ausg. von Jon Michalcescu, Die Bekenntnisse und
die wichtigsten Glaubenszeugnisse der griechisch-orientalischen Kirche. Leipzig
1904, S. 74. Auch die Confessio Dosithei von 1672 spricht von Eepooùv7) (ebd. S. 169).
Patriarch Jeremias II. hatte in seinem ersten theologischen Schreiben an die Tübinger

lutherischen Theologen 1576 zu Conf. Aug. VII ebenfalls sieben Mysterien
aufgezählt, gebraucht hier aber sofort das Wort ^eipoTovia; die Tübinger
übersetzten dies mit 'manus impositio' ins Lateinische, was nicht ganz korrekt war;
dt. Übers, von H. Schaeder in: Wort und Mysterium (Dokumente der Orthodoxen
Kirchen zur ökumenischen Frage, hrsg. vom Außenamt der EKD, Bd. II), Witten
1968, S. 69.



Die Ordination im frühen Christentum 37

auf den Episkopat zielt. Gegenstück zur Ordination ist also offenbar
XsipoTovfa, sie wird durch Handauflegung vollzogen. Was Ordination
ist, zeigt sich primär beim Bischof, nicht beim 'sacerdos' des lateinischen

Mittelalters, also dem Presbyter.
2. Dieses Bild, das die Griechen der frühen Neuzeit entwerfen, ist

in der Tat bereits altkirchlich. Schon die Apostolische Tradition
Hippolyts verwendet das Wort Cheirotonie mit der gleichen Bedeutung 5.

Hippolyt unterscheidet bei den einzelnen Ständen, Ämtern und Charismen

drei Weisen der Einsetzung: Bei einem Bischof, einem Presbyter,
einem Diakon gebraucht seine Kirchenordnung eben ysipoiovzlv. Bei
einer Witwe und einem Lektor heißt es xa01cTaa0at - auch den Subdia-
kon muß man hierzu rechnen, das entsprechende Verb lautet bei ihm
ôvopâÇeTai. Und schließlich gibt es Leute, die einen besonderen Rang
in der Gemeinde haben, ohne daß der Bischof überhaupt dazu beiträgt:
da ist der Asket, in der Regel wohl ein junges Mädchen (rcapôsvoç), ihr
Entschluß allein macht sie zur kirchlichen Asketin (c. 12) ; weiter der

Mann, dem offenbart wird, daß er das Charisma des Heilens besitzt,
von ihm heißt es: «der Sachverhalt selbst wird enthüllen, ob er die
Wahrheit gesagt hat» (c. 13) ; schließlich gehört in diesen Zusammenhang
der Sonderfall des Konfessors, auf den noch zurückzukommen ist.

Hippolyt hat für diese Differenzierungen bereits eine ausgeformte
Theorie. Das liturgische Kriterium ist der Vollzug oder das Unterbleiben

der Handauflegung. Daß sie bei der dritten Gruppe entfällt, leuchtet
unmittelbar ein. Bei der zweiten Gruppe bedarf es allerdings besonderer

Begründungen. Im Zusammenhang der Bestallung einer Witwe heißt
es ausdrücklich: «Eine Witwe wird nur durch ein Wort eingesetzt» -
der Text ist nur koptisch erhalten, griechisch lautete er offenbar
xaOtaTocToci; sie wird also gleichsam 'ernannt'. Hippolyt fährt fort:
«... und dann schließt sie sich den anderen (Frauen im Witwenamt) an.
Ihr wird aber nicht die Hand aufgelegt, weil sie nicht die 7tpoa<pcpà

darbringt und keine (spezielle Aufgabe der) Liturgie hat. Die yzipo-rovloL

aber geschieht beim Klerus wegen der Liturgie. Die Witwe wird aber
für das Gebet eingesetzt; dies jedoch steht allen (d. h. der ganzen
Gemeinde) zu» (c. 10). Bischöfliche Ernennung ist auch beim Subdiakon
vorgesehen (c. 13). Beim Lektor heißt es - der Text ist auch griechisch
erhalten -: «Ein Lektor wird eingesetzt, indem der Bischof ihm das

5 Ich zitiere nach der Ausgabe: La Tradition Apostolique de S. Hippolyte,
essai de Reconstitution par Bernard Botte (LQF 39). Münster 1963.



38 Die Ordination im frühen Christentum

Buch gibt, er erhält nämlich nicht die Handauflegung» (c. 11) 6. Das

mag bereits an das gallische Ritual des lateinischen Mittelalters
erinnern. Aber die Übergabe des Buches ist hier noch nicht zeremoniell

zu verstehen, geschweige denn in Analogie zum Ritual des Lehnwesens,
sondern meint, daß der Lektor nun tatsächlich dieses 'Buch', Rollen
oder Codices des Alten Testamentes, der Evangelien, der Paulusbriefe

usw. verwaltet. Vom Beginn der diokletianischen Verfolgung in Afrika
302 sind genaue Protokolle erhalten, aus denen hervorgeht, daß die

heiligen Schriften zumindest in diesen Provinzen tatsächlich in der Regel

von den Lektoren in deren Wohnungen aufbewahrt worden sind 1.

Doch zurück zum ^etpoxovstv, das übrigens der alte lat. Übersetzer
des 4. Jahrhunderts auch mit 'ordinäre' wiedergibt. Das Wort bezeichnete

im Griechischen ursprünglich die Wahl - sie erfolgte wohl durch
Handzeichen 8. Inzwischen war bei den öffentlichen Behörden an ihre
Stelle längst die Ernennung durch die jeweilige Oberbehörde getreten.
Man muß das Wort also im Deutschen etwa durch 'Amtseinsetzung'
wiedergeben, das lat. Äquivalent ist dann in der Tat 'ordinäre' 9. Zu
dieser Amtseinsetzung gehören beim Bischof, beim Presbyter und beim
Diakon nach Hippolyt im Regelfall die Wahl, die Handauflegung und
ein Gebet. Beim Presbyter ist allerdings von einer Wahl nicht ausdrücklich

die Rede, was vielleicht kein Zufall ist10. Aber generell galt
Gemeindewahl als ein Proprium der Christen, so daß der anonyme Autor
der Historia Augusta um 400 dem Kaiser Alexander Severus, einem

Zeitgenossen Hippolyts, den er zum toleranten, synkretistisch denkenden

6 Der griechische Text ist hier in der Epitome der Apostolischen Konstitutionen

erhalten: àvayvdxrTrçç xaOlaTarai srnSövro? aiJTCp ßißMov toü èniax.6nou
oûSè yàp xs'poÖETstai (Botte S. 30).

7 Gesta apud Zenophilum, ed. in: Urkunden zur Entstehungsgeschichte des

Donatismus, hrsg. von H. v. Soden, 2. Aufl. Hans Frhr. v. Campenhausen (KIT
122). Berlin 1950, S. 39 ff.

8 C. H. Turner, /siporovla, ysipoûema, STuOeaiç /etpöv. In: JThSt 24, 1923,
S. 496-504; M. A. Siotis, Die klassische und die christliche Cheirotonie in ihrem
Verhältnis. In: ©eoXoyla 20, 1949, S. 314—344; E. Lohse, Art. xetpOTOvia in
ThWbzNT IX (1971), S. 426 f.

9 Otto Hirschfeld, Die kaiserlichen Verwaltungsbeamten bis auf Diocletian.
Berlin 19052, Nachdr. 1963, S. 410—465: «Der technische Ausdruck für die feste
Anstellung im kaiserlichen Dienst ist ordinäre» (S. 443, Anm. 1). Dies ist auch der
Sprachgebrauch Cyprians, vgl. R. Gryson, Les élections ecclésiastiques au IIIe
siècle. In: RHE 68, 1973, S. 353-404, hier S. 377, Anm. 4.

10 So weit oder so lange es sich bei den Presbytern der christlichen Gemeinden
noch um die Familienhäupter handelte, war eine Wahl kaum erforderlich. Das

liegt bei Hippolyt natürlich weit zurück, könnte aber doch noch nachwirken.



Die Ordination, im frühen Christentum 39

Idealherrscher emporstilisierte, den Plan zuschrieb, auch im Imperium
bestimmte Beamte vor der Ernennung durch das Volk zumindest

prüfen zu lassen, um so gute christliche Bräuche für die Allgemeinheit
fruchtbar zu machen. Dies dürfte propagandistische Legende sein 11,

die aber eben bestätigt, was man damals als Besonderheit der Christen
und übrigens auch der Juden ansah.

Für Hippolyt seinerseits gehört die Wahl nicht zur Cheirotonie
im eigentlichen Sinne, sie geht ihr voraus. Die Ordinationsvollmacht
steht dem Bischof zu, darauf verweist das SiSovou xLrjpouç im
Bischofsweihegebet 12 ; er allein erteilt die Handauflegung und spricht das

Gebet beim Diakon, der ja sein weisungsgebundener Gehilfe ist. Beim

Presbyter legen zwar die übrigen Mitglieder des Presbyteriums mit die
Hände auf, aber der Bischof spricht das Gebet; die Beteiligung der
anderen wird als acppaytÇsiv bezeichnet (c. 8); sie bestätigen die Ordina-
tionshandlung. Für die Konsekration eines Bischofs bedarf man dann

folgerichtig der Hilfe von Nachbargemeinden, die ihre Bischöfe zur
Ordination entsenden.

Dahinter steht natürlich das bekannte Gefüge der altkirchlichen
Gemeindeleitung unter einem Bischof, dem das Presbyterkollegium zur
Seite steht und dem Diakone als Gehilfen zugeordnet sind, wie wir es

zuerst bei Ignatius von Antiochien beschrieben finden und wie es sich

nun, seit dem letzten Drittel des 2. Jahrhunderts, in der ganzen Christenheit

durchzusetzen begonnen hat.
Kriterium für die Ordination gerade dieser Amtsträger ist für

Hippolyt - in eigentümlicher Vorwegnahme des lat. Mittelalters -
ihre Beteiligung am eucharistischen Gottesdienst. Das mag mit der
besonderen Freude an der Liturgie zusammenhängen, die alle Schriften
dieses griechischen Gelehrten in Rom durchzieht, besonders seine

Kirchenordnung. Dahinter steht zugleich die Überzeugung, daß der Gottesdienst

der Kirche geistgewirkt ist, die Teilnahme an ihm also einer

11 Vit. Alex. Sev. 45,6-7, dazu Johannes Straub, Zur Ordination von Bischöfen

und Beamten in der christlichen Spätantike. Ein Reformvorschlag der Historia
Augusta? In: Mullus. Festschr. Theodor Klauser (JbAC Erg. 1). Münster 1964,
S. 336-345, jetzt in: J. Straub, Regeneratio Imperii. Aufsätze über Roms Kaisertum

und Reich im Spiegel der heidnischen und christlichen Publizistik. Darmstadt
1972, S. 369-382. Die Hist. Aug. schreibt diese Wahlpraxis übrigens Christen und
Juden zu und nennt die Bestallung bei Procuratoren und den christlichen oder
jüdischen 'sacerdotes' ein 'ordinäre'. Vgl. im übrigen den in Anm. 9 genannten
Aufsatz von R. Gryson.

12 Das bezieht sich auf den Sinn des Ausdruckes bei Hippolyt,
traditionsgeschichtlich weist er noch in andere Ursprünge, vgl. hierzu Anm. 36.



40 Die Ordination im frühen Christentum

besonderen Ermächtigung bedarf. Für den Christen schlechthin erfolgt
sie in der Taufe. Sinn der bischöflichen Handauflegung im baptismalen
Ritual ist es, daß der Getaufte die Vollmacht zum Gotteslob erhält,
wie sie dann bereits in der Taufeucharistie praktiziert wird13. Das
Hinzubringen von Brot und Wein wie die Austeilung der gesegneten Gaben
und die eigenständige Leitung des eucharistischen Gottesdienstes setzen

jedoch eine jeweilige besondere Geistesgabe voraus, deshalb bedürfen
diese Amtsträger der Ordination. In der Vermittlung des Geistes in die

Gemeinde liegt die entscheidende Bedeutung des Bischofs. Er hat das

7iveüpa Y)Y£(xovt,x6v empfangen, die Fülle des Geistes, nur durch ihn - im
Regelfall - kommt deshalb der Geist in Stufen und mit bestimmten
Aufgabenstellungen in die in Ortsgemeinden gegliederte Christenheit 14.

Am deutlichsten ist dies im Presbyterweihegebet gesagt, das auf
die Einsetzung der Ältesten in Israel in der Mosezeit nach Num 11,16 f.

24-30 zurückgreift: «Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus,
blicke auf diesen Deinen Knecht und teile ihm den Geist der Gnade

und des zum Presbyterium gehörenden Rates zu, damit er Deinem
Volke helfe und es leite mit reinem Herzen, wie Du auf das Volk Deiner

Erwählung geblickt hast und Mose befohlen hast, daß er Presbyter
auswähle, die Du mit Deinem Geiste erfüllt hast, den Du Deinem Diener
(Mose) gegeben hast» (c. 7) 15. Damals hatte Gott vom Geiste seines

13 Das zeigt ein Vergleich von c. 21 (S. 52-53 Botte) und c. haer. contra
Noëtum) 14; vgl. dazu meine "Geschichte des Tauf-Gottesdienstes in der alten
Kirche' in: Leiturgia V. Kassel 1970, S. 102 f.

14 Für Hippolyt ist die ganze Kirche vom Geist erfüllt, in allen ihren Ämtern
und Ständen; gerade die 'Apostolische Tradition' ist nach Ausweis ihres Prologs
und Epilogs ein Aufruf an die Rechtgläubigen und Gebildeten in der Gemeinde,
sich an die Überlieferung zu halten 'praestante sancto spiritu' (c. 1, S. 4-5 Botte),
in einer Situation, in der gerade der Klerus versagt. Aber das hebt nicht auf, daß
in der Regel dem Bischof die Aufgabe zukommt, bei Taufe und Ordinationen der
Gemeinde den Geist zu vermitteln. Zur Ekklesiologie des römischen Lehrers vgl.
Adolf Hamel, Kirche bei Hippolyt von Rom. Gütersloh 1951, und jetzt den wichtigen

Text ed. M. Richard, Pour une nouvelle édition du commentaire de s.

Hippolyte sur Daniel. In: Kyriakon. Festschr. Johannes Quasten I. Münster 1970,
S. 69-78.

15 Der Text lautet in der alten lat. Übers, des Cod. Veron. LV : «Deus et
pater domini nostri Jesu Christi, respice super servum tuum istum et inpartire
spiritum gratiae et consilii praesbyterii, ut adiuvet et gubernet plebem tuam in
corde mundo, sicuti respexisti super populum electionis tuae et praecepisti Moysi,
ut elegeret praesbyteros, quos replesti de spiritu tuo, quod tu donasti famulo tuo;
et nunc, domine, praesta indeficienter conservari in nobis spiritum gratiae tuae
et dignos effice, ut credentes tibi ministremus in simplicitate cordis, laudantes te
per puerum tuum Christum Iesum, per quem tibi gloria et virtus, patri et filio
cum spiritu sancto, in sancta ecclesia et nunc et in saecula saeculorum. Amen.»



Die Ordination im frühen Christentum 41

Dieners Mose den Ältesten Anteil gegeben. Der neue Diener Gottes,
dessen Geist nun bei den Presbytern ist, mag ursprünglich Christus

gewesen sein. Im Zusammenhang der Kirchenordnung Hippolyts kann
man darunter aber nun nur den Bischof verstehen 16.

Diese pneumatische Sonderstellung des Bischofs wird nur an einer
Stelle durchbrochen, beim Konfessor, der um des Namens Christi willen
im Kerker lag. Gerade diese Ausnahme unterstreicht aber nur, daß es

in der Ordination wirklich um den Geist geht. Denn ein solcher Mann
hat - offenbar kraft der Verheißung des Herrn Mk 13,11 - bereits unter
Beweis gestellt, daß er Pneumatiker ist. Ihm steht also eo ipso die
Würde (-n.(xvj) eines Presbyters zu. Wenn er zum Diakon gewählt wird
oder tatsächlich ins Presbyterium aufgenommen werden soll, bedarf es

keiner Handauflegung und offenbar keines eigenen Gebetes; er nimmt -
aus dem Gefängnis entlassen - Platz auf der Presbyterbank. Nur wenn
die Gemeinde ihn zum Bischof haben will, ist er zu ordinieren 17. Im
Sinne Hippolyts wird man sagen müssen, er hat gezeigt, daß er
Pneumatiker ist - vergleichbar dem Manne mit der Heilungsgabe -, aber

er hat nicht die Vollmacht empfangen, den Geist weiterzugeben.
Cheirotonie im Sinne Hippolyts ist also Geistbegabung, die zu

bestimmten fundamentalen Funktionen in der Gemeinde ermächtigt.
Diese Amtseinsetzung geschieht in der Regel - beim Bischof stets -
durch Handauflegung (^ELpoÖEcua) und Gebet ; Ordinator ist der Bischof,
bei der Bischofskonsekration selbst sind es Nachbarbischöfe.

(Didascaliae Apostolorum, Canonum Ecclesiasticorum, Traditionis Apostolicae
versiones latinae, rec. Erik Tidner [Tu 75]. Berlin 1963, S. 128 f.; vgl. S. 20/21 f.
Botte.)

16 Im Zusammenhang der Diakonatsweihe ist vom 'communem praesbyterii
spiritum eum, cuius participes praesbyteri sunt' die Rede (c. 8; S. 129,16 f. Tidner;
S. 24/25 Botte), ein Diakon hat an ihm eben nicht teil. Das Presbyterium ist deutlich

ein Kollegium, vgl. Anm. 10. Der in Anm. 15 zitierte, aber nicht übersetzte
zweite Teil des Presbyterweihegebetes spricht deshalb auch im Plural. Ich rechne
damit, daß dies Gebet eine eigene Tradition hat, die in Gemeinden mit presbyteria-
ler, nicht episkopaler Fassung zurückreicht, in denen sich das Kollegium der
Presbyter selbst ergänzte. Das gilt alles für Hippolyt nicht mehr. Auch die Mose-

Typologie muß damit anders konstruiert werden.
17 Der Text ist vor allem in koptischer Überlieferung erhalten: «Wenn der

Bekenner wegen des Namens des Herrn in Fesseln geraten ist, soll ihm nicht die
Hand aufgelegt werden für das Amt eines Diakons oder das eines Priesters, denn
er hat (ja) die Würde der Priesterschaft aufgrund seines Bekennertums. Wenn
er aber als Bischof eingesetzt werden soll, dann soll ihm die Hand aufgelegt
werden», dt. Übers. W. Till - J. Leipoldt in: Der koptische Text der Kirchenordnung
Hippolyts, hrsg. u. übers, von Walter Till und Johannes Leipoldt (TU 58).
Berlin 1954, S. 5 f.; vgl. S. 28/29 Botte.



42 Die Ordination im frühen Christentum

Einen weiteren Ordinationsritus, der anscheinend ebenfalls alt ist,
erwähnt Hippolyt nicht, die Inthronisation. Sie gehörte im 3. Jahrhundert

zumindest in einigen Gegenden der Christenheit sicher zur
Bischofseinsetzung und weist zugleich auf eine wichtige Dimension des Amtes
in der frühen Kirche hin, die ich seine Gemeindebezogenheit nennen
möchte. Euseb von Caesarea berichtet, daß man in Jerusalem noch die

Kathedra des Jakobus habe - nach späteren Pilgerberichten wurde
sie im 5. Jahrhundert in der Kirche auf dem Zionsberg gezeigt, dort
wo das alte Gemeindezentrum Jerusalems gelegen hatte 18. Zur schwierigen

Frage der Cathedra Petri in Rom ist später noch eine Bemerkung
anzufügen, immerhin berichtet wieder Euseb von einer ungewöhnlichen
Bischofswahl in der Mitte des 3. Jahrhunderts: Der Geist selbst designierte

in Gestalt einer Taube Fabian für dieses Amt, die Gemeinde

rief, ebenfalls vom Geiste getrieben, einstimmig ihr 'a£ioç' und setzte
den so ins Amt Gekommenen auf den bischöflichen Thron 19. Von einer

Handauflegung ist hier gar nicht die Rede. Aus den bereits genannten
Protokollen über die Anfänge der diokletianischen Verfolgung in Afrika
erfahren wir übrigens auch etwas davon, daß zumindest hier die 'cathedra'

tatsächlich innerhalb der Kirchengebäude einen zentralen Platz
einnahm 20

; die Archäologie bestätigt diese Angaben. Die Kathedra ist
in allen diesen Fällen primär der Lehrstuhl. Schon Tertullian schreibt,
daß in den apostolischen Gemeinden noch die Lehrstühle der Apostel
stünden 21.

Im Rahmen der Ordination, das Wort nun in einem weiten Sinne

genommen - unterstreicht die Inthronisation also die Sukzession. Das
ist ganz wörtlich zu verstehen: In der Gemeinde ist der Predigtstuhl

18 hist. eccl. VII 32,29; Petrus Diaconus, lib. de loc. sanct. nach einer alten
Quelle (CSEL 39, S. 108,20 ed. Geyer; CChL 175, S. 95 E ed. Weber).

19 hist. eccl. VI 29,4.
20 Es handelt sich diesmal um das Protokoll des Untersuchungsprozesses gegen

Felix von Abthugni, Urkunden zur Entstehungsgeschichte des Donatismus Nr. 19
(S. 25 ff.). Die heiligen Schriften wurden in der 'basilica' (S. 27,83), dem Ort 'ubi
orationes celebrare consueti fuerant' (S. 27,68), unter oder in der Kathedra gefunden.

Diese Kathedra ist anscheinend der bemerkenswerteste Einrichtungsgegenstand
im Kirchengebäude. Zum archäologischen Befund vgl. A. G. Luiks, Cathedra

en Mensa. De plaats van Preekstoel en Avondmaalstafel in het Oudchristelijk
Kerkgebouw volgens de opgravingen in Noordafrika, Franeker 1955, der den
Befund in dieser Dissertation allerdings höchst einseitig so interpretiert, als hätte
in der alten Kirche Afrikas die Wortverkündigung den Vorrang vor der
Sakramentsverwaltung gehabt.

21 de praesc. 36.



Die Ordination im frühen Christentum 43

leer und wieder zu besetzen. Von hier aus wird auch deutlich, weshalb
dieser Ritus nur für den Bischof Sinn hat. Sicher ist er der maßgebende
Lehrer in der Gemeinde und - seit dem 3. Jahrhundert nachweisbar -
der Inhaber der Schlüsselgewalt, insofern also Richter22. Aber auch

nur bei ihm stellt sich das Problem der frei gewordenen Kathedra. Wie
viele Diakone es in den einzelnen Ortsgemeinden gab, hing weitgehend
von deren Größe ab. Ignatius rechnete anscheinend mit einer unbestimmten

Zahl23; die sog. Apostolische Kirchenordnung schrieb drei vor;
in Rom hatte man traditionell sieben Diakone 24. Zahl und Funktion
der Presbyter war bekanntlich auch nicht überall gleich. In Rom und
Alexandrien sind sie früh Gemeindepfarrer, anderswo blieben sie

Mitglieder eines Presbyteriums, das unterschiedliche Größe haben kann 25.

Daß eindeutig ein Platz zu besetzen ist, gilt primär für den Bischof.
Damit wird nun aber auch die Eigenart des bisher ins Auge gefaßten

Traditionsstranges deutlicher beleuchtet, die ich als Gemeindebezogen-
heit bezeichnet hatte. Was dies für den Bischof heißt, ist evident. Er
ist nicht Bischof schlechthin, sondern Bischof einer bestimmten Gemein-

22 Dazu Hans Frhr. v. Campenhausen, Kirchliches Amt und geistliche
Vollmacht in den ersten drei Jahrhunderten (BHTh 14). Tübingen 1953, bes.
S. 92-322 zu Cyprian. - Dies innerkirchliche Schiedsgericht ist bekanntlich im
4. Jh. durch Konstantin als 'audientia episcopalis' öffentlich-rechtlich anerkannt
worden; damit wurden die christlichen Gemeinden den synagogalen Gemeinden
gleichgestellt; im Blick auf den Kreis der von dieser Gerichtsbarkeit Betroffenen
sogar weitergehend priviligiert. Kritisch hierzu äußerte sich Hilarius: Auf der
'Kathedra des Mose' zu sitzen, ist nach Mt 23,2 nicht 'verseuchend' (pestilens non
est), aber von der 'Kathedra des Pilatus' güt Ps 1,1, daß der Mann selig gepriesen
wird, der sich nicht auf der 'cathedra pestilentiae' niederläßt, tract, in Ps. 1,10
(CSEL 22, p. 25 f. ed. Zingerle), vgl. Theodor Klauser, Bischöfe auf dem
Richterstuhl. In: JbAC 5, 1962, S. 172-174.

23 Der Plural ist bei ihm geläufig, Magn6,l; 13,1; Trail 2,3; 3,1; Phld
inscr. ; 4,1; 7,1; 10,2; Sm 8,1; 10,1; 12,2; Pol 6,1; vgl. schon Paulus Phil 1,1
und Did 15,1.

24 Apost. KO 20 ; die Siebenzahl in Rom geht doch wohl auf Apg 6 zurück,
das Konzil von Neocaesarea 314, can. 15 ordnet unter Verweis auf Apg 6 sogar an,
daß keine Stadt mehr als sieben Diakone haben solle; vgl. für Weiteres Theodor
Klauser, Art. 'Diakon' in RAC 3, 1957, Sp. 888-909, und Adam J. Otterbein,
The Diaconate according to the Apostolic Tradition of Hippolytos and derivate
Documents (Cath. Univ. of America Stud, in Sacr. Theol. 95). Washington 1945.

25 Für Rom sei auf das bekannte Problem der Titelkirchen verwiesen, für
Alexandrien zuletzt auf Gryson (Anm. 9), S. 395 ff. und das Beispiel des Arius.
Im übrigen vgl. Bernard Botte, «Presbyterium» et «Ordo episcoporum». In:
Irénikon 29, 1956, S. 5-27; Carl Andresen, Die Kirchen der alten Christenheit.
Stuttgart 1971, S. 50 ff. versteht die Presbyterialverfassung als die typische
Kirchenordnung der 'frühkatholischen' Kirchen.



44 Die Ordination im frühen Christentum

de. Für die übrigen Ämter, für die ordiniert wird, gilt dies aber in gleicher

Weise. Der Mann mit der Heilungsgabe kann natürlich reisen oder

umziehen; er wird immer charismatische Wunder wirken. Der Lehrer
ist nur bedingt ortsgebunden - das zeigt etwa das Leben des Origenes.
Auch die Asketin bleibt das, was sie ist, wenn es sie an einen anderen

Ort verschlägt. Der Presbyter der Gemeinde etwa in Ephesus mag eine

andere Ortsgemeinde besuchen. Aber er ist nicht als 'Ordinierter' dort
selbstverständlich Mitglied des Klerus. Wieder ließe sich am Leben des

Origenes zeigen, daß eine in Caesarea vollzogene Presbyter-Ordination
in Alexandrien eben nicht anerkannt wurde - ganz unabhängig von
den speziellen Implikationen des besonderen Falles 26. Spätere Synoden
legen ausdrücklich fest, daß Kleriker, die ohne Zustimmung ihres
Bischofs umziehen, in ihrem neuen Wohnort nicht wieder in den Klerus
aufzunehmen sind. Gelegentlich gibt es auch Regeln, wie man bei der
Übernahme eines solchen Mannes verfahren soll; dies bleibt dann aber
eine freie Entscheidung der Gemeinde des neuen Wohnsitzes 27.

Diese Amtsstruktur entspricht einer theologischen Überzeugung,
die das Bischofsweihegebet Hippolyts in die Formulierung gekleidet
hat, die Apostel hätten «die Kirche von Ort zu Ort (xaxà tqtïov) als

Dein» - Gottes - «Heiligtum» gegründet (c. 3). Auf diese Kirche, die

in Ortsgemeinden lebt, sind die Ordinationen bezogen. Gott hat - wieder
nach Hippolyt - von Anbeginn an in dieser Kirche 'Öpot' gegeben durch
das Wort seiner Gnade. Diese öpoi sind nicht Ordnungen schlechthin,
sondern doch wohl auch Abgrenzungen zwischen den Weihestufen, die
den Charismen des Alten Testamentes entsprechen, und zwischen
einzelnen Gemeinden 28. Auf diese Gemeinden sind die Ämter ausgerichtet
zur Liturgie und als Stufen des Hirtenamtes. Zu ihnen wird man durch
Wahl bestellt und durch Handauflegung(en) und Gebet geordnet.

Bei der Bischofsweihe stellt Hippolyt ausdrücklich fest, daß dieser

Mann nun, nachdem das Gebet gesprochen worden ist, Bischof geworden

sei (c. 4). Die Frage nach dem Zeitpunkt oder einem präzisen Ritus
des sakramentalen Vollzugs liegt sicher noch nicht vor, zumal der
frühmittelalterliche Sakramentsbegriff natürlich nicht vorausgesetzt werden

26 Dieser Aspekt des Konfliktes zwischen Demetrius und Origenes wird im
allgemeinen nicht genügend beachtet.

27 Vgl. etwa Nicaea 325, can. 15-16; Arles 314, can. 21; es gibt hierfür viele
Belege. Als Beispiel für die an zweiter Stelle genannte Regelung vgl. Can. Hipp. 9.

28 So gebrauchen etwa die Can. Apost. 36 das Wort ôpoç.



Die Ordination im frühen Christentum 45

kann. Aber wir finden in dieser Kirchenordnung eine klare, in sich

geschlossene Konzeption, die einer ebenso klaren Ekklesiologie
entspricht. Falls eine Inthronisation zum Ritus gehört, setzt sich der neue
Bischof eben bereits als Bischof auf die Cathedra. Daß Hippolyt
derartiges nicht erwähnt, mag nicht zuletzt seine besonderen Gründe in
der römischen Situation haben. Die Stadt am Tiber besaß bis zu
Konstantin keine Bischofskirche. Das älteste Fest der Cathedra Petri knüpft
hier nicht an die Ordination an, sondern an die Cathedra im Totenkult;
Petri Stuhlfeier, ursprünglich am 22. Januar begangen, stellt den Apostel
als den paterfamilias der römischen Gemeinde heraus, nicht als den

Amtsvorgänger des jeweiligen Bischofs 29. Das Thema der Sukzession

ist im übrigen zwar Hippolyt selbst wichtig, in seiner Kirchenordnung
und ihren Gebeten aber völlig unbetont. Doch ist dies für unsere
Fragestellung jetzt ohne Bedeutung.

3. Es wäre nun zu überlegen, wie weit dieses für die Struktur der
Kirche und ihres Amtes, einschließlich der darauf bezogenen Terminologie,

anhand der Kirchenordnung Hippolyts gewonnene Bild für die
frühe Christenheit charakteristisch ist. Ich kann hier nur andeuten, daß

ich dies noch für die Zeit Hippolyts selbst bestreiten würde30. Im
syrisch-palästinensischen Raum überwog damals eine andere
Kirchenstruktur, die eben nicht von der Gemeinde ausging und in der deshalb

auch ein anderes Konzept von Charismen, Diensten und Ämtern lebendig
war. Gerade Nag-Hammadi-Texte, die in jüngster Zeit bekannt geworden

sind, geben uns wichtiges Material hierfür an die Hand31. Wie
weit sich dies auf unser Thema Ordination auswirkte, ob und in welcher
Weise es dort Cheirotonie gab, läßt sich nicht aufgrund eines einzelnen

29 Dazu J. P. Kirsch, Die beiden Apostelfeste Petri Stuhlfeier und Pauli
Bekehrung im Januar. In: JLW 5, 1925, S. 48-67; Theodor Klauser, Die Cathedra
im Totenkult der heidnischen und christlichen Antike (LQF 21). Münster 1927;
etwas anders jetzt D. Balboni, La Cattedra di S. Pietro. Note storico-liturgiche
sull'origine della Festa «Natale Petri de Cathedra» e sul culto alla «Cathedra Petri».
Città del Vaticano 1967, der das Fest schon für die Frühzeit mit der angeblichen
Bischofskathedra des Apostels zusammensieht.

30 Ich muß hierfür auf meinen Beitrag: «Die innerkirchlichen Dienste und
das Amt der Kirche in der Welt. Sozialstrukturen der frühen Christenheit» (1972)
verweisen, der demnächst in der Festschrift für Dom O. Rousseau in Chevetogne
erscheinen wird ; - vgl. auch Eduard Schweizer, Observance of the Law and Charismatic

Activity in Matthew. In: NTS 16, 1969/70, S. 213-230.
31 Vgl. dazu etwa meinen Beitrag: «'Die Taten des Petrus und der zwölf

Apostel'. Ein neuer Text aus Nag Hammadi», der demnächst in der Festschr. der
Facoltà Teologica interregionale für Kardinal Pellegrino erscheinen wird.



46 Die Ordination im frühen Christentum

typischen Textes erörtern. Ich möchte deshalb einen anderen Weg
einschlagen, der uns sofort auf die Frage nach der Vorgeschichte der
christlichen Ordination führt.

Das Presbyteramt Hippolyts hat nach der heute herrschenden
Sicht sein Urbild in der kollegialen Gemeindeleitung durch die Ältesten
in der jüdischen Diaspora. Zum Verständnis muß man davon ausgehen,
daß das Wort ^pî, griech. -pscifioTspop im Judentum der hellenistischen
Zeit in vierfacher Weise technisch geworden ist32 :

a) Es bezeichnet den Tradenten authentischer Überlieferung der
Vorzeit. So wurden Männer wie Schammai und vor allem Hillel jptn,
der Alte, genannt - in derselben Weise bezeichnet sich der Autor des

2. und 3. Johannesbriefes als ô -pca-ßü-repop und redet die christliche
Literatur Kleinasiens am Ende des 2. Jahrhunderts von der Überlieferung

der Presbyter. In dieser Verwendung ist jpt kein Amt, sondern
ein Ehrenname; die Presbyter sind die Väter.

b) Die Mitglieder des Großen Synhedriums, des Senats aus Priesteradel

und Laien in Jerusalem, hießen D'Jpf 'Älteste'. Sie waren, jedenfalls

der Intention nach, eine gesamtisraelische Behörde. Daneben gab
es kleinere lokale Leitungskollegien im Land. Hier wird man von einem

Amt reden müssen 33 - ein christliches Gegenstück hierzu könnten die

Presbyter von Apgl5,4. 6. 22 f.; 23,18, vgl. 11,30 sein. In diesen

lukanischen Texten erscheinen die 'Ältesten' neben den Aposteln als

eine Art oberster Instanz oder Repräsentanz der Jerusalemer Gemeinde,
wohl auch mit dem Anspruch auf Autorität in der ganzen Christenheit.

32 Vgl. zum folgenden Günther Bornkamm, Art. Trpetsßui; xtX. In: ThWbNT
VI (1959, S. 651-680, bes. 659-661).

33 Jüdische Gelehrte sehen bis heute einen engen Zusammenhang zwischen
dem Synhedrium in Jabne und Galiläa nach der Tempelzerstörung und der Jerusalemer

Institution der hasmonäischen und herodianischen Zeit. Christliche Gelehrte
arbeiten in der Regel den Unterschied in der Zusammensetzung heraus, nicht
zuletzt aufgrund der neutestamentlichen Angaben; eine gute Übersicht hierzu gibt
Eduard Lohse, Art. auvéSptov in ThWbNT VII (1964), S. 858-869; zu den kleinen
Synhedrien außerhalb Jerusalems vgl. S. 864. Diese Differenz entspringt der
unterschiedlichen Bewertung der rabbinischen und griechischen Quellen, die in dieser
Hinsicht differieren, vgl. dazu Hugo Mantel, Studies in the History of the Sanhédrin

(Harvard Semitic Serious 17). Cambridge Mass. 1965, bes. 54—101. Einen
bemerkenswerten Versuch, zwischen der jüdischen und der christlichen Tradition
und damit auch zwischen den rabbinischen und griechischen Quellen zu vermitteln,
unternahm jetzt Claus-Hunno Hunzinger, Spuren pharisäischer Institutionen
in der frühen rabbinischen Überlieferung. In: Tradition und Glaube, Festschr.
für Karl Georg Kuhn. Göttingen 1971, S. 147-156; vgl. hierzu auch Anm. 49.



Die Ordination im frühen Christentum 47

Was immer von dieser Überlieferung historisch zu halten sein mag, sie

läßt sich für Jerusalem meines Erachtens nur in Analogie zum Synhe-
drium verstehen 34.

c) Schließlich waren in der Diaspora die Synagogengemeinden
durch 'Alteste' vertreten. Das wird durch mancherlei Inschriften bestätigt.

Diese Presbyter sind die Familienhäupter, sie haben - wie es Wolfgang

Nauck formuliert und Hans Frhr. v. Campenhausen aufgenommen
hat - kein Amt, sondern eine Würde inne 35. An dieses Presbyterkollegium

knüpft offenbar die frühchristliche Altesten-Verfassung an.
Eine vierte Bedeutung von TpT wird uns erst später beschäftigen,

es ist der bevollmächtigte Rabbi, der die semikah empfangen hat.
Zum Ursprung des Bischofsamtes gibt es sehr unterschiedliche

Thesen. Gerade das Bischofsweihegebet Hippolyts weist auf einen

Traditionszusammenhang mit essenischer Gemeindeordnung, wie er

zwar mehrfach vermutet, aber kaum genauer geprüft worden ist. Die
Beschreibung der Funktionen des Bischofs zählt nacheinander das

'Weiden Deiner heiligen Herde', das 'Wirken als Hoherpriester', die

Vollmacht 'Sünden zu vergeben', 'Lose zu geben' und 'alle Bande zu
lösen' auf. Die Stichworte 'Hirt und Herde', 'Lösen aller fesselnden

Bande', 'Einschreiben nach seinem Stand im Los des Lichtes' finden
sich nebeneinander aber auch bereits in der Dienstanweisung für den

Zensor (mebaqqer) des Lagers in der Damaskusschrift. Beide Texte
greifen hierbei auf Jes58,6 zurück, ein völlig aus dem Zusammenhang
gerissenes Prophetenwort, in dem es ursprünglich um das rechte Fasten

ging 36. Es fällt mir schwer, diese Übereinstimmungen für Zufall zu
halten. Das christliche Bischofsamt hat sicher nicht nur ein einziges

34 Von einem Lehrerkollegium um Jakobus als Gegenstück zum jüdischen
Synhedrium berichten zwar erst die Pseudoklementinen. Aber schon Lukas scheint
in der ihm vorliegenden Tradition ein Gremium von 70 Männern gekannt zu haben,
das durch den Bericht von der zweiten Jüngeraussendung Lk 10,1-16 legitimiert
wird. Die Frage, ob diese Überlieferung für eine Rekonstruktion der Verfassung
der Jerusalemer Urgemeinde herangezogen werden kann, ist damit natürlich noch
nicht entschieden und hier auch nicht zu klären. Immerhin kann man vielleicht
sagen, wenn die Pharisäer ihr oberstes Leitungsgremium in Analogie zum offiziellen
Synhedrium hatten, vgl. Hunzinger (Anm. 33) S. 154 f., dann wäre eine analoge
Institution bei den Christen nicht unmöglich.

35 Wolfgang Nauck, Die Herkunft des Verfassers der Pastoralbriefe. Theol.
Diss. Göttingen 1960, vgl. Hans Frhr. v. Campenhausen, Kirchliches Amt S. 83 f.
Anm. 7.

36 Auf die Parallelität zwischen dem Bischofsweihegebet Hippolyts und der
Damaskusschrift wies zuerst Wolfgang Nauck hin, Probleme des frühchristlichen
Amtsverständnisses (1 Petr 5,2 f.). In: ZNW 48, 1957, S. 200-220.



48 Die Ordination im frühen Christentum

Vorbild, aber die Analogie zur Lageordnung der Essenergruppe, die

wir in der Damaskusschrift treffen, ist doch überaus erhellend.

In derselben Weise könnte man fragen, ob es auch jüdische
Vorstufen oder Analogien zum christlichen Diakonat gab 37. Doch mag
hier der Verweis auf Presbyter der Diaspora und den Zensor der
Damaskusschrift genügen. Es muß sicher geregelt gewesen sein, wie man eine

derartige Würde oder ein derartiges Amt übernahm. Auf die Form des

Eintritts in das Synhedrium werden wir noch zurückkommen. Aber
in keinem mir bekannten jüdischen Text gibt es so etwas wie eine
Ordination zum Zensor oder zum Presbyter im Sinne der Zugehörigkeit
zum kollegialen Leitungsgremium einer jüdischen Diasporagemeinde.
Insbesondere spielt in derartigen Zusammenhängen nirgends eine

Handauflegung eine Rolle. Wohl aber gibt es ein jüdisches Gegenstück zu
der den Geist verleihenden Handauflegung der Christen, es ist die
eben schon genannte rabbinische semikah. Ihr müssen wir uns nun
zuwenden.

Schon der eben erhobene Befund nötigt uns aber zu der Feststellung,

daß es sich bei der Frage nach dem Ursprung der christlichen
Ordination nicht allein darum handeln kann, die Vorgeschichte der

Handauflegung zu klären, sondern auch und besonders den Zusammenhang

zwischen Handauflegung, in diesem Sinne also einer Ordination,
und den Ämtern der Gemeindeleitung und den gottesdienstlichen
Funktionen zu prüfen. Denn eben hierzu kennt das dem frühen Christentum

gleichzeitige Judentum keine deutliche Parallele; der 'ordinierte' Rabbi
ist von Haus aus weder Gemeindeleiter noch Liturg, sondern Jurist.
Aber nun zum Institut der semikah.

4. Eduard Lohse hat in seiner 1949 geschriebenen und 1951

publizierten Dissertation die These aufgestellt: «Die christliche Ordination
ist nach dem Vorbild der Ordination der jüdischen Gelehrten gestaltet
worden, aber sie ist von der jungen Christenheit mit neuem Leben
erfüllt worden» 38. Über die hier mit 'Ordination' übersetzte H30D, die

37 Otterbein (Anm. 24) geht hierauf nicht ein; vgl. aber etwa Theodor Klauser,

Art. Diakon in RAC Bd. 3 (1957) Sp. 903 ff. Selbstverständlich soll das nicht
heißen, daß vorwiegend oder gar ausschließlich nach jüdischen Vorstufen oder
Analogien zu suchen wäre.

38 Eduard Lohse, Die Ordination im Spätjudentum und im Neuen Testament.

Göttingen und Berlin 1951, Zitat S. 101; vgl. inzwischen auch ders., Art.
Xelp rtX in ThWbNT IX (1971) S. 413-427, bes. S. 422 f.; 426 f. Der Zusammenhang

zwischen semikah und christlicher Ordination war auch schon früher behauptet

worden, z. B. von Frank Gavin, The Jewish antecedents of the Christian sacra-



Die Ordination im frühen Christentum 49

'Handaufstemmung' der Gelehrten, haben wir nun leider eindeutige
Nachrichten erst in der Gemara der Talmude, also aus der in nach-
mischnischer Zeit fixierten Tradition. Neben der halachischen Literatur
ist allerdings die exegetische zu nennen, also Midraschim, die uns in
eine ältere, die tannaitische Zeit zurückführen 39

; denn die Berichte
über die Einsetzung der 70 Ältesten in der Mosezeit (Num 11,16 ff.)
und Josuas (Num 27,15 ff. ; Dt 34,9) sind die wichtigsten Schriftbelege
der Rabbinen für diesen Brauch.

E. Lohse rekonstruiert die Geschichte der Semikah folgendermaßen:

«Ursprünglich ordinierte jeder Lehrer seine Schüler und erteilte
ihnen dadurch die Vollmacht, selbständig Lehrentscheidungen zu fällen
und als Richter in Strafprozessen zu fungieren» (S. 35). Diese

Bevollmächtigung geschieht durch Aufstemmen beider Hände. Dies wurde
als Verleihung der Weisheit oder gar des Geistes verstanden, was sehr

handfest gedacht werden konnte: Wie ein Gefäß, das bis oben hin
gefüllt ist, durch Stemmen und Drücken noch mehr Inhalt aufnehmen

kann, so gab Mose seine Vollmacht an Josua, in dem schon zuvor der
Geist war (Num 27,18), durch die semikah weiter, ohne etwas von
seiner Kraft zu verlieren. In derselben Weise ist die rabbinische semikah

Weitergabe der Autorität des Lehrers an den 'Ordinanden' 40. Es ist
nichts darüber überliefert, ob mit dieser Aufstemmung ein Gebet oder
eine 'Ordinationsformel' verbunden gewesen wäre. Immerhin wird man
annehmen können, daß der Lehrer im Anschluß eine Benediktion, eine

berakah sprach 41. Später ging das Recht, auf diese Weise ausgewiesene

ments. London 1928, S. 100-109, aber die erste mir bekannte Monographie eines
christlichen Theologen hierzu stammt von E. Lohse.

39 Die Ausgabe des neugefundenen palästinensischen Targums Neofiti 1 ist
leider noch nicht bis Numeri gelangt; vielleicht ist demnächst hier noch eine
wichtige Ergänzung des bis jetzt bekannten Materials möglich.

40 So Sifre zu Num 27,18, dt. Übers. K. G. Kuhn, Tannaitische Midraschim
3. Stuttgart 1959, S. 577. Vgl. dazu David Daube, The New Testament and Rabbinic

Judaism (Jordan-Lectures 1952). London 1956, S. 231 f. Daube hat
überzeugend den Unterschied zwischen 'Handauflegung' und 'Handaufstemmung'
im Ritus und seine Bedeutung herausgearbeitet. Als Sinn der semikah ergibt
sich ihm 'the pouring of one's personality into another being' (S. 229). Das ist
natürlich eine moderne Umschreibung. Als Geistmitteilung wird man die rabbinische

semikah nicht verstanden haben, eher als Weitergabe der Weisheit, so schon
Lohse S. 26 f.; 53 S. Vgl. jetzt auch Dieter Schäfer, Die Vorstellung vom Heiligen
Geist in der rabbinischen Literatur (Studien zum Alten und Neuen Testament 28).
München 1972, der bezeichnenderweise nirgends auf die rabbinische semikah zu
sprechen kommt.

41 Gemäß TosBer VII 9: «Wer irgendein Gebot erfüllt, ist zum Lobpreis

4



50 Die Ordination im frühen Christentum

Gelehrte zu kreieren, auf den Patriarchen in Jahne oder in Galiläa
über; jSan 19 a berichtet: «In früherer Zeit ordinierte 42 jeder Lehrer
seine Schüler... später aber erwies man diesem Hause die Ehre, indem
man sagte, 'wenn das Gelehrtenkollegium jemand ohne Einwilligung
des Patriarchen ordiniert, so gilt diese Ordination nicht. Wenn aber der
Patriarch jemanden ohne Einwilligung des Gelehrtenkollegiums
ordiniert, so gilt diese Ordination'» (S. 36). Noch später wurde das Ordina-
tionsrecht des Patriarchen an die Zustimmung des Gelehrtenkollegiums
gebunden. Schlißelich ist der Brauch seit etwa dem 4. Jahrhundert
abgekommen: Die Bevollmächtigung wurde dem Gelehrten nun schriftlich

übermittelt. Wichtig ist noch, daß die semikah nur in Palästina
erteilt werden durfte.

Die ältesten Belege für derartige Gelehrten - Ordinationen führen
in die Nähe des Jahres 70 n. Chr. und zwar soll R. Jochanan ben Zakkai
seinen Schülern R. Eliezer und R. Josuah die semikah erteilt haben.

Man wird fragen müssen, ob es sich hierbei um eine historisch
zuverlässige Nachricht oder um eine Legende handelt43. In jedem Fall beruht
diese Anbindung der rabbinischen 'Ordination' an R. Jochanan nicht
auf Zufall. Dieser Mann ist zum Gründer des Lehrhauses in Jabne

verpflichtet». Zur Beschneidung nennt die Tosefta anschließend einen Lobspruch
dessen, der sie vollzieht, des Vaters des Knaben und schließlich einen Segenswunsch

der Umstehenden. Die semikah selbst wird offenbar schweigend vollzogen;
Lobsprüche im Anschluß daran würden dem Stil jüdischer Riten entsprechen.

42 Ich zitiere nach Lohse S. 36; dabei ist allerdings zu beachten, daß gerade
der Jerusalemer Talmud nicht von semikah sondern minnuja spricht; die im
babylonischen Talmud bewahrte Terminologie scheint aber die ältere zu sein,
vgl. dazu Lohse 28 f.

43 Jacob Neusner, Development of a Legend. Studies on the Traditions
concerning Johanan ben Zakkai (Studia Post-Biblica 16), Leiden 1970, ist überaus
skeptisch, da der älteste überlieferte Tradent R. Ba erst im 4. Jh. lebte: «While
we know R. Ba said it, we do not know his basis, let alone precedents» (S. 138);
er vermutet eine Erfindung der palästinensischen Amoräer. Auch Arnold
Ehrhardt, Jewish and Christian Ordination. Jetzt in: The Framework of the New
Testament Stories. Manchester 1964, S. 132-150, hier S. 135, vermutete, daß
derartige Ordinationen tatsächlich erst seit R. Akiba aufgekommen seien; die
späteren rabbinischen Berichte stellten den Versuch dar, die Sukkzessionslinie
Akibas zu legitimieren (S. 135). Ehrhardt sieht in der «Handaufstemmung» generell
einen späten Ritus, Gelehrte waren vor dem 2. Jh. in anderer Weise eingesetzt
worden. Auf diese These ist zurückzukommen. Neusner geht es nur darum, die
Rückführung der semikah auf R. Johanan als Legende aufzuweisen. Für unsere
Fragestellung ist nicht die Historizität des Vorganges so wichtig, wie die Bedeutung
des Überganges von den Jerusalemer Institutionen zum neuen pharisäisch-rabbini-
schen Synhedrium in Jabne und ein Aufweis des neuen Gewichtes, das der Gelehr-
ten-semikah damit jetzt zukommen mußte.



Die Ordination im frühen Christentum 51

geworden. Man erzählte von ihm, daß er sich, während Jerusalem
belagert wurde, in einem Sarg als Toter durch eben diese beiden Schüler

aus der Stadt hätte tragen lassen, ins Lager Vespasians gegangen sei

und den römischen Feldherrn als den neuen Weltherrscher proklamiert
hätte 44. Was immer an dieser Uberlieferung im einzelnen historisch
verifizierbar sein mag und was Legende, R. Jochanan ist das Bindeglied
zwischen Jerusalem vor der Tempelzerstörung und dem Neuanfang
in Jabne, und er hat den Übergang zu den Römern vollzogen. Das, was
den Verteidigern der Stadt als Verrat erscheinen mußte, war in der
Überzeugung dieses Mannes und damit des pharisäischen Rabbinats
gegründet, daß wichtiger als die Stadt, ja der Tempel, die Lehre und
ihre Bewahrung sei. Im Festhalten an der authentischen Tradition der

Gesetzesauslegung fanden er und seine Schüler die Kraft, das schwere
Schicksal des Verlustes der politischen Selbständigkeit zu ertragen.
Mit dieser neuen Aufgabe, die Existenz Israels nun nicht auf politische
Institutionen oder Parteien im bisherigen Stil zu gründen, sondern durch
einen Stand von Lehrern zu bewahren, die das Volk an das Gesetz

binden, steht offenkundig die Entfaltung der semikah in ganz engem
Zusammenhang.

Das wird noch deutlicher, wenn wir uns nun den Texten zuwenden,
die in die Zeit vor der Tempelzerstörung zurückführen; vor allem Arnold
Ehrhardt hat sie kritisch gegen die Ableitung der christlichen Ordination

aus der rabbinischen semikah ins Feld geführt 45. In dem vollständig
nur in einer lateinischen Version erhaltenen apokryphen 'Testament
des Mose' - meist 'Assumptio Mosis' genannt - findet sich die Angabe,
Mose habe Josua als seinen Nachfolger eingesetzt, indem er seine Hand
ergriffen und ihn auf den Stuhl vor ihm erhoben habe (12,2). Hier ist
also nicht von einer Handaufstemmung, sondern einem Handreichen
die Rede, in Verbindung mit einer Inthronisation. Leider ist die

Auswertung dieser Stelle nicht leicht, denn schon die Datierung des Textes
ist seit kurzem wieder umstritten. Zwar dürfte feststehen, daß er in der
letzten Redaktion aus den Jahren nach dem Tode Herodes d. Gr.

stammt, also der Zeit des Erdenwirkens Jesu, aber der Grundstock des

apokalyptischen Geschichtsbildes könnte bereits in der Makkabäerzeit

44 Auch hier ist es schwer, zwischen Legende und Geschichte zu unterscheiden,

vgl. Jacob Neusner, A life of Rabban Yohanan ben Zakkai (Studia Post-
Biblica 6). Leiden 1962, S. 114-128.

45 Vgl. Anm. 43.



52 Die Ordination im frühen Christentum

verfaßt sein 45a. Damit wird es erst recht schwer zu klären, an welchem
Vorbild diese Schilderung der Amtseinsetzung Josuas orientiert ist
oder gar für welches gegenwärtige Amt sie als Urbild dienen soll. Aber
immerhin finden wir hier in Handreichung und Inthronisation Elemente
eines Ritus, die auch in den Angaben der Mischna über das Verfahren
bei der Besetzung eines freiwerdenden Platzes im Jerusalemer Großen

Synhedrium wiederkehren. MSanh IV 4 berichtet, daß dieser Senat
sich in einem Halbkreis sitzend versammelt habe, zwei Gerichtsschreiber

hätten zur Rechten und Linken gestanden; 'vor den Mitgliedern
des Synhedriums saßen drei Reihen von Gelehrtenschülern, jeder hatte
seinen Platz'. «War man genötigt, die semikah zu vollziehen, so vollzog
man die semikah an einem aus der ersten Reihe. » Die anderen Gelehrtenschüler

rückten auf und der bei ihnen frei gewordene Platz wurde durch
Gemeindewahl gefüllt. Ehrhardt schloß aus dieser Schilderung auf eine

Ordination ohne Handauflegung; der ursprüngliche Sinn von samak

wäre also 'Handreichung', nicht 'Handaufstemmung'. Er kann sogar
darauf hinweisen, daß das Stichwort Inthronisation (hoseb) gelegentlich
noch im Bericht über eine rabbinische 'Ordination' auftaucht (bHor 10

ab). In Verbindung mit Mt23,2, dem Satz «die Schriftgelehrten und
Pharisäer sitzen auf dem Stuhle Moses», ergibt sich daraus die
Schlußfolgerung, der Kernritus der jüdischen 'Ordination' vor der
Tempelzerstörung, also in apostolischer Zeit, wäre die Thronsetzung, nicht eine

Handaufstemmung gewesen.
Nun hatte schon Lohse zu diesem Bericht Sanh IV 4 darauf

hingewiesen, daß die Mischna den Eindruck erwecken will, als hätte der
'Hohe Rat' stets nur aus Gelehrten bestanden. Tatsächlich war er aber

vor der Zerstörung Jerusalems vor allem aus dem Priesteradel und der
Laienaristokratie zusammengesetzt. Dann ist auch mit der Möglichkeit
zu rechnen, daß der Fachausdruck des 2. Jahrhunderts für 'Ordination',
eben semikah, auf einen Vorgang angewandt worden ist, der dem in
der Gegenwart geübten Brauch nicht oder noch nicht entspricht, um

45a Für Ursprung der Schrift in makkabäischer Zeit Jacob Licht, Taxo or
the Apocalyptic Doctrine of Vengeance. In: JJS 12, 1961, S. 95-103; George W. E.
Nickelsburg, Jr., Resurrection, Immortality, and Eternal Life in Intertestamental
Judaism (HTS 26). Cambridge, Mass. 1972. Vgl. zum ganzen Thema jetzt den als
Manuskript gedruckten Sammelband: Studies on the Testament of Moses. Seminar-
Papers, ed. by George W. E. Nickelsburg, Jr. for the Society of Biblical Literature,

Pseudepigrapha Group (Septuagint and Cognate Studies 4). Cambridge,
Mass. 1973.



Die Ordination im frühen Christentum 53

die Rechtsidentität zwischen dem Synhedrium in Jerusalem und in
Jabne wie Galiläa zu unterstreichen oder weil sie eben selbstverständlich

vorausgesetzt ist. In diesem Falle wäre ein Rückschluß auf die ursprüngliche

Bedeutung von samak nicht möglich. Auch Ehrhardt sieht im
übrigen in Sanh IV 4 nicht ein historisch zuverlässiges Referat, sondern

entnimmt ihm, «was in einer idealen Synagoge des 2. Jahrhunderts bei
einem Versuch getan werden könnte, um dies Modell» - des Jerusalemer
Synhedriums - «nachzuahmen» (S. 138).

Trotzdem dürfte aber diese Überlieferung insofern authentische

Erinnerung bewahren, als sie davon ausgeht, daß damals in Jerusalem
Plätze in einem Gremium von festliegender Größe zu besetzen waren.
Dafür, daß in der Zeit vor der Tempelzerstörung in Jerusalem die

Inthronisation eine wichtige Rolle gespielt hat, sprechen noch eine

Reihe weiterer Überlegungen. Die rabbinische Exegese führte die semi-

kah - wie schon erwähnt - gern auf die Mosezeit zurück, vor allem die

Einsetzung der 70 Altesten Num 11. Es ist eben jener Text, auf den auch
das Presbyterweihegebet der Kirchenordnung Hippolyts zurückgreift.
Es leuchtet unmittelbar ein, daß eine derartige Überlieferung zur
Legitimation eines Gremiums von 70 beziehungsweise 71 Altesten in
der Gegenwart herangezogen wird - das war das Synhedrium. Aber
der Bericht fügt sich nicht leicht in die Konzeption, daß ein Lehrer
seinen Schüler ordiniert. Weiter hat Erik Segelberg kürzlich auf man-
däische Analogien zur jüdischen semikah und christlichen Ordination
hingewiesen 46. Bei diesen Täufern findet der entsprechende Ritus -
jedenfalls das Kernritual - in einer Kult-Hütte statt. Hier wird der

künftige 'tarmid' zuerst inthronisiert und erhält dann - ohne Gebet -
eine Handauflegung; es folgt der heilige Kuß. Mit für mich einleuchtenden

Argumenten schloß Segelberg, daß diese 'Ordination' sich eher

an jüdische als an christliche Tradition anschließt. Er meint aus dem
allen entnehmen zu können: «In late Jewish and rabbinic times the
enthronment seems to have been the central act of the ordination»
(S. 421). Hier mag dann in der Tat auch ein Zusammenhang mit Mt 23,2
bestehen, obgleich die in diesem neutestamentlichen Text genannte
'cathedra Moysi' zumindest für den Evangelisten kaum noch ein realer

Gegenstand gewesen ist, sei es in der Quaderhalle in Jerusalem, sei

46 E. Segelberg, The Ordination of the Mandaean tarmida and its Relation
to Jewish and early Christian Ordination Rites. In: Studia Patristica X (TU 107).
Berlin 1970, S. 419-425.



54 Die Ordination im frühen Christentum

es an einem anderen Ort47, also auch nicht als Hinweis auf einen damals

ausgeübten 'Ordinations'-Ritus gewertet werden sollte.
Die Formulierungen von Ehrhardt und Segelberg mögen

überspitzt sein. Aber man wird aufgrund des vorliegenden Materials wohl

sagen können, daß es vor 70 n. Chr. anscheinend im Judentum Riten
gab, einen freiwerdenden Platz im Großen Synhedrium, vielleicht auch

in kleineren Gerichtshöfen, zu füllen und daß deshalb hier eben die

Einweisung in die Cathedra eine wichtige Rolle gespielt hat. Gerade

in dieser Hinsicht bedeutete das Jahr 70 aber nun einen entscheidenden

Bruch. Die überlieferten Institutionen bestehen in der alten Form nicht
mehr weiter. Dafür liegt alles Gewicht auf der Kontinuität der Lehre.

Der Rabbi übernimmt die Funktionen des alten Synhedriums, ja
bisweilen der Priester 48. Deshalb wird jetzt bei der Amtsübertragung die

Vermittlung der Weisheit, der Lehre, vom Lehrer auf den Schüler

fundamental, eben die semikah. Als wieder feste Institutionen unter
dem Patriarchat aufgebaut sind, kann die rabbinische Ordination
schwinden.

Man wird sich allerdings diesen Wechsel nicht zu mechanisch
vorzustellen haben. So wie das rabbinische Traditionsprinzip weit in
vorchristliche Zeit zurückreicht, scheint mir auch die rabbinische Hand-
aufstemmung nicht erst nach 70 n. Chr. entstanden zu sein; allerdings
gewinnt sie erst jetzt eine deutlich eigenständige Funktion. Aus einem
mehr oder weniger privaten, vermutlich pharisäischen Brauch wird
eine öffentlich anerkannte Institution 49. Für dieses höhere Alter der
semikah spricht meines Erachtens, daß auch zum christlichen Taufritual,

47 In der Quaderhalle tagte das große Synhedrium vor der Tempelzerstörung.
Die Deutung der hervorgehobenen Sitze in späteren Synagogen als 'Stuhl des
Mose' ist mehr als problematisch; nach Cecü Roth, The 'Chaire of Moses' and its
survivals. In: Pal. Expl. Quart. 81, 1949, S. 100-111, dienten sie als Platz für die
Torarollen; soweit es sich doch tatsächlich um Sitze gehandelt haben sollte - wie
etwa in der Dura-Synagoge -, standen sie wohl dem Archisynagogen zu, keinem
gelehrten Rabbinen.

48 So etwa die Unterscheidung von rein und unrein; vgl. auch Lohse S. 45.
49 Hier liegen sehr schwierige historische Probleme; vgl. dazu Anm. 33. Die

rabbinische semikah hängt so eng mit dem pharisäischen Traditionsprinzip zusammen,

das unbestritten in vorchristliche Zeit zurückreicht, daß es schwer vorstellbar

ist, autorisierte Lehrer sollte es erst nach der Tempelzerstörung gegeben haben.
Die spätere Form dieser Autorisation war aber nun eben die Handaufstemmung.
Dies spricht dafür, ihr auch eine weiter zurückreichende Vorgeschichte zuzuschreiben.

Insofern neige ich dazu, der von Hunzinger skizzierten Lösung eigener
pharisäischer Institutionen zuzustimmen.



Die Ordination im frühen Christentum 55

wie es sich später im griechischen und lateinischen Westen durchsetzen

wird, eine postbaptismale Handauflegung gehört, die nach den ältesten

Berichten in der lukanischen Apostelgeschichte mit beiden Händen

vollzogen wird und Geistmitteilung im Sinne der Verleihung von Charismen,

insbesondere des Zungenredens ist (Apg 19,1-6; 8,17f.; vgl.
Hebr6,2). Diese postbaptismale Auflegung der Hände unterscheidet
sich offenbar im Ritus von der Handreichung als Segensgestus und
dürfte kaum erst nach der Tempelzerstörung aufgekommen sein. Von

Vollzug und Sinngebung her finde ich die einzige relevante Analogie
in der rabbinischen semikah 50.

Ich kann dies nur als Argument für die Existenz dieses oder eines

ähnlichen Brauches bereits in apostolischer Zeit werten. Doch wie es

auch mit der Handauflegung bei der Taufe stehen mag, wir haben

jetzt nach dem Verhältnis der Ordination in der frühen Christenheit

zur jüdischen semikah zu fragen. Ein christliches Gegenstück zur
Inthronisation ist vor Tertullian, also dem Ende des 2. Jahrhunderts
nirgends belegt, auch judenchristliche Quellen führen uns hier nicht
weiter 51. Wir werden also schließlich doch auf die These Eduard Lohses

zurückgeführt und haben zu prüfen, ob und in wieweit die frühchristliche
Ordination nach dem Modell der rabbinischen 'Ordination' gestaltet
worden sei.

5. Die neutestamentlichen Texte, die Relevanz für die Frage nach
dem Ursprung der Ordination haben, stammen sämtlich aus der
Schülergeneration des Apostels Paulus. Es handelt sich um die Apostelgeschichte

des Lukas und die Pastoralbriefe ; eigentliches Gewicht für unser
Thema haben dabei allein die Pastoralbriefe.

50 Vgl. dazu meinen Beitrag: Die Bedeutung der Liturgiegeschichte für die
Frage nach der Kontinuität des Judenchristentums in nachapostolischer Zeit.
In: Aspects du Judéo-Christianisme. Colloque de Strasbourg 23-25 Avril 1964.
Paris 1965, S. 113-137, bes. 119 ff.

51 In den Pseudoklementinen läßt sich deutlich beobachten, daß in der
'Grundschrift' aus dem 3. Jh. die Kathedra dem Bischof zukommt, ep. Clem. 2,2;
hom. III 60,1; 63,1. In der wichtigsten älteren judenchristlichen Quellenschrift,
den Kerygmata Petrou, ist die Kathedra das Lehramt, das von Mose herkommt,
wie er es den 70 Ältesten übergeben hat und wie es nun unter den Lehrern der
Gruppe weitergeführt wird, ep. Petri 1,2; 3,2; hom. III 18,2 f., wo auch Mt 23,2 f.
zitiert wird. Bei der Verpflichtung der Lehrer, wie sie in der Cont. geschildert wird,
spielt die Kathedra keine Rolle. Zur hier vorausgesetzten Quellenscheidung vgl.
Georg Strecker, Das Judenchristentum in den Pseudoklementinen (TU 70).
Berlin 1958, vgl. dens. in Hennecke-Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen

II. Tübingen 1964, S. 63-80.



56 Die Ordination im frühen Christentum

Apg. 13,1-3 berichtet von einer 'Liturgie' mit Fasten im Kreis
der Propheten und Lehrer in Antiochien; der Gottesdienst mündete
in eine Weisung des Geistes, Barnabas und Paulus zur Missionsfahrt
auszusondern. Diese beiden Männer werden dann unter Gebet und
Handauflegung entsandt. Die Kommentare pflegen das Verhältnis dieses

angedeuteten Rituals zur Ordination zu erörtern. Damit, daß der durch
den Auferstandenen zum Apostel berufene Paulus keiner Ordination
mehr bedürfe, wird man allerdings nicht argumentieren können. Denn
wir stoßen in Apg 13,3 allem Anschein nach gerade nicht auf die pauli-
nische, sondern eine antiochenische Überlieferung vom Anfang oder

gar Ursprung der Sendung des Apostels zur Mission. Daß die Notiz
allein aus der schriftstellerischen Arbeit des Lukas entstanden wäre,
etwa um die Liste der 'Propheten und Lehrer' in Antiochien (13,1) und
die Missionsfahrt nach Zypern (13,4-12) miteinander zu verknüpfen,
ist äußerst unwahrscheinlich; denn Lukas liegt alles daran, daß es der
Geist war, der die Missionare trieb (13,4; vgl. 16,6; 19,21 u.a.); er
hätte ebenso auf eine Angabe darüber verzichten können, auf welche
Weise das Pneuma Barnabas und Saulus ausgesandt hat, wie er den

Vorgang ihrer Wahl durch den Geist nicht schildert52. In Antiochien
aber hielt man die Erinnerung daran fest, daß Paulus in der genannten
Weise durch die Gemeinde ausgesandt worden war. Es besteht wenig
Anlaß, von vornherein an der Zuverlässigkeit dieser Überlieferung zu
zweifeln, gerade weil sich bereits Paulus selbst dagegen wehrt, seine

Aussonderung zum Apostolat von einer derartigen Beauftragung
abzuleiten. Er weiß sich als 'Apostel nicht von Menschen und durch
Menschen, sondern Apostel Jesu Christi' (Gal 1,1).

Wenn man nach einem vorgegebenen Modell für die in Apg 13,3
beschriebene Aussendung sucht, legt sich ein Vergleich mit dem jüdischen
saliah-Institut nahe, dem Rechtsbrauch, bewährte Personen zur
Wahrnehmung besonderer, genau begrenzter Aufgaben zu bevollmächtigen
und, meist paarweise, auszusenden 53. So waren nach Apg 11,33 Barna-

52 Hinzukommt, daß Lukas dort, wo er von einer Einsetzung von Presbytern
durch die Apostel spricht wie Apg 14,23, zwar Beten und Fasten nennt, aber
keine Handauflegung. Sicher kennt er ein xeiporovelv, aber in diesem Zusammenhang

offenbar keine è7ri0e<nç tg>v xeip&v. H. Conzelmann folgert im Hdb. z. NT 7.

Tübingen 1963 zu Apg 13,3 mit Recht: «Bei Lk ist der Amtsbegriff nicht in der
Weise der Pastoralbriefe ausgebildet.»

53 Auch Lohse zog S. 71-74 diese Analogie heran; eine ausführliche Diskussion
zu Apg. 13,1-3 jetzt bei Jürgen Roloff, Apostolat - Verkündigung - Kirche.
Ursprung, Inhalt und Funktion des kirchlichen Apostelamtes nach Paulus, Lukas



Die Ordination im frühen Christentum 57

bas und Saulus von den 'Jüngern' in Antiochien mit einer Kollekte nach

Jerusalem gesandt worden und ähnlich werden Judas Barsabas und
Silas vom Apostelkonzil nach Antiochien abgeordnet (15,22). Derartige
'Gemeinde-Apostel' nennt auch Paulus (2 Kor 8,23; vgl. Phil 2,25).
Sie haben einen prinzipiell zeitlich begrenzten Auftrag. Es ist auch

nirgends berichtet, daß zur Bevollmächtigung derartiger Gesandter
eine Handauflegung gehört habe 54. Gerade die Verbindung der Aussendung

mit Gebet und Handauflegung scheint erst christlich zu sein, ob

man sie nun bereits für das Geschehen in Antiochien selbst oder erst
für die von Lukas aufgenommene Überlieferung dieser Beauftragung
ansetzt. Man wird daraus schließen können, daß Handauflegungen
für Christen früh eine breitere Bedeutung bekommen hatten als unter
den anderen Juden, wie dies ja auch der Geschichte der Taufriten zu
entnehmen ist. Paulus hat jedenfalls, wie Gal 1 zeigt, den für ihn
bezeichnenden Apostelbegriff gerade in Abgrenzung gegenüber dem
jüdischen saliah-Brauch geklärt. Diese Neuprägung des Apostolates ist
dann Voraussetzung für die christliche Ordination, wie wir sie innerhalb
des Neuen Testamentes nur in den Pastoralbriefen sicher greifen können.

Ehe ich diese These begründe, ist noch ein Hinweis auf Apg 6,1-6
einzuschieben. Wieder stehen wir hier vor der Frage, in welcher Weise

es möglich ist, eine lukanische Information für unser Thema auszuwerten.

Ich gehe auch hier davon aus, daß Lukas seinen Bericht auf der Grundlage

eines ihm vorgegebenen Überlieferungsstückes gestaltet hat. Er
gibt uns dabei viele historische Rätsel auf. Wir wissen nicht sicher,
wie die Unterscheidung zwischen Hebräern und Hellenisten zu
verstehen ist, und können auch nicht von vornherein erkennen, ob die

Einsetzung der Sieben unter Gebet und Handauflegung zur vorlukani-
schen Tradition gehört hat. Unbestreitbar ist, daß sich die Unterscheidung

zwischen der Siocxovloc tou koyou der Apostel und der Staxovta TÎjç
TpaTO^7]ç der Sieben damit stößt, daß in der weiteren Stephanus- und
Philippus-Überlieferung diese Männer gerade als Träger der Verkündigung

erscheinen. Offenbar ist es das Interesse des Lukas, die
Legitimierung dieser für die Früh-Geschichte der Kirche wichtigen Gestalten
durch die Norm-Instanz des Ursprunges, die Apostel, herauszustellen

und den Pastoralbriefen. Gütersloh 1965, S. 207-210, dem ich auch die oben
gebrauchten Wendungen zur Beschreibung dieses Rechtsbrauches entnehme. Das
Material über das saliah-Institut noch immer bei K. H. Rengstorf in ThWbzNT I
(1933), S. 414-419, zur Kritik etwa Roloff S. 10 ff.

54 So Lohse S. 60-63 mit Recht gegen Rengstorf.



58 Die Ordination im frühen Christentum

und sie zugleich in ihrer Funktion deutlich gegenüber diesen Aposteln
abzuheben.

Man wird dies im Zusammenhang damit zu sehen haben, daß der

auctor ad Theophilum auch sonst Wert auf die 'apostolische' Gründung
der Kirche und ihrer Ämter legt. Bereits für ihn geht es darum, die

paulinische Überlieferung in einer neuen Situation festzuhalten. Besonders

deutlich wird dies in der Abschiedsrede des Paulus an die Presbyter
von Ephesus in Milet (Apg 20,17-38). Sie haben nun das apostolische
Erbe zu hüten. Von hier aus ist dann wohl auch bereits die Nachricht
zu verstehen, daß Paulus und Barnabas Älteste eingesetzt haben (14,23),
unter Fasten und Gebet. Das an dieser Stelle gebrauchte Verb

^eipoTOVTjaavTsç meint - wie uns von Hippolyt geläufig ist - die
Amtseinsetzung, nicht ihre Weise. Lukas liegt alles an der Tradition und
Sukzession in der Lehre der Apostel. Aber er spricht nirgends unzweideutig

von einer Ordination mit Handauflegung, die zu solchem Lehren

beauftragt und ermächtigt. In Apg 8,14-17 hat eine Handauflegung
durch Apostel - ähnlich wie Apg 6,6- die Funktion, das Missionswerk
des Philippus in Samarien zu legitimieren und die Neubekehrten in die

apostolische Kirche einzugliedern. Diese Handauflegung erscheint aber
als Teil der Taufe; als Vermittlung der Gabe des Geistes ergänzt sie,

was bei der Taufe durch Philippus unterblieben war. Ich schließe aus
diesen Beobachtungen, daß Lukas an der 'Apostolizität' ihm bekannter
kirchlicher Ämter und Dienste interessiert war, vielleicht hat die

Einsetzung der Sieben auch für ihn bereits etwas mit einem Diakonat zu
tun, aber daß er die èmGscnç töv yeipüv als Ordinationsritus noch
nicht voraussetzt.

Dann wird die Handauflegung in Apg 6,6 noch vorlukanische Tradition

sein. Von der rabbinischen semikah ist der Bericht dadurch
unterschieden, daß hier nicht ein Lehrer seine Schüler 'ordiniert', sondern
ein Gremium handelt, die 'Zwölf' (6,2) oder 'die Apostel' (6,6). Das

entspricht Apg 13,3 und MSanh IV. E. Lohse wies darauf hin, daß die
lukanische Schilderung an den Bericht von der Einsetzung Josuas zum
Nachfolger Moses in Num 27 in der Fassung der Septuaginta anknüpfe 55.

Doch auch von den älteren Formen der Amtseinsetzung, wie sie hinter
dem 'Testament des Mose' 12,2 und MSanh IV erschlossen werden

mögen, läßt sich Apg 6,6 nicht herleiten ; denn die Sieben werden eben

55 S. 77 ; auch E. Haenchen verweist im Meyerschen Kommentar, 10. Aufl.
Göttingen 1956, zu 6,3 auf Num. 27,16 ff. LXX.



Die Ordination im frühen Christentum 59

nicht in ein vorgegebenes Amt eingewiesen, sondern es wird ein neuer
Dienst kreiert. Die Apostelgeschichte kennt aus der Frühzeit der Ur-
gemeinde eine Überlieferung, daß ein freigewordener Platz in einem

Gremium erneut zu besetzen war; es handelt sich um den Zwölferkreis,
der durch die Nachwahl des Matthias wieder vollzählig wurde (1,23-
26). Hier wird aber von gar keinem Einsetzungsritus berichtet, von
keiner Handauflegung und keiner Thronsetzung - die Stühle der Zwölf
werden erst beim Jüngsten Gericht aufgestellt werden (Mt 19,28 -
Lk 22,30) Matthias wird, nachdem das Los auf ihn gefallen ist, 'den

Elf hinzugezählt'.
Die Bevollmächtigung der Sieben durch Handauflegung der Apostel

bleibt so eigentümlich analogielos. Zum Verständnis dieser Jerusalemer
Überlieferung wird man am ehesten wieder auf die Vorformen der
semikah zurückzugreifen haben, wie ich sie hinter Apg 13 und der

postbaptismalen Handauflegung vermutet habe.

Dem vorhegenden lukanischen Bericht ist auch nicht mehr deutlich

zu entnehmen, für welche Funktion diese Sieben in der ursprünglichen
Tradition durch Handauflegung bestellt worden waren 56. Damit wird
die Basis aber zu schmal, um Apg 6,1-3 bereits als Ordination zu werten

57.

Es muß dann dabei bleiben, daß wir die ersten sicheren und
eindeutigen Belege für eine christliche Ordination in den Pastoralbriefen

finden, 1. Tim 4,14; 2. Tim 1,6. Ich möchte von der zweiten Stelle

ausgehen.
«Ich erinnere dich, das Charisma Gottes anzufachen, das in dir

ist durch die Auflegung meiner Hände. Denn nicht hat uns Gott gegeben
das Pneuma der Furcht, sondern der Kraft und der Liebe und der
Besonnenheit. Schäme dich des Zeugnisses unseres Herrn und meiner

Ketten nicht.» Die Vollmacht des Timotheus steht mit der Ordination
durch den Apostel in Zusammenhang. Damals hat er das Charisma
Gottes empfangen, eine besondere Zuwendung des Pneuma. Sie autorisiert

ihn zum Zeugendienst als Prediger. Zugleich ist er damit in besonderer

Weise auch in die Leidensnachfolge gestellt, in der Bindung an
seinen Ordinator und durch ihn an Christus.

56 Als Gemeindeleiter der Hellenisten? Als 'Evangelisten'? Eine neue Frage
ist es dann erst, was sich hinter dieser Überlieferung an historischen Vorgängen
verbirgt.

57 Anders Lohse S. 79; zurückhaltend auch Roloff S. 225-227.



60 Die Ordination im frühen Christentum

Wenn man nach einer Analogie zu dieser Ordinationstheologie
sucht, bleibt in der Tat nur die rabbinische semikah, genauer ihre
Ausprägung, wie sie für uns vor allem mit Jochanan ben Zakkai seit 70 n.
Chr. deutlich wird. Mit ihr bestehen folgende Übereinstimmungen:
Die Handauflegung verleiht Vollmacht und insoweit Pneuma; es handelt
sich nicht um Einweisung in ein vorgegebenes Amt - im Sinne der
Inthronisation -, sondern um einen personbezogenen Auftrag ; zentraler Inhalt
dieses Auftrages ist die Bewahrung der Lehre, der 7tapa0Y)xi), wie die

Pastoralbriefe sagen, also der abgeschlossenen Lehre, nicht einer ständig
weiterzuentwickelnden TOxpaSocnç 58.

Im Inhalt dieser Lehre besteht der fundamentale Unterschied,
daß es sich bei den Rabbinen um die Mose am Sinai übergebene Tora
samt der ihr zugehörenden Halacha handelt, bei Timotheus um das

Christusevangelium. Aber man wird gerade bei den Pastoralbriefen
noch präziser sein müssen; es ist das paulinische Evangelium von der

Rechtfertigung, für das der Apostel mit seinem Leben und Sterben
selbst Zeuge war (1. Tim 1,12-16; 2. Tim 1,8-11; Tit 1,1-4).

Der Autor der Pastoralbriefe hat die Ordination in diesem Verständnis

nicht erfunden, sondern bereits vorgefunden, das zeigt 1. Tim 4,14.
Hier ist die Rede von einer Handauflegung aufgrund eines Prophetenspruches

durch das Presbyterium. Man wird den formalen Widerspruch
zu 2. Tim 1,6 nicht aufheben können 59, aber er ist sachlich begründet.
In der Gegenwart ordinieren eben nicht die Apostel, sondern das Kolle-

58 Auf dieses Interesse der Pastoralbriefe hat vor allem Hans Frhr. v.
Campenhausen hingewiesen, Polykarp von Smyrna und die Pastoralbriefe (1951).
Jetzt in: Aus der Frühzeit des Christentums. Studien zur Kirchengeschichte des
1. und 2. Jahrhunderts. Tübingen 1963, S. 197-252. Zeitlich setze ich die Pastoral-
briefe allerdings früher an als Hans Frhr. v. Campenhausen.

59 D. Daube, The New Testament and Rabbinic Judaism, S. 244 f., dem sich
Joachim Jeremias anschloß, ÜPEZBYTEPION außerchristlich bezeugt. In: ZNW
48, 1957, S. 127-132; zur Datierung der Pastoralbriefe, ebd. 52, 1961, S. 101-104,
jetzt in: Abba. Studien zur neutestamentlichen Theologie und Zeitgeschichte.
Göttingen 1966, S. 314—316, schlägt vor, 1. Tim 4,14 als Handauflegung zur
Erlangung der Presbyterwürde zu verstehen. Das wäre zwar unter Rückgriff auf
rabbinische Terminologie sprachlich möglich, würde aber den meines Erachtens
viel gravierenderen Widerspruch auslösen, daß Timotheus als Presbyter angesehen
würde, was er doch nach 1. Tim 4,12; 5,1 f.; 2. Tim 2,22; vgl. Tit 2,7 f. und Ign-
Mag 3,1 gerade nicht ist. Zu den Alten gehört man nach jüdischem Denken vom
60. Lebensjahr an; die semikah wurde bei den Rabbinen vom 40. Lebensjahr an
erteilt; vgl. auch Otto Michel, Grundfragen der Pastoralbriefe. In: Auf dem Grunde
der Apostel und Propheten. Festschr. Theophil Wurm. Stuttgart 1948, S. 83-99,
bes. 95 f.



Die Ordination im frühen Christentum 61

gium der Ältesten. 2. Tim 1,6 macht deutlich, worin diese Ordination
ihren Ursprung und Grund hat. Es geht nicht um eine beliebige Bestallung,

sondern um Auftrag und Vollmacht, Prediger des Evangeliums
als Erbe des Apostels zu sein.

Damit stehen wir vor der Frage nach dem Verhältnis von Ordination

und Kirchenordnung. Die Pastoralbriefe zeichnen hier kein
deutliches Bild. Offenbar ist ihr Autor an präzisen Einzelregelungen nicht
interessiert. Der oft beobachtete Unterschied zwischen der - fiktiven

- Adressatensituation in Ephesus und Kreta mag hinzukommen; im
einen Fall handelt es sich um die Ordnung in einer alten Gemeinde,
die bereits ihre Geschichte hat, im anderen um den Aufbau einer Kirche
im Missionsgebiet. Die Pastoralbriefe kennen das Bischofsamt - wenn
ich recht sehe, den einen Bischof in jeder Gemeinde 60 -, weiter Presbyter
und Diakone, ohne daß die klare Konstruktion des Ignatius sich schon

nachweisen ließe. Timotheus wird einmal 'Evangelist' genannt (2. Tim
4,5). Aber eine geschichtlich greifbare Amtsbezeichnung ist das für
den Autor der Pastoralbriefe nicht, vielleicht nicht mehr. Lukas hat die
sieben 'Evangelisten' zu Diakonen umstilisiert, für den Autor der
Pastoralbriefe ist Timotheus, der Apostelschüler, das Urbild des

Bischofs 61. Man wird also bei ihm davon ausgehen können, daß der Bischof
ordiniert ist. Ob dies auch für andere Amtsträger gilt, wird nicht ganz
deutlich. Presbyter haben an sich wie die jüdischen Ältesten die Aufgabe
'vorzustehen' (1. Tim 5,17), das entspricht Lukas und der späteren
kirchlichen Praxis. Einige unter ihnen haben zusätzlich Aufgaben im

60 Zur näheren Begründung muß ich auch hier auf meinen in Anm. 30
angekündigten Aufsatz verweisen.

61 Etwas anders urteüt hier Harald Hegermann, Der geschichtliche Ort
der Pastoralbriefe. In: Theologische Versuche II, hrsg. v. J. Rogge - G. Schille.
Berlin 1970, S. 47-64, der bes. S. 56 ff. 2. Tim 2,2 mit Eph 4,11 verknüpft und im
'Evangelisten' als übergemeindlichem Funktionsträger das Bindeglied zwischen
dem historischen Apostelschüler und dem im Namen des Apostels schreibenden
Pseudonymen Verfasser sieht. Diese Vermutung ist bestechend und leuchtet mir
auch im Blick auf die unmittelbare nachpaulinische Situation ein: Die Paulusschüler

werden die Arbeit des Apostels unter seiner Autorität fortgeführt haben.
Dies ist eine wichtige Beobachtung zur Entstehung der Deuteropaulinen. Aber der
Verf. der Past kennt m. E. kein übergemeindliches Amt mehr, nicht einmal Lehrer
werden erwähnt. Damit gewinnt aber die merkwürdige Beharrlichkeit, mit der
die Past die 'Jugend' des Timotheus oder Titus postulieren (vgl. Anm. 59) eine
Schlüsselfunktion, sie müssen als Repräsentanten eines Amts gelten, für das die
für 'Älteste' selbstverständliche Altersgrenze nicht gilt; das kann dann nach Lage
der Dinge nur der Bischof sein.



62 Die Ordination im frühen Christentum

Bereich von Wortverkündigung und Lehre. Auch dazu gibt es übrigens
jüdische Analogien: ein Rabbi, der die semikah empfangen hat, konnte
auch zum Gemeindevorsteher gewählt werden 62. Derartigen Lehrern
unter den Presbytern steht es dann zu, ihren Lebensunterhalt von der
Gemeinde zu bekommen - der Autor der Pastoralbriefe beruft sich hierfür

wie Paulus 1. Kor 9,9, und wohl von ihm abhängig, auf die Tora
Dt 19,15 63. In diesem Zusammenhang des rechten Verhaltens gegenüber

Ältesten steht dann die Mahnung: «Lege niemandem zu schnell
die Hände auf» (5,22). Vielleicht kann man daraus entnehmen, daß

auch Presbyter, zumindest die, von denen es heißt, daß sie 'doppelter
Ehre wert' seien (5,17), ordiniert werden 64.

Es scheint mir möglich, aus diesen knappen Notizen doch ein

geschichtliches Bild zu gewinnen. Zwar lassen sich die ersten Ansätze

zu einer Handauflegung, nicht als Segens- oder Heilungsgestus sondern
als Beauftragungsritus, unter den Christen weder sicher datieren noch

lokalisieren, wenn auch palästinensischer Ursprung anzunehmen ist.
Damit wird es auch schwierig zu klären, wie weit hier das zeitgenössische
Vorbild einer pharisäischen semikah in der Zeit vor der Tempelzerstörung

einwirkte, oder ob auch die von den Rabbinen gleichfalls angezogenen

Schriftbelege aus der Mosezeit unmittelbar aufgenommen worden
sind. Diese Ansätze reichen immerhin anscheinend bereits in die Epoche
zurück, die wir als die apostolische Zeit bezeichnen, also vor dem Märtyrertod

des Herrenbruders Jakobus, des Paulus und des Petrus. Doch
die Aufgabe, die apostolische Botschaft zu bewahren, stellte sich natur-

62 Lohse S. 57 f.
63 Dt 19,15 scheint in rabbinischer Exegese im Regelfall wörtlich verstanden

worden zu sein; eine Ausdeutung auf 'Amtsträger' ist auch im hell. Judentum
nicht belegt; also dürfte der Autor der Past hier auf Paulus zurückgreifen.

64 Wahrscheinlich ist uns 1. Tim 6,11-16 auch der Kern einer Ordinations-
paränese erhalten, so Ernst Käsemann, Das Formular einer neutestamentlichen
Ordinationsparänese (1954). Jetzt in: Exegetische Versuche und Besinnungen
1. Göttingen 1960, S. 101-108, dem Norbert Brox in seinem Kommentar mit
überzeugenden Argumenten folgt: Die Pastoralbriefe, übers, und erklärt von
N. Brox (Regensburger NT). Regensburg 1969, S. 211-219. Es bleiben allerdings
auch Schwierigkeiten, nicht zuletzt, weil ein 'Bekenntnis' bei der Ordination in
altkirchlicher Zeit sonst kaum belegt ist und auch das Verhältnis von Taufe und
Bekenntnis nach dem Einspruch Hans Frhr. v. Campenhausens, Das Bekenntnis
im Urchristentum. In: ZNW 63, 1972, S. 210-253, der Uberprüfung bedarf. Allerdings

lassen sich diese Probleme meines Erachtens lösen. Bemerkenswert scheint
mir immerhin zu sein, daß sich die einzige mir bekannte frühe Analogie in den
judenchristlichen Kerygmata Petrou, einer der Quellenschriften der Pseudokle-
mentinen findet, in der Verpflichtung der Lehrer am Wasser, cont. 1,2-4,3.



Die Ordination im frühen Christentum 63

gemäß erst jetzt, in der nachapostolischen Zeit, die auch mit der Epoche
nach der Zerstörung des zweiten Tempels zusammenfällt65.

Wir können dies am deutlichsten dort beobachten, wo es um das

Erbe des umstrittensten Mannes der apostolischen Zeit ging, jenes
Saul, den der Herr selbst vor Damaskus berufen hatte. Seine Schüler
hielten seinen Namen und seine Theologie fest, auch gegen Palästinenser,

die - im Gefolge des jüdischen Krieges als Flüchtlinge nach Kleinasien

verschlagen wie der Apokalyptiker Johannes - seinen Namen nicht
nannten und die theologischen Ansätze der palästinensischen Christenheit

in ursprünglich paulinisches Missionsgebiet verpflanzten 66. Auch
derartige Propheten werden eine Ordnung gekannt haben, in der die

Aufnahme in den Kreis oder selbst eine Nachfolge geregelt war, nur
wissen wir nichts darüber. Die Pastoralbriefe lassen gleichfalls diese

neue Welle palästinensischen Einflusses erkennen 67. Gerade die semikah

war ein Sondergut Palästinas. Die Paulusschüler greifen diese Ordnung
auf und durch sie ist die Ordination zum Allgemeingut der Kirche
geworden.

Das Bindeglied zwischen der rabbinischen semikah und der Ordination

der Pastoralbriefe ist es, daß nun, da die alten Autoritäten dahin-

gesunken waren, dies als entscheidende Aufgabe für alle Zukunft bis

zum Ende der Welt heraustritt, die Lehre zu bewahren. Das schließt
die Pastoralbriefe mit dem etwa gleichzeitigen Matthäus-Evangelisten
zusammen. Auch für ihn ist die Berufung auf Geist und Prophétie
fragwürdig geworden, zumindest zurückgetreten. Aufgabe der Sendboten
des Auferstandenen ist nun ebenfalls die Bewahrung des Wortes. Aber
darunter versteht der Evangelist nicht das Kerygma eines Apostels,
sondern die Worte Jesu; Sein Auftrag für alle Völker ist: «Lehret sie halten
alles, was ich euch befohlen habe» (Mt 28,20). Das ist nun sicher kein

65 Vgl. hierzu jetzt C. K. Barret, Pauline Controversies in the Post-Pauline
Period. In: NTS 20, 1974. S. 229-245.

66 Die Gegner der Pastoralbriefe scheinen mir wesentlich Apokalyptiker
und Enkratiten palästinensischer Herkunft zu sein.

67 Darauf hat Wolfgang Nauck in seiner in Anm. 35 genannten Diss,
hingewiesen; vgl. auch Anm. 64. Man könnte sogar vorsichtig fragen, ob nicht auch
im Umkreis der Ordination Einwirkungen gerade prophetischer Traditionen greifbar

werden; 8ux 7tpoç7)Telaç in 1. Tim 4,14 rechnet mit einem Prophetenspruch,
also auch anwesenden Propheten bei der Ordination. Das klingt eher 'johanneisch'
als 'paulinisch'. Auch daß Jesus nach 1. Tim 6,13 das 'gute Bekenntnis' vor Pontius

Pilatus ablegte, erinnert an Joh 18,28-19,5, nicht die synoptische
Passionsüberlieferung.



64 Die Ordination im frühen Christentum

unaufhebbarer Gegensatz zur Paulusschule 67a, aber verdeutlicht doch,
daß christliche Ordination als Bindung an den apostolischen Auftrag
ihren Ursprung dort hat, wo das Evangelium Christi durch die apostolische

Sendung vermittelt ist. Das ist paulinische Theologie und blieb
als sein Erbe auch unter seinen Schülern lebendig. Damit wird aber

nun auch inhaltlich die Entsprechung zur rabbinischen semikah

begrenzt. Der christliche Prediger, der Bischof, ist nicht Jurist, weil es

eben um das Evangelium geht. Aber man wird besser umgekehrt
formulieren : die vielfältigen Ansätze, Ämter und Ordnungen in der Kirche
zu entwickeln, erhalten ihre letzte Legitimation nicht darin, daß natürlich

auch die Kirche als Sozialverband der Ordnung bedarf, sondern
daß sie davon lebt, daß die Botschaft von dem durch Christus gewirkten
und eröffneten Heil in ihr weitergeht. Das ist eine geistliche Aufgabe,
wie es der Beschreibung des apostolischen Amtes des Neuen Bundes
durch Paulus entspricht (2. Kor 3,4-18), weit über das hinaus, was
die Pastoralbriefe selbst aussagen 68. Aber durch die Rückbindung des

Amtes in der Kirche an den die Kirche tragenden Ursprung in der
Ordination wird es zum apostolischen Amt. In diesem Sinne impliziert
Ordination auch Sukzession 69, apostolische Sukzession, die nicht not-

67a: Auf die Analogie zwischen Mt und den Past wies auch bereits H. Hegermann

a. a. O. (Anm. 61) hin. Um zu verstehen, weshalb die Christenheit im einen
Fall auf das Wort Jesu, im anderen auf das seines Apostels verpflichtet wird, wird
man auch auf den radikaleren Bruch mit den jüdischen Diasporagemeinden im
paulinischen Missionsgebiet und die damit zusammenhängende unterschiedliche
Kirchenstruktur hinweisen müssen. Es ist eine naheliegende Vermutung, daß
christliche Lehrer, wie sie doch auch das Mt-Evangelium voraussetzt, zuerst die
Gelehrten-semikah in Analogie zum pharisäischen Rabbinat übernahmen. Ich
halte es für durchaus wahrscheinlich, daß die Wander-Charismatiker der Did in
diesem Sinne 'ordiniert' waren. Aber dies ist nicht der Ursprung der kirchlichen
Ordination. Die 'zuverlässigen Menschen', denen Timotheus nach 2. Tim 2,2 das
weitergeben soll, was er von Paulus gehört hat, sind doch nicht andere Leute als
die kirchlichen Amtsträger, von denen die beiden anderen Briefe sprechen. Hier
ist die Apostolizität und Gemeindebezogenheit der Ordination angelegt, die sich
in der alten Kirche durchsetzen wird, auch wenn das Ordinationsverständnis der
Past noch umfassender blieb.

68 Diese Sätze versuchen eine Antwort auf die naheliegende Frage anzuvisieren,

ob denn das geistliche Amt nicht sehr viel umfassender zu verstehen sei,
als es in einer Autorisierung zur Lehre zum Ausdruck komme. So hatte schon
Pierre Benoit O. P. in seiner Rezension der Arbeit von Lohse gefragt : « Il a raison
d'éclairer l'ordination chrétienne par ses antécédents judaïques, mais il a tort de
la réduire à la dimension de ceux-ci», RB 61, 1954, S. 298-299, jetzt in: Exégèse
et Théologie II. Paris 1961, S. 247-249.

69 Dies ist besonders von Heinrich Schlier betont worden, Die Ordnung der



Die Ordination im frühen Christentum 65

wendig Amtsnachfolge ist und nicht der Inthronisation bedarf. Insofern

geht es in der Ordination nach den Pastoralbriefen nicht nur um
innerkirchlichen Dienst, sondern auch um das apostolische Amt in der
Welt. Dies ist zum Schluß noch kurz zu entfalten.

6. Die Amter der Kirchenordnung Hippolyts sind an den
innerkirchlichen Diensten orientiert; wir haben gesehen, daß sie als Leitlinie
ihrer Bewertung auf den eucharistischen Gottesdienst bezogen sind.
Weiter sind sie sehr viel stärker als Geistesgaben, Charismen, beschrieben

als in den Pastoralbriefen. Hier kommen offenbar noch andere

Traditionen zum Zuge, als wir sie bei den Paulusschülern konstatieren
konnten, deren Schriften in unser Neues Testament aufgenommen worden

sind. Ein Vergleich zwischen den Pastoralbriefen und der Kirchenordnung

Hippolyts wird auch dadurch erschwert, daß keine Zwischenglieder

erhalten sind. Diese Lücke von einem Jahrhundert wird auch
nicht durch den ersten Klemensbrief oder Ignatius von Antiochien
ausgefüllt, denn dort finden wir zwar mancherlei über kirchliche Ämter,
aber keine Erwähnung der Ordination. Das ist wohl doch nicht nur
Zufall. Die Ordination der Pastoralbriefe zielte auf verbindliche Lehre;
das Amt des Bischofs ist für Ignatius aber nun doch primär nicht Predigtoder

Lehramt. Auch die Kirchenordnung Hippolyts setzt, wie gesagt,
den Akzent anders als die Pastoralbriefe. Dennoch lassen die Ordina-
tionsformulare dieser Schrift einen Zusammenhang mit der rabbinischen
semikali noch deutlich erkennen. Belege hierfür sind die schweigende

Handauflegung vor dem Konsekrationsgebet über dem Bischof70 -
auch der später belegte Brauch, daß jeweils im Regelfall drei Bischöfe
eine Bischofsweihe vorzunehmen haben, hat Analogien in der rabbi-

Kirche nach den Pastoralbriefen. In: Glaube und Geschichte, Festschr. Friedrich
Gogarten. Gießen 1948, S. 38-60, jetzt in: Die Zeit der Kirche. Freiburg 19582,
S. 129-147, vgl. jetzt auch Georg Günter Blum, Tradition und Sukzession. Studien
zum Normbegriff des Apostolischen von Paulus bis Irenaus (Arb. z. Geschichte u.
Theologie des Luthertums 9). Berlin und Hamburg 1963, bes. S. 55-59. Die
Pastoralbriefe setzen eine Lehrsukzession von Paulus her voraus, an einer Amtssukzession

sind sie noch nicht interessiert.
70 Hippolyt c. 2 sieht vor, daß zur Bischofsordination an einem Sonntag die

Gemeinde mit dem Presbyterium und den anwesenden Bischöfen zusammenkommt:

« Consentientibus omnibus inponant super eum manus, et praesbyterium
adstet quiescens. Omnes autem silentium habeant orantes in corde propter discen-
sionem Spiritus.» Dann erst spricht einer der anwesenden Bischöfe unter Handauflegung

das Konsekrationsgebet (S. 119, 18 f. Tidner; S. 4 Botte). Das ist natürlich
eine ausschließlich traditionsgeschichtliche Ableitung dieser 'doppelten' Handauflegung;

was der Brauch für Hippolyt bedeutet, bedarf eigene- Überlegungen.

5



66 Die Ordination im frühen Christentum

nischen Tradition 71 - und die schon mehrfach herangezogene
Beobachtung, daß das Gebet der Presbyterweihe auf eben jene Ältesten-

Einsetzung zurückgreift, die auch den Rabbinen als Begründung des

semikah galt.
Daß bei Hippolyt die einzelnen Ämter, zu denen ordiniert wird,

stärker auf Pneuma bezogen sind, hängt wohl auch damit zusammen,
daß es hier eben um die Institutionalisierung der innergemeindlichen
Dienste geht, also dessen, was Paulus die Charismen genannt hatte.
Die Pastoralbriefe fragen stärker nach der Fortsetzung der apostolischen
Sendung in die Welt. Nun sind 'Wort' und 'Geist' sicher keine
Alternative. Die unterschiedliche Akzentuierung ist aber nicht zu bestreiten.
Als gemeinsame Überzeugung läßt sich herausheben, daß kirchliche
Verantwortung nicht aus natürlicher Begabung erwächst, nicht an ein
bestimmtes Lebensalter oder die Zugehörigkeit zu einer bestimmten
Familie gebunden ist - und seien es die Herrenverwandten wie in
Palästina -, sondern aus einer Gabe Gottes, die Auftrag ist und den

Beauftragten für sein Leben ermächtigt und verpflichtet, eben in der
Ordination.

Damit steht auch eine Veränderung im Verständnis der Handauflegung

in Zusammenhang. Als Weitergabe der Weisheit, des Geistes,

vom Ordinator auf den Ordinanden72 wird man die smOscnç töv ysipwv
schon in den Pastoralbriefen nicht angemessen beschreiben können ; das

X<xpiafxa des Timotheus ist nicht vom Apostel auf ihn weitergeflossen.
Auch als 'Amtsgnade' ist es Gabe Gottes und pneumatischer Art. Es

besteht nicht der geringste Anlaß, das Wort in dieser Hinsicht hier
anders zu verstehen als bei Paulus, von dem der Autor es wohl doch
hat73. Deshalb wird die christliche Ordination nicht schweigend

vollzogen, die Gabe wird erbeten. Schon für die von Lukas aufgenommene
Tradition gehörten Handauflegung und Gebet zusammen 74

; daß die

Pastoralbriefe von diesem Gebet nicht reden, ist sicher bemerkenswert,
läßt aber kaum Rückschlüsse auf den von ihnen vorausgesetzten
tatsächlichen Brauch zu. Je stärker diese Sicht des Zusammenhanges von

71 Vgl. Lohse S. 65 ; im Hintergrund dürfte der alte Rechtsgrundsatz Dt 19,15
stehen, der für die Gültigkeit eines Urteils die Aussage zweier oder dreier Zeugen
fordert.

72 Vgl. dazu die Definition von D. Daube, hier Anm. 40.
73 Zur Verbreitung des Wortes und dem paulinischen Sprachgebrauch zuletzt

Hans Conzelmann, Art. yapiapa ThWbNT IX (1971), S. 393-397.
74 Apg 6,6; 13,3; hierauf hatte bereits Lohse S. 92 hingewiesen. Gerade daß

diese Wendungen so formelhaft klingen, läßt auf festen Brauch schließen.



Die Ordination im frühen Christentum 67

Geist und Ordination auch das christliche Ritual prägte, desto weniger
konnte ein Interesse daran bestehen, 'Handaufstemmung', mit beiden
Händen vollzogen, und 'Handauflegung' als Segensgestus klar zu
unterscheiden. Hippolyt spricht nur noch vom Auflegen einer Hand 75. Daß
dennoch die Möglichkeit blieb, diesen Ritus mißzuverstehen, sollte sich
in Afrika im Ketzertaufstreit und vor allem im donatistischen Schisma

zeigen. Hier hat erst die Theologie Augustins Klärung gebracht. Im
Osten ist der Ursprung des Charismas des Amtsinhabers deutlich in der
alten Ordinationsformel ausgesprochen, die noch heute in Gebrauch
ist und nach Bernard Botte schon im 4. Jahrhundert im Bereich Antiochiens

nachzuweisen ist: «Die göttliche Gnade, die immer heilt, was
krank ist, und ausfüllt den, der Mangel hat, hat NN zum Bischof

von erwählt. Laßt uns also für ihn beten, daß über ihn komme die
Gnade des Hl. Geistes» 76. Diese Formel macht im übrigen noch einmal
unmißverständlich klar, daß Ordination nun im Regelfall Einweisung
in eine freigewordene Stelle ist, wie es ja auch schon Hippolyt zumindest
im Bischofsweihegebet voraussetzt. Dies führt uns wieder zu den
Pastoralbriefen zurück.

Ein Vergleich zwischen ihnen und Hippolyt oder der zitierten
griechischen Formel lehrt, daß christliche Ordination ursprünglich -
wenn wir die Pastoralbriefe hier ansetzen dürfen - eigentlich doch

nicht primär auf Einsetzung in vorgegebene kirchliche Stellen zielte.
Das ist auch später nicht vergessen worden. Es gab neben dem
Ortsbischof früh und im Mittelalter erneut den Missionsbischof, den Missionar,

der nicht von einer Gemeinde gewählt ist, sondern sie sich erst

erpredigt und sammelt11. Auch er ist gesandt wie der Gemeindehirte.
Hier liegt auch das Recht der im Mittelalter angelegten und in der

75 D. h. die Form der Handauflegung verliert an Bedeutung. Diese
Veränderung des Ritus gegenüber der Ursprungssituation entspricht genau dem
Zurücktreten der Frage nach dem korrekten Vollzug, der Applikation des Wassers,
bei der Taufe, vgl. dazu meine 'Geschichte des Taufgottesdienstes' (vgl. Anm. 13),
S. 45-48.

76 J. Goar, Eù/oX6ymv sive Rituale Graecorum. Venedig 1730, Nachdr.
Graz 1960, S. 250, vgl. 208 (Diakon) und 242 (Presbyter) ; dazu B. Botte OSB,
La formule d'Ordination «La Grâce divine» dans les Rites Orientaux. In: L'Orient
Syrien 2, 1957, S. 285-296.

77 Missionsbischöfe sind in der alten Kirche allerdings nur in den Randzonen
des Imperiums bezeugt, vgl. jetzt auch meinen Beitrag: Das christliche Leben und
die Mission in der frühen Kirche. In : Kirchengeschichte als Missionsgeschichte I :

Die alte Kirche, hrsg. von H. Frohnes u. U. W. Knorr. München 1974, S. 94—128,
hier S. 99 f. Anders steht es dann im abendländischen frühen Mittelalter.



68 Die Ordination im frühen Christentum

Neuzeit Brauch gewordenen, nicht auf eine Stelle bezogenen, in diesem

Sinne also absoluten Ordination. Hierin gründet auch die schon
mittelalterliche und dann reformatorische These von der Gleichstellung aller
Amtsträger, die die volle Ordination erhalten haben - unbeschadet
unterschiedlicher Aufgaben, auch unterschiedlicher hierarchischer Funktionen.

Es bleibt die Frage, was davon zu halten sei, daß eine Ordnung,
die zuerst anscheinend nur in einem bestimmten Gebiet der Christenheit,

ja einer 'Schule' in einer bestimmten Situation entstanden ist,
nun zur festen Institution in der allgemeinen Kirche geworden ist. Gilt
aber nicht das gleiche auch für Beichte und Absolution? Wenn wir auf
die Vollzugsform sehen, trifft Ähnliches sogar für Taufe und Abendmahl

zu. Der Sendauftrag des Herrn an seine Kirche, den auch erst die

nachapostolische Generation ausdrücklich formuliert hat, fand in der
Ordination durch Handauflegung eine Form, die Bindung an den apostolischen

Ursprung der Lehre, das Angewiesensein auf den Geist Gottes
und die Beschlagnahme von Menschen durch diesen Sendauftrag für
ihr ganzes Leben aussagt. Es hat seinen guten Sinn, daß in der Kirche -
anders als im alten Rabbinat - Gemeindeleitung, nun durch WortVerkündigung

und Sakramentsverwaltung, und Ordination zusammengehören.
Die schon altkirchliche und vor allem dann mittelalterliche

Verwendung der Worte îepsûç oder sacerdos für den Bischof, später auch
den Presbyter, legt es nahe zu fragen, ob im Ordinationsritual Anklänge
an die alttestamentliche Priesterweihe zu finden seien. Im Blick auf
die frühe Liturgiegeschichte kann die Antwort nur negativ lauten. Gewiß

konnte der christliche Amtsträger gelegentlich Funktionen des Priesters

vor der Tempelzerstörung übernehmen - vom Rabbi gilt ja das gleiche 78.

Aber für die frühe Kirche stand es doch fest, daß die Priesterweihe der
Christen die Taufe ist 79. Man kann fragen, ob nicht die Ordination auf
die Taufe zurückgreift; Argumente hierfür ließen sich aus den Pastoralbriefen

und Hippolyt beibringen 80. Aber das wäre ein eigenes Thema.

78 Für die Rabbinen vgl. hier Anm. 48; für christliche Amtsträger Did 13,2;
15,1 f.

79 Dazu meine Geschichte des Taufgottesdienstes (Anm. 13), S. 27-30. In
Ostsyrien finden sich dann allerdings auch schon frühe Versuche, Verbindungslinien

zwischen der alttestamentlichen Priesterweihe und der christlichen Ordination

in der Weise zu ziehen, daß diese Gabe Gottes an das alte Bundesvolk nun
auf Christus übergangen sei und von ihm dann die Ordination ihren Anfang
genommen habe.

80 Für die Pastoralbriefe vgl. Anm. 64; im Aufriß der Kirchenordnung
Hippolyts steht die Taufe am Ende der Ordinationen und Diensteinweisungen



Die Ordination im frühen Christentum 69

So wichtig eine derartige Verknüpfung von Ordination und Taufe ist,
so würde die stärkere Berücksichtigung der Liturgiegeschichte doch

erhärten, daß Ordination nicht einfach Ausfaltung der durch die Taufe
geschenkten Gotteskindschaft ist, sondern im apostolischen Auftrag
der Evangeliumsverkündigung wurzelt.

Der reformatorische und dann allgemein abendländische theologische

Rückgriff auf die alte Kirche hat das mittelalterliche Verständnis
des sacramentum ordinis überwunden, in allen Konfessionen. Ordination

ist nicht Belehnung, sondern Sendung. Deshalb ist in allen unseren
Kirchen auch die Handauflegung wieder zum Kernritus der Ordination
geworden. Darin, daß es verschiedene Aufgaben in der Kirche gibt,
verschiedene Charismen, sollten wir Hippolyt und damit auch Paulus

folgen. Daß der Grund für alle Ordnung in der Kirche und die Sendung
der Kirche in die Welt das Christusevangelium ist, und die Weitergabe
dieses Evangeliums die Aufgabe, mit der eine Gemeinschaft, die sich

Kirche nennt, steht oder fällt, das können wir von dem großen Paulusschüler

lernen, dem wir die Pastoralbriefe verdanken, und das wird
eben durch die recht verstandene Ordination immer neu proklamiert.

als das Geschehen, in dem der Laienchrist zu dem autorisiert wird, was er in der
Kirche zu tun hat. Aber dieser gesamte Problemkreis bedürfte einer ausführlicheren

Untersuchung. Die Frage der Sakramentalität der Ordination habe ich
nicht angeschnitten; unser Sprachgebrauch im Blick auf 'Sakrament' entstammt
dem frühen Mittelalter. Ob und in welchem Sinne die Ordination ein Sakrament
genannt werden kann, läßt sich nicht isoliert durch einen Rückblick auf ihren
Ursprung, sondern nur im Rahmen einer systematischen Besinnung auf ihr - im
Ursprung zutage getretenes - Wesen und die mit dem jeweiligen Sprachgebrauch
verbundenen Intentionen klären.


	Die Ordination im frühen Christentum

