
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 1-2

Artikel: Die Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

Autor: Haas, Alois M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alois M. Haas

Die Struktur der mystischen Erfahrung
nach Mechthild von Magdeburg*

Hans Urs von Balthasar zum 70. Geburtstag

Il est surprenant qu'on se fasse des tiroirs si nets
de la théologie et de la poésie, portant des étiquettes

qui définissent leur domaine et leur mode!
C'est quand même trop sommaire! Le traité en

prose n'est pas la seule forme théologique, et la
poésie n'appartient pas à ses artisans littéraires!

Patrice de la Tour du Pin

(Concert eucharistique, Paris 1972, S. 9)

«Das fließende Licht der Gottheit» der niederdeutschen Nonne
Mechthild von Magdeburg dokumentiert noch vor der Bewegung der
Deutschen Mystik im 14. Jahrhundert ein strenges und ausschließliches

Interesse an der mystischen Vereinigung der Seele mit Gott in der Form
eines autobiographischen Zeugnisses. Die unkategorische, affektive
Aussageform, deren Sprachgewalt noch in der alemannischen Übersetzung -
das niederdeutsche Original ist verschollen - durchschlägt, indiziert
in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts den frühen und erstaunlichen
Sachverhalt einer versvermischten Prosa. Das Werk trägt durchwegs

* Die Arbeit stellt die wesentlich umgearbeitete und veränderte Fassung
eines Vortrags dar, den der Verfasser am 17. November 1971 vor dem Auditorium

Academicum der Salzburger Volkshochschule in Salzburg gehalten hat. Die
Zürcher Antrittsvorlesung vom 19. Februar 1972 befaßte sich, wiederum in
geänderter Form, mit demselben Thema. Vgl. dazu A. M. Haas, Mechthild von Magdeburg

- Dichtung und Mystik, Amsterdamer Beiträge zur älteren Germanistik 2

(1972) 105-156. Manche Gesichtspunkte, die hier systematischer, dafür kürzer
ausgefaltet werden, sind dort breiter ausgeführt und bibliographisch reicher belegt.



4 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

den Stempel der persönlichen Aussage; die Aufzeichnungen folgen sich

weitgehend chronologisch, so daß sich daraus Mechthilds Lebensweg
in relativer Deutlichkeit erfassen läßt1.

Mechthilds Lehen

Mit großer Wahrscheinlichkeit um 1207 geboren, vermutlich in
höfischer Umgebung aufgewachsen, erfuhr sie mit zwölf Jahren
erstmals den «Gruß des Geistes» (IV, 2). Um das Jahr 1230 verließ sie das

Elternhaus, um nach dem Vorbild der monastischen Peregrinatio im
eilende wirklich ein Fremdling auf Erden zu sein. Sie zog nach Magdeburg,

lebte hier als Begine in einem jener Fraueninstitute, deren

Ursprünge in den Niederlanden zu suchen sind, und die sich früh durch
ihre sowohl soziale wie dogmatische Flexibilität auszeichneten. Uber

zwanzig Jahre hin führte sie im Magdeburger Beginenhof ein Leben der

Abtötung und Kasteiung. Um 1250 begann sie mit der Niederschrift
ihrer Seelengeschichte, die sie bis zu ihrem Lebensende fortführte.
1270/71 fand sie im unweit von Magdeburg gelegenen Zisterzienser
Kloster Helfta Schutz vor mannigfachen verleumderischen Verfolgungen.

Sie traf hier ein Klima liturgisch gestützter Visions- und
Brautmystik, die unter ihrem Vorbild in den Werken ihrer Mitschwestern
Mechthild von Hackeborn (1241-98) und Gertrud der Großen (1256-
1302) bald einmal literarisch fruchtbar wurde. Mechthilds Tod wird
um 1281/82 angesetzt.

Mystographie und literarische Gattung

Texte von Mystikern - ob durch einen literarischen Anspruch
geprägt oder nicht - sind in einem ausdrücklicheren Sinn als andere,
meist auf Fiktion ausgerichtete literarische Texte erfahrungsbezogen.
So oder so und mit verschiedener Intensität richten sie sich auf die

religiöse Erfahrung des Durchbruchs, der Bekehrung, der individuellen
Selbstvergewisserung im Kontext eines biographischen Verlaufs. Selbst

1 Vgl. dazu H. Neumann, Beiträge zur Textgeschichte des 'Fließenden Lichts
der Gottheit' und zur Lebensgeschichte Mechthilds von Magdeburg, in : Altdeutsche
und altniederländische Mystik, hrg. von K. Ruh, Darmstadt 1964, S. 175-239.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 5

theoretisch orientierte Mystographie, die sich einer wissenschaftlichen

Systematik befleißigt, läßt diese Zielrichtung auf die persönliche
Konversion kaum je vermissen, wenn auch - etwa in der scholastisch

geprägten mystischen Theorie der Karmeliter - dieser Erfahrungsgrundlage

bisweilen kaum mehr die Chance der Evidenz gewährt wird.
Mechthilds Aufzeichnungen - ohnehin durch eine schwierige

Überlieferungslage und durch die Tatsache, daß der erhaltene Text eine

oberdeutsche Übersetzung aus dem Niederdeutschen darstellt, geprägt

- entziehen sich durch ihren empirischen Duktus jeder gattungstypolo-
gischen Zu- oder Einordnung. Gehaltliche Bestimmungen wie «Tagebuch»,

«Seelengeschichte», «Fragmente einer inneren Biographie» und
andere mehr sind unzureichend, weil sie von der modernen literarischen
Typologie her den Eindruck allzu leichthändiger Vergleichbarkeit mit
heutigen literarischen Werken erwecken. Formale Benennungen dagegen

betreffen immer nur das literarische Detail, etwa den Dialog, die
Reim- und Erzähltechnik, ohne doch eine umfassende Beschreibung des

Phänomens zu liefern. Irritierend kommt die Tatsache hinzu, daß Mechthild

alle möglichen Stilebenen und Gattungsformen verwendet, von der

Alltagsrede über Kurzerzählung, Legende, Dialog, Eingebungsrede,
Offenbarung, Vision, Gebet, Hymne, liturgische und vor allem biblische
Reminiszenzen bis zur affektisch-lyrischen Rede. Die Freiheit, mit der
hier die literarische Konvention mißachtet und der Solözismus 2 zur
nachdrücklichen Redefigur bestimmt wird, bildet jene Freiheit ab, mit
der Augustin die rhetorischen Barbarismen getauft und zur Würde
christlicher Demutsrede erhoben hat. Augustin und die mit seinen

'Konfessionen' einsetzende Enthemmung der religiösen Individualität

2 Mechthild entspricht in ihrer Tendenz, die objektgebundene Höhenlage des
Stils zugunsten des inneren Antriebs zum Reden preiszugeben, durchaus den
frühchristlichen Anforderungen des sermo humilis. «Der christliche Redner kennt absolute

Abstufungen der Gegenstände nicht; nur aus dem jeweiligen Zusammenhang
und aus der jeweiligen Absicht (ob er lehren, ob mahnen, ob leidenschaftlich
aufrufen will) ergibt sich, welchen Stilgrad er anzuwenden hat. Der Gegenstand des
christlichen Redners ist stets die christliche Offenbarung, und diese ist niemals
ein mittlerer oder ein niederer Gegenstand» (E. Auerbach, Literatursprache und
Publikum in der lateinischen Spätantike und im Mittelalter, Bern 1958, S. 30).
Vom christlichen Solözismus, der im sermo humilis als ein syntaktischer Stilbruch
gegen die Regeln der Antike fungierte, handelt anschaulich H. de Lubac, La foi
chrétienne, Essai sur la structure du Symbole des Apôtres, Paris 21970, S. 307 ff.
Mechthild ist gewiß in diese Tradition einzuordnen. Vgl. W. Mohr, Darbietungsformen

der Mystik bei Mechthild von Magdeburg, in : Märchen, Mythos, Dichtung,
Festschrift zum 90. Geburtstag F. von der Leyens, München 1963, S. 375-399.



6 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

dürften denn auch den entscheidenden Traditionshintergrund abgeben,
in dessen breitem Rahmen allenfalls auch Mechthilds emphatischer
sermo humilis Platz hat. Der Gattungszwang, dem sie sich verweigert,
wäre ihrem missionarischen und prophetischen Impuls eine Fessel, die

zur Zahmheit nötigte, wo doch alle Dämme gebrochen sind, und die
reine Phänomenologie von Gotteserfahrung Ereignis werden soll.

Notwendigerweise ist es das Ich, das in erstaunlicher Losgelöstheit die
Gesamtheit der Eröffnungen verantwortet. Ich muos mich seiher melden,
sol ich gotz güete werlich moegen verbringen (III, 15)3. Die göttliche Güte,
die das Ich im Schöpfungsauftrag vollendet, begründet dessen Autonomie.

Weil die Mitteilung, die das Ich übermittelt, nichts Geringeres als

Gott selber ist, hat das Ich Größe. Dialektisch ist dieser Größe aber der
Charakter der Nichtswürdigkeit beigegeben, da Gott als Inhalt dessen,

was das Ich repräsentiert, den Rahmen dieses Ichs sprengt. Nur so ist
die widersprüchliche Schilderung der Sprechsituation, die Mechthild
in der Einleitung zum ersten Buch wiedergibt, verständlich: Dis buoch

sol man gerne enpfan, wan got sprichet selber dû wort. Dis buoch das sende

ich nu zebotten allen geistlichen lûten: beidû, boesen und guoten; wand

wenne die süle valient, so mag das werk nut gestan, und ez bezeichent

alleine mich und meldet loblich mine Heimlichkeit 4. Sprecher, Mitteilung
und Adressat der Mitteilung, alle drei Aspekte des Sprachgeschehens sind
hier in völliger Deutlichkeit genannt. Das sprechende Ich, das seine

heimlichkeit zum öffentlichen, für die Geistlichkeit bestimmten Geheimnis

macht 5, ist dabei gleichzeitig der alles entscheidende, aber auch ganz
unwichtige Aspekte des Geschehens. Es ist das Instrument, mittels

3 Die Texte Mechthilds werden im allgemeinen zitiert nach der Ausgabe von
P. G. Morel : Offenbarungen der Schwester Mechthild von Magdeburg oder Das
fließende Licht der Gottheit, Aus der einzigen Handschrift herausgegeben von
P. G. Morel, Darmstadt 21969 (jeweils Buch- und Kapitelangabe). Wenn es

möglich ist, benütze ich die Ausgaben von J. Quint (Deutsche Mystikertexte des

Mittelalters I, Bonn 1929; zit. als: Q und Seiten- und Zeilenzahl) und K. Ruh
(Altdeutsche Mystik, Bern 1950, Altdeutsche Übungstexte 11 ; zit. als : R und
Seiten- und Zeilenzahl). An Übersetzungen wurden jene von W. Oehl (M. v. M.,
Das fließende Licht der Gottheit, In Auswahl übersetzt von W. Oehl, Kempten/
München o. J., Deutsche Mystiker, Bd. II) und M. Schmidt (M. v. M., Das fließende
Licht der Gottheit, Eingeführt von M. Schmidt mit einer Studie von H. U. von
Balthasar, Einsiedeln 1955) benützt.

4 R 7, 1-6.
5 Mechthild ist sich selber des 'kirchlichen Auftrags' ihrer Mystik bewußt.

Das zeigt sich besonders deutlich in den zahlreichen polemischen Spitzen gegen
den zeitgenössischen Klerus. Vgl. dazu die erhellende Studie von H. U. von
Balthasar, Einsiedeln 1955, S. 19^-5.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 7

dessen Gott selber spricht. Für Mechthild ist Christus die stimme miner
Worten, ja die stimme aller worten (III, 2). Der Klang ihrer Worte meint
immer den lebendigen Geist Gottes (II, 26). Damit ist eine wesentliche

Voraussetzung von Mechthilds Rede gegeben: Nicht die objektivierbare

Glaubensformel ist ihr Ziel, sondern die im Ich unmittelbar
werdende Realität Gottes in der Form von Erfahrung.

Die drei Aspekte der mechthildischen Mystik

In drei Aspekte, scheint mir, gliedert sich Mechthilds heimlichkeit
auf. Der erste Aspekt betrifft die Unmittelbarkeit der mystischen
Vereinigung der Seele mit Gott, der zweite die Entfremdung der Seele zu
Gott, der dritte die dialektische Versöhnung beider im Konzept der
sinkenden Demut und Liebe. Wenn wir diese Aspekte auseinanderhalten,

dann allerdings nur im genauen Bewußtsein, etwas Ungebührliches

zu tun. An sich enthält jeder Aspekt schon die beiden anderen,
die ihn ergänzen und bedingen. Das mystische Geschehen, in das sich
Mechthild involviert findet, stellt sich immer als ein integrales dar.
Wenn wir dennoch die verschiedenen Aspekte zu unterscheiden versuchen,

dann nur um der Verdeutlichung der Struktur dieser Erfahrung
willen.

7. Vereinigung

Mechthilds Mystik ist affektive Liebesmystik, in der die gnadenhafte

Vereinigung von Gott und Seele durch das Personal von Bräutigam

und Braut und durch entsprechende erotische Symbolik vergegenwärtigt

wird, während in der spekulativen Mystik derselbe Vorgang
durch eine systematische Überforderung und Infragestellung des

herkömmlichen theologischen Begriffsmaterials benannt wird. Der Unterschied

zwischen den beiden Formen der Mystik dokumentiert sich in
je verschiedenen Formulierungsverfahren. Während Meister Eckhart
in den wohlbekannten Gattungen scholastischer Rede, in Traktat und
Bibelexegese, vor allem aber in der Predigt, die Stilform der apophati-
schen und hyperbolischen Theologie für die mystische einunge verwendet,

zieht Mechthild die zum Gedicht hin gravitierende Prosarede, vor
allem aber den direkten Dialog zwischen Braut und Bräutigam, zwischen
Seele und Sinnen oder zwischen Seele und Minne vor.



8 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

Im 44. Kapitel des ersten Buches findet sich ein berühmtes Beispiel
für das Wechselgespräch zwischen Seele und Gott und zwischen der
Seele und den Sinnen. Ein locus amoenus im Wald, wo der Wohllaut
der Nachtigall die Vereinigung begleitet, bietet die bukolische Szenerie.

Gott will der Seele zeigen, wie ihr Weg im Leben zu verlaufen habe. Die
fünf Sinne, als Kämmerer stilisiert, figurieren als milde Ratgeber. Die
Seele, angetan mit dem Kleid der Demut, der Keuschheit und des

heiligen Rufes begibt sich zum Tanz mit dem Jüngling Christus. Der
Tanz ist als eine Abfolge von sich steigernden Sprüngen, von der Minne
in die Erkenntnis in die gebruchunge (Genuß) 6 und schließlich über

alle moenschliche sinne 7 verstanden. Während einer Rast stellen die
Sinne der Braut alle möglichen Vorbilder christlichen Lebens zur
Nachahmung vor: Jungfrauen, Märtyrer, Bekenner, Apostel, die Engel, Johannes

den Täufer und die Gottesmutter. Die Braut weist alle diese
Vorbilder ab mit der kühnen Wendung :

Ich bin ein vollewahsen brut,
Ich wil gan nach minem trut8.

Sie hat ihr eigenes Lebensgesetz, sie muß mit geblendeten Sinnen in
got gan, I Der min vatter ist von nature, / min bruoder von siner moen-

scheit, I Min brütegom von minnen / Und ich sin ane anegenge9.
Denselben Absolutheitsanspruch wie die Seele stellt auch Gott; er verlangt
von ihr die völlige Nacktheit: Ir soent us sin... Vrow sele, ir sint so sere

genatürt in mich, das zwischent üch und mir nihtes nit mag sin 10. Nur so

kann die grundelose girheit n, das grundlose Begehren der Seele erfüllt
werden. Deren Antwort besteht in schrankenlosester Selbstübergabe:

Herre, nu bin ich ein nakent sele,

Und du in dir selben ein wolgezieret got.
Ûnser zweiger gemeinschaft
Ist der ewige lip ane tot.
So geschihet da ein selig stilli
Nach ir beider willen.
Er gibet sich ir und si git sich ime.
Was ir nu geschehe, das weis si,
Und des getroeste ich mich 12.

6 Q 17, 29.
7 Q 17, 30.
8 Q 19, 10 f.

9 Q 19, 30-33.
10 Q 20, 7-9.
11 Q 20, 14.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 9

Um einen solchen Text richtig zu verstehen, sind zwei Momente daran,
das erfahrungshaft-aktualisierende und das traditionell-bindende, in
ihrem Bezug zueinander zu sehen. Es ist wichtig zu wissen, daß die

Allegorie der geistlichen Brautschaft und Hochzeit geschichtlich nicht
aus der individuellen Unio-Erfahrung des Mystikers, sondern umgekehrt

aus dem Glauben an die Einheit zwischen Kirche und Christus

hervorgegangen ist. Das bräutliche Geheimnis bezeugt sich vornehmlich

und zuerst zwischen dem Kollektiv der Kirche und Christus. Die

Symbolik schließt damit konsequent - wenn wir noch weiter zurückgehen

- an das jüdische Schicksal des Propheten Hosea und natürlich
vor allem an die Metaphorik des - ursprünglich wohl profanen - Hohen
Liedes an, die immer exemplarisch auf das Liebesbündnis zwischen

Yahwe und dem auserwählten Volk bezogen wurden. Von diesem

bibelexegetisch vorgegebenen Tatbestand intensivster, ein Kollektiv meinender

Realsymbolik her verbietet sich vorweg eine rein psychologische
und individuelle Interpretation des Gebrauchs erotischer Bildlichkeit
bei den Mystikern.

Eine mehr die individuell religiöse Erziehung im Auge behaltende
Tendenz im monastischen Bereich brachte es später mit sich, daß das

religiöse Leben der Einzelseele und nicht zuletzt der Aufstieg der
vollkommenen Seele zur Mystik - die wir hier ganz allgemein als die
innerseelisch erfahrbare Berührung des Geistes durch Gott verstehen - sich
eine ausgesprochen affektiv gefärbte Aufmerksamkeit der Autoren
zuzogen 13. Diese Blickverengung auf den moralisch-mystischen Bereich

zeigt sich vor allem in den Hoheliederklärungen des 12. Jahrhunderts
recht deutlich 14.

Es wäre falsch, wollte man Mechthild von Magdeburg nicht in
diesem Kontext neu aufbrechender Individualität im religiösen Bereich
sehen. Allerdings geht sie über das bisher Bekannte weit hinaus: Sie

interpretiert nicht mehr das Hohelied, sie experimentiert es. Es geht bei

12 Q 20, 16-24.
13 Vgl. dazu C. Morris, The Discovery of the Individual, 1050-1200, New

York 1972; R. Javelet, Psychologie des auteurs spirituels du XIIe siècle, Straßburg

1959; R. Javelet, Image et ressemblance au XIIe siècle, 2 Bde, Paris 1967.
14 F. Ohly, Hohelied-Studien, Grundzüge einer Geschichte der Hoheliedauslegung

des Abendlandes bis um 1200, Wiesbaden 1958, S. 121 ff. Vgl. auch E.
Baccetti, II Cantico dei Cantici nella tradizione monastica, in: C. Vagaggini,
Bibbia e spiritualité, Roma 1967, S. 381-415; V. Cilento, Medio Evo monastico e

scolastico, Milano 1961, S. 178.



10 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

ihr nicht mehr, wie etwa noch bei Bernhard von Clairvaux, um eine

zwar affektiv auf die eigene Persönlichkeit bezogene, trotzdem aber
bloß allegorische Erklärung des Liebesgeschehens im Bezugsrahmen des

Hohenliedes, sondern - unter Vernachlässigung jeglicher theoretischen

Distanzhaltung zur Liebe - um die direkte Konfrontation des Geschöpfs
mit seinem Schöpfer 15. Der ekklesiologische Bezug bleibt bei ihr im
charismatischen Geschehen allerdings gewahrt: Sie äußert sich selbst

in der Intimität der Vereinigung missionarisch als eine Exponentin
der Kirche zugunsten dieser Kirche. Trotz höchstmöglicher Emanzipation

aus dem kirchlich literarisch Vorgegebenen gliedert sich Mechthilds
Individualität so aufs Genaueste wieder in die kirchliche Ökonomie ein.

Die Freiheit, mit der sich der sermo mysticus erotisch-sexueller
Bildsprache bedient, mag durch deren Tabuisierung im eigentlichen
Nennbereich begründet werden. Durch solchen Lastenausgleich aber wäre
die Sublimation der Erotik erst vom Gesellschaftlichen her ins Geistliche

vermittelt. Daß sich das erotische Vokabular im mystischen Kontext

anbietet, hat jedoch den viel unmittelbareren Grund in der evangelisch

geforderten Spiegelbildlichkeit von Gottes- und Menschenliebe,
wonach bereits Augustinus die zwischenmenschliche Liebe im Sinne einer

15 Das heißt natürlich nicht, daß Mechthild nicht die rhetorische Allegorie,
vorab die Personenallegorie sehr wohl kennt. Sie wendet sie vielmehr recht häufig
an. Vgl. dazu G. Lüers, Die Sprache der Deutschen Mystik des Mittelalters im
Werke der Mechthüd von Magdeburg, Darmstadt 21966; J. Ancelet-Hustache,
Mechtilde de Magdebourg, Etude de psychologie religieuse, Paris 1926, S. 309 ff.
I 44 und II 22 f. zeigen ihre Seele in regem Gedankenaustausch mit allegorischen
Gestalten (den Sinnen, der Beschauung, der Minne usw.). Mechthild partizipiert
hierin als Christin an der biblischen 'Allegorie', die nicht literarische Fiktion,
sondern geschichts- und erfahrungsbezogen ist. Vgl. dazu J. Pépin, Les deux
approches du Christianisme, Paris 1961, S. 36, 38 ff., der das Revolutionäre am
christlichen allegoria-Begriff nicht in einem formalen Unterschied gegenüber dem
antiken der Rhetoren sieht, sondern in einem neuen Gehalt, der Geschichte und
nicht Fiktion ist. Das gibt der christlichen Allegorie einen neuen Ernst, ja ermöglicht

in einem grundsätzlichen Sinn die Vermittlung von Erfahrung im Wort,
mithin auch die Transparenz von Dichtung auf die sie bewirkende und tragende
Erfahrung zurück. Im Falle Mechthilds, die ein klassisches Beispiel dafür ist,
haben Dichtung und Mystik, ästhetische und mystische Erfahrung die denkbar
größte Vereinigung eingegangen, obwohl damit noch keine deckungsgleiche Identität

zwischen Gebet und dessen 'literarischer' Ausformung behauptet werden
soll; das wäre ein Kurzschluß, vor dem Thomas Merton immer wieder gewarnt
hat (Der Aufstieg zur Wahrheit, Einsiedeln 1952, S. 65 ff. ; Brot in der Wüste,
Einsiedeln 1953, S. 65 ff. ; Wahrhaftig beten, Freiburg/Schweiz 1971, S. 96 ff.).
Vgl. zum Problem des Verhältnisses von Dichtung und Mystik J. Sudbrack,
Meditation des Wortes, I: Hinführung und Einübung, Würzburg 1974, S. 11 ff.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 11

ordinata dilectio über ihre unmittelbar gegebene eigene Sinnhaftigkeit
hinaus zeichenhaft einen Mehrwert auf che Gottesliebe hin aufweisen
läßt16. So zielen denn beim Mystiker die gewöhnliche menschliche

Einbildungskraft und die unvermittelte Berührung durch Gott auf die
eine und selbe Erfahrungsmitte hin. Die erotisch-sexuelle Allegorie
hat keine andere Funktion als diese Mitte sichtbar zu machen.

Die absolute Verbindlichkeit, die dieser religiösen Erfahrung im
Mittelalter zukommt, kann sich angemessen nur im Risiko dieser gewagten

Übernahme profan-erotischer Bildlichkeit bezeugen, insbesondere,

wenn man die grundsätzliche Schwierigkeit bedenkt, den Vorgang
diskursiv zu beschreiben. Die Unangemessenheit der Bildlichkeit und deren

Anwendung auf geheiligte Vorstellungen bedeutet letztlich eine

Überforderung und Sprengung des Bildbereichs : in den sich verschränkenden
Momenten des Nachvollziehbaren und Unangemessenen, die der Braut-
schafts-Allegorie anhaften, wird eine Ausdrucksmöglichkeit für das

Unsagbare überhaupt erst gewonnen 17.

Das Instrumentarium geistlicher Sinnlichkeit17a leistet dieselbe

Vermittlung. Der minnesturm, dem sich Mechthild aussetzt, ist
sinngemäß als eine synästhetische Erfahrung wiedergegeben: Ich enkan
noch mag nit schriben, ich sehe es mit den ougen miner sele und hoere es

mit den oren mines ewigen geistes und bevinde in allen liden mines lichamen
die kraft des heiligen geistes (IV, 13) ls. Das Paradox, das die ausgesprochene

Funktionslosigkeit der Sinne während des hochzeitlichen Gesche-

16 Für Augustinus ist die Liebe das einzigartige Instrument der biblischen
Hermeneutik und auch des Existierens. Vgl. De doctrina Christiana I, xxvii, 28

(CCL 32, S. 22). Figürliche Ausdrücke der Bibel sind so lange zu wenden, bis die
Erklärung schließlich zum Reiche der Liebe gelangt (De doctr. ehr. III, xv, 23;
CCL 32, S. 91).

17 Die Brautschaftsallegorie schafft wie keine andere eine religiöse
«Erschließungssituation» im Sinne Ian T. Ramseys (Religious Language, London 1967),
in der Beobachtbares und mehr als Beobachtbares jene spezifische Erfahrungsweise
ermöglichen, die für den Mystiker kennzeichnend ist. Es wäre ein Irrtum
anzunehmen, der Mystiker sei auf sprachliche Modelle nicht mehr angewiesen; er ist
es im Gegenteil in hohem Maße, da er nur mittels der Sprache zeichenhaft die
Sprachtranszendenz seines Erfahrungsbereichs markieren kann. Zu Ramsey vgl.
A. Grabner-Haider, Semiotik und Theologie, Religiöse Rede zwischen analytischer

und hermeneutischer Philosophie, München 1973, S. 172 ff.
i7a Vgl. (mit reichen Literaturangaben) die Hinweise auf die geistlichen

Sinne bei P. Doyère, in: Gertrude d'Helfta, Oeuvres spirituelles, tome III, Le
Héraut (livre III), Paris 1968 (SC No. 143), S. 359-366. Vgl. auch G. Lüers, Die
Sprache der deutschen Mystik des Mittelalters im Werke der Mechthild von Magdeburg,

Darmstadt 21966, S. 114-116.
18 R 7, 17-20.



12 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

hens mit der lyrischen Synästhesie, die es beschreibt, zusammenhält,
ist im Wesen auch nichts anderes als ein hochkomplizierter Topos der

Unsagbarkeit, in dem durch aufwendige Sprache deren Verurteilung
zum Schweigen ausgedrückt wird. Die Heimlichkeit Mechthilds ist ein

Geheimnis, das im jubilus (I, 22), in der Lobrede, mitteilbar wird. Die
erhebliche Rolle, die darin die Braut-Hochzeit-Metaphorik spielt,
bezeugt die Absolutheit des den Mystiker einfordernden Anspruchs Gottes,
darin die Integration aller geschöpflichen Wahrnehmungsbereiche nicht
gescheut zu werden braucht. Die synästhetische Erfahrung besteht
darum nicht lediglich in einer Reihe sich selbst aufhebender Paradoxe,
sondern signalisiert das Beteiligtsein der Braut an der Geschichte ihres

Bräutigams, der, indem er sich ihr mitteilt, sich auch der Welt
überantwortet. Die totale lyrische Konkordanz der mit der Gottheit
verbundenen Schöpfung ist einer der Höhepunkte dieser Geschichte: und
wie dû gotheit klinget, / Dû moenscheit singet, / Der heiig geist die liren
des himelriches vingert, / Das alle die Seiten muessent klingen, / Die da

gespannen sint in der minnen (II, 3) 19. Im Bild des die Saiten der Weltlyra

schlagenden Gottes wird eine kosmische Versöhnung suggeriert,
die paradox und inständig das persönliche Glück der Mystikerin als

ihre Begründung umfaßt.

2. Entfremdung

Der Überhang poetischer Erbaulichkeit wäre in Mechthilds Mystik
unvermeidbar, wenn in ihr sich nicht als massiver Kontrapunkt die

negative Erfahrung der gotzvroemdunge impliziert fände. Die geschöpfliche

Entfremdung zu Gott hat ihren Ort im Kern selbst der mystischen
Unio. Dis mag nit lange stan (I, 44) 20 - die Begnadung hat keine absolute

Endgültigkeit, sie ist transitorisch : um im Bild zu bleiben, die

selige Stille wird aufgehoben, die nackte Seele bekleidet, die Liebenden

getrennt. Wenne das spil aller best ist, so muos man es lassen (I, 2) 21.

Biographisch stehen die Begnadungen durchaus am Anfang. Acht
Jahre lang empfängt Mechthild den göttlichen Trost, dann verweigert
sie sich ihm. Sie begibt sich in die Verdammnis der Gottferne, die als

resignatio ad infernum seit Pauli Wunsch, «verflucht, von Christus

19 Q 15, 2-6.
20 Q 20, 25.
21 R 14, 4 f.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 13

getrennt zu sein zum Besten meiner Brüder» (Rom. 9, 3), ein alter
mystischer Topos ist22, bei Mechthild aber eine lebensgeschichtliche
Konsequenz aus der freiwillig gewählten sozialen Sonderstellung und
Entfremdung darstellt. Die Bewährungsprobe, der sich Mechthild unterzieht,

reicht an den exemplarischen Agon der ägyptischen Mönchsväter

gegen die Dämonen des Unglaubens durchaus heran. Die Bildlichkeit
ist allerdings - trotz alter personaler Allegorien - von schärferer

Eindringlichkeit: vinsternisse 23 umfängt Leib und Seele, jede Erkenntnismöglichkeit

entfällt, gottes Heimlichkeit ist verschleiert. Die Entfremdung

wird als ein unabsehbares Sinken erfahren. «Eya, entwich mir,
lieber herre, und la mich furbas sinken durch din ere» 24. Der Vorgang,
im 12. Kapitel des vierten Buches ausführlich geschildert, hat die

keineswegs entschärfende, vielmehr objektivierende Qualität einer
höfischen Veranstaltung. Vro trûwe und vro stetekeit, zwei Kammerfrauen 25,

stehen der sinkenden Seele bei: Vater, Sohn und Geist erinnern inständig
an die Zeit der Tröstung, während vro pine 26, der ungeloube 27 und die
stete vroemedunge gotz 28 Mechthild in seelische vinsternisse und körperliche

Krämpfe versetzen 29.

Da sie sich nicht bewahren will, findet sie für sich die erstaunlichen
Worte: «Siest willekomen, vil selig vroemedunge! Wol mir, das ich ie

geboren wart, das du, vrouwe, nu min kamererin solt sin, wan du bringest
mir ungewone vroede und unbegriffenlich wunder und darzuo untreglich
suessekeit! Aber, herre, die suessekeit solt du von mir legen und la mich
din vroemedunge han !»30 Unter der Hand will Mechthild die Allegori-
sierung der Bedrängnisse zum Mythus geraten. Vro pine, die Leib und
Seele unerträglich befangen hält, wird schließlich von Mechthild zu
Christus gesendet, der sie als das Kleid seiner irdischen Erniedrigung
erkennt und sie vom Himmel ins Herz Satans vertreibt 31. Damit ist
Mechthild aber von der Pein nicht erlöst, sie weiß hingegen um den

22 Vgl. M. Sandaeus S. J., Theologia Mystica Clavis, Köln 1640, Neudruck
Heverlee-Louvain 1963, S. 315 f.

23 Damit ist der Unglaube gemeint, der die Seele bedrohlich umfängt (R 19,
34 ff.).

24 R 19, 26 f.
25 R 19, 30 f.; 20, 3.
26 R 21, 2.
27 R 19, 34.
28 R 20, 12.
29 R 20, 34 f.
30 R 20, 13-18.
31 R 21, 2 fi.



14 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

Sinn ihrer Entfremdung. Die Pein ist das tertium comparationis zwischen

Gott und Seele, sie kennzeichnet deren Entfremdung als ein Moment
der Nachfolge. Der Verlust aller Bildlichkeit der Vereinigung
transfiguriert sich ins Bild des kenotisch sich selber fallen lassenden Gottes:

«Eya, selige gotzvroemedunge, wie minnenklich bin ich mit dir gebunden!
Du stetigest minen willen in der pine und liebest mir die sweren, langen
beitunge in disem armen libe. Swa mitte ie ich mich zuo dir geselle, got ie

grossor und wunderlichor uf mich vallet. 0 herre, ich kan in der tieffi der

ungemischeten diemuetekeit nit entsinken.

Ouwe, ich dir in dem homuote lihte entwenke.
Mere : ie ich tieffer sinke,
ie ich suessor trinke»32.

3. Sinkende Liebe

Das Assoziationsfeld des Fallens, Sinkens und Fließens begreift
schließlich alle Dialektik von Einigung und Entfremdung in sich ein
und entfernt Mechthilds Mystik von aller bisher bekannten Aufstiegsmystik

und -metaphorik, damit auch von aller ekstatisch geprägten
Aufstiegspoesie. Mechthild, die minste aller torehten beginen, die, wie sie

wortreich versichert, unter dem Schwanz Satans selber ihren Ort hat
(V, 4), ist an die Konzeption eines ewig uneinholbaren, immer in die
Höhe sich verabschiedenden Gottes nicht gebunden. Noch die Kirchenväter

und die Mystik Bernhards und der Viktoriner entgingen nicht
immer der Gefahr einer platonisierenden Mißdeutung der Menschwerdung
Gottes in ihrer Forderung, den Menschen Christus aufs Geistige hin zu
überschreiten. Mechthild, die betontermaßen unbelesene und uninfor-
mierte, dementiert mit ihrem radikalen Konzept der fallenden, sinkenden

Demut und Minne dieses gelehrte inhaltliche Festhalten an platonischen

Gehalten, indem sie die Kenose Christi zum Gehalt ihrer Erfahrung

macht 33.

32 R 21, 22-30.
33 Hierin wird Mechthild zum Modellfall eines wahrhaft katholischen Aus-

trags der Dialektik von Glaube und Erfahrung. Gegen den Anfall der Finsternis
des Unglaubens beschwört sie den Glauben: «Heisssent den waren glouben zuo mir
gan!» (R 20, 3). Gottvater verweist die im Glauben Bedrohte auf die Erfahrung
(bevinden!) : «Gedenke, was du bevunden und gesehen hast, do niht zwûschent dir und
mir was!» (R, 20, 4-6). Die nach dem Glauben suchende Seele wird auf die Erfahrung

gewiesen, in der sich der Glaube erhärtete. Gott selber gibt diesen Hinweis
mit dem Einsatz seiner göttlichen Trinität (R 20, 4-8). Mechthild entspricht dieser



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 15

Im 4. Kapitel des fünften Buches führt sie das Aufstiegsschema
ad absurdum. Als Pilgerin steigt sie im Drang und in der Sehnsucht

irs jagenden herzen uf den hohen berg der gewaltigen minne und der schoe-

nen bekantnisse, um auf der höchsten Spitze furchtsam zu merken,
daß sie mitten in der vmbehalsunge der heiigen drivaltekeit zu sinken und

Einsprache mit ihrer ganzen Person und im ganzen Einsatz ihres Glaubens, der
letztlich auch die ihr gewährten gratiae gratis datae der genießenden Schau
übersteigt: Do antwurt beide, sele und lip, mit der stetekeit des waren gelouben: «Als
ich habe geloubet, geminnet und gebruchet und bekant, also wil ich unverwandelt
varen von hinnann (R 20, 8-11). Glaube, Liebe, Genuß, Erkenntnis werden - unter
dem eindeutigen Primat des Glaubens, der alle Mystik überwölbt - zu Argumenten

letztlicher Erlösung im Tod. Daß der dreifaltige Gott die vom Unglauben
übermächtigte Seele auf die Erfahrung verweist, kann den Glauben nicht
auswischen, geschieht es doch nur, damit der Glaube wiederkehre. Der Glaube allein
macht die Erfahrung der Mystikerin tragbar und sinnvoll. Gerade in der Höllen-
und Nachterfahrung nimmt er der Seele den letzten Rest psychischen Eigenbesitzes,

eben die Erfahrung. Die gotzvroemedunge ist nichts anderes als die Entfremdung
von Gott im Verzicht auf die suessekeit (R 20, 17) der Erfahrung; das ganze
Geschehen besteht in der vom Glauben der Seele abgeforderten Selbstübersteigung
zugunsten immer neuer Erfahrung. «Es gibt grundsätzlich ein gleichzeitiges
Wachsen und Integrieren von Glaube und Erfahrung, aber so, daß nicht nur der
Glaube durch das Gelebtwerden erfahrungshaft, sondern auch die im christlichen
Leben gemachte Erfahrung glaubenshaft wird. — Es kann, katholisch gesehen,

gar nicht anders sein. Die Erfahrung, psychologisch betrachtet, ist die je-meinige,
von mir besessene, auf mich bezogene. Der Glaube dagegen ist Selbstübersteigung,
und dies aufgrund einer ihm je schon vorausgegangenen objektiven Selbstenteignung

durch die Tatsache Christi: 'Keiner von uns lebt für sich selbst, und keiner
stirbt für sich selbst' (Rom 14, 7) denn 'wenn einer für alle gestorben ist, so sind
alle gestorben' (2 Kor 5, 14). So universal diese Tatsache ist, so universal weitet
sich auch der sie bejahende Glaube (in der Grundform des marianischen Fiat,
in der Wahrheit der ersten Vater-Unser-Bitten), deshalb muß er jede auf sich
reflektierende Erfahrung übersteigen und bereit sein, darauf zu verzichten, um
sich tiefer enteignen, weiter ausdehnen zu lassen. Kein natürlicher Mensch hat
in sich das Maß, um das Wunder der katholischen Einheit zu messen; er muß sich
davon objektiv überwältigen lassen. Er muß die grundlegende Glaubenserfahrung
dadurch machen, daß er sich schmerzlich seiner subjektiven Maßstäbe berauben
läßt. Und wenn er ehrlich die christlich selbstlose Liebe zu leben versucht, dann
wird er gerade im Verzicht auf subjektive Befriedigung die entscheidende Erfahrung
der Möglichkeit machen, durch den Glauben ausgeweitet und katholisch zu
werden» (H. U. von Balthasar, Der antirömische Affekt, Freiburg i. Br. 1974, S.

246 f.). Was von Balthasar in die heutige Kirchenstunde hinein sagt, ist als ein
immer gültiges Gesetz des 'Katholischen' gemeint, das sich in Gestalten wie Mechthild

von Magdeburg besonders exemplarisch und rein darstellt! Das gilt auch
gegen die Emphase, mit der geschichtlich sich wandelnde Gotteserfahrung heute
vorgestellt wird. Vgl. die besonnene Stellungnahme zu diesem Problem von W.
Kaspar, Möglichkeiten der Gotteserfahrung heute, in: Glaube im Wandel der
Geschichte, Mainz 1970, S. 127-156. Über einen religionsphilosophischen
Erfahrungsbegriff, der jeden Subjektivismus vermeidet, vgl. J. Wach, Vergleichende
Religionsforschung, Stuttgart 1962, S. 53 ff.



16 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

zu erkühlen beginnt. Sie muß auf der anderen Seite des Berges wieder

hinuntersteigen: Als die sunne von der höchsten stat hernider gat / Und
sinket untz in die naht. / Weisgot also wirt es an der sele / Und ouch am
libe vollebraht. Die angemessene Alternative zum fließenden Licht, die
das Paradox von Mechthilds minneweg erfüllt, ist die Metapher der in
der Nacht versinkenden Sonne. Diese Nacht der Seele und des Leibes

präludiert bedeutsam die mystische Nachtmetaphorik des Johannes

vom Kreuz 34, auch wenn die Emphase bei Mechthild eher auf dem

reinen Vorgang des Sinkens liegt. Jeder Aufstieg endet bei Mechthild
in einem Abstieg: der minnesturm führt zur Erfahrung der Hölle, der
nidersten stat, die got in siner gewalt hat3S.

In der Begründung, die Mechthild dem ganzen Vorgang immer
wieder gibt, wird die Dialektik von minnesturm und gotzvroemedunge

versöhnt und aufgehoben, nicht durch eine plakative, statische
Symbolik, sondern durch Evidenz und Selbstausweis einer Bewegung, in

34 E. Th. Reimbold, Die Nacht in Mythos, Kultus, Volksglauben und in
der transpersonalen Erfahrung, Eine religionsphänomenologische Untersuchung,
Köln 1970, S. 228 ff., versteht es nicht, den vollen Gehalt der mystischen Nacht-
Metaphorik zu deuten. Was er bietet, ist eine schlichte und spärliche Stellensammlung,

soweit es Mechthild und Johannes vom Kreuz betrifft.
35 Die Gottverlassenheitserfahrung Mechthilds hat charismatischen Charakter

und gehört als solche in eine spezifische Charismentradition der Kirche, die
mystologisch als 'resignatio ad internum' rubriziert wurde (vgl. oben Anm. 22).
Es «durchzieht eine ununterbrochene charismatische Neuauslegung des Kreuzes
die Jahrhunderte der Kirche, als neutestamentliches Spiegelbild der alttestament-
lichen Erfahrung der Gottverlassenheit und dessen, was der Kirchenlehrer Johannes

vom Kreuz als 'Dunkle Nacht' erfahren und beschrieben, und was vor und
nach ihm oft genug als Erfahrung der Verdammnis, der Hölle gegolten hat» (H. U.
von Balthasar, Theologie der drei Tage, Einsiedeln 1969, S. 55). «Im Westen
bleiben die von Bernhard (im Hoheliedkommentar) erzählten Verlassenheitserfahrungen

lange durch Augustinismus und Areopagitismus überlagert, verschaffen
sich dann aber eigenen Ausdruck bei Angela von Foligno, Mechthild von Magdeburg,

Seuse und Tauler, Margarete Ebner, Caterina von Siena, Hilton, Marie des

Vallées, Magdalena von Pazzi, Rosa von Lima und vielen andern. Ignatius hat
in Manresa Ähnliches erfahren, der junge Franz von Sales hielt sich für verdammt
und gab Gott eine schriftliche Erklärung ab, ihm auch in der Hölle dienen zu wollen,

Luther kann hier nicht unerwähnt bleiben. Surin hat die mystische Nacht als
Hölle mit all ihren Strafen geschildert. Die große Therese kann gelegentlich solche
Höllenqualen streifen, Johannes vom Kreuz beschreibt sie ausführlich. Die kleine
Therese spricht von einem unterirdischen Gang, in dem sie, ohne zu wissen, wohin
sie geht und wie lang sie dort auszuharren habe, dahinschreitet.» Diese Erfahrungen
sind sehr oft «Antwort auf das großmütige Angebot von Seelen, an Stelle anderer
verdammt zu werden» (a. a. O., S. 57 f.). Auch die buddhistische Mystik kennt
den «Gang in die Heimatlosigkeit» vgl. F. Heiler, Der Gottesbegriff der Mystik,
Numen 1 (1954) 177.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 17

die Seele und Körper einbezogen sind. Die Höllenfahrt der Mystikerin
ist die vierte Stufe der sinkenden diemuetekeit, welche anschließt an
die Demut in Kleidung und Wohnung, im sozialen Verhalten und im
Umgang mit den Dingen; der Tod, den Mechthild anderswo großartig
als ein totales Abschiednehmen von zehn Dingen beschreibt (VI, 28),
lenkt dann diese Bewegung auf die höchste Vorstellung von Glück, auf
die ewige Anschauung Gottes hin. Alles, selbst und gerade der Fall in
die Hölle, geschieht gotte ze eren und die trûwe, ein Synonym des Glaubens,

gibt das Widerlager, in dem die gotzvroemedunge aufruht. Selber
keine Gewißheit, dokumentiert sich dieser Glaube als eine Anstrengung
zum Gotteslob, indem die Seele noch im Fall, wie es wörtlich heißt, auf
der Treue steht und sihet alle ding mit großer wisheit an 35. Mechthild
versieht noch im Sturz die Dinge der Welt mit Sinn, indem sie sie -
ganz im Geiste des mittelalterlichen Symbolismus - als ein Gotteslob
liest : So mag ir enkein ding entgan, / Si gewinne je got sin lob daran. Oder
in anderem Kontext, wo das eigene Vermögen zum Gotteslob versagt,
werden die Geschöpfe im Auftrag der Entfremdeten zum Gotteslob

delegiert :

so sende ich alle creaturen ze hofe
und heisse si, das si got für mich loben
mit aller ir wisheit, mit aller ir minne,
mit aller ir schoeni und mit aller ir gerunge,
als si unverboeset von gotte waren geschaffen. (IV, 12) 37

Gerne entbehrt Mechthild des Geschmacks der Gegenwart Gottes, uf
das er wunderlich gelobet werde 38. Dieser widersprüchlichen Doxologie
steht, wie schon gezeigt wurde, die Selbstentfremdung Gottes in die
Welt gegenüber, die den verlorensten Punkt der Schöpfung einholt.
Gott selbst sagt im Bild des Fließens zu Mechthild:

Wan ich je sunderliche gnade gap,
Da suochte ich je zuo die nidersten,
Minsten, heimlichosten stat,
Die hosten berge moegent nit enpfan
Die offenbarunge miner gnaden,
Wan die vluot mines heiigen geistes
Vlüsset von nature ze tal. (II, 26)

36 Q 12, 26.
37 R 18, 32 fl.
38 R 18, 29.

2



18 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

Im Lob, welches das Geschöpf dem Schöpfer spendet, sieht es

sich frei vom Bezug auf sich selber, sich selber enteignet. Der Kreis,
den es in der Abfolge von Vereinigung, Entfremdung und Lob kontemplativ

vollzieht, ist immer ein aufgebrochener, der sich in Gott hinein
öffnet: Du bist min spiegelberg, ein ougenweide, ein vertust min selbes,

ein stürm mines hertzen, ein val und ein verzihunge miner gewalt, min
hoehste Sicherheit (I, 20) 39. In solchen einfachen, invokatorischen Bildern
wird Gott der Vorrang belassen. Das Vertrauen Mechthilds in die Kraft
expropriierender Bildlichkeit entspringt ihr aus der Hoffnung; diese

ist gekleidet in die warheit und gecroenet mit dem sänge (I, 46). Alle
Bildlichkeit der Vereinigung, der Entfremdung und des 'wunderlichen'40
Lobs ist in der Hoffnung grundgelegt: Dichtung ist für Mechthild, im
Maße sie Lob ist, höchste Artikulation der Hoffnung. Der Gesang, der
die Hoffnung krönt, setzt die Bildlichkeit, indem er sie zu einem Moment

von Rettung macht, dagegen in eine Bewegung radikalen Entzugs.

Vielfalt und Einheit der Strukturen

Die immanente Beschreibung der Struktur der mystischen Erfahrung

bei Mechthild hat ihren vollen Sinn erst, wenn in aller Deutlichkeit

der hierin sich bezeugende Einschluß aller mechthildschen Lebensund

Existenzstrukturen 41 festgehalten wird. Schon die Tatsache, daß

39 R 17, 20 fi.
40 Uber die Semantik von 'wunderlich' in der Sprache Meister Eckharts, wo

es als Ersatzwort für 'paradox' fungieren kann, vgl. die trefflichen Ausführungen
von J. Zapf, Die Funktion der Paradoxie im Denken und sprachlichen Ausdruck
bei Meister Eckhart, Diss. Köln 1966, S. 16 ff. Nicht anders ist das Wort bei Mechthild

gebraucht.
41 Vgl. zum Folgenden die ausgezeichnete Darstellung der Implikation aller

natürlichen Strukturen in der mystischen bei L. Marie, L'expérience de Dieu,
Actualité du message de S. Jean de la Croix, Paris 1968, S. 35-58 (das Kapitel:
Structure de l'expérience mystique). Unter 'natürlichen Strukturen' versteht
Marie die des Unbewußten, des Charakters, der sozialen Gegebenheiten und die
der 'natürlichen Mystik', die alle in die Totalität der christlichen mystischen Erfahrung

eingebracht und einheitlich überformt werden. Die Totalität der Struktur
der mystischen Erfahrung besteht in diesem einheitlich übergreifenden Charakter
der Transzendenzerfahrung: «D'une part nous trouvons une complexité organisée
d'éléments multiples, qui vont du biologique au surnaturel infus, en passant par
l'inconscient et les coordonnées sociales. D'autre part, un principe d'unité qu'il
n'est pas possible de classer parmi tous ces éléments qu'intègre la structure. Principe

d'unité, forme peut-être, ou encore émergence. Ce qui est unique dans l'expérience

mystique, c'est qu'elle est l'expérience du Transcendant A priori tous



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 19

diese Mystik und das darin zum Austrag gelangende Ergriffensein der
Seele durch Gott an die Unvollkommenheit der menschlichen Worte
und Begriffe gebunden bleibt - mittels derer sich übrigens auch Gott
dem Menschen mitgeteilt hat! 42 -, und weiter die Mechthild eigene

Aussageweise, die sich des poetischen Diskurses in einer besonderen
Weise bedient 43, müßten die Schwierigkeit einer schlichten Trennung
von 'natürlichem' und 'übernatürlichem' Geschehen deutlich machen 44.

Es lassen sich natürlich-literarischer und historisch-tatsächlicher 45,

übernatürlicher Anteil am schließlich vorliegenden Text nicht reinlich scheiden,

obwohl auf der andern Seite die freie göttliche Begnadung der

Mystikerin als ein vom durchschnittlich biographischen Gehalt
unterscheidbares Geschehen diagnostiziert werden kann und muß. Das in der

Weltordnung allgemein herrschende Wechselverhältnis von Natur und
Gnade gilt in spezifischer Weise für den in einem Einzelleben gleichsam

zugespitzten dramatischen Austrag der beiden Gehalte als eines mystischen

Einigungsvorgangs: «Gottes tatsächliche Weltordnung ist die

faktische Einheit von zwei sachlich unterscheidbaren und auch in ihrer
faktischen Einigung wwferschiedenen, aber nicht geschiedenen, nicht
trennbaren Ordnungen»46. «Die Ordnung der Schöpfung... kann als

ganze aus der Ordnung der Offenbarung nicht deduziert werden, so

wenig wie aus der Gnade. Gnade ist Gnade für eine Natur und an einer
Natur. Und insofern setzt sie im logischen (nicht notwendig im zeit-

les mécanismes humains sont impuissants à atteindre cette expérience» (S. 57).
Diese Einheit ist also eine unverdient empfangene, sie ist gegeben durch den, der
hierin erfahren wird, und sie wird passiv empfangen durch den, der erfährt
(a. a. O., S. 28).

42 In diesem Punkt ist alle christliche Mystik radikal biblisch, d. h. auf das
Buch der Bücher bezogen; das biblische Problem der communicatio idiomatum
macht letztlich auch das mystologische Sprachproblem möglich und - lösbar.
Ohne den geschichtlichen Vorgang der Fleischwerdung des Wortes und dessen
literarische Verbürgung wäre christliche Mystik, in der der Mensch von seiner
faktischen Begnadung Zeugnis gibt, nicht möglich. Deshalb ist christliche Mystik -
wie abgeleitet auch immer - biblisch. Vgl. H. Fischer, Art. 'Mystik', in: Herders
Theol. Taschenlexikon, Bd. 5, Freiburg i. Br. 1973, S. 140-142, bes. 142.

43 Vgl. unten S. 27 ff.
44 Zum Problembereich von Natur und Übernatur und dessen

theologiehistorischer Relevanz vgl. H. de Lubac, Die Freiheit der Gnade, 2 Bände,
Einsiedeln 1971, vor allem Bd. II: Das Paradox des Menschen.

45 Gemeint ist hier nicht das Historische an einem Menschenleben - das
wäre eine natürliche Kategorie -, sondern die faktisch geschehene Begnadung
eines Menschen, die schon zu dessen historischer Lebensstruktur gehört.

46 H. U. von Balthasar, Karl Barth, Darstellung und Deutung seiner
Theologie, Ölten 1951, S. 291.



20 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

liehen) Sinn eine Natur voraus. Und doch: insofern Gnade ergeht und
die Natur ergreift, ist diese auch schon die begnadete und somit
übersetzte Natur. Natur existiert dann konkret jeweils im übersetzten,
erhobenen 'Modus' der Begnadung, das Subjekt aber, das in dieser

Ubersetzung sich befindet, ist kein anderes (non alter) als das der Natur,
auch wenn es darin anders (aliter) geworden ist. In diesem 'aliter, non
alter' liegt das ontologische fundamentum in re der noetischen Analogie
im Naturbegriff» 47.

Sehen wir einmal ab von der Problematik, die in der 'natürlich'-
noetischen Vermittlung eines übernatürlichen Geschehens besteht4S,
und nehmen wir Gestalt und Leben Mechthilds einmal als schlicht
gegebene Tatsache an, dann stellt sich in jedem Aspekt, unter dem

wir diese Tatsache betrachten, das Problem von Natur und Übernatur
erneut. Das Überraschende daran ist grundsätzlich jedoch nicht eine

irgendwie fundamentale Fremdheit der natürlichen gegenüber den
übernatürlichen Strukturen - auch das ist belegbar 49 -, sondern weit eher
deren analogischer Zusammenhang, ja deren gegenseitige Bezüglichkeit

und sinnvolle Einigung nach dem Axiom 'Gratia extollit - perficit -
non destruit naturam'50. Gerade darin liegt das gnadenhaft Geheimnisvolle,

das dieses Leben durchwaitet.
Es ist hier nicht möglich und auch nicht unsere Absicht, in einem

Psychogramm auf Mechthilds Persönlichkeitsstruktur hinsichtlich ihres

Unbewußten, ihrer Charaktereigenschaften und ihrer Biographie einzugehen

51. Ein solches Vorhaben erforderte ein ausführliches, die psychische

Substruktur mit der ontologisch nicht darin aufrechen- und aufhebbaren

Erfahrung der Unio 52 vermittelndes Vorgehen, das um so kompli-

47 A. a. O., S. 291 f.
48 Siehe unten S. 22.
49 Auf der Ebene des 'temps vécu' des Mystikers ist immer wieder die innere

Bezüglichkeit von Natur und Gnade, von Charakter und Erfahrungsstruktur
festzustellen. Auf der Ebene des 'temps eschatologique' (J. Mouroux, Le mystère
du temps, Approche théologique, Paris 1962, S. 248 fï.) hingegen fällt der ontologische

Unterschied des mystischen Erfahrungsbereichs gegenüber dem profanen
insbesondere ins Gewicht. Es handelt sich dabei um zwei Aspekte ein und
desselben Lebens.

50 Vgl. H. U. von Balthasar, a. a. O., S. 292.
51 Vgl. oben Anm. 41 und Anm. 15 die Arbeit von J. Ancelet-Hustache.
52 «... wie der übernatürliche Glaubensakt als Zustimmung keine andere von

natürlichen Zustimmungsakten verschiedene psychologische Struktur aufweist,
und ontologisch doch wesentlich von ihnen verschieden ist, so ist auch die
mystische Erfahrung nicht notwendig mit einem besonderen seelischen Verhalten
verbunden und hat trotzdem ein eigenes Sein, dessen Gegenwart sich wie die des



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 21

zierter ist, als «die mystische Erfahrung nicht notwendig mit einem
besonderen seelischen Verhalten verbunden» zu sein braucht «und
trotzdem ein eigenes Sein» besitzt, «dessen Gegenwart sich wie die des

übernatürlichen Glaubens einer psychologischen Feststellung entzieht»53.

Es ist ausführlich auf den mystischen Topos des osculum sanctum

und des matrimonium spirituale 54 und dessen komplexe Funktion im

übernatürlichen Glaubens einer psychologischen Feststellung entzieht» (A. Stolz,
Theologie der Mystik, Regensburg 1936, S. 190). Mindestens ist gegen diese
pointierte Feststellung die Überlegung zu halten, ob sich mystische Erfahrung mit
einem völlig neutralen Seelenverhalten verträgt oder ob nicht ein minimales
Mitschwingen des Affekts oder des Intellekts gleichsam als geschöpfliche Orchestration

des mystischen Geschehens vonnöten ist. Und doch hat Stolz recht, wenn
er klarstellt, daß sich dieses Seelengeschehen der normalen psychologischen
Diagnose nicht durch irgendwelche Besonderheit im Phänotyp entzöge. Man wird
diese nüchternen Feststellungen gerade gegenüber einer modischen Verherrlichung
seelischer Quantensprünge, meditativer Bewußtseinserweiterungen und der Techniken

der 'cosmic consciousness' in Erwägung ziehen müssen. Was Richard Bücke
(Cosmic Consciousness, A Study in the Evolution of Human Mind, New York
241967; vgl. dazu die kritischen Bemerkungen von R. C. Zaehner, Concordant
Discord, The Interdépendance of Faiths Being the Gifford Lectures on Natural
Religion Delivered at St. Andrews in 1967-1969, Oxford 1970, S. 40-60) und
William James (Die religiöse Erfahrung in ihrer Mannigfaltigkeit, Materialien
und Studien zu einer Psychologie und Pathologie des religiösen Lebens, Leipzig
31920) zu Ende des letzten und zu Beginn dieses Jahrhunderts im Westen mit
ihrer religionsphilosophischen Entdeckung der natürlichen Mystik und deren
Techniken in Szene setzten, ist neben dem nicht bestreitbaren Verdienst neuer,
überraschender Einsichten in seiner synkretistischen Wirkung zum Teil fatal.
Ein gutes Beispiel dieses modischen Synkretismus gibt das Sammelwerk; 'The
Highest State of Consciousness', ed. by H. White, New York 1972. Dieser Trend
zum mystischen Synkretismus wird auch von Deutschlands linker Intelligenz
mit Mißbehagen und Verdacht auf Eskapismus zur Kenntnis genommen. Vgl.
A. Kopkind, Neue amerikanische Mystik, Eine Massenflucht aus der Politik,
Kursbuch 36, Juni 1974, S. 183-185.

53 Stolz, a. a. O.
54 Das Thema der Brautmystik wird praktisch in jedem Traktat über mystische

Theologie abgehandelt. Vgl. Philippus a SS. Trinitate, Summa Theologiae
Mysticae, Bd. I, Paris 1874, S. 44 ff. ; Thomas a Vallgornera, Mystica Theo-
logia Divi Thomae utriusque Theologiae Scholasticae et Mysticae, Bd. I, Augustae
Taurinorum 1890, S. 36 ff. (Quomodo sunt intelligendae istae phrases mysticae
theologiae; In statu intimae unionis Deus osculatur et amplectitur animam; et
sponsalitia et matrimonium spirituale init cum anima); M. J. Ribet, La mystique
divine distinguée des contrefaçons diaboliques et des analogies humaines, Bd. I,
Paris 1879, S. 299 S. ; umfängliche Hinweise über die traditionelle Bezeichnung
der «Mio-Erfahrung als matrimonium spirituale bei Schräm, Theologia Mystica
ad usum directorum animarum, Bd. I, Paris 1845, S. 521 f. (franz. Übersetzung:
Bd. I, Paris 1872, S. 649 ff.). Iosephus a Spiritu Sancto macht in seinem 'Cursus
Theologiae mystico-scholasticae' (Bd. I, Bruges 1924, S. 86, Nr. 81 ff.) subtile
Unterscheidungen zwischen sponsalitio und matrimonium'. Die Brautschaftster-



22 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

Werk Mechthilds hingewiesen worden55. Die eigentliche Bedeutung
dieser erotischen Sprache und ihre Wirkkraft56 gilt es noch zu ermitteln.
Sicher geschieht es nicht faute de mieux, daß sich die Mystikerin der

nuptialen Sprache 'bedient', gleichsam um den Aufbruch ihrer ganzen
psychischen Kraft auf Gott hin bloß metaphorisch zu signalisieren,
obwohl es wahr ist, daß ihr Sprechen einen ausdrücklich zeichenhaften

minologie ist hier schon längst unbefragt zum normalen mystischen Diskurs
geworden. Zum Thema des Kusses in seiner literarischen Relevanz vgl. N. J. Perella,
The Kiss Sacred and Profane, An Interpretative History of Kiss Symbolism and
Related Religio-Erotic Themes, Berkeley 1969.

Das Problem des mystischen matrimonium müßte im Rahmen der wohl
sachlich wie historisch unstatthaften Trennung von Eros und Agape diskutiert
werden, wie sie A. Nygren (Eros und Agape, Gestaltwandlungen der christlichen
Liebe, Berlin 1955) allzu konstruktiv und gegensätzlich aufgestellt hat. Die
monistische Lösung dagegen, wie sie W. Schubart in seiner «religiös-erotische(n)
Zusammenschau» (Religion und Eros, München 1941, S. 1) vorlegt, hat etwas
Peinliches.

55 Vgl. oben S. 7 ff. und G. Lüers, Die Sprache der deutschen Mystik des
Mittelalters im Werke der Mechthild von Magdeburg, a. a. O. (Anm. 17a), S. 64 f.,
160-167.

56 Daß eine Erhebung des Materials und eine adäquate Deutung der
erotischen Bildsprache der Mystiker auch im Rahmen einer wissenschaftlichen Reflexion
immer noch notwendig ist, beweist eine Diskussion unter Fachleuten, die sich an
einen Vortrag von M. M. Davy, Le thème de l'Ame-Epouse selon Saint Bernard
de Clairvaux et Guillaume de Saint-Thierry (Entretiens sur la Renaissance du
12e siècle sous la direction de M. de Gandillac et E. Jeauneau, Paris 1968,
S. 262 ff.), anschloß. Immer wieder wurde hier über die Marginalfrage diskutiert,
inwieweit dieser Diskurs sexuell zu verstehen, ja ob das Ganze nicht gênant sei.
Ein Beispiel solcher blinden Voreingenommenheit bietet selbst D. Baumgardt,
Mystik und Wissenschaft, Ihr Ort im abendländischen Denken, Witten 1963,
S. 33 f., der schreibt: «Mechthild scheut nicht davor zurück, sogar die gewagtesten
geschlechtlichen Anspielungen zu gebrauchen, wenn sie von ihrem vertrauten
Umgang mit Gott und Christus spricht Es liegt allzu nahe, in derartigen religiösen

Phantasien einen nur dürftig verhüllten Ersatz für unerfüllte geschlechtliche
Wünsche zu sehen. Und zweifellos waren in diesen Jahrhunderten, in denen Kreuzzüge

und Mönchstum die Zahl der heiratsfähigen Männer verminderten, die europäischen

Frauenklöster in Scharen überfüllt von Frauen, welche die Zeitlage zur
Ehelosigkeit zwang. Zweifelsohne verraten viele Schriften dieser Nonnen und
Beginen einen recht ungesunden Geisteszustand. Aber man sollte nicht vergessen,
daß die Wurzel mancher (von Männern geschaffenen) großen weltlichen Dichtung
oft gleichfalls in gehemmtem geschlechtlichen Verlangen und in einem keineswegs
ausgeglichenen Geisteszustand zu suchen ist...» An solcher Überlegung wird sogar
das Wohlwollen gegenüber dem Gegenstand zu einer Kategorie des Unrechts.
Eine vorzügliche Analyse und Richtigstellung des Sachverhalts findet sich bei
L. Beirnaert, Expérience chrétienne et psychologie, Paris 1966, S. 417^131,
wo in aller gebotenen Genauigkeit festgestellt wird, daß die nuptiale und matrimoniale

Sprache der Mystiker keinen sexuellen Sachverhalt deckt, daß diese Sprache
sowohl biblisch wie patristisch traditionell ist, daß die sexuelle Vereinigung einen



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 23

Charakter hat, weil die Erfahrung an sich ineffabel, transpsychologisch,
transzendent ist. Daß wir das wissen können, daran hat die Bildsprache,
welche die Mystikerin gebraucht, einen wesentlichen Anteil. In der
exklusiven Ausrichtung der Brautschaftsvorstellung auf Gott als den

Bräutigam hin wird gleichsam die Schallmauer der Normalsprache
durchbrochen, so daß sich eine Umkehrung der Verhältnisse ergibt:
Das Eigentliche ist nicht mehr das natürlich Sichtbare, das Bild und
Wort liefert, sondern das unsichtbare, nur im versichernden Wort
vermittelte Geschehnis zwischen Gott und Seele. Das natürlich Sichtbare,

'Reale' steht unversehens auf dem Niveau des Metaphorischen 57.

Diese Umkehrung im Sinne eines Syllogismus mysticus 58 ist für die

Gehalt hat, der sie übersteigt auf einen 'amour primordial' hin, daß daher diese
Sprechweise keiner materialistischen Begründung im Sinne einer Sublimation
bedarf. Vgl. auch L. Marie, L'expérience de Dieu, a. a. O., S. 59-76; A. Brunner, Der
Schritt über die Grenzen, Wesen und Sinn der Mystik, Würzburg 1972, S. 176 f.;
B. Morel, Le signe sacré, Essai sur le sacrement comme signe et information de
Dieu, Paris 1959, S. 110-115. Über das Verhältnis von Sexualität und Mystik
unterrichtet 'Mystique et continence' (Travaux scientifiques du VIIe congrès
international d'Avon, Les études carmélitaines, Paris 1952).

57 «Il est rare que l'expérience mystique renonce au mode spontané d'expression,

à la fois pénétrante et voilée, que constitue la poésie des images, au contraire
de la théologie spéculative qui aspire à s'en libérer. Il n'est pas sûr que ce soit -
pour les mystiques - une faiblesse, et le 'préalable de l'incarnation' encourage
cette foi dans la souplesse du signe et dans une harmonie entre sa transparence
sans cesse plus lumineuse et sa présence sans cesse plus féconde. Le témoignage
de maints grands mystiques, d'ailleurs, nous donne à penser que leur âme a une
autre manière de se libérer. Elle peut être appelée à franchir une certaine limite —

un mur du son - au delà duquel le procédé se renverse. La présence de l'image
n'est plus première, mais les mêmes mots atteignent, au delà d'elle, le signifié
avec une telle convenance que c'est le visible qui, ayant fourni ces mots, n'y a
plus droit maintenant que par métaphore» (P. Doyère, Introduction, in: Gertrude
d'Helfta, Oeuvres spirituelles, tome II, Le Héraut [livres I et II), Paris 1968 [SC
N° 139), S. 44 f.). Auf der andern Seite bleibt die grundsätzliche Irritation einer
Sprache, die Sinnliches aussagend, Unsinnliches, Geistiges meint, bestehen: Sie

gehört zu der der Mystik grundlegend zugehörigen Spannung zwischen Einigung
und Reflexion, zwischen Erfahrung und Sprache. Mystologie bleibt so über den
Bereich des rein Sprachlichen hinaus entrückt, in einer Transzendenz, die dem
sermo mysticus als eine spezifische Qualität eignet, aber immer auch die verwirrende
Möglichkeit darbietet, daß sie keine Erfahrung deckt, sondern nur der Spur der
großen Mystiker nachredet.

58 Der Ausdruck Syllogismus mysticus ist cum grano salis zu nehmen; er
bezeichnet hier nichts anderes als 'Rückschluß aus innerer Erfahrung'. H. Berkhof,

Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen-Vluyn 1968, S. 90 ff., gebraucht
den Ausdruck im Gegensatz zum Syllogismus ethicus und practicus, um den Inhalt
und den Ort der Erfahrung des Heiligen Geistes im späteren Protestantismus des
18. und 19. Jahrhunderts zu beschreiben. Der Ausdruck bezeichnet treffend den
Akt des Geistes, in dem der Mystiker sich sprachlich ausdrückt.



24 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

mystische Sprache konstitutiv und schafft rückwirkend für den, der
sich seiner bedient, wohl auch eine neue psychische Zuständlichkeit59.
Schon im Bereich natürlicher Mystik glaubt die moderne Psychologie
im Syllogismus mysticus den Zweck feststellen zu können, «dem menschlichen

Erleben der Wirklichkeit aus dem Käfig des Denkens in Gegen-

59 Wenn diese Zuständlichkeit auch keine besondere im Sinne der gratiae
gratis cLatae zu sein braucnt. Der Unterschied zwischen mystischer und gewöhnlicher

Erfahrung muß auf jeden Fall gewahrt bleiben. H. U. von Balthasar,
Herrlichkeit, Eine theologische Ästhetik, Erster Band: Schau der Gestalt,
Einsiedeln 1961, S. 288 f., trifft in einer alten Streitfrage die richtige Mitte, wenn er
festhält: «Auch wenn die Geschichte des christlichen Erfahrungsbegriffs von einer
unreflektierten Einheit mystischer Erfahrung und 'gewöhnlicher' Erfahrung
ausgeht, und die (erst zu Beginn der Neuzeit ernsthaft einsetzende) Reflexion zur
Umgrenzung der besonderen mystischen Phänomene innerhalb der Glaubenserfahrung

geführt hat, so wäre es verkehrt, daraus zu folgern, durch dieses Herausziehen

des Besonderen aus dem Allgemeinen sei dies letzte aller authentischen
christlichen Erfahrung beraubt und könne damit dem Gebiet der bloßen Psychologie

zugeordnet werden. Man kann und muß die Grenze zwischen den berufenen
Mystikern (als qualifizierten Zeugen) und den sonstigen Gläubigen ziehen - darin
hat die jesuitische Richtung, wie sie Poulain und Richtstätter vertreten haben,
recht - aber darf deswegen die Analogie und sogar eine gewisse Kontinuität
zwischen beiden Erfahrungsweisen nicht übersehen. Gerade weil die mystische Erfahrung

eine solche im Glauben bleibt, der Glaube an Christus aber bereits eine echte,
objektive Begegnung des ganzen Menschen mit dem menschgewordenen Gott
ist, besteht eine 'wurzelhafte Homogeneität' zwischen beiden; die mystische
Erfahrung ist 'eine Erfahrung, die eine andere Erfahrung verlängert, indem sie diese
vertieft und reinigt, klärt, übersteigt und krönt... Nur wenn man zeigen kann,
daß die integrale christliche Erfahrung die mystische wenn nicht beginnt, so doch
vorbereitet, ist bewiesen, daß sie keine Entartungserscheinung ist. Nur wenn die
christliche Erfahrung der mystischen nicht heterogen gegenübersteht, wird das

lebendige Christenleben nicht abgewertet und die mystische Erfahrung nicht
überwertet. Die Fragestellung ist von entscheidender Wichtigkeit. Man hat die
christliche Erfahrung in sich selber nicht hinreichend untersucht - trotz Schrift
und Väterüberlieferung -, weil man sie mit der mystischen einfach zusammenwarf

und dann im normalen christlichen Leben eine Erfahrung vom Typ der
Mystik entweder wiederentdecken (die Häretiker) oder leugnen wollte (so die
Katholiken).' [J. Mouroux, L'expérience chrétienne, Paris 1952, S. 55 f.]. Das
letzte aber führt, wie die Barockspiritualität bewies, zu einer dogmatisch nicht
hinreichend gedeckten heimlichen Einführung mystischer Elemente in die Frömmigkeit

der Gläubigen (Unterscheidung der Geister, Unterscheidung der Berufungen,
Rolle der Erfahrung in der Theologie des Glaubens und der Gnade), 'zu einer
Kasuistik des geistlichen Lebens', oder dann zu einer 'Beschreibung des christlichen

Lebens nach mystischem Vorbild, aber als minderer Abklatsch. Wirklich
erhellt wird der mystische Oberbau in seinem Eigenwert aber erst, wenn man
zuvor den tragenden Untergrund, die volle christliche Erfahrung festgestellt hat'
[Mouroux, a. a. O., S. 214].» Vgl. auch Marie, a. a. O., S. 46-48. Vgl. auch W.
Beierwaltes / H. U. von Balthasar / A. M. Haas, Grundfragen der Mystik,
Einsiedeln 1974, den Beitrag von von Balthasar: Zur Ortsbestimmung christlicher
Mystik.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 25

satzpaaren heraus zu jenem Quantensprung auf die nächsthöhere logische

Stufe, dem sätori, zu verhelfen» 60. Mit noch höherem, metaphy-
sisch-ontologischem Anspruch - die mystische Erfahrung soll in einer

neuen, Gott innigst verbundenen Seinsweise bestehen 61 - tritt die

christliche Mystik auf. Gleichzeitig ist sie aber auch realistischer als

alle natürliche Mystik, da sie die Ordnung des Natürlichen gewissermaßen

in ihrem Höchstwert - im göttlichen Schöpfungsgedanken 62 -
ratifiziert.

Eine ähnliche Integration in die Struktur der mystischen Erfahrung

wie mit dem unitiven Diskurs geschieht mit dem wesentlichen
sozialen Modus von Mechthilds Existenz, ihrem Wegzug von Zuhause,
ihrer Eingliederung in einer Beguinage 63 und ihrem Eintritt ins Kloster
Helfta. Willentliche Entfremdung gegenüber allen sozialen Sicherungen
in Familie, Umgebung, Kloster charakterisiert diese Haltung. Dazu
kommt die bekannte Abwehr Mechthilds allen geistlichen Trosts, die

durchaus ihrer Sicherungslosigkeit im sozialen Bereich korrespondiert64.
Dieses mystische Entfremdungsphänomen ist aus einem Guß: Mechthild

selber bezeugt das in redlicher Spontaneität des Ausdrucks, nicht
wissend, daß sie sich so das schönste Zeugnis allseitiger Wahrhaftigkeit
ausstellt: Ich wiste von gotte nit me denne cristanen glovben alleine, und
da stuont ich ie mit vlisse nach, das min herze were reine. Got ist selber

des min Urkunde, das ich in nie bat mit willen noch mit geren, das er dise

ding woelte mir geben, die in disem buoche sint geschriben. Ich gedahte

es ovch nie, das es menschen moehte geschehen. Die wile ich was bi minen

magen und bi minen froemden fründen, den ich ie du lieboste was, do hette

ich diser dinge enkeine künde. Do hatte ich lange vor gegert, das ich ane

60 P. Watzlawick / J. H. Weakland / R. Fisch, Lösungen, Zur Theorie und
Praxis menschlichen Wandels, Bern 1974, S. 114 f., 186 f.; R. E. Ornstein, Die
Psychologie des Bewußtseins, Köln 1974, S. 181 ff. Vgl. auch von Balthasar,
Herrlichkeit I, a. a. O., S. 398 (selbst im Religiösen gibt es den qualitativen Sprung
in der Erfahrung, der sich aber doch auf der psychologischen Ebene abspielt und
dort bleibt).

61 Vgl. oben Anm. 52 und 59.
62 Hierin aber ist schon wieder die Implikation des 'Übernatürlichen' greifbar!
63 Schon diese Wahl einer Lebensweise - durch «the extraregular in state

and Society» geprägt (E. W. McDonnel, The Beguines and Beghards in Medieval
Culture, New York 21969, S. 81 ff.; vgl. auch O. Nübel, Mittelalterliche Beginen-
und Sozialsiedlungen in den Niederlanden, Ein Beitrag zur Vorgeschichte der
Fuggerei, Tübingen 1970, S. 46 ff.) - zeigt einen ausgeprägten Willen zur Fremde
in jeder Beziehung.

64 Vgl. oben S. 12 ff.



26 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

mine schulde würde versmaehet. Do fuor ich dur gotz liebi in ein stat,
da nieman min frünt was denne ein mensche alleine. Vor dem seihen hatte

ich angest, das mir die heiige smacheit und dû luter gottes liebi würde

mitte entteilet. Do lies mich got niergen eine und brachte mich in so minnenk-
liche suessekeit, in so heiige bekantheit und in so unbegriflich wunder,
das ich irdenscher dingen wenig gebruchen konde. Do wart erst min geist
us minem gebette bracht zwüschent dem himmel und dem lüfte (IV, 2) 65.

Nicht sozialer Zwang diktiert Mechthild die Fremde und deren Heimatlosigkeit

auf, sondern das geistliche Motiv einer peregrinatio religiosa 66,

eines Fremdseins, einer smacheit um Christi willen. Die Erfahrung der

gotzvroemedunge entzieht sich im Ansatz einem billigen, mystizistischen
Konzeptualismus, da sie durch soziale Entfremdung und smacheit gleichsam

vorgezeichnet und vorgelitten ist. Bruchlos geht hier die soziale

Struktur ein in den mystischen Lebensentwurf.
Das schlechterdings Ungeschuldete der göttlichen Begnadung steht

Mechthilds Existenz in ihrer psychischen und sozialen Beschaffenheit
sowohl kontrafaktorisch als auch analogisch gegenüber. Kontrafakto-
risch, damit auch ja kein Zweifel gelassen werde, daß göttliche Gnade,
vornehmlich mystische Gnade, nicht erworben werden kann, sondern

ungebeten, unbegehrt, unversehens in ein Leben einbricht. Analogisch,
weil der Mensch alles zu unternehmen hat, um der Gnade Raum zu
schaffen. Das kann so weit gehen, daß die psychischen und sozialen

Bedingtheiten vom Menschen resolut in die Hand genommen,
umgebogen, umorientiert und geändert werden müssen, damit die Gnade
das ihr günstige Klima der Leere vorfindet, in die sie sich ergießen kann.
Die Vielfalt der Strukturen hebt sich auf in deren übergreifender Einheit

durch die mystische Begnadung. Schon im Bereich des Glaubens

in via ergibt sich die Lebenseinheit des Christen aus der Sinneinheit,
die Christus ist: «nur jener Gott, der in Jesus Christus Mensch geworden
ist, der alle menschliche Schuld und Unerfülltheit mit sich ans Kreuz
und in die Gottverlassenheit genommen hat und als Mensch von Gott
dem Vater auferweckt und in das göttlich-ewige Leben versetzt wurde:
nur er vermag unser Dasein zu einigen. Denn jetzt erscheint das Christliche

in seiner absoluten Einsamkeit und Unvergleichlichkeit. Diese

65 R 8, 7-22.
66 Vgl. B. Kötting, Peregrinatio religiosa, Wallfahrten in der Antike und

das Pilgerwesen in der alten Kirche, Regensberg-Münster Westf. 1950; J. Le-
clercq, Aux sources de la spiritualité occidentale, Etapes et constantes, Bd. I,
Paris 1964, S. 35-90. Vgl. neuerdings R. Friedli, Fremdheit als Heimat, Freiburg/
Schweiz 1974.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 27

besteht darin, daß hier allein, durch die Hoffnung auf unsere
Auferstehung in Jesus Christus, alles Unerfüllte in unsern einzelnen
Lebensmomenten eine verborgene Erfülltheit bekommt und im gleichen Zuge
die losen Perlen unserer einzelnen Stunden und Tage aufgereiht werden

an einer starken Schnur, daß also unsere Zeit vertikal wie horizontal
betrachtet eine wahre, vor der Überzeit Gottes bestehende Einheit
erhält» 67. Um so schärfer und nachhaltiger als der göttliche Anspruch
in der Berufung zur mystischen Begnadung exklusiver ist, wird die
Einheit im Lebensentwurf - so wie ihn sich Gott denkt -, der Lebensoption

des Mystikers zuwachsen. Après coup erst sieht sich Mechthild
in der Lage, die Sinneinheit ihres Lebens zu diagnostizieren, obwohl
sie doch schon vom 12. Lebensjahr an gegruesset wart von dem heiigen
geiste (IV, 2) 6S.

Die Option, die Mechthild aus der Vielfalt der Strukturen heraus,
die sie zu bedingen und parzellieren scheinen, faßt, erweist sich letztlich
schon als umgriffen von dieser gnadenhaften Sinneinheit, die der Glaube

an Christus und seine Kirche ist. Sie macht es ihr auch möglich, den

Lebensentwurf, den sie zu Beginn sicher noch in keiner Weise
überblickt, gleichsam ins Leere hinaus zu wagen, im Vertrauen, daß die
Einheit als ein Letztes, geheim und verborgen aber immer schon
Gegenwärtiges, auf sie zukommt.

Dichtung und Mystik

Weder der Komplex der psychischen noch der sozialen Strukturen
kann, je für sich genommen, die Struktur von Mechthilds Mystik erklären.

Was uns gewißlich von dieser Mystik bleibt, ist einzig der Text des

'Fließenden Lichts der Gottheit', also Mystologie, Mystographie im
Genaueren 69. Wie immer die Frage entschieden werden mag, ob es

sich bei diesem Text um eine Fiktion handelt, die durch eine mechanische

Kausalität mit der psychischen und sozialen Realität seiner
Verfasserin verbunden ist, oder ob es sich dabei um einen semantisch ein-

67 H. U. von Balthasar, Einfaltungen, Auf Wegen christlicher Einigung,
München 1969, S. 114.

68 R 8, 6.
69 Zu den Begriffen vgl. I. Behn, Spanische Mystik, Darstellung und Deutung,

Düsseldorf 1957, S. 7-17.



28 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

heitlichen Zeichenkomplex handelt, dessen Ensemble eine der psychischsozialen

Realität überlegene, sie transzendierende Erfahrung verbürgt70,
sicher bleibt vorerst nur die Realität des überlieferten Texts 71. Alle
bisherigen Ausführungen sind so zu relativieren, daß nun nicht mehr
die Vielfalt der semantischen Gehalte erforscht, sondern daß einzig der
Text - für einmal als Original genommen 72 - in allem Ernst für sich
selber stehen soll, gleichsam ohne die semantischen Fenster auf die

von außen ihn mitbedingenden Strukturen. Was ist die Struktur dieses

Textes?
Was in den modernen Ausgaben in die Augen springt, ist die

auffällige Tatsache, daß größere Textstücke in Versen ausgesetzt sind,
obwohl die Haupthandschrift alles in unabgesetzter Prosa vorlegt73.
Daß dieses Verfahren gerechtfertigt ist, läßt sich durch die zahlreichen

Reime, Assonanzen und Alliterationen belegen. Dafür nur ein Beispiel:

Swenne aber kunt din oster tag
und din lichame enpfat den tot schlag,
so wil ich dich alumbe van
und wil aldurch gan
und wil dich dime lichamen stelen
und wil dich dime liebe geben. (I, 3) 74

70 Sicher gilt im Rahmen einer mystischen Theologie die Inkommensurabi-
lität der mystischen Erfahrung gegenüber allen natürlichen Erfahrungsweisen.
Dasselbe gilt für die Strukturen. L. Marie, a. a. O., S. 57, faßt die Ergebnisse
seiner Strukturuntersuchungen glücklich folgendermaßen zusammen: «D'une part
nous trouvons une complexité organisée d'éléments multiples, qui vont du biologique

au surnaturel infus, en passant par l'inconscient et les coordonnées sociales.
D'autre part, un principe d'unité qu'il n'est pas possible de classer parmi tous
ces éléments qu'intègre la structure. Principe d'unité, forme peut-être, ou encore
émergence. Ce qui est unique dans l'expérience mystique, c'est qu'elle est
expérience du Transcendant. Or jamais le Transcendant ne fera nombre avec un être
créé ou n'entrera en composition avec lui... A priori tous les mécanismes humains
sont impuissants à atteindre cette expérience».

71 J. Baruzi, Introduction à des recherches sur le langage mystique, Recherches

philosophiques 1 (1931/32) 66-82, neu abgedruckt in: Encyclopédie des mystiques,

hrg. von M.-M. Davy und M. Berlewi, Paris 1972, S. xix-xxx, schreibt :

«Et pourtant, nous ne disposons guère que de textes. Car la mystique elle-même,
où la trouverons-nous? Certes, les mystiques créateurs ne sont pas toujours ceux
qui ont écrit. Mais ces mystiques qui se sont refusés à l'expression d'eux-mêmes,
et qui par hypothèse furent aussi ou même plus grands que tous les autres,
comment les atteindre? d'une manière générale, c'est aux textes, et non aux êtres,

que nous pouvons avoir recours» (a. a. O., S. xx).
72 Vgl. oben S. 5.
73 Vgl. die Ausgabe von G. Morel, a. a. O. (Anm. 3) S. xix.
74 R 16, 1-6.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 29

Dieses Muster steht für eine Unzahl, ja für ganze Kapitel in Reimpaaren
(oft antithetischen Inhalts), ein poetischer Parallelismus, der sich auch

in andern Formen äußert: in Anhäufungen von Langzeilen,
litaneimäßigen Anrufungen, Vergleichen, Metaphernreihungen, Reimspielen
aller Art, Aufzählungen, Häufungen von einzelnen Satzgliedern (in der
Prosarede) 75 usw. Die euphonische Qualität76 dieses Stils, die, als

durchgängige Komponente des Diskurses, alle semantischen Elemente
der verschiedenen in den Text eingegangenen Strukturen transformiert
und so mit ihnen die Valenz des ganzen komplexen Gebildes aufs Niveau
der Poetizität77 erhebt, ist bewußt arrangiert, keineswegs zufällig,
sondern aufs Genaueste der Intensität der inneren religiösen Bewegung
angeglichen. Man wird sich hüten müssen, dieses Sprachliche als eine

Folge des Religiösen deuten zu wollen - diese Versuchung liegt nahe

es ist aber weit mehr, nämlich dessen Medium. Das Sprachliche, darin
Religiöses als in seinem Medium zu sich selber kommt, gewinnt - über
sich selber transzendierend - im mystischen Diskurs paradoxerweise
die Dimension der Exteriorität und Alterität Gottes 78 in der Form von
vermittelter Erfahrung, also als Grenze des Sagbaren, in den Griff79.
Die mystische Aussage ruht in sich selber, indem sie über sich hinaus -

75 E. Zinter, Zur mystischen Stükunst Mechthilds von Magdeburg, Diss.
Berlin, Borna-Leipzig 1931; G. Lüers, a.a.O., S. 107 ff. ; H. Kunisch, Die
mittelalterliche Mystik und die deutsche Sprache, Ein Grundriß, in: Kleine Schriften,
Berlin 1968, S. 21-77, besonders S. 33 ff.

76 R. Jacobson, Qu'est-ce que la Poésie? in: Questions de poétique, Paris
1973, S. 114.

77 «En général, la poéticité n'est qu'une composante qui transforme
nécessairement les autres éléments et détermine avec eux le comportement de l'ensemble»

(Jacobson, a. a. O., S. 124).
78 «L'extériorité radicale et la possibilité de surpassement ne se trouvent que

dans la dimension mystique, qui pose le monde comme limité» (A. Vergote,
Interprétation du langage religieux, Paris 1974, S. 112). «La dimension mystique,
si elle trace les limites de l'être au monde, brise cependant l'identité close de
l'homme en introduisant une altérité radicale» (a. a. O., S. 113). Vgl. auch M. de
Certeau, L'absent de l'histoire, Ligugé 1973, S. 161 fï.

79 St. Breton, Du principe, L'organisation contemporaine du pensable,
Paris 1971, S. 162 ff. ; die Sprache hat ihre durchaus mystagogische Funktion, da
es grundsätzlich unmöglich ist, Gott intuitiv und absolut unmittelbar zu erfahren,
solange der Mensch in via ist; auch der Mystiker ist auf Entscheidung und
Reflexion, mithin auf Sprache angewiesen; vgl. J. Splett, Gotteserfahrung im Denken,

Zur philosophischen Rechtfertigung des Redens von Gott, München 1973,
S. 33 f. Selbst die mystische Erfahrung hat den Charakter einer Quasi-Erfahrung.
Vgl. dazu J. Maritain, Distinguer pour unir ou Les degrés du savoir, Bruges
'1963, S. 489 f.



30 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

in die Erfahrung der Vereinigung mit Gott - reicht. Im ersten Aspekt
liegt ihre Analogie zur Dichtung, im zweiten ihre Transzendenz über
alles menschliche Sprechen hinaus 80. «Wie der Begriff, so ist und bleibt
das Wort über seine Sphäre hinaus bezogen, in einer Entrückung, die

mystische Aussage, auch in dichterischer Form, von sonstiger Dichtung
unterscheidet» 81.

Was ist aber der Sinn der bei Mechthild reich belegbaren Euphonie?

Zunächst wohl der, welcher aller Dichtung zukommt: Autonomie
der Sprache als ein eigener Erfahrungsbereich, als eigene Wirklichkeit 82

Zwar enthält poetische Sprache «auch weiterhin Information, doch sie

hat nicht mehr diese, sondern sich selbst zum Gegenstand: 'Vergiß
nicht, daß ein Gedicht, wenn auch in der Sprache der Mitteilung abgefaßt,

nicht im Sprachspiel der Mitteilung verwendet wird' (Ludwig
Wittgenstein). Die Aufgabe des Dichters ist es, diesen ständigen Hinweis

der dichterischen Sprache auf sich selbst sinnfällig zu machen,

80 Es liegt am Charakter der Vorläufigkeit auch der Unio-Erfahrung, daß
sie bloß 'symbolisch', mittels sprachlichen Modellen rezipiert werden kann. Die
mystische Aussage partizipiert nicht nur am Zwang der religiösen Sprache zum
Modellhaften, das über sich hinaus zu Gott führt, sondern ist dessen klassischster
Fall. Zu Funktion und Rolle des sprachlichen Modells im religiösen Diskurs vgl.
I. T. Ramsey, Christian Discourse, Some Logical Explorations, London 1965,
S. 71; F. Ferré, Die Verwendung von Modellen in Wissenschaft und Theologie,
in: Sprachanalyse und religiöses Sprechen, hrg. von D. M. High, Düsseldorf 1972,
S. 51 ff. Zum mystischen Sprachproblem vgl. H. C. Shands, The War with Words,
Structure and Transcendance, The Hague 1971.

81 H. U. von Balthasar, Zur Ortsbestimmung christlicher Mystik, a. a. O.,
S. 55. Vgl. auch Marie, a. a. O., S. 101, der im mystischen Symbol die Möglichkeit

erblickt, das Plus der Erfahrung auszudrücken. Auch L. Massignon, L'expérience

mystique et les modes de stylisation littéraire, Le Roseau d'Or 20 (1927)
168 f., nimmt eine Verlängerung des mystischen Surplus der Erfahrung in deren
sprachlichem Nachvollzug als gegeben an: «Relisons, d'ailleurs, les plus caractéristiques

de ces locutions théopathiques. Ineffables à l'origine, perçues comme des
commotions au cœur, leur expression verbale brise forcément le mécanisme habituel

du langage, amenuise et transfigure comme une auréole les images qu'elle
utilise; ce sont des notions négatives, une démonstration expérimentale, via remo-
tionis, de la transcendance divine (qu'aucune contradiction logique n'exclut d'apparaître,

s'il lui plaît, parmi les êtres contingents). Ce sont des espèces d'explosions
anagogiques qui renseignent avant tout sur la 'mort intérieure' du sujet. Elles
l'enlèvent jusqu'à Dieu, mais dans la nuit noire, ce qui choque infiniment les
esthéticiens; tant pis pour eux.»

82 Diese Erkenntnis der Stilkritik (E. Staiger) läßt sich auch durch die
Bemühungen der Literaturpsychologie und -Soziologie nicht ad absurdum führen:
selbst die allseitig diagnostizierte Bedingtheit der Dichtung ist zu relativieren
vor der Unbedingtheit, mit der Dichtung sich selber meint.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 31

indem dem unbewußten, sich selbst verneinenden Funktionieren der

Sprache als bloßes Verständigungsmittel und dem ihm entsprechenden
Automatismus der sprachlichen Wahrnehmung der Garaus gemacht
wird und an seine Stelle eine bewußt und kunstvoll konstruierte Autonomie

und EigenWertigkeit tritt» 83. Ahnlich beantwortet Roman Jacobson
die Frage, worin sich die Poetizität bezeuge: «En ceci, que le mot est

ressenti comme mot et non comme simple substitut de l'objet nommé
ni comme explosion d'émotion. En ceci, que les mots et leur syntaxe,
leur signification, leur forme externe et interne ne sont pas des indices
indifférents de la réalité, mais possèdent leur propre poids et leur propre
valeur» 84. Die reine Phänomenologie von Gotteserfahrung - dis buoch

sol man gerne enpfan, wan got sprichet selber dû wort... und ez bezeichent

alleine mich und meldet loblich mine heimlichkeit (I. Einleitung) - soll
sich gewissermaßen unmittelbar sprachlich selbst bezeugen, ein 'Melden',
das für sich selber steht und den Adressaten keine in anderer sprachlicher

Form objektivierbare Information vermittelt.
Unbeschadet der poetischen Autonomie und gewissermaßen sie

bestätigend und gleichzeitig aufhebend wirkt das Moment der
Transzendenz in der mystischen Aussage: Oft tritt es als Gebot des Schweigens

85 auf, als mystische Sprachfeindlichkeit 86, die über dem Unsag-

83 S. Neumeister, Poetizität, Wie kann ein Urteil über heutige Gedichte
gefunden werden?, Heidelberg 1970, S. 34. Vgl. auch M. Landmann, Die absolute
Dichtung, Essais zur philosophischen Poetik, Stuttgart 1963, S. 12. Auch die
wissenschaftliche Beschäftigung mit Dichtung im Sinne des Strukturalismus
versteht sich sachgemäß so, daß «die Poetik ihr eigenes Objekt ist» (T. Todorov,
Poetik, in: Einführung in den Strukturalismus, hrg. von F. Wahl, Frankfurt
a. M., 1973, S. 174 ff.). Es ist klar, daß in diesem Tatbestand das Paradox der
mystischen Dichtung beruht, die nie, säkularer Dichtung ebenbürtig, nur sich
selber meinen kann.

84 Jacobson, a. a. O., S. 124.
85 Vgl. Lüers, a. a. O., 1-8 (mit reichen Belegstellen auch von Mechthild und

anderen Mystikern). Das Schweigen ist für die Mystiker - in welchem Grade es

auch realisiert wird - konstitutiv. «Si nous suivons les mystiques eux-mêmes
jusqu'aux ultimes phases du devenir décrit, ce n'est pas sur leur langage que nous
mettrons l'accent, mais sur leur silence» (Baruzi, a. a. O., S. xix).

86 Diesen Aspekt hat vor allem immer wieder J. Quint nachhaltig betont:
Mystik und Sprache, Ihr Verhältnis zueinander, insbesondere in der spekulativen
Mystik Meister Eckeharts, in: Altdeutsche und altniederländische Mystik, hrg.
von K. Ruh, Darmstadt 1964, S. 120 ff. Daß der Ausdruck 'Sprachfeindlichkeit'
nicht einlinig absolut gemeint ist, sondern dialektisch in dem Sinne, daß ihr eine
eigene Dynamik des Sprechens - mindestens bei Meister Eckhart, aber auch bei
andern Mystikern - entgegensteht und -wirkt, hat Quint ebenfalls immer wieder
betont (vgl. Die Sprache Meister Eckeharts als Ausdruck seiner mystischen Geistes-



32 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

baren zu verstummen gebietet, oft aber auch als ein schwer zu
bestimmender Mehrwert des Gesagten, als «Entrückung» des Sprechens selber

87, erkenntlich an ganz bestimmten Sprachformen wie Negation,
Kontradiktion (Paradox), Superlation («über»-Wendungen)88. Dazu
kommt das ganze Inventar scharfsinniger Bildlichkeit, das poetologisch
vom simplen Vergleich, über die Metapher, Allegorie bis zur rätselvollen

Symbolik reicht. Allerdings unterscheidet sich mystische von poetischer

Erfahrung grundsätzlich dadurch, daß diese ohne das Gedicht, also

ohne Worte sinnlos wird, jene dagegen durchaus statthaben kann, ohne

daß sie sich in Worten objektiviert. Es gibt Mystiker, die haben ihr
Leben lang geschwiegen, ohne daß sie doch irgendeine Einbuße der

eingegossenen Beschauung hätten in Kauf nehmen müssen.

Wenn Mystologie nicht notwendig zur mystischen Erfahrung
gehört, was ist denn der Grund der mystischen Aussage? Was legitimiert
sie, was macht sie notwendig? Für Mechthild hat Mystologie offensicht-

welt, DVjs 6 (1928) 683 ff.). Die grundsätzliche Diskontinuität zwischen mystischer
und poetischer Erfahrung unterstreicht R. Maritain, Magie, poésie et mystique,
in: J. et R. Maritain, Situation de la poésie, Bruges 21964, 59 ff. Ähnlich äußern
sich auch M. Bindschedler, Dichtung und Mystik, in : Mystik und Wissenschaftlichkeit,

hrg. von A. MerciEr, Bern-Frankfurt a. M. 1972, S. 75 und M. Milner,
Ascétisme poétique et ascétisme mystique : Mallarmé et Saint Jean de la Croix, hrg. von
L. Marie, und J.-M. Petit, Bruges 1970, S. 219 ff. V. Crastre (Poésie et mystique,
Neuchâtel 1966, S. 17) sieht im Moment der Inkarnation durchaus eine Kontinuität
zwischen Dichter und Mystiker. St. Breton dagegen (Théologie, Poésie, A-Théologie,

in: Foi et raison logique, Paris 1971, S. 221-265) kann in gewissen asketischen
Momenten der modernen Dichtung die Sprachaskese der Mystiker durchschimmern
sehen. Mechthilds Analogie zwischen Dichtung und Mystik beruht nur zum Teil
auf dem letztgenannten Punkt der Sprachaskese, sondern weit stärker auf dem
erotischen und doxologischen Moment ihrer Aussage.

87 Vgl. oben S. 30. Schon die mystische Theologie der Karmeliter und Jesuiten

des 17. Jahrhunderts versichert immer wieder, daß die Mystiker eigene modi
loquendi besitzen müssen, da divinarum affectionum altitudo verbis exprimi nequit
(Johannes a Jesu Maria, Theologia mystica, Köln 1611, S. 4). Vgl. auch als
Beispiel für viele ähnliche Ausführungen anderer Autoren Maximilianus San-
daeus, Theologia Mystica Clavis, Köln 1640, Neudruck: Heverlee-Louvain 1963,
S. 6 ff. : Pro Mysticarum loquutionum intellectu. Vgl. auch M. de Certeau, a. a. O.,
S. 54, 61 ff., 161 ff. und: «Mystique au XVIIe siècle, Le problème du langage
«mystique», in: L'homme devant Dieu, Mélanges H. de Lubac, Bd. 2: Du moyen
âge au siècle de lumière, Paris 1964, S. 267-291. Vgl. auch W. T. Noon, Poetry
and Prayer, New Brunswick 1967, S. 55 ff.

88 F. Heiler, Der Gottesbegriff der Mystik, Numen 1 (1954) 161-183. Einen
üblen Mißgriff leistet sich der verdiente Religionshistoriker in der Apostrophierung
von Mechthilds Aussage: 'got ist allû ding in allen dingen' (II, 20) als Pantheismus
(a. a. O., S. 171).



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 33

lieh den Wert eines Zeugnisses über das göttliche Handeln in ihrem
Leben und mithin die Eindringlichkeit eines Erfahrungsberichts (vgl.
IV, 13). Aus göttlicher Legitimation heraus soll das Buch einen missionarischen

Auftrag erfüllen: Es (das Buch) sol heissen ein vliessende lieht
miner gotheit in allû dû herzen, dû da lehent ane valscheit (I. Einleitung,
R 7, 14 f.), so daß die Nähe zum Prophetismus des Alten Testaments 89

ganz deutlich wird, der die Brautschaftsallegorie in einem kruden und
unvermittelten Realismus auf Gott und den Menschen bezog und dieses

Verhältnis als exemplarisch für das Verhältnis zwischen Volk Gottes
und Gott selber nahm90. Mechthilds mystische Aussage ist also
zunächst durch ihren Zeugnischarakter begründet. Diese Bezeugung stützend

und sichernd kommt - ganz in Analogie wiederum zum Alten Testament,

das im Psalter das literarische Genre der Laudate-Psalmen für
die Nachwelt vorbildlich prägte - eine höchst intensive, gebetshafte
Doxologie hinzu, die in der Vorstellung göttlichen und menschlichen

Gesangs gipfelt, eines Doppelgesangs, der die ganze Schöpfung einbezieht
und zum Zeichen von Hoffnung werden kann. Musik, hier in Form
'nachahmender' dichterischer Sprache, wird im Anschluß an die antike
Sphärenharmonie zur unmittelbarsten Versicherung des Transzendenten
und dessen Einigung mit der Seele 91. Doxologie legitimiert die mystische
Aussage wohl am tiefsten, weil sie die Selbstzwecklichkeit der reinen

Phänomenologie von Gotteserfahrung als Zwecklosigkeit des Gebets

ratifiziert. Die sprachlich, poetisch suggerierte Musik dieses Lobs wird
die Sache der mystischen Aussage selbst. Dichtung ist hier für einmal
eingebracht und aus der eigenen Autonomie erlöst in die Lobrede Gottes,
die sie - aus mythisch-religiöser Herkunft her - begründet und leitet.

89 Vgl. A. Néher, L'essence du prophétisme, Paris 1972; Néher sieht beides,
die Analogien und Differenzen zwischen Prophetismus und Mystik, vgl. S. 55 ff.,
97 ff., 235 ff. H. U. von Balthasar (Thomas von Aquin, Besondere Gnadengaben
und die zwei Wege menschlichen Lebens, kommentiert von H. U. von Balthasar,
Die Deutsche Thomas-Ausgabe, 23. Band, Heidelberg-München-Graz-Wien-Salz-
burg 1954, S. 287 ff.) unterscheidet genau zwischen Prophétie und Mystik, nicht
ohne beide zusammen mit der Charismatik in einen reinlichen Bezug zu setzen:
«die Charismatik der Apostelkirche wächst heraus aus der Prophetik des Alten
Bundes und wächst hinein in die Mystik der Kirchengeschichte » (S. 256). Von da
her lassen sich durchaus Vergleiche ziehen.

90 Néher, a. a. O, S. 223 ff.
91 Eine schöne Reihe von einschlägigen Stellen dazu siehe bei Lüers, a. a. O.,

S. 229-232. Vgl. zur allgemein religiösen Relevanz der Musik für die Mystik W.
Schubart, Religion und Eros, a. a. O., S. 142 ff.

3



34 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

Der Grund der mystischen Aussage ist letztlich - das lehrt Mechthild -
die Gratuität des Lobs, die der Gratuität der übermächtigen Gnade
aufs genaueste korrespondiert92.

92 Das «Paradox der mystischen Poesie», das H. U. von Balthasar (Herrlichkeit,
Eine theologische Ästhetik, Zweiter Band: Fächer der Stile, Einsiedeln 1962,

S. 480-518) für Johannes vom Kreuz in äußerster Prägnanz entworfen hat, und
das darin besteht, daß die «Mitte des mystischen Aktes... jenseits der Mitte des
dichterischen Aktes» steht (S. 486) und solcherart Dichtung mithin «die Absage
an das 'Ästhetische'» (a. a. O.) mitzubezeugen hat, dieses Paradox gilt gewiß
auch bis zu einem gewissen Grad für Mechthild, insofern sie die mystische Negation
schlechterdings auch auf sich selber und ihr eigenes Werk bezogen sehen möchte.
Darüber hinaus aber ergibt sich - anders als bei Johannes vom Kreuz, der im Wechsel

von Prosa und Poesie die Differenz von Scholastik und Mystik exerziert - für
Mechthild die schrankenlose Selbst-Überantwortung als mystische Braut, ein
Geschehen, das sich nur noch in der Nähe des marianischen Magnificat aufzuhalten
vermag, wenn auf der andern Seite - wie immer wieder gesagt sein muß - auch
die düsteren Töne der resignatio ad infernum nicht fehlen. Aber auch sie ist ins
Lob eingebunden, dann, wenn die nahezu Verdammte 'vom letzten Ort' her noch
Gott loben will. Das Gotteslob als letzte Option des menschlichen Daseins gliedert
Mechthild in die monastische Tradition ein, in der - nach dem benediktinischen
Wahlspruch 'Ut in omnibus glorificetur Deus' - es immer schon Sinn des Lebens
war, Gott zu loben. Vgl. C. Vagaggini, La teologia della lode secondo S. Agostino,
in : C. Vagaggini, G. Penco, La preghiera nella Bibbia e nella tradizione patristica
e monastica, Roma 1964, S. 399-467.


	Die Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

