Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 22 (1975)

Heft: 1-2

Artikel: Die Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg
Autor: Haas, Alois M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760409

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Arois M. Haas

Die Struktur der mystischen Erfahrung
nach Mechthild von Magdeburg™

Hans Urs von Balthasar zum 70. Geburtstag

I1 est surprenant qu’on se fasse des tiroirs si nets
de la théologie et de la poésie, portant des étiquet-
tes qui définissent leur domaine et leur mode!
C’est quand méme trop sommaire! Le traité en
prose n’est pas la seule forme théologique, et la
poésie n’appartient pas a ses artisans littéraires!

Patrice de la Tour du Pin
(Concert eucharistique, Paris 1972, S. 9)

«Das flieBende Licht der Gottheit» der niederdeutschen Nonne
Mechthild von Magdeburg dokumentiert noch vor der Bewegung der
Deutschen Mystik im 14. Jahrhundert ein strenges und ausschlieBliches
Interesse an der mystischen Vereinigung der Seele mit Gott in der Form
eines autobiographischen Zeugnisses. Die unkategorische, affektive Aus-
sageform, deren Sprachgewalt noch in der alemannischen Ubersetzung —
das niederdeutsche Original ist verschollen — durchschldgt, indiziert
in der zweiten Hélfte des 13. Jahrhunderts den frithen und erstaunlichen
Sachverhalt einer versvermischten Prosa. Das Werk trigt durchwegs

* Die Arbeit stellt die wesentlich umgearbeitete und verdnderte Fassung
eines Vortrags dar, den der Verfasser am 17. November 1971 vor dem Audito-
rium Academicum der Salzburger Volkshochschule in Salzburg gehalten hat. Die
Zurcher Antrittsvorlesung vom 19. Februar 1972 befaBte sich, wiederum in gedn-
derter Form, mit demselben Thema. Vgl. dazu A. M. Haas, Mechthild von Magde-
burg — Dichtung und Mystik, Amsterdamer Beitrige zur dlteren Germanistik 2
(1972) 105-156. Manche Gesichtspunkte, die hier systematischer, dafiir kiirzer
ausgefaltet werden, sind dort breiter ausgefithrt und bibliographisch reicher belegt.



+ Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

den Stempel der personlichen Aussage; die Aufzeichnungen folgen sich
weitgehend chronologisch, so daB sich daraus Mechthilds Lebensweg
in relativer Deutlichkeit erfassen 13t .

Mechthilds Leben

Mit groBer Wahrscheinlichkeit um 1207 geboren, vermutlich in
hofischer Umgebung aufgewachsen, erfuhr sie mit zwolf Jahren erst-
mals den «GruB3 des Geistes» (IV, 2). Um das Jahr 1230 verlieB sie das
Elternhaus, um nach dem Vorbild der monastischen Peregrinatio im
ellende wirklich ein Fremdling auf Erden zu sein. Sie zog nach Magde-
burg, lebte hier als Begine in einem jener Fraueninstitute, deren Ur-
spriinge in den Niederlanden zu suchen sind, und die sich frith durch
ihre sowohl soziale wie dogmatische Flexibilitit auszeichneten. Uber
zwanzig Jahre hin fiihrte sie im Magdeburger Beginenhof ein Leben der
Abtétung und Kasteiung. Um 1250 begann sie mit der Niederschrift
ihrer Seelengeschichte, die sie bis zu ihrem Lebensende fortfiihrte.
1270/71 fand sie im unweit von Magdeburg gelegenen Zisterzienser
Kloster Helfta Schutz vor mannigfachen verleumderischen Verfolgun-
gen. Sie traf hier ein Klima liturgisch gestiitzter Visions- und Braut-
mystik, die unter ihrem Vorbild in den Werken ihrer Mitschwestern
Mechthild von Hackeborn (1241-98) und Gertrud der GroBen (1256-
1302) bald einmal literarisch fruchtbar wurde. Mechthilds Tod wird
um 1281/82 angesetzt.

Mystographie und literarische Gattung

Texte von Mystikern — ob durch einen literarischen Anspruch
gepriagt oder nicht — sind in einem ausdriicklicheren Sinn als andere,
meist auf Fiktion ausgerichtete literarische Texte erfahrungsbezogen.
So oder so und mit verschiedener Intensitdt richten sie sich auf die
religiose Erfahrung des Durchbruchs, der Bekehrung, der individuellen
Selbstvergewisserung im Kontext eines biographischen Verlaufs. Selbst

1 Vgl. dazu H. NEUMANN, Beitrage zur Textgeschichte des ‘FlieBenden Lichts
der Gottheit’ und zur Lebensgeschichte Mechthilds von Magdeburg, in: Altdeutsche
und altniederldndische Mystik, hrg. von K. RuH, Darmstadt 1964, S.175-239.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 5

theoretisch orientierte Mystographie, die sich einer wissenschaftlichen
Systematik befleiBigt, 148t diese Zielrichtung auf die personliche Kon-
version kaum je vermissen, wenn auch — etwa in der scholastisch ge-
priagten mystischen Theorie der Karmeliter — dieser Erfahrungsgrund-
lage bisweilen kaum mehr die Chance der Evidenz gewdhrt wird.
Mechthilds Aufzeichnungen — ohnehin durch eine schwierige Uber-
lieferungslage und durch die Tatsache, daB3 der erhaltene Text eine
oberdeutsche Ubersetzung aus dem Niederdeutschen darstellt, geprigt
— entziehen sich durch ihren empirischen Duktus jeder gattungstypolo-
gischen Zu- oder Einordnung. Gehaltliche Bestimmungen wie «Tage-
buch», «Seelengeschichte», «Fragmente einer inneren Biographie» und
andere mehr sind unzureichend, weil sie von der modernen literarischen
Typologie her den Eindruck allzu leichthdndiger Vergleichbarkeit mit
heutigen literarischen Werken erwecken. Formale Benennungen dage-
gen betreffen immer nur das literarische Detail, etwa den Dialog, die
Reim- und Erzdhltechnik, ohne doch eine umfassende Beschreibung des
Phinomens zu liefern. Irritierend kommt die Tatsache hinzu, dal3 Mecht-
hild alle moglichen Stilebenen und Gattungsformen verwendet, von der
Alltagsrede iiber Kurzerzahlung, Legende, Dialog, Eingebungsrede,
Offenbarung, Vision, Gebet, Hymne, liturgische und vor allem biblische
Reminiszenzen bis zur affektisch-lyrischen Rede. Die Freiheit, mit der
hier die literarische Konvention millachtet und der Sol6ézismus ? zur
nachdriicklichen Redefigur bestimmt wird, bildet jene Freiheit ab, mit
der Augustin die rhetorischen Barbarismen getauft und zur Wiirde
christlicher Demutsrede erhoben hat. Augustin und die mit seinen
‘Konfessionen’ einsetzende Enthemmung der religiésen Individualitit

2 Mechthild entspricht in ihrer Tendenz, die objektgebundene Hohenlage des
Stils zugunsten des inneren Antriebs zum Reden preiszugeben, durchaus den frith-
christlichen Anforderungen des sermo humilis. « Der christliche Redner kennt abso-
lute Abstufungen der Gegenstinde nicht; nur aus dem jeweiligen Zusammenhang
und aus der jeweiligen Absicht (ob er lehren, ob mahnen, ob leidenschaftlich aui-
rufen will) ergibt sich, welchen Stilgrad er anzuwenden hat. Der Gegenstand des
christlichen Redners ist stets die christliche Offenbarung, und diese ist niemals
ein mittlerer oder ein niederer Gegenstand» (E. AUERBACH, Literatursprache und
Publikum in der lateinischen Spatantike und im Mittelalter, Bern 1958, S. 30).
Vom christlichen Solézismus, der im sermo humilis als ein syntaktischer Stilbruch
gegen die Regeln der Antike fungierte, handelt anschaulich H. pe Lusac, La foi
chrétienne, Essai sur la structure du Symbole des Apodtres, Paris 21970, S. 307 fi.
Mechthild ist gewil in diese Tradition einzuordnen. Vgl. W. MoHR, Darbietungs-
formen der Mystik bei Mechthild von Magdeburg, in: Marchen, Mythos, Dichtung,
Festschrift zum 90. Geburtstag F¥. von der Leyens, Miinchen 1963, S. 375-399.



6 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

diirften denn auch den entscheidenden Traditionshintergrund abgeben,
in dessen breitem Rahmen allenfalls auch Mechthilds emphatischer
sermo humsilis Platz hat. Der Gattungszwang, dem sie sich verweigert,
widre ihrem missionarischen und prophetischen Impuls eine Fessel, die
zur Zahmheit noétigte, wo doch alle Didmme gebrochen sind, und die
reine Phianomenologie von Gotteserfahrung Ereignis werden soll. Not-
wendigerweise ist es das Ich, das in erstaunlicher Losgeltstheit die
Gesamtheit der Eréffnungen verantwortet. Ich muos mich selber melden,
sol ich gotz giiete werlich moegen verbringen (111, 15) 3. Die géttliche Giite,
die das Ich im Schépfungsauftrag vollendet, begriindet dessen Autono-
mie. Weil die Mitteilung, die das Ich iibermittelt, nichts Geringeres als
Gott selber ist, hat das Ich GroBe. Dialektisch ist dieser GroBBe aber der
Charakter der Nichtswiirdigkeit beigegeben, da Gott als Inhalt dessen,
was das Ich repridsentiert, den Rahmen dieses Ichs sprengt. Nur so ist
die widerspriichliche Schilderung der Sprechsituation, die Mechthild
in der Einleitung zum ersten Buch wiedergibt, verstdndlich: Dis buoch
sol man gerne enpfan, wan got sprichet selber di wort. Dis buoch das sende
ich nu zebotten allen geistlichen liten: beidu, boesen und guoten, wand
wenne die sile vallent, so mag das werk wit gestan, und ez bezeichent
alleine mich und meldet loblich mine heimlichkeit *. Sprecher, Mitteilung
und Adressat der Mitteilung, alle drei Aspekte des Sprachgeschehens sind
hier in volliger Deutlichkeit genannt. Das sprechende Ich, das seine
hewmlichkeit zum Offentlichen, fiir die Geistlichkeit bestimmten Geheim-
nis macht 3, ist dabei gleichzeitig der alles entscheidende, aber auch ganz
unwichtige Aspekte des Geschehens. Es ist das Instrument, mittels

3 Die Texte Mechthilds werden im allgemeinen zitiert nach der Ausgabe von
P. G. MoreL: Offenbarungen der Schwester Mechthild von Magdeburg oder Das
flieBende Licht der Gottheit, Aus der einzigen Handschrift herausgegeben von
P. G. MoreL, Darmstadt 21969 (jeweils Buch- und Kapitelangabe). Wenn es
moglich ist, beniitze ich die Ausgaben von J. QUINT (Deutsche Mystikertexte des
Mittelalters I, Bonn 1929; zit. als: QQ und Seiten- und Zeilenzahl) und K. Run
(Altdeutsche Mystik, Bern 1950, Altdeutsche Ubungstexte 11; zit. als: R und
Seiten- und Zeilenzahl). An Ubersetzungen wurden jene von W. OrHL (M. v. M.,
Das flieBende Licht der Gottheit, In Auswahl iibersetzt von W. OrxrL, Kempten/
Minchen o. J., Deutsche Mystiker, Bd. IT) und M. ScamipT (M. v. M., Das flieBende
Licht der Gottheit, Eingefithrt von M. ScamMIDT mit einer Studie von H. U. voN
BaLTHASAR, Einsiedeln 1955) beniitzt.

*t R7 1-6

5 Mechthild ist sich selber des ‘kirchlichen Auftrags’ ihrer Mystik bewuBt.
Das zeigt sich besonders deutlich in den zahlreichen polemischen Spitzen gegen
den zeitgendssischen Klerus. Vgl. dazu die erhellende Studie von H. U. voN BAL-
THASAR, Einsiedeln 1955, S. 19-45.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 7

dessen Gott selber spricht. Fiir Mechthild ist Christus die stimme miner
worten, ja die stimme aller worten (111, 2). Der Klang ihrer Worte meint
immer den lebendigen Geist Gottes (II, 26). Damit ist eine wesentliche
Voraussetzung von Mechthilds Rede gegeben: Nicht die objektivier-
bare Glaubensformel ist ihr Ziel, sondern die im Ich unmittelbar wer-
dende Realitdt Gottes in der Form von Erfahrung.

Die drei Aspekte der mechthildischen Mystik

In drei Aspekte, scheint mir, gliedert sich Mechthilds heimlichkeit
auf. Der erste Aspekt betrifft die Unmittelbarkeit der mystischen Ver-
einigung der Seele mit Gott, der zweite die Entfremdung der Seele zu
Gott, der dritte die dialektische Vers6hnung beider im Konzept der
sinkenden Demut und Liebe. Wenn wir diese Aspekte auseinander-
halten, dann allerdings nur im genauen BewufBtsein, etwas Ungebiihr-
liches zu tun. An sich enthilt jeder Aspekt schon die beiden anderen,
die ihn ergdnzen und bedingen. Das mystische Geschehen, in das sich
Mechthild involviert findet, stellt sich immer als ein integrales dar.
Wenn wir dennoch die verschiedenen Aspekte zu unterscheiden versu-
chen, dann nur um der Verdeutlichung der Struktur dieser Erfahrung
willen.

1. Vereinigung

Mechthilds Mystik ist affektive Liebesmystik, in der die gnaden-
hafte Vereinigung von Gott und Seele durch das Personal von Briuti-
gam und Braut und durch entsprechende erotische Symbolik vergegen-
wartigt wird, wahrend in der spekulativen Mystik derselbe Vorgang
durch eine systematische Uberforderung und Infragestellung des her-
kémmlichen theologischen Begriffsmaterials benannt wird. Der Unter-
schied zwischen den beiden Formen der Mystik dokumentiert sich in
je verschiedenen Formulierungsverfahren. Wihrend Meister Eckhart
in den wohlbekannten Gattungen scholastischer Rede, in Traktat und
Bibelexegese, vor allem aber in der Predigt, die Stilform der apophati-
schen und hyperbolischen Theologie fiir die mystische einunge verwen-
det, zieht Mechthild die zum Gedicht hin gravitierende Prosarede, vor
allem aber den direkten Dialog zwischen Braut und Brautigam, zwischen
Seele und Sinnen oder zwischen Seele und Minne vor.



8 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

Im 44. Kapitel des ersten Buches findet sich ein berithmtes Beispiel
fir das Wechselgesprach zwischen Seele und Gott und zwischen der
Seele und den Sinnen. Ein locus amoenus im Wald, wo der Wohllaut
der Nachtigall die Vereinigung begleitet, bietet die bukolische Szenerie.
Gott will der Seele zeigen, wie ihr Weg im Leben zu verlaufen habe. Die
fiinf Sinne, als Kdmmerer stilisiert, figurieren als milde Ratgeber. Die
Seele, angetan mit dem Kleid der Demut, der Keuschheit und des
heiligen Rufes begibt sich zum Tanz mit dem Jiingling Christus. Der
Tanz ist als eine Abfolge von sich steigernden Spriingen, von der Minne
in die Erkenntnis in die gebruchunge (GenuB)® und schlieBlich #ber
alle moenschliche simme” verstanden. Wiahrend einer Rast stellen die
Sinne der Braut alle méglichen Vorbilder christlichen Lebens zur Nach-
ahmung vor: Jungfrauen, Martyrer, Bekenner, Apostel, die Engel, Johan-
nes den Tédufer und die Gottesmutter. Die Braut weist alle diese Vor-
bilder ab mit der kithnen Wendung:

Ich bin ein vollewahsen brut,
Ich wil gan nach minem trut 8,

Sie hat ihr eigenes Lebensgesetz, sie mull mit geblendeten Sinnen in
got gan, | Der min vatter ist von mature, | min bruoder von siner moen-
scheit, | Min britegom von minnen | Und ich sin ane anegenge®. Den-
selben Absolutheitsanspruch wie die Seele stellt auch Gott; er verlangt
von ihr die vollige Nacktheit: Ir soent us sin... Vrvow sele, ir sint so sere
genatirt in mich, das zwischent vich und mair nihtes nit mag sin 1°. Nur so
kann die grundelose girheit 11, das grundlose Begehren der Seele erfiillt
werden. Deren Antwort besteht in schrankenlosester Selbstiibergabe:

Herre, nu bin ich ein nakent sele,

Und du in dir selben ein wolgezieret got.
Unser zweiger gemeinschaft

Ist der ewige lip ane tot.

So geschihet da ein selig stilli

Nach ir berder willen.

Ev gibet sich ir und si git sich ime.

Was ir nu geschehe, das wets st,

Und des getroeste ich mich 12.

6 17, 29. 9 (19, 30-33.
7 Q 17, 30. 10 Q) 20, 7-9.
8 Q19,10 1. 1 (20, 14.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 9

Um einen solchen Text richtig zu verstehen, sind zwei Momente daran,
das erfahrungshaft-aktualisierende und das traditionell-bindende, in
ihrem Bezug zueinander zu sehen. Es ist wichtig zu wissen, daf3 die
Allegorie der geistlichen Brautschaft und Hochzeit geschichtlich nicht
aus der individuellen Unio-Erfahrung des Mystikers, sondern umge-
kehrt aus dem Glauben an die Einheit zwischen Kirche und Christus
hervorgegangen ist. Das briutliche Geheimnis bezeugt sich vornehm-
lich und zuerst zwischen dem Kollektiv der Kirche und Christus. Die
Symbolik schlieft damit konsequent — wenn wir noch weiter zuriick-
gehen — an das jiidische Schicksal des Propheten Hosea und natiirlich
vor allem an die Metaphorik des — urspriinglich wohl profanen — Hohen
Liedes an, die immer exemplarisch auf das Liebesbiindnis zwischen
Yahwe und dem auserwihlten Volk bezogen wurden. Von diesem bibel-
exegetisch vorgegebenen Tatbestand intensivster, ein Kollektiv meinen-
der Realsymbolik her verbietet sich vorweg eine rein psychologische
und individuelle Interpretation des Gebrauchs erotischer Bildlichkeit
bei den Mystikern.

Eine mehr die individuell religiése Erziehung im Auge behaltende
Tendenz im monastischen Bereich brachte es spiater mit sich, dal das
religiése Leben der Einzelseele und nicht zuletzt der Aufstieg der voll-
kommenen Seele zur Mystik — die wir hier ganz allgemein als die inner-
seelisch erfahrbare Beriihrung des Geistes durch Gott verstehen — sich
eine ausgesprochen affektiv gefirbte Aufmerksamkeit der Autoren zu-
zogen 3. Diese Blickverengung auf den moralisch-mystischen Bereich
zeigt sich vor allem in den Hoheliederklirungen des 12. Jahrhunderts
recht deutlich *.

Es wire falsch, wollte man Mechthild von Magdeburg nicht in
diesem Kontext neu aufbrechender Individualitit im religiosen Bereich
sehen. Allerdings geht sie iiber das bisher Bekannte weit hinaus: Sie
interpretiert nicht mehr das Hohelied, sie experimentiert es. Es geht bel

12 . 20, 16-24.

13 Vgl. dazu C. Morris, The Discovery of the Individual, 1050-1200, New
York 1972; R. JAVELET, Psychologie des auteurs spirituels du XIIe siécle, Stra3-
burg 1959; R. JAVELET, Image et ressemblance au XIIe siecle, 2 Bde, Paris 1967.

14 F. OnLy, Hohelied-Studien, Grundziige einer Geschichte der Hoheliedaus-
legung des Abendlandes bis um 1200, Wiesbaden 1958, S. 121 ff. Vgl. auch E.
BaccetrtI, 11 Cantico dei Cantici nella tradizione monastica, in: C. VAGAGGINI,
Bibbia e spiritualita, Roma 1967, S. 381-415; V. CiLENTO, Medio Evo monastico e
scolastico, Milano 1961, S. 178.



10 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

ihr nicht mehr, wie etwa noch bei Bernhard von Clairvaux, um eine
zwar affektiv auf die eigene Personlichkeit bezogene, trotzdem aber
bloB allegorische Erklarung des Liebesgeschehens im Bezugsrahmen des
Hohenliedes, sondern — unter Vernachldssigung jeglicher theoretischen
Distanzhaltung zur Liebe — um die direkte Konfrontation des Geschépfs
mit seinem Schopfer 3. Der ekklesiologische Bezug bleibt bei ihr im
charismatischen Geschehen allerdings gewahrt: Sie duBlert sich selbst
in der Intimitdt der Vereinigung missionarisch als eine Exponentin
der Kirche zugunsten dieser Kirche. Trotz héchstmoglicher Emanzipa-
tion aus dem kirchlich literarisch Vorgegebenen gliedert sich Mechthilds
Individualitit so aufs Genaueste wieder in die kirchliche Okonomie ein.

Die Freiheit, mit der sich der sermo mysticus erotisch-sexueller Bild-
sprache bedient, mag durch deren Tabuisierung im eigentlichen Nenn-
bereich begriindet werden. Durch solchen Lastenausgleich aber wire
die Sublimation der Erotik erst vom Gesellschaftlichen her ins Geist-
liche vermittelt. Dal} sich das erotische Vokabular im mystischen Kon-
text anbietet, hat jedoch den viel unmittelbareren Grund in der evange-
lisch geforderten Spiegelbildlichkeit von Gottes- und Menschenliebe,
wonach bereits Augustinus die zwischenmenschliche Liebe im Sinne einer

15 Das hei3t natiirlich nicht, da Mechthild nicht die rhetorische Allegorie,
vorab die Personenallegorie sehr wohl kennt. Sie wendet sie vielmehr recht hiufig
an. Vgl. dazu G. LUERs, Die Sprache der Deutschen Mystik des Mittelalters im
Werke der Mechthild von Magdeburg, Darmstadt 21966; J. ANCELET-HUSTACHE,
Mechtilde de Magdebourg, Etude de psychologie religieuse, Paris 1926, S. 309 ff.
I 44 und II 22 f. zeigen ihre Seele in regem Gedankenaustausch mit allegorischen
Gestalten (den Sinnen, der Beschauung, der Minne usw.). Mechthild partizipiert
hierin als Christin an der biblischen ‘Allegorie’, die nicht literarische Fiktion,
sondern geschichts- und erfahrungsbezogen ist. Vgl. dazu J. P£piN, Les deux
approches du Christianisme, Paris 1961, S. 36, 38 ff., der das Revolutionire am
christlichen allegoria-Begriff nicht in einem formalen Unterschied gegeniiber dem
antiken der Rhetoren sieht, sondern in einem neuen Gehalt, der Geschichte und
nicht Fiktion ist. Das gibt der christlichen Allegorie einen neuen Ernst, ja ermog-
licht in einem grundsédtzlichen Sinn die Vermittlung von Erfahrung im Wort,
mithin auch die Transparenz von Dichtung auf die sie bewirkende und tragende
Erfahrung zuriick. Im Falle Mechthilds, die ein klassisches Beispiel dafiir ist,
haben Dichtung und Mystik, dsthetische und mystische Erfahrung die denkbar
grofte Vereinigung eingegangen, obwohl damit noch keine deckungsgleiche Iden-
titdt zwischen Gebet und dessen ‘literarischer’ Ausformung behauptet werden
soll; das wire ein Kurzschlu3, vor dem THomas MERTON immer wieder gewarnt
hat (Der Aufstieg zur Wahrheit, Einsiedeln 1952, S. 65 ff.; Brot in der Wiiste,
Einsiedeln 1953, S. 65 ff.; Wahrhaftig beten, Freiburg/Schweiz 1971, S. 96 ff.).
Vgl. zum Problem des Verhiltnisses von Dichtung und Mystik J. SUDBRACK,
Meditation des Wortes, I: Hinfithrung und Eintibung, Wiirzburg 1974, S. 11 fi.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 11

ordinata dilectio tiiber ihre unmittelbar gegebene eigene Sinnhaftigkeit
hinaus zeichenhaft einen Mehrwert auf die Gottesliebe hin aufweisen
148t 16. So zielen denn beim Mystiker die gewohnliche menschliche Ein-
bildungskraft und die unvermittelte Berithrung durch Gott auf die
eine und selbe Erfahrungsmitte hin. Die erotisch-sexuelle Allegorie
hat keine andere Funktion als diese Mitte sichtbar zu machen.

Die absolute Verbindlichkeit, die dieser religiésen Erfahrung im
Mittelalter zukommt, kann sich angemessen nur im Risiko dieser gewag-
ten Ubernahme profan-erotischer Bildlichkeit bezeugen, insbesondere,
wenn man die grundsitzliche Schwierigkeit bedenkt, den Vorgang dis-
kursiv zu beschreiben. Die Unangemessenheit der Bildlichkeit und deren
Anwendung auf geheiligte Vorstellungen bedeutet letztlich eine Uber-
forderung und Sprengung des Bildbereichs: in den sich verschrinkenden
Momenten des Nachvollziehbaren und Unangemessenen, die der Braut-
schafts-Allegorie anhaften, wird eine Ausdrucksmoglichkeit fiir das
Unsagbare tiberhaupt erst gewonnen 7.

Das Instrumentarium geistlicher Sinnlichkeit 172 leistet dieselbe
Vermittlung. Der minnesturm, dem sich Mechthild aussetzt, ist sinn-
gemdll als eine syndsthetische Erfahrung wiedergegeben: Ich enkan
noch mag nit schriben, ich sehe es mat den ougen miner sele und hoere es
mait den oven mines ewigen geistes und bevinde in allen liden mines lichamen
die kraft des heiligen geistes (IV, 13) 18. Das Paradox, das die ausgespro-
chene Funktionslosigkeit der Sinne wihrend des hochzeitlichen Gesche-

16 Far Augustinus ist die Liebe das einzigartige Instrument der biblischen
Hermeneutik und auch des Existierens. Vgl. De doctrina christiana I, xxvii, 28
(CCL 32, S. 22). Figtirliche Ausdriicke der Bibel sind so lange zu wenden, bis die
Erklarung schlieBlich zum Reiche der Liebe gelangt (De doctr. chr. III, xv, 23;
CCL 32, S. 91).

17 Die Brautschaftsallegorie schafft wie keine andere eine religiose « Erschlie-
Bungssituation» im Sinne Ian T. Ramsevs (Religious Language, London 1967),
in der Beobachtbares und mehr als Beobachtbares jene spezifische Erfahrungsweise
ermoglichen, die fiir den Mystiker kennzeichnend ist. Es wire ein Irrtum anzu-
nehmen, der Mystiker sei auf sprachliche Modelle nicht mehr angewiesen; er ist
es im Gegenteil in hohem MafBle, da er nur mittels der Sprache zeichenhaft die
Sprachtranszendenz seines Erfahrungsbereichs markieren kann. Zu Ramsey vgl.
A. GRABNER-HAIDER, Semiotik und Theologie, Religiose Rede zwischen analyti-
scher und hermeneutischer Philosophie, Miinchen 1973, S. 172 ff.

172 Vgl. (mit reichen Literaturangaben) die Hinweise auf die geistlichen
Sinne bei P. DovErg, in: Gertrude d’Helfta, Oeuvres spirituelles, tome I1I, Le
Héraut (livre I1I), Paris 1968 (SC No. 143), S. 359-366. Vgl. auch G. LUERs, Die
Sprache der deutschen Mystik des Mittelalters im Werke der Mechthild von Magde-
burg, Darmstadt 21966, S. 114-116.

1% R 7, 17-20.



12 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

hens mit der lyrischen Synisthesie, die es beschreibt, zusammenhilt,
ist im Wesen auch nichts anderes als ein hochkomplizierter Topos der
Unsagbarkeit, in dem durch aufwendige Sprache deren Verurteilung
zum Schweigen ausgedriickt wird. Die heimlichkeit Mechthilds ist ein
Geheimnis, das im jubilus (I, 22), in der Lobrede, mitteilbar wird. Die
erhebliche Rolle, die darin die Braut-Hochzeit-Metaphorik spielt, be-
zeugt die Absolutheit des den Mystiker einfordernden Anspruchs Gottes,
darin die Integration aller geschopflichen Wahrnehmungsbereiche nicht
gescheut zu werden braucht. Die synidsthetische Erfahrung besteht
darum nicht lediglich in einer Reihe sich selbst aufhebender Paradoxe,
sondern signalisiert das Beteiligtsein der Braut an der Geschichte ihres
Briautigams, der, indem er sich ihr mitteilt, sich auch der Welt iiber-
antwortet. Die totale lyrische Konkordanz der mit der Gottheit ver-
bundenen Schopfung ist einer der Hohepunkte dieser Geschichte: und
wie di gotheit Rlinget, | Dt moenscheit singet, | Der helig geist die liren
des himelriches vingert, | Das alle die setten muessent klingen, | Die da
gespannen sint in der minnen (I1, 3) 1°. Im Bild des die Saiten der Welt-
lyra schlagenden Gottes wird eine kosmische Verséhnung suggeriert,
die paradox und instindig das personliche Gliick der Mystikerin als
ihre Begriindung umfalt.

2. Entfremdung

Der Uberhang poetischer Erbaulichkeit wire in Mechthilds Mystik
unvermeidbar, wenn in ihr sich nicht als massiver Kontrapunkt die
negative Erfahrung der gofzvroemdunge impliziert finde. Die geschopi-
liche Entfremdung zu Gott hat ihren Ort im Kern selbst der mystischen
Unio. Dis mag nit lange stan (1, 44) 2° — die Begnadung hat keine abso-
lute Endgiiltigkeit, sie ist transitorisch: um im Bild zu bleiben, die
selige Stille wird aufgehoben, die nackte Seele bekleidet, die Liebenden
getrennt. Wenne das spil aller best ist, so muos man es lassen (I, 2) 21,

Biographisch stehen die Begnadungen durchaus am Anfang. Acht
Jahre lang empfingt Mechthild den gottlichen Trost, dann verweigert
sie sich ihm. Sie begibt sich in die Verdammnis der Gottferne, die als
resignatio ad infernum seit Pauli Wunsch, «verflucht, von Christus

1 15, 2-6.
20 Q) 20, 25.
21 R 14, 4 1.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 13

getrennt zu sein zum Besten meiner Briider» (R6m. 9, 3), ein alter
mystischer Topos ist ?2, bei Mechthild aber eine lebensgeschichtliche
Konsequenz aus der freiwillig gewdhlten sozialen Sonderstellung und
Entfremdung darstellt. Die Bewdhrungsprobe, der sich Mechthild unter-
zieht, reicht an den exemplarischen Agon der dgyptischen Moénchsviter
gegen die Didmonen des Unglaubens durchaus heran. Die Bildlichkeit
ist allerdings — trotz alter personaler Allegorien — von schdrferer Ein-
dringlichkeit: vinsternisse 2 umfingt Leib und Seele, jede Erkenntnis-
moglichkeit entfillt, goffes heimlichkeit ist verschleiert. Die Entfrem-
dung wird als ein unabsehbares Sinken erfahren. «Eya, entwich mair,
lieber herrve, und la mich fiirbas sinken durch din ere» ?*. Der Vorgang,
im 12. Kapitel des vierten Buches ausfiihrlich geschildert, hat die
keineswegs entschirfende, vielmehr objektivierende Qualitdt einer hofi-
schen Veranstaltung. V7o triiwe und vro stetekeit, zwei Kammerfrauen 25,
stehen der sinkenden Seele bei: Vater, Sohn und Geist erinnern instandig
an die Zeit der Trostung, wahrend vro pine 26, der ungeloube ?” und die
stete vroemedunge gotz ?® Mechthild in seelische vinsternisse und korper-
liche Krampfe versetzen .

Da sie sich nicht bewahren will, findet sie fiir sich die erstaunlichen
Worte: «Siest willekomen, vil selig vroemedunge! Wol mar, das ich ie
geboren wart, das du, vrouwe, nu min kamererin solt sin, wan du bringest
mar ungewone vroede und unbegriffeniich wunder und darzuo untreglich
suessekeit! Aber, herre, die suessekeit solt du von mar legen und la mach
din vroemedunge han!» 3° Unter der Hand will Mechthild die Allegori-
sierung der Bedringnisse zum Mythus geraten. V7o pine, die Leib und
Seele unertriglich befangen hilt, wird schlieBlich von Mechthild zu
Christus gesendet, der sie als das Kleid seiner irdischen Erniedrigung
erkennt und sie vom Himmel ins Herz Satans vertreibt 3. Damit ist
Mechthild aber von der Pein nicht erlost, sie weil hingegen um den

22 Vgl. M. SANDAEUS S. J., Theologia Mystica Clavis, Kéln 1640, Neudruck
Heverlee-Louvain 1963, S. 315 {.

23 Damit ist der Unglaube gemeint, der die Seele bedrohlich umfingt (R 19,
34 ff.).

24+ R 19, 26 1.

25 R19, 301.; 20, 3.

% R21, 2

271 R 19, 34.

2% K20, 12.

22 R 20, 34 1.

30 R 20, 13-18.

i R21,21.



14 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

Sinn ihrer Entfremdung. Die Pein ist das tertium comparationis zwischen
Gott und Seele, sie kennzeichnet deren Entfremdung als ein Moment
der Nachfolge. Der Verlust aller Bildlichkeit der Vereinigung trans-
figuriert sich ins Bild des kenotisch sich selber fallen lassenden Gottes:
«Evya, selige gotzvroemedunge, wie minnenklich bin ich mit dir gebunden!
Du stetigest minen willen in der pine und liebest mir die sweren, langen
bertunge in disem armen libe. Swa matte ie ich mich zuo div geselle, got ie
grossor und wunderlichor uf mich vallet. O herve, ich kan in der tieffi der
ungemischeten diemuetekeit nit entsinken.

Ouwe, ich div in dem homuote lihte entwenke.
Mere : ie ich tieffer sinke,
ie ich suessor trvinke» 32,

3. Sinkende Liebe

Das Assoziationsfeld des Fallens, Sinkens und FlieBens begreift
schlieBlich alle Dialektik von Einigung und Entfremdung in sich ein
und entfernt Mechthilds Mystik von aller bisher bekannten Aufstiegs-
mystik und -metaphorik, damit auch von aller ekstatisch geprdgten
Aufstiegspoesie. Mechthild, die minste aller torehten beginen, die, wie sie
wortreich versichert, unter dem Schwanz Satans selber ihren Ort hat
(V, 4), ist an die Konzeption eines ewig uneinholbaren, immer in die
Hohe sich verabschiedenden Gottes nicht gebunden. Noch die Kirchen-
vater und die Mystik Bernhards und der Viktoriner entgingen nicht
immer der Gefahr einer platonisierenden MiBdeutung der Menschwerdung
Gottes in ihrer Forderung, den Menschen Christus aufs Geistige hin zu
iiberschreiten. Mechthild, die betontermalBen unbelesene und uninfor-
mierte, dementiert mit ihrem radikalen Konzept der fallenden, sinken-
den Demut und Minne dieses gelehrte inhaltliche Festhalten an platoni-
schen Gehalten, indem sie die Kenose Christi zum Gehalt ihrer Erfah-
rung macht 33.

32 R 21, 22-30.

33 Hierin wird Mechthild zum Modellfall eines wahrhaft katholischen Aus-
trags der Dialektik von Glaube und Erfahrung. Gegen den Anfall der Finsternis
des Unglaubens beschwort sie den Glauben: «Heisssent den waven glouben zuo mir
gan!» (R 20, 3). Gottvater verweist die im Glauben Bedrohte auf die Erfahrung
(bevinden!): «Gedenke, was du bevunden und gesehen hast, do niht zwischent dir und
mir was!» (R, 20, 4-6). Die nach dem Glauben suchende Seele wird auf die Erfah-
rung gewiesen, in der sich der Glaube erhirtete. Gott selber gibt diesen Hinweis
mit dem Einsatz seiner gottlichen Trinitat (R 20, 4-8). Mechthild entspricht dieser



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 15

Im 4. Kapitel des fiinften Buches fiihrt sie das Aufstiegsschema
ad absurdum. Als Pilgerin steigt sie im Drang und in der Sehnsucht
1rs jagenden herzen uf den hohen berg der gewaltigen minne und der schoe-
nen bekantnisse, um auf der hochsten Spitze furchtsam zu merken,
daB sie mitten in der vmbehalsunge der heligen drivaltekeit zu sinken und

Einsprache mit ihrer ganzen Person und im ganzen Einsatz ihres Glaubens, der
letztlich auch die ihr gewdhrten gratiae graiis datae der genieBenden Schau iiber-
steigt: Do antwurt beide, sele und lip, mit der sltetekeit des waven gelouben: «Als
ich habe geloubet, geminnet und gebruchet und bekant, also wil ich unverwandelt
varen von hinnan» (R 20, 8-11). Glaube, Liebe, Genul3, Erkenntnis werden — unter
dem eindeutigen Primat des Glaubens, der alle Mystik tiberwolbt — zu Argumen-
ten letztlicher Erlésung im Tod. Dall der dreifaltige Gott die vom Unglauben
iiberméchtigte Seele auf die Erfahrung verweist, kann den Glauben nicht aus-
wischen, geschieht es doch nur, damit der Glaube wiederkehre. Der Glaube allein
macht die Erfahrung der Mystikerin tragbar und sinnvoll. Gerade in der Héllen-
und Nachterfahrung nimmt er der Seele den letzten Rest psychischen Eigenbesit-
zes, eben die Erfahrung. Die gotzvroemedunge ist nichts anderes als die Entfremdung
von Gott im Verzicht auf die suessekeit (R 20, 17) der Erfahrung; das ganze Ge-
schehen besteht in der vom Glauben der Seele abgeforderten Selbstiibersteigung
zugunsten immer neuer Erfahrung. «Es gibt ... grundsitzlich ein gleichzeitiges
Wachsen und Integrieren von Glaube und Erfahrung, aber so, daB3 nicht nur der
Glaube durch das Gelebtwerden erfahrungshaft, sondern auch die im christlichen
Leben gemachte Erfahrung glaubenshaft wird. — Es kann, katholisch gesehen,
gar nicht anders sein. Die Erfahrung, psychologisch betrachtet, ist die je-meinige,
von mir besessene, auf mich bezogene. Der Glaube dagegen ist Selbstiibersteigung,
und dies aufgrund einer ihm je schon vorausgegangenen objektiven Selbstenteig-
nung durch die Tatsache Christi: ‘Keiner von uns lebt fiir sich selbst, und keiner
stirbt fiir sich selbst’ (Rom 14, 7) denn ‘wenn einer fiir alle gestorben ist, so sind
alle gestorben’ (2 Kor 5, 14). So universal diese Tatsache ist, so universal weitet
sich auch der sie bejahende Glaube (in der Grundform des marianischen Fiat,
in der Wahrheit der ersten Vater-Unser-Bitten), deshalb mufB3 er jede auf sich
reflektierende Erfahrung ubersteigen und bereit sein, darauf zu verzichten, um
sich tiefer enteignen, weiter ausdehinen zu lassen. Kein natiirlicher Mensch hat
in sich das Mal3, um das Wunder der katholischen Einheit zu messen; er muf3 sich
davon objektiv iiberwiltigen lassen. Er muf3 die grundlegende Glaubenserfahrung
dadurch machen, da3 er sich schmerzlich seiner subjektiven Ma@stibe berauben
14Bt. Und wenn er ehrlich die christlich selbstlose Liebe zu leben versucht, dann
wird er gerade im Verzicht auf subjektive Befriedigung die entscheidende Erfahrung
der Moglichkeit machen, durch den Glauben ausgeweitet und katholisch zu wer-
den» (H. U. voN BALTHASAR, Der antirémische Affekt, Freiburg i. Br. 1974, S.
246 f.). Was von Balthasar in die heutige Kirchenstunde hinein sagt, ist als ein
immer giiltiges Gesetz des ‘Katholischen’ gemeint, das sich in Gestalten wie Mecht-
hild von Magdeburg besonders exemplarisch und rein darstellt! Das gilt auch
gegen die Emphase, mit der geschichtlich sich wandelnde Gotteserfahrung heute
vorgestellt wird. Vgl. die besonnene Stellungnahme zu diesem Problem von W.
Kasprar, Moglichkeiten der Gotteserfahrung heute, in: Glaube im Wandel der
Geschichte, Mainz 1970, S.127-156. Uber einen religionsphilosophischen Erfah-
rungsbegriff, der jeden Subjektivismus vermeidet, vgl. J. WacH, Vergleichende
Religionsforschung, Stuttgart 1962, S. 53 ff.



16  Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

zu erkiihlen beginnt. Sie muB auf der anderen Seite des Berges wieder
hinuntersteigen: Als die sunne von der hochsten stat heynider gat | Und
sinket untz in die naht. | Weisgot also wirt es an der sele [ Und ouch am
libe vollebraht. Die angemessene Alternative zum flieBenden Licht, die
das Paradox von Mechthilds minneweg erfiillt, ist die Metapher der in
der Nacht versinkenden Sonne. Diese Nacht der Seele und des Leibes
prialudiert bedeutsam die mystische Nachtmetaphorik des Johannes
vom Kreuz 34, auch wenn die Emphase bei Mechthild eher auf dem
reinen Vorgang des Sinkens liegt. Jeder Aufstieg endet bei Mechthild
in einem Abstieg: der minnesturm fithrt zur Erfahrung der Holle, der
nidersten stat, die got in siner gewalt hat 3.

In der Begriindung, die Mechthild dem ganzen Vorgang immer
wieder gibt, wird die Dialektik von minnesturm und gotzvroemedunge
versohnt und aufgehoben, nicht durch eine plakative, statische Sym-
bolik, sondern durch Evidenz und Selbstausweis einer Bewegung, in

3+ E. Ta. RemmBoLD, Die Nacht in Mythos, Kultus, Volksglauben und in
der transpersonalen Erfahrung, Eine religionsphdnomenologische Untersuchung,
Koln 1970, S. 228 ff., versteht es nicht, den vollen Gehalt der mystischen Nacht-
Metaphorik zu deuten. Was er bietet, ist eine schlichte und spérliche Stellensamm-
lung, soweit es Mechthild und Johannes vom Kreuz betrifft.

35 Die Gottverlassenheitserfahrung Mechthilds hat charismatischen Charak-
ter und gehért als solche in eine spezifische Charismentradition der Kirche, die
mystologisch als ‘resignatio ad infernum’ rubriziert wurde (vgl. oben Anm. 22).
Es «durchzieht ... eine ununterbrochene charismatische Neuauslegung des Kreuzes
die Jahrhunderte der Kirche, als neutestamentliches Spiegelbild der alttestament-
lichen Erfahrung der Gottverlassenheit und dessen, was der Kirchenlehrer Johan-
nes vom Kreuz als ‘Dunkle Nacht’ erfahren und beschrieben, und was vor und
nach ihm oft genug als Erfahrung der Verdammnis, der Holle gegolten hat» (H. U.
voN BarLtHASAR, Theologie der drei Tage, Einsiedeln 1969, S. 55). «Im Westen
bleiben die von Bernhard (im Hoheliedkommentar) erzihlten Verlassenheitser-
fahrungen lange durch Augustinismus und Areopagitismus iiberlagert, verschaffen
sich dann aber eigenen Ausdruck bei Angela von Foligno, Mechthild von Magde-
burg, Seuse und Tauler, Margarete Ebner, Caterina von Siena, Hilton, Marie des
Vallées, Magdalena von Pazzi, Rosa von Lima und vielen andern. Ignatius hat
in Manresa Ahnliches erfahren, der junge Franz von Sales hielt sich fiir verdammt
und gab Gott eine schriftliche Erklirung ab, ihm auch in der Hoélle dienen zu wol-
len, Luther kann hier nicht unerwdhnt bleiben. Surin hat die mystische Nacht als
Holle mit all ihren Strafen geschildert. Die groBe Therese kann gelegentlich solche
Hollenqualen streifen, Johannes vom Kreuz beschreibt sie ausfiihrlich. Die kleine
Therese spricht von einem unterirdischen Gang, in dem sie, ohne zu wissen, wohin
sie geht und wie lang sie dort auszuharren habe, dahinschreitet.» Diese Erfahrungen
sind sehr oft « Antwort auf das groBmiitige Angebot von Seelen, an Stelle anderer
verdammt zu werden» (a.a. O., S. 57 {.). Auch die buddhistische Mystik kennt
den «Gang in die Heimatlosigkeit» vgl. F. HEILER, Der Gottesbegriff der Mystik,
Numen 1 (1954) 177.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 17

die Seele und Korper einbezogen sind. Die Héllenfahrt der Mystikerin
ist die vierte Stufe der sinkenden diemuetekeit, welche anschlieBt an
die Demut in Kleidung und Wohnung, im sozialen Verhalten und im
Umgang mit den Dingen; der Tod, den Mechthild anderswo groBartig
als ein totales Abschiednehmen von zehn Dingen beschreibt (VI, 28),
lenkt dann diese Bewegung auf die hiochste Vorstellung von Gliick, auf
die ewige Anschauung Gottes hin. Alles, selbst und gerade der Fall in
die Holle, geschieht gotte ze eren und die #r#we, ein Synonym des Glau-
bens, gibt das Widerlager, in dem die gofzvroemedunge aufruht. Selber
keine GewiBheit, dokumentiert sich dieser Glaube als eine Anstrengung
zum Gotteslob, indem die Seele noch im Fall, wie es wortlich heiBt, auf
der Treue steht und sihet alle ding mit grofler wisheit an 3%. Mechthild
versieht noch im Sturz die Dinge der Welt mit Sinn, indem sie sie —
ganz im Geiste des mittelalterlichen Symbolismus — als ein Gotteslob
liest: So mag 1r enkein ding entgan, | St gewinne je got sin lob davan. Oder
in anderem Kontext, wo das eigene Vermdgen zum Gotteslob versagt,
werden die Geschopfe im Auftrag der Entfremdeten zum Gotteslob
delegiert:

so sende ich alle cveatuven ze hofe

und heisse si, das si got fur mich loben

wmit alley iv wisheit, mit aller 1vr minne,

mit alley iv schoeni und mit alley ir gerunge,

als st unverboeset von gotte waven geschaffen. (IV, 12) 37

Gerne entbehrt Mechthild des Geschmacks der Gegenwart Gottes, uf
das er wunderlich gelobet werde 38. Dieser widerspriichlichen Doxologie
steht, wie schon gezeigt wurde, die Selbstentfremdung Gottes in die
Welt gegeniiber, die den verlorensten Punkt der Schépfung einholt.
Gott selbst sagt im Bild des FlieBens zu Mechthild:

Wan ich je sunderliche gnade gap,
Da suochte ich je zuo die nidersten,
Minsten, heimlichosten stat,

Die hosten bevge moegent nit enpfan
Die offenbarunge miner gnaden,
Wan die viuot mines heligen geistes
Vidsset von nature ze tal. (11, 26)

36 Q 12, 26.
37 R 18, 32 ff,
38 R 18, 29.

2



18  Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

Im Lob, welches das Geschépf dem Schopfer spendet, sieht es
sich frei vom Bezug auf sich selber, sich selber enteignet. Der Kreis,
den es in der Abfolge von Vereinigung, Entfremdung und Lob kontem-
plativ vollzieht, ist immer ein aufgebrochener, der sich in Gott hinein
offnet: Du bist min spiegelberg, ein ougenweide, ein verlust min selbes,
ein sturm wmines hertzen, ein val und ein verzthunge wainer gewalt, min
hoehste sicherheit (1, 20) 3°. In solchen einfachen, invokatorischen Bildern
wird Gott der Vorrang belassen. Das Vertrauen Mechthilds in die Kraft
expropriierender Bildlichkeit entspringt ihr aus der Hoffnung; diese
1st gekleidet in die warheit und gecroenet mit dem sange (I, 46). Alle Bild-
lichkeit der Vereinigung, der Entfremdung und des ‘wunderlichen’ 40
Lobs ist in der Hoffnung grundgelegt: Dichtung ist fiir Mechthild, im
MaBe sie Lob ist, hochste Artikulation der Hoffnung. Der Gesang, der
die Hoffnung kront, setzt die Bildlichkeit, indem er sie zu einem Moment
von Rettung macht, dagegen in eine Bewegung radikalen Entzugs.

Vielfalt und Einheit dev Strukturen

Die immanente Beschreibung der Struktur der mystischen Erfah-
rung bei Mechthild hat ihren vollen Sinn erst, wenn in aller Deutlich-
keit der hierin sich bezeugende Einschlufl aller mechthildschen Lebens-
und Existenzstrukturen #! festgehalten wird. Schon die Tatsache, daf3

¥ R17, 208

40 Uber die Semantik von ‘wunderlich’ in der Sprache Meister Eckharts, wo
es als Ersatzwort fiir ‘paradox’ fungieren kann, vgl. die trefflichen Ausfithrungen
von J. ZapF, Die Funktion der Paradoxie im Denken und sprachlichen Ausdruck
bei Meister Eckhart, Diss. Koéln 1966, S. 16 ff. Nicht anders ist das Wort bei Mecht-
hild gebraucht.

41 Vgl. zum Folgenden die ausgezeichnete Darstellung der Implikation aller
natiirlichen Strukturen in der mystischen bei L. MARIE, L’expérience de Dieu,
Actualité du message de S. Jean de la Croix, Paris 1968, S. 35-58 (das Kapitel:
Structure de l'expérience mystique). Unter ‘natiirlichen Strukturen’ versteht
Marie die des UnbewulBlten, des Charakters, der sozialen Gegebenheiten und die
der ‘natiirlichen Mystik’, die alle in die Totalitdt der christlichen mystischen Erfah-
rung eingebracht und einheitlich tiberformt werden. Die Totalitit der Struktur
der mystischen Erfahrung besteht in diesem einheitlich iibergreifenden Charakter
der Transzendenzerfahrung: «D'une part nous trouvons une complexité organisée
d’éléments multiples, qui vont du biologique au surnaturel infus, en passant par
I'inconscient et les coordonnées sociales. D’autre part, un principe d’unité qu'’il
n’est pas possible de classer parmi tous ces éléments qu’intégre la structure. Prin-
cipe d'unité, forme peut-étre, ou encore émergence. Ce qui est unique dans 1'expé-
rience mystique, c’est qu’elle est ’expérience du Transcendant ... A priori tous



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 19

diese Mystik und das darin zum Austrag gelangende Ergriffensein der
Seele durch Gott an die Unvollkommenheit der menschlichen Worte
und Begriffe gebunden bleibt — mittels derer sich iibrigens auch Gott
dem Menschen mitgeteilt hat!*? —, und weiter die Mechthild eigene
Aussageweise, die sich des poetischen Diskurses in einer besonderen
Weise bedient *, miilten die Schwierigkeit einer schlichten Trennung
von ‘natiirlichem’ und ‘“tibernatiirlichem’ Geschehen deutlich machen 4.
Es lassen sich natiirlich-literarischer und historisch-tatsichlicher 45, iiber-
natiirlicher Anteil am schlieBlich vorliegenden Text nicht reinlich schei-
den, obwohl auf der andern Seite die freie gottliche Begnadung der
Mystikerin als ein vom durchschnittlich biographischen Gehalt unter-
scheidbares Geschehen diagnostiziert werden kann und mufl. Das in der
Weltordnung allgemein herrschende Wechselverhdltnis von Natur und
Gnade gilt in spezifischer Weise fiir den in einem Einzelleben gleichsam
zugespitzten dramatischen Austrag der beiden Gehalte als eines mysti-
schen Einigungsvorgangs: «Gottes tatsichliche Weltordnung ist die
faktische Einheit von zweil sachlich unterscheidbaren und auch in ihrer
faktischen Einigung wnierschiedenen, aber nicht geschiedenen, nicht
trennbaren Ordnungen» *¢. «Die Ordnung der Schopfung... kann als
ganze aus der Ordnung der Offenbarung nicht deduziert werden, so
wenig wie aus der Gnade. Gnade ist Gnade fiir eine Natur und an einer
Natur. Und insofern setzt sie im logischen (nicht notwendig im zeit-

les mécanismes humains sont impuissants a atteindre cette expérience» (S. 57).
Diese Einheit ist also eine unverdient empfangene, sie ist gegeben durch den, der
hierin erfahren wird, und sie wird passiv empfangen durch den, der erfahrt
(a. a. 0., S. 28).

42 In diesem Punkt ist alle christliche Mystik radikal biblisch, d. h. auf das
Buch der Biicher bezogen; das biblische Problem der communicatio idiomatum
macht letztlich auch das mystologische Sprachproblem méglich und - ldsbar.
Ohne den geschichtlichen Vorgang der Fleischwerdung des woRTEs und dessen
literarische Verbilirgung wire christliche Mystik, in der der Mensch von seiner
faktischen Begnadung Zeugnis gibt, nicht moglich. Deshalb ist christliche Mystik —
wie abgeleitet auch immer — biblisch. Vgl. H. FiscHER, Art. ‘Mystik’, in: Herders
Theol. Taschenlexikon, Bd. 5, Freiburg i. Br. 1973, S. 140-142, bes. 142.

43 Vgl. unten S. 27 fi.

4 Zum Problembereich von Natur und Ubernatur und dessen theologie-
historischer Relevanz vgl. H. bpE LuBac, Die Freiheit der Gnade, 2 Binde, Ein-
siedeln 1971, vor allem Bd. II: Das Paradox des Menschen.

% Gemeint ist hier nicht das Historische an einem Menschenleben — das
wire eine natiirliche Kategorie —, sondern die faktisch geschehene Begnadung
eines Menschen, die schon zu dessen historischer Lebensstruktur gehort.

4 H.U. voN BaLTHASAR, Karl Barth, Darstellung und Deutung seiner
Theologie, Olten 1951, S. 291.



20 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

lichen) Sinn eine Natur voraus. Und doch: insofern Gnade ergeht und
die Natur ergreift, ist diese auch schon die begnadete und somit iiber-
setzte Natur. Natur existiert dann konkret jeweils im iibersetzten,
erhobenen ‘Modus’ der Begnadung, das Subjekt aber, das in dieser
Ubersetzung sich befindet, ist kein anderes (non alter) als das der Natur,
auch wenn es darin anders (aliter) geworden ist. In diesem ‘aliter, non
alter’ liegt das ontologische fundamentum in re der noetischen Analogie
im Naturbegriff» #7.

Sehen wir einmal ab von der Problematik, die in der ‘natiirlich’-
noetischen Vermittlung eines iibernatiirlichen Geschehens besteht 8,
und nehmen wir Gestalt und Leben Mechthilds einmal als schlicht
gegebene Tatsache an, dann stellt sich in jedem Aspekt, unter dem
wir diese Tatsache betrachten, das Problem von Natur und Ubernatur
erneut. Das Uberraschende daran ist grundsitzlich jedoch nicht eine ir-
gendwie fundamentale Fremdheit der natiirlichen gegeniiber den iiber-
natiirlichen Strukturen — auch das ist belegbar # —, sondern weit eher
deren analogischer Zusammenhang, ja deren gegenseitige Beziiglich-
keit und sinnvolle Einigung nach dem Axiom ‘Gratia extollit — perficit —
non destruit naturam’ 5°. Gerade darin liegt das gnadenhaft Geheimnis-
volle, das dieses Leben durchwaltet.

Es ist hier nicht moéglich und auch nicht unsere Absicht, in einem
Psychogramm auf Mechthilds Personlichkeitsstruktur hinsichtlich ihres
UnbewuBten, ihrer Charaktereigenschaften und ihrer Biographie einzu-
gehen 1. Ein solches Vorhaben erforderte ein ausfiihrliches, die psychi-
sche Substruktur mit der ontologisch nicht darin aufrechen- und aufheb-
baren Erfahrung der Unio %2 vermittelndes Vorgehen, das um so kompli-

7 Aca 0.5, 291 1

48 Siehe unten S. 22,

4 Auf der Ebene des ‘temps vécu’ des Mystikers ist immer wieder die innere
Beziiglichkeit von Natur und Gnade, von Charakter und Erfahrungsstruktur
festzustellen. Auf der Ebene des ‘temps eschatologique’ (J. Mouroux, Le mystére
du temps, Approche théologique, Paris 1962, S. 248 ff.) hingegen fillt der ontolo-
gische Unterschied des mystischen Erfahrungsbereichs gegeniiber dem profanen
insbesondere ins Gewicht. Es handelt sich dabei um zwei Aspekte ein und des-
selben Lebens.

50 Vgl. H. U. voN BALTHASAR, a. a. O., S. 292.

51 Vgl. oben Anm. 41 und Anm. 15 die Arbeit von J. ANCELET-HUSTACHE.

52 ... wie der iibernatiirliche Glaubensakt als Zustimmung keine andere von
natiirlichen Zustimmungsakten verschiedene psychologische Struktur aufweist,
und ontologisch doch wesentlich von ihnen verschieden ist, so ist auch die
mystische Erfahrung nicht notwendig mit einem besonderen seelischen Verhalten
verbunden und hat trotzdem ein eigenes Sein, dessen Gegenwart sich wie die des



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 21

zierter ist, als «die mystische Erfahrung nicht notwendig mit einem
besonderen seelischen Verhalten verbunden» zu sein braucht «und ...
trotzdem ein eigenes Sein» besitzt, «dessen Gegenwart sich wie die des
iibernatiirlichen Glaubens einer psychologischen Feststellung entzieht»33.

Es ist ausfiithrlich auf den mystischen Topos des osculum sanctum
und des matrimonium spirituale >* und dessen komplexe Funktion im

iibernatiirlichen Glaubens einer psychologischen Feststellung entzieht» (A. StoLz,
Theologie der Mystik, Regensburg 1936, S. 190). Mindestens ist gegen diese poin-
tierte Feststellung die Uberlegung zu halten, ob sich mystische Erfahrung mit
einem vollig neutralen Seelenverhalten vertrigt oder ob nicht ein minimales Mit-
schwingen des Affekts oder des Intellekts gleichsam als geschopfliche Orchestra-
tion des mystischen Geschehens vonnéten ist. Und doch hat Stolz recht, wenn
er klarstellt, daB sich dieses Seelengeschehen der normalen psychologischen Dia-
gnose nicht durch irgendwelche Besonderheit im Phidnotyp entzége. Man wird
diese niichternen Feststellungen gerade gegeniiber einer modischen Verherrlichung
seelischer Quantenspriinge, meditativer BewuBtseinserweiterungen und der Techni-
ken der ‘cosmic consciousness’ in Erwdgung ziehen miissen. Was RicHARD BUCKE
(Cosmic Consciousness, A Study in the Evolution of Human Mind, New York
241967; vgl. dazu die kritischen Bemerkungen von R. C. ZAEHNER, Concordant
Discord, The Interdependance of Faiths Being the Gifford Lectures on Natural
Religion Delivered at St. Andrews in 1967-1969, Oxford 1970, S.40-60) und
WiLLiam James (Die religivse Erfahrung in ihrer Mannigfaltigkeit, Materialien
und Studien zu einer Psychologie und Pathologie des religicsen Lebens, Leipzig
31920) zu Ende des letzten und zu Beginn dieses Jahrhunderts im Westen mit
ihrer religionsphilosophischen Entdeckung der natiirlichen Mystik und deren
Techniken in Szene setzten, ist neben dem nicht bestreitbaren Verdienst neuer,
tiberraschender Einsichten in seiner synkretistischen Wirkung zum Teil fatal.
Ein gutes Beispiel dieses modischen Synkretismus gibt das Sammelwerk: ‘The
Highest State of Consciousness’, ed. by H. WHitE, New York 1972. Dieser Trend
zum mystischen Synkretismus wird auch von Deutschlands linker Intelligenz
mit MiBbehagen und Verdacht auf Eskapismus zur Kenntnis genommen. Vgl.
A. KopkIND, Neue amerikanische Mystik, Eine Massenflucht aus der Politik,
Kursbuch 36, Juni 1974, S. 183-185.

2% SToLzZ; a.a. O,

3% Das Thema der Brautmystik wird praktisch in jedem Traktat iiber mysti-
sche Theologie abgehandelt. Vgl. PuiLippus A SS. TRINITATE, Summa Theologiae
Mysticae, Bd. I, Paris 1874, S. 44 ff.; THoMAs A VALLGORNERA, Mystica Theo-
logia Divi Thomae utriusque Theologiae Scholasticae et Mysticae, Bd. I, Augustae
Taurinorum 1890, S. 36 ff. (Quomodo sunt intelligendae istae phrases mysticae
theologiae: In statu intimae unionis Deus osculatur et amplectitur animam; et
sponsalitia et matrimonium spirituale init cum anima); M. J. RiBeT, La mystique
divine distinguée des contrefagons diaboliques et des analogies humaines, Bd. I,
Paris 1879, S. 299 ff.; umfingliche Hinweise iiber die traditionelle Bezeichnung
der unio-Erfahrung als matrimonium spirvituale bei Scuram, Theologia Mystica
ad usum directorum animarum, Bd. I, Paris 1845, S. 521 {. (franz. Ubersetzung:
Bd. I, Paris 1872, S. 649 ff.). JosEPHUS A SPIRITU SANCTO macht in seinem ‘Cursus
Theologiae mystico-scholasticae’ (Bd. I, Bruges 1924, S. 86, Nr. 81 ff.) subtile
Unterscheidungen zwischen sponsalitio und matrimonium: Die Brautschaftster-



22 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

Werk Mechthilds hingewiesen worden 3°. Die eigentliche Bedeutung
dieser erotischen Sprache und ihre Wirkkraft 3¢ gilt es noch zu ermitteln.
Sicher geschieht es nicht faute de mieux, daB3 sich die Mystikerin der
nuptialen Sprache ‘bedient’, gleichsam um den Aufbruch ihrer ganzen
psychischen Kraft auf Gott hin blo8 metaphorisch zu signalisieren,
obwohl es wahr ist, daB3 ihr Sprechen einen ausdriicklich zeichenhatten

minologie ist hier schon lingst unbefragt zum normalen mystischen Diskurs ge-
worden. Zum Thema des Kusses in seiner literarischen Relevanz vgl. N. J. PERELLA,
The Kiss Sacred and Profane, An Interpretative History of Kiss Symbolism and
Related Religio-Erotic Themes, Berkeley 1969.

Das Problem des mystischen wmafrimonium miiBte im Rahmen der wohl
sachlich wie historisch unstatthaften Trennung von Eros und Agape diskutiert
werden, wie sie A. NYGREN (Eros und Agape, Gestaltwandlungen der christlichen
Liebe, Berlin 1955) allzu konstruktiv und gegensitzlich aufgestellt hat. Die moni-
stische Losung dagegen, wie sie W.SCHUBART in seiner «religios-erotische(n)
Zusammenschau» (Religion und Eros, Miinchen 1941, S.1) vorlegt, hat etwas
Peinliches.

55 Vgl. oben S.7ff. und G. LGERs, Die Sprache der deutschen Mystik des
Mittelalters im Werke der Mechthild von Magdeburg, a. a. O. (Anm. 17a), S. 64 1.,
160-167.

56 DafB eine Erhebung des Materials und eine adiquate Deutung der eroti-
schen Bildsprache der Mystiker auch im Rahmen einer wissenschaftlichen Reflexion
immer noch notwendig ist, beweist eine Diskussion unter Fachleuten, die sich an
einen Vortrag von M. M. Davy, Le théme de 1’Ame-Epouse selon Saint Bernard
de Clairvaux et Guillaume de Saint-Thierry (Entretiens sur la Renaissance du
12¢e siécle sous la direction de M. pE GanNDILLAC et E. JEAUNEAU, Paris 1968,
S. 262 ff.), anschloB. Immer wieder wurde hier iiber die Marginalfrage diskutiert,
inwieweit dieser Diskurs sexuell zu verstehen, ja ob das Ganze nicht génant sei.
Ein Beispiel solcher blinden Voreingenommenheit bietet selbst D. BAUMGARDT,
Mystik und Wissenschaft, Thr Ort im abendldndischen Denken, Witien 1963,
S. 33 f., der schreibt: «Mechthild scheut nicht davor zuriick, sogar die gewagtesten
geschlechtlichen Anspielungen zu gebrauchen, wenn sie von ihrem vertrauten
Umgang mit Gott und Christus spricht ... Es liegt allzu nahe, in derartigen religi6-
sen Phantasien einen nur diurftig verhiillten Ersatz fur unerfillte geschlechtliche
Wiinsche zu sehen. Und zweifellos waren in diesen Jahrhunderten, in denen Kreuz-
ziige und Ménchstum die Zahl der heiratsfihigen Manner verminderten, die europdi-
schen Frauenkléster in Scharen tiiberfilllt von Frauen, welche die Zeitlage zur
Ehelosigkeit zwang. Zweifelsohne verraten viele Schriften dieser Nonnen und
Beginen einen recht ungesunden Geisteszustand. Aber man sollte nicht vergessen,
dalB3 die Wurzel mancher (von Mannern geschaffenen) groBen weltlichen Dichtung
oft gleichfalls in gehemmtem geschlechtlichen Verlangen und in einem keineswegs
ausgeglichenen Geisteszustand zu suchen ist...» An solcher Uberlegung wird sogar
das Wohlwollen gegeniiber dem Gegenstand zu einer Kategorie des Unrechts.
Eine vorziigliche Analyse und Richtigstellung des Sachverhalts findet sich bei
L. BEIRNAERT, Expérience chrétienne et psychologie, Paris 1966, S.417-431,
wo in aller gebotenen Genauigkeit festgestellt wird, daB die nuptiale und matrimo-
niale Sprache der Mystiker keinen sexuellen Sachverhalt deckt, daB3 diese Sprache
sowohl biblisch wie patristisch traditionell ist, dal die sexuelle Vereinigung einen



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 23

Charakter hat, weil die Erfahrung an sich ineffabel, transpsychologisch,
transzendent ist. Dall wir das wissen kénnen, daran hat die Bildsprache,
welche die Mystikerin gebraucht, einen wesentlichen Anteil. In der
exklusiven Ausrichtung der Brautschaftsvorstellung auf Gott als den
Briutigam hin wird gleichsam die Schallmauer der Normalsprache
durchbrochen, so daB sich eine Umkehrung der Verhiltnisse ergibt:
Das Eigentliche ist nicht mehr das natiirlich Sichtbare, das Bild und
Wort liefert, sondern das unsichtbare, nur im versichernden Wort
vermittelte Geschehnis zwischen Gott und Seele. Das natiirlich Sicht-
bare, ‘Reale’ steht unversehens auf dem Niveau des Metaphorischen 7.
Diese Umkehrung im Sinne eines syllogismus mysticus 58 ist fiir die

Gehalt hat, der sie Gibersteigt auf einen ‘amour primordial’ hin, dall daher diese
Sprechweise keiner materialistischen Begriindung im Sinne einer Sublimation be-
darf. Vgl. auch L. MARIE, L’expérience de Dieu, a. a. O., S. 59-76; A. BRUNNER, Der
Schritt iiber die Grenzen, Wesen und Sinn der Mystik, Wiirzburg 1972, S. 176 {.;
B. MoreL, Le signe sacré, Essai sur le sacrement comme signe et information de
Dieu, Paris 1959, S.110-115. Uber das Verhiltnis von Sexualitit und Mystik
unterrichtet ‘Mystique et continence’ (Travaux scientifiques du VIIe congrés
international d’Avon, Les études carmélitaines, Paris 1952).

57 «I1 est rare que ’expérience mystique renonce au mode spontané d’expres-
sion, a la fois pénétrante et voilée, que constitue la poésie des images, au contraire
de la théologie spéculative qui aspire a s’en libérer. Il n’est pas sfir que ce soit —
pour les mystiques — une faiblesse, et le ‘préalable de l'incarnation’ encourage
cette foi dans la souplesse du signe et dans une harmonie entre sa transparence
sans cesse plus lumineuse et sa présence sans cesse plus féconde. Le témoignage
de maints grands mystiques, d’ailleurs, nous donne & penser que leur 4me a une
autre maniere de se libérer. Elle peut étre appelée a franchir une certaine limite —
un mur du son — au dela duquel le procédé se renverse. La présence de 1'image
n’est plus premiére, mais les mémes mots atteignent, au dela d’elle, le signifié
avec une telle convenance que c’est le visible qui, ayant fourni ces mots, n'y a
plus droit maintenant que par métaphore» (P. DoYERE, Introduction, in: Gertrude
d’Helfta, Oeuvres spirituelles, tome II, Le Héraut [livres I et II), Paris 1968 [SC
N0 139), S. 44 1.). Auf der andern Seite bleibt die grundsitzliche Irritation einer
Sprache, die Sinnliches aussagend, Unsinnliches, Geistiges meint, bestehen: Sie
gehort zu der der Mystik grundlegend zugehorigen Spannung zwischen Einigung
und Reflexion, zwischen Erfahrung und Sprache. Mystologie bleibt so iiber den
Bereich des rein Sprachlichen hinaus entriickt, in einer Transzendenz, die dem
sermo mysticus als eine spezifische Qualitit eignet, aber immer auch die verwirrende
Moglichkeit darbietet, daB sie keine Erfahrung deckt, sondern nur der Spur der
groflen Mystiker nachredet.

58 Der Ausdruck syllogismus mysticus ist cum grano salis zu nehmen; er
bezeichnet hier nichts anderes als ‘RiickschluB aus innerer Erfahrung’. H. BERK-
HOF, Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen-Vluyn 1968, S. 90 ff., gebraucht
den Ausdruck im Gegensatz zum syllogismus ethicus und practicus, um den Inhalt
und den Ort der Erfahrung des Heiligen Geistes im spdteren Protestantismus des
18. und 19. Jahrhunderts zu beschreiben. Der Ausdruck bezeichnet treffend den
Akt des Geistes, in dem der Mystiker sich sprachlich ausdriickt.



24 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

mystische Sprache konstitutiv und schafft riickwirkend fiir den, der
sich seiner bedient, wohl auch eine neue psychische Zustdndlichkeit 5°.
Schon im Bereich natiirlicher Mystik glaubt die moderne Psychologie
im syllogismus mysticus den Zweck feststellen zu kénnen, «dem mensch-
lichen Erleben der Wirklichkeit aus dem Kifig des Denkens in Gegen-

39 Wenn diese Zustdndlichkeit auch keine besondere im Sinne der gratiae
gratis datae zu sein braucnt. Der Unterschied zwischen mystischer und gewdhn-
licher Erfahrung muf3 auf jeden Fall gewahrt bleiben. H. U. vON BALTHASAR,
Herrlichkeit, Eine theologische Asthetik, Erster Band: Schau der Gestalt, Ein-
siedeln 1961, S. 288 {., trifft in einer alten Streitfrage die richtige Mitte, wenn er
festhédlt: «Auch wenn die Geschichte des christlichen Erfahrungsbegriffs von einer
unreflektierten Einheit mystischer Erfahrung und ‘gewchnlicher’ Erfahrung aus-
geht, und die (erst zu Beginn der Neuzeit ernsthaft einsetzende) Reflexion zur
Umgrenzung der besonderen mystischen Phdnomene innerhalb der Glaubens-
erfahrung gefithrt hat, so wire es verkehrt, daraus zu folgern, durch dieses Heraus-
ziehen des Besonderen aus dem Allgemeinen sei dies letzte aller authentischen
christlichen Erfahrung beraubt und kénne damit dem Gebiet der bloBen Psycholo-
gie zugeordnet werden. Man kann und mulBl die Grenze zwischen den berufenen
Mystikern (als qualifizierten Zeugen) und den sonstigen Gldubigen ziehen — darin
hat die jesuitische Richtung, wie sie Poulain und Richtstiatter vertreten haben,
recht — aber darf deswegen die Analogie und sogar eine gewisse Kontinuitdt zwi-
schen beiden Erfahrungsweisen nicht iibersehen. Gerade weil die mystische Erfah-
rung eine solche im Glauben bleibt, der Glaube an Christus aber bereits eine echte,
objektive Begegnung des ganzen Menschen mit dem menschgewordenen Gott
ist, besteht eine ‘wurzelhafte Homogeneitit’ zwischen beiden; die mystische Er-
fahrung ist ‘eine Erfahrung, die eine andere Erfahrung verldngert, indem sie diese
vertieft und reinigt, klart, tibersteigt und kront... Nur wenn man zeigen kann,
dafB die integrale christliche Erfahrung die mystische wenn nicht beginnt, so doch
vorbereitet, ist bewiesen, dafBl sie keine Entartungserscheinung ist. Nur wenn die
christliche Erfahrung der mystischen nicht heterogen gegeniibersteht, wird das
lebendige Christenleben nicht abgewertet und die mystische Erfahrung nicht
iberwertet. Die Fragestellung ist von entscheidender Wichtigkeit. Man hat die
christliche Erfahrung in sich selber nicht hinreichend untersucht — trotz Schrift
und Viteriberlieferung —, weil man sie mit der mystischen einfach zusammen-
warf und dann im normalen christlichen Leben eine Erfahrung vom Typ der
Mystik entweder wiederentdecken (die Haretiker) oder leugnen wollte (so die
Katholiken).” [J. Mouroux, L’expérience chrétienne, Paris 1952, S.551{.]. Das
letzte aber fithrt, wie die Barockspiritualitit bewies, zu einer dogmatisch nicht
hinreichend gedeckten heimlichen Einfithrung mystischer Elemente in die Frommig-
keit der Glaubigen (Unterscheidung der Geister, Unterscheidung der Berufungen,
Rolle der Erfahrung in der Theologie des Glaubens und der Gnade), ‘zu einer
Kasuistik des geistlichen Lebens’, oder dann zu einer ‘Beschreibung des christ-
lichen Lebens nach mystischem Vorbild, aber als minderer Abklatsch. Wirklich
erhellt wird der mystische Oberbau in seinem Eigenwert aber erst, wenn man
zuvor den tragenden Untergrund, die volle christliche Erfahrung festgestellt hat’
[MourouUX, a.a.O., S.214].» Vgl. auch MaRrIg, a.a. O., S. 46-48. Vgl. auch W.
BEIERWALTES | H. U. voN BALTHASAR [ A. M. Haas, Grundfragen der Mystik,
Einsiedeln 1974, den Beitrag von von Balthasar: Zur Ortsbestimmung christlicher
Mystik.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 29

satzpaaren heraus zu jenem Quantensprung auf die ndchsthéhere logi-
sche Stufe, dem sdéori, zu verhelfen» . Mit noch hoherem, metaphy-
sisch-ontologischem Anspruch — die mystische Erfahrung soll in einer
neuen, Gott innigst verbundenen Seinsweise bestehen!®' — tritt die
christliche Mystik auf. Gleichzeitig ist sie aber auch realistischer als
alle natiirliche Mystik, da sie die Ordnung des Natiirlichen gewisser-
maBen in ihrem Hochstwert — im goéttlichen Schépfungsgedanken 62 —
ratifiziert.

Eine dhnliche Integration in die Struktur der mystischen Erfah-
rung wie mit dem unitiven Diskurs geschieht mit dem wesentlichen
sozialen Modus von Mechthilds Existenz, ihrem Wegzug von Zuhause,
ihrer Eingliederung in einer Beguinage  und ihrem Eintritt ins Kloster
Helfta. Willentliche Entfremdung gegeniiber allen sozialen Sicherungen
in Familie, Umgebung, Kloster charakterisiert diese Haltung. Dazu
kommt die bekannte Abwehr Mechthilds allen geistlichen Trosts, die
durchaus ihrer Sicherungslosigkeit im sozialen Bereich korrespondiert 4.
Dieses mystische Entfremdungsphdnomen ist aus einem GufB: Mecht-
hild selber bezeugt das in redlicher Spontaneitdt des Ausdrucks, nicht
wissend, daf3 sie sich so das schonste Zeugnis allseitiger Wahrhaftigkeit
ausstellt: Ich wiste von gotte nit me denne cristanen glovben alleine, und
da stuont ich 1e mat vlisse nach, das min hevze were reine. Got 1st selber
des min urkunde, das ich in nie bat mit willen noch mit geren, das er dise
ding woelte mar geben, die in disem buoche sint geschriben. Ich gedahte
es ovch nie, das es menschen moehte geschehen. Die wile ich was b1 minen
magen und bi minen froemden frunden, den ich 1e du lieboste was, do hette
ich diser dinge enkeine kiinde. Do hatte ich lange vor gegert, das ich ane

60 P. WarzLawick [ J. H. WEAKLAND [ R. FiscH, Losungen, Zur Theorie und
Praxis menschlichen Wandels, Bern 1974, S. 114 f., 186 1.; R. E. ORNSTEIN, Die
Psychologie des BewuBtseins, Koln 1974, S. 181 ff. Vgl. auch voN BALTHASAR,
Herrlichkeit I, a. a. O., S. 398 (selbst im Religiosen gibt es den qualitativen Sprung
in der Erfahrung, der sich aber doch auf der psychologischen Ebene abspielt und
dort bleibt).

61 Vgl. oben Anm. 52 und 59.

62 Hierin aber ist schon wieder die Implikation des ‘Ubernatiirlichen’ greifbar!

63 Schon diese Wahl einer Lebensweise — durch «the extraregular in state
and society» geprigt (E. W. McDon~NEL, The Beguines and Beghards in Medieval
Culture, New York 21969, S. 81 ff.; vgl. auch O. NUBEL, Mittelalterliche Beginen-
und Sozialsiedlungen in den Niederlanden, Ein Beitrag zur Vorgeschichte der
Fuggerei, Titbingen 1970, S. 46 fi.) — zeigt einen ausgeprigten Willen zur Fremde
in jeder Beziehung.

64+ Vgl. oben S. 12 ff.



26  Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

mine schulde wiirde versmaehet. Do fuor ich dur gotz liebi in ein stat,
da nieman man frunt was denne ein mensche alleine. Vor dem selben haite
ich angest, das mir die helige smacheit und di luter gottes liebi wiirde
maltte entteilet. Do lies mich got niergen eine und brachte mich in so minnenk-
liche suessekeit, in so helige bekantheit und in so unbegriflich wunder,
das ich irdenscher dingen wenig gebruchen konde. Do wart erst min geist
us minem gebette bracht zwiischent dem himmel und dem lufte (IV, 2) 65,
Nicht sozialer Zwang diktiert Mechthild die Fremde und deren Heimat-
losigkeit auf, sondern das geistliche Motiv einer peregrinatio religiosa ©°,
eines Fremdseins, einer smacheit um Christi willen. Die Erfahrung der
gotzvroemedunge entzieht sich im Ansatz einem billigen, mystizistischen
Konzeptualismus, da sie durch soziale Entfremdung und smacheit gleich-
sam vorgezeichnet und vorgelitten ist. Bruchlos geht hier die soziale
Struktur ein in den mystischen Lebensentwurf.

Das schlechterdings Ungeschuldete der gottlichen Begnadung steht
Mechthilds Existenz in ihrer psychischen und sozialen Beschaffenheit
sowohl kontrafaktorisch als auch analogisch gegeniiber. Kontrafakto-
risch, damit auch ja kein Zweifel gelassen werde, dafl gottliche Gnade,
vornehmlich mystische Gnade, nicht erworben werden kann, sondern
ungebeten, unbegehrt, unversehens in ein Leben einbricht. Analogisch,
weil der Mensch alles zu unternehmen hat, um der Gnade Raum zu
schaffen. Das kann so weit gehen, dall die psychischen und sozialen
Bedingtheiten vom Menschen resolut in die Hand genommen, umge-
bogen, umorientiert und geindert werden miissen, damit die Gnade
das ihr giinstige Klima der Leere vorfindet, in die sie sich ergieBen kann.
Die Vielfalt der Strukturen hebt sich auf in deren iibergreifender Ein-
heit durch die mystische Begnadung. Schon im Bereich des Glaubens
in via ergibt sich die Lebenseinheit des Christen aus der Sinneinheit,
die Christus ist: «nur jener Gott, der in Jesus Christus Mensch geworden
ist, der alle menschliche Schuld und Unerfiilltheit mit sich ans Kreuz
und in die Gottverlassenheit genommen hat und als Mensch von Gott
dem Vater auferweckt und in das gottlich-ewige Leben versetzt wurde:
nur er vermag unser Dasein zu einigen. Denn jetzt erscheint das Christ-
liche in seiner absoluten Einsamkeit und Unvergleichlichkeit. Diese

65 R 8, 7-22,

66 Vgl. B. K&6TTING, Peregrinatio religiosa, Wallfahrten in der Antike und
das Pilgerwesen in der alten Kirche, Regensberg-Miinster Westf. 1950; J. LE-
CLERCQ, Aux sources de la spiritualité occidentale, Etapes et constantes, Bd. I,

Paris 1964, S. 35-90. Vgl. neuerdings R. FrieDLI, Fremdheit als Heimat, Freiburg/
Schweiz 1974.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 27

besteht darin, daB3 hier allein, durch die Hoffnung auf unsere Aufer-
stehung in Jesus Christus, alles Unerfiillte in unsern einzelnen Lebens-
momenten eine verborgene Erfiilltheit bekommt und im gleichen Zuge
die losen Perlen unserer einzelnen Stunden und Tage aufgereiht werden
an einer starken Schnur, daf3 also unsere Zeit vertikal wie horizontal
betrachtet ... eine wahre, vor der Uberzeit Gottes bestehende Einheit
erhédlt» 7. Um so schirfer und nachhaltiger als der gottliche Anspruch
in der Berufung zur mystischen Begnadung exklusiver ist, wird die
Einheit im Lebensentwurf — so wie ihn sich Gott denkt —, der Lebens-
option des Mystikers zuwachsen. Aprés coup erst sieht sich Mechthild
in der Lage, die Sinneinheit ihres Lebens zu diagnostizieren, obwohl
sie doch schon vom 12. Lebensjahr an gegruesset wart von dem heligen
geiste (IV, 2) 68,

Die Option, die Mechthild aus der Vielfalt der Strukturen heraus,
die sie zu bedingen und parzellieren scheinen, faB3t, erweist sich letztlich
schon als umgriffen von dieser gnadenhaften Sinneinheit, die der Glaube
an Christus und seine Kirche ist. Sie macht es ihr auch moglich, den
Lebensentwurf, den sie zu Beginn sicher noch in keiner Weise iiber-
blickt, gleichsam ins Leere hinaus zu wagen, im Vertrauen, daf die
Einheit als ein Letztes, geheim und verborgen aber immer schon Gegen-
wartiges, auf sie zukommt.

Dichtung und Mystik

Weder der Komplex der psychischen noch der sozialen Strukturen
kann, je fiir sich genommen, die Struktur von Mechthilds Mystik erkla-
ren. Was uns gewiBlich von dieser Mystik bleibt, ist einzig der Text des
‘FlieBenden Lichts der Gottheit’, also Mystologie, Mystographie im
Genaueren . Wie immer die Frage entschieden werden mag, ob es
sich bei diesem Text um eine Fiktion handelt, die durch eine mechani-
sche Kausalitdit mit der psychischen und sozialen Realitit seiner Ver-
fasserin verbunden ist, oder ob es sich dabei um einen semantisch ein-

67 H. U. voN BALTHASAR, Einfaltungen, Auf Wegen christlicher Einigung,
Miinchen 1969, S. 114.

68 R 8, 6.

69 Zu den Begriffen vgl. I. BEHN, Spanische Mystik, Darstellung und Deutung,
Diisseldorf 1957, S. 7-17.



28 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

heitlichen Zeichenkomplex handelt, dessen Ensemble eine der psychisch-
sozialen Realitdt tiberlegene, sie transzendierende Erfahrung verbiirgt 7°,
sicher bleibt vorerst nur die Realitit des iiberlieferten Texts 7. Alle
bisherigen Ausfithrungen sind so zu relativieren, daBl nun nicht mehr
die Vielfalt der semantischen Gehalte erforscht, sondern daB einzig der
Text — fiir einmal als Original genommen 7% — in allem Ernst {iir sich
selber stehen soll, gleichsam ohne die semantischen Fenster auf die
von aullen ihn mitbedingenden Strukturen. Was ist die Struktur dieses
Textes?

Was in den modernen Ausgaben in die Augen springt, ist die auf-
fallige Tatsache, daB} groBere Textstiicke in Versen ausgesetzt sind,
obwohl die Haupthandschrift alles in unabgesetzter Prosa vorlegt 73.
Daf} dieses Verfahren gerechtfertigt ist, 18t sich durch die zahlreichen
Reime, Assonanzen und Alliterationen belegen. Dafiir nur ein Beispiel:

Swenne abey kunt din oster lag

und din lichame enpfat den tot schlag,
so wil ich dich alumbe van

und wil aldurch gan

und wil dich dime lichamen stelen
und wil dich dime liebe geben. (I, 3) 7*

70 Sicher gilt im Rahmen einer mystischen Theologie die Inkommensurabi-
litit der mystischen Erfahrung gegeniiber allen natiirlichen Erfahrungsweisen.
Dasselbe gilt fiir die Strukturen. L. MARrIE, a.a. O., S. 57, faBt die Ergebnisse
seiner Strukturuntersuchungen gliicklich folgendermafBen zusammen: «D’une part
nous trouvons une complexité organisée d’éléments multiples, qui vont du biolo-
gique au surnaturel infus, en passant par l'inconscient et les coordonnées sociales.
D’autre part, un principe d’unité qu’il n’est pas possible de classer parmi tous
ces éléments qu’intégre la structure. Principe d’unité, forme peut-étre, ou encore
émergence. Ce qui est unique dans l’expérience mystique, c’est qu’elle est expé-
rience du Transcendant. Or jamais le Transcendant ne fera nombre avec un étre
créé ou n’entrera en composition avec lui... 4 priori tous les mécanismes humains
sont impuissants a atteindre cette expériences.

71 J. Baruzi, Introduction a des recherches sur le langage mystique, Recher-
ches philosophiques 1 (1931/32) 66—-82, neu abgedruckt in: Encyclopédie des mysti-
ques, hrg. von M.-M. Davy und M. BeErrLEwi, Paris 1972, S. x1x-xxX, schreibt:
«Et pourtant, nous ne disposons guére que de textes. Car la mystique elle-méme,
ou la trouverons-nous? Certes, les mystiques créateurs ne sont pas toujours ceux
qui ont écrit. Mais ces mystiques qui se sont refusés a l'expression d’eux-mémes,
et qui par hypothése furent aussi ou méme plus grands que tous les autres, com-
ment les atteindre? ... d’'une maniére générale, c’est aux textes, et non aux étres,
que nous pouvons avoir recours» (a. a. O., S. xXx).

72 Vgl. oben S. 5.

73 Vgl. die Ausgabe von G. MoREL, a. a. O. (Anm. 3) S. XIX.

* R 16, 1-6.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 29

Dieses Muster steht fiir eine Unzahl, ja fiir ganze Kapitel in Reimpaaren
(oft antithetischen Inhalts), ein poetischer Parallelismus, der sich auch
in andern Formen &duflert: in Anhdufungen von Langzeilen, litanei-
maBigen Anrufungen, Vergleichen, Metaphernreihungen, Reimspielen
aller Art, Aufzihlungen, Hiaufungen von einzelnen Satzgliedern (in der
Prosarede) 7 usw. Die euphonische Qualitdt 7¢ dieses Stils, die, als
durchgingige Komponente des Diskurses, alle semantischen Elemente
der verschiedenen in den Text eingegangenen Strukturen transformiert
und so mit ihnen die Valenz des ganzen komplexen Gebildes aufs Niveau
der Poetizitdt 77 erhebt, ist bewuBt arrangiert, keineswegs zufillig,
sondern aufs Genaueste der Intensitdt der inneren religissen Bewegung
angeglichen. Man wird sich hiiten miissen, dieses Sprachliche als eine
Folge des Religiosen deuten zu wollen — diese Versuchung liegt nahe —;
es ist aber weit mehr, ndmlich dessen Medium. Das Sprachliche, darin
Religitses als in seinem Medium zu sich selber kommt, gewinnt — {iber
sich selber transzendierend — im mystischen Diskurs paradoxerweise
die Dimension der Exterioritdt und Alteritdt Gottes 7® in der Form von
vermittelter Erfahrung, also als Grenze des Sagbaren, in den Griff 7°.
Die mystische Aussage ruht in sich selber, indem sie iiber sich hinaus -

75 E. ZINTER, Zur mystischen Stilkunst Mechthilds von Magdeburg, Diss.
Berlin, Borna-Leipzig 1931; G. LUERs, a.a.O., S.107 ff.; H. KuniscH, Die mittel-
alterliche Mystik und die deutsche Sprache, Ein GrundriB, in: Kleine Schriften,
Berlin 1968, S. 21-77, besonders S. 33 ff.

76 R. JacoBsoN, Qu’est-ce que la Poésie? in: Questions de poétique, Paris
1973, S. 114.

77 «En général, la poéticité n’est qu'une composante qui transforme néces-
sairement les autres éléments et détermine avec eux le comportement de 1'ensem-
ble» (JACOBSON, a. a. O., S. 124).

8 «L’extériorité radicale et la possibilité de surpassement ne se trouvent que
dans la dimension mystique, qui pose le monde comme limité» (A. VERGOTE,
Interprétation du langage religieux, Paris 1974, S. 112). «La dimension mystique,
si elle trace les limites de l'étre au monde, brise cependant l'identité close de
I’'homme en introduisant une altérité radicale» (a. a. O., S. 113). Vgl. auch M. DE
CerTEAU, L’absent de l'histoire, Ligugé 1973, S. 161 fi.

79 St. BRETON, Du principe, L’organisation contemporaine du pensable,
Paris 1971, S. 162 ff.; die Sprache hat ihre durchaus mystagogische Funktion, da
es grundsdtzlich unmoglich ist, Gott intuitiv und absolut unmittelbar zu erfahren,
solange der Mensch ¢n via ist; auch der Mystiker ist auf Entscheidung und Re-
flexion, mithin auf Sprache angewiesen; vgl. J. SPLETT, Gotteserfahrung im Den-
ken, Zur philosophischen Rechtfertigung des Redens von Gott, Miinchen 1973,
S. 33 f. Selbst die mystische Erfahrung hat den Charakter einer Quasi-Erfahrung.
Vgl. dazu J. MArITAIN, Distinguer pour unir ou Les degrés du savoir, Bruges
71963, S. 489 f.



30 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

in die Erfahrung der Vereinigung mit Gott — reicht. Im ersten Aspekt
liegt 1hre Analogie zur Dichtung, im zweiten ihre Transzendenz iiber
alles menschliche Sprechen hinaus 8. «Wie der Begriff, so ist und bleibt
das Wort iiber seine Sphire hinaus bezogen, in einer Entriickung, die
mystische Aussage, auch in dichterischer Form, von sonstiger Dichtung
unterscheidet» 1.

Was ist aber der Sinn der bei Mechthild reich belegbaren Eupho-
nie? Zunichst wohl der, welcher aller Dichtung zukommt: Autonomie
der Sprache als ein eigener Erfahrungsbereich, als eigene Wirklichkeit 82!
Zwar enthilt poetische Sprache «auch weiterhin Information, doch sie
hat nicht mehr diese, sondern sich selbst zum Gegenstand: ‘Vergil3
nicht, daf3 ein Gedicht, wenn auch in der Sprache der Mitteilung abge-
faBt, nicht im Sprachspiel der Mitteilung verwendet wird’ (Ludwig
Wittgenstein). Die Aufgabe des Dichters ist es, diesen stindigen Hin-
weis der dichterischen Sprache auf sich selbst sinnfillig zu machen,

80 Es liegt am Charakter der Vorldufigkeit auch der Unio-Erfahrung, daf
sie bloB ‘symbolisch’, mittels sprachlichen Modellen rezipiert werden kann. Die
mystische Aussage partizipiert nicht nur am Zwang der religidsen Sprache zum
Modellhaften, das iber sich hinaus zu Gott fithrt, sondern ist dessen klassischster
Fall. Zu Funktion und Rolle des sprachlichen Modells im religiésen Diskurs vgl.
I. T. Ramsey, Christian Discourse, Some ILogical Explorations, London 1965,
S.71; F. FERRE, Die Verwendung von Modellen in Wissenschaft und Theologie,
in: Sprachanalyse und religiéses Sprechen, hrg. von D. M. HigH, Diisseldorf 1972,
S. 51 ff. Zum mystischen Sprachproblem vgl. H. C. SuaNDs, The War with Words,
Structure and Transcendance, The Hague 1971.

81 H. U. voN BALTHASAR, Zur Ortsbestimmung christlicher Mystik, a. a. O.,
S. 55. Vgl. auch MARIE, a. a. O., S. 101, der im mystischen Symbol die Mé&glich-
keit erblickt, das Plus der Erfahrung auszudriicken. Auch L. MAssiGNON, L’expé-
rience mystique et les modes de stylisation littéraire, Le Roseau d’Or 20 (1927)
168 f., nimmt eine Verlangerung des mystischen Surplus der Erfahrung in deren
sprachlichem Nachvollzug als gegeben an: «Relisons, d’ailleurs, les plus caractéri-
stiques de ces locutions théopathiques. Ineffables a l'origine, pergues comme des
commotions au cceur, leur expression verbale brise forcément le mécanisme habi-
tuel du langage, amenuise et transfigure comme une auréole les images qu’elle
utilise; ce sont des notions négatives, une démonstration expérimentale, via remo-
tionis, de la transcendance divine (qu’aucune contradiction logique n’exclut d’appa-
raitre, s’il lui plait, parmi les étres contingents). Ce sont des espéces d’explosions
anagogiques qui renseignent avant tout sur la ‘mort intérieure’ du sujet. Elles
I'enlévent jusqu’a Dieu, mais dans la nuit noire, ce qui choque infiniment les
esthéticiens; tant pis pour eux.»

82 Diese Erkenntnis der Stilkritik (E. StaiGer) 1daBt sich auch durch die
Bemithungen der Literaturpsychologie und -soziologie nicht ad absurdum fithren:
selbst die allseitig diagnostizierte Bedingtheit der Dichtung ist zu relativieren
vor der Unbedingtheit, mit der Dichtung sich selber meint.



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 31

indem dem unbewuBten, sich selbst verneinenden Funktionieren der
Sprache als blofes Verstindigungsmittel und dem ihm entsprechenden
Automatismus der sprachlichen Wahrnehmung der Garaus gemacht
wird und an seine Stelle eine bewuBt und kunstvoll konstruierte Autono-
mie und Eigenwertigkeit tritt» 83, Ahnlich beantwortet Roman Jacobson
die Frage, worin sich die Poetizitit bezeuge: «En ceci, que le mot est
ressenti comme mot et non comme simple substitut de 'objet nommé
ni comme explosion d’émotion. En ceci, que les mots et leur syntaxe,
leur signification, leur forme externe et interne ne sont pas des indices
indifférents de la réalité, mais possédent leur propre poids et leur propre
valeur» 8. Die reine Phinomenologie von Gotteserfahrung — dis buoch
sol man gerne enpfan, wan got sprichet selber dui wort... und ez bezeichent
alleine mich und meldet loblich mine heimlichkeit! (I. Einleitung) — soll
sich gewissermafen unmittelbar sprachlich selbst bezeugen, ein ‘Melden’,
das fiir sich selber steht und den Adressaten keine in anderer sprach-
licher Form objektivierbare Information vermittelt.

Unbeschadet der poetischen Autonomie und gewissermallen sie
bestitigend und gleichzeitig aufhebend wirkt das Moment der Trans-
zendenz in der mystischen Aussage: Oft tritt es als Gebot des Schwei-
gens 8 auf, als mystische Sprachfeindlichkeit 8, die iiber dem Unsag-

83 S. NEUMEISTER, Poetizitit, Wie kann ein Urteil iiber heutige Gedichte
gefunden werden?, Heidelberg 1970, S. 34. Vgl. auch M. LANDMANN, Die absolute
Dichtung, Essais zur philosophischen Poetik, Stuttgart 1963, S.12. Auch die
wissenschaftliche Beschiaftigung mit Dichtung im Sinne des Strukturalismus
versteht sich sachgemil so, daBl «die Poetik ihr eigenes Objekt ist» (T. TopoRroOV,
Poetik, in: Einfithrung in den Strukturalismus, hrg. von F. WanL, Frankfurt
a. M., 1973, S. 174 ff.). Es ist klar, daB in diesem Tatbestand das Paradox der
mystischen Dichtung beruht, die nie, sikularer Dichtung ebenbiirtig, nur sich
selber meinen kann.

8% JacoBsoON, a. a. O., S. 124,

85 Vgl. LUERS, a. a. O., 1-8 (mit reichen Belegstellen auch von Mechthild und
anderen Mystikern). Das Schweigen ist fiir die Mystiker — in welchem Grade es
auch realisiert wird — konstitutiv. «Si nous suivons les mystiques eux-mémes
jusqu’aux ultimes phases du devenir décrit, ce n’est pas sur leur langage que nous
mettrons ’accent, mais sur leur silence» (BArUzI, a. a. O., S. XIX).

8 Diesen Aspekt hat vor allem immer wieder J. QUINT nachhaltig betont:
Mystik und Sprache, Ihr Verhiltnis zueinander, insbesondere in der spekulativen
Mystik Meister Eckeharts, in: Altdeutsche und altniederlandische Mystik, hrg.
von K. Run, Darmstadt 1964, S. 120 ff. DaBl der Ausdruck ‘Sprachfeindlichkeit’
nicht einlinig absolut gemeint ist, sondern dialektisch in dem Sinne, daB ihr eine
eigene Dynamik des Sprechens — mindestens bei Meister Eckhart, aber auch bei
andern Mystikern — entgegensteht und -wirkt, hat QUINT ebenfalls immer wieder
betont (vgl. Die Sprache Meister Eckeharts als Ausdruck seiner mystischen Geistes-



32  Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

baren zu verstummen gebietet, oft aber auch als ein schwer zu bestim-
mender Mehrwert des Gesagten, als «Entriickung» des Sprechens sel-
ber 8, erkenntlich an ganz bestimmten Sprachformen wie Negation,
Kontradiktion (Paradox), Superlation («iiber»-Wendungen) 8. Dazu
kommt das ganze Inventar scharfsinniger Bildlichkeit, das poetologisch
vom simplen Vergleich, tiber die Metapher, Allegorie bis zur ritselvollen
Symbolik reicht. Allerdings unterscheidet sich mystische von poetischer
Erfahrung grundsitzlich dadurch, daB diese ohne das Gedicht, also
ohne Worte sinnlos wird, jene dagegen durchaus statthaben kann, ohne
daB sie sich in Worten objektiviert. Es gibt Mystiker, die haben ihr
Leben lang geschwiegen, ohne dafl sie doch irgendeine EinbuBe der
eingegossenen Beschauung hitten in Kauf nehmen miissen.

Wenn Mystologie nicht notwendig zur mystischen Erfahrung ge-
hort, was ist denn der Grund der mystischen Aussage? Was legitimiert
sie, was macht sie notwendig? Fiir Mechthild hat Mystologie offensicht-

welt, DVjs 6 (1928) 683 ff.). Die grundsatzliche Diskontinuitit zwischen mystischer
und poetischer Erfahrung unterstreicht R. MARITAIN, Magie, poésie et mystique,
in: J. et R. MARITAIN, Situation de la poésie, Bruges 21964, 59 ff. Ahnlich duBern
sich auch M. BINDSCHEDLER, Dichtung und Mystik, in: Mystik und Wissenschaftlich-
keit, hrg. von A. MERCIER, Bern-Frankfurt a. M. 1972, S. 75 und M. MILNER, Ascé-
tisme poétique et ascétisme mystique: Mallarmé et Saint Jean de la Croix, hrg. von
L.MAaRrIE, und J.-M. PETIT, Bruges 1970, S. 219 ff. V. CRAsTRE (Poésie et mystique,
Neuchatel 1966, S.17) siecht im Moment der Inkarnation durchaus eine Kontinuitat
zwischen Dichter und Mystiker. St. BRETON dagegen (Théologie, Poésie, A-Théo-
logie, in: Foi et raison logique, Paris 1971, S. 221-265) kann in gewissen asketischen
Momenten der modernen Dichtung die Sprachaskese der Mystiker durchschimmern
sehen. Mechthilds Analogie zwischen Dichtung und Mystik beruht nur zum Teil
auf dem letztgenannten Punkt der Sprachaskese, sondern weit stirker auf dem
erotischen und doxologischen Moment ihrer Aussage.

87 Vgl. oben S. 30. Schon die mystische Theologie der Karmeliter und Jesui-
ten des 17. Jahrhunderts versichert immer wieder, dal die Mystiker eigene modt
logquend: besitzen miissen, da divinarum affectionum altitudo verbis exprimi nequit
(JoHANNES A JEsu MaRia, Theologia mystica, Koéln 1611, S.4). Vgl. auch als
Beispiel fiir viele dhnliche Ausfithrungen anderer Autoren MAXIMILIANUS SAN-
DAEUS, Theologia Mystica Clavis, Koéln 1640, Neudruck: Heverlee-Louvain 1963,
S. 6 ff.: Pro Mysticarum loquutionum intellectu. Vgl. auch M. pE CERTEAU, a. a. O.,
S. 54, 61 ff., 161 ff. und: «Mystique au XVIIe siécle, Le probléme du langage
«mystique», in: L’homme devant Dieu, Mélanges H. pE LuBac, Bd. 2: Du moyen
age au siécle de lumiere, Paris 1964, S. 267-291. Vgl. auch W. T. Noon, Poetry
and Prayer, New Brunswick 1967, S. 55 ff.

8 F. HEILER, Der Gottesbegriff der Mystik, Numen 1 (1954) 161-183. Einen
iiblen MiBgriff leistet sich der verdiente Religionshistoriker in der Apostrophierung
von Mechthilds Aussage: ‘got ist alld ding in allen dingen’ (II, 20) als Pantheismus
(8.8 05 5. 171



Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg 33

lich den Wert eines Zeugnisses iiber das gottliche Handeln in ihrem
Leben und mithin die Eindringlichkeit eines Erfahrungsberichts (vgl.
IV, 13). Aus gottlicher Legitimation heraus soll das Buch einen missiona-
rischen Auftrag erfiillen: Es (das Buch) sol heissen ein vliessende lieht
maner gotheit in allii du herzen, du da lebent ane valscheit (I. Einleitung,
R 7, 14 1.), so daB} die Nihe zum Prophetismus des Alten Testaments 8°
ganz deutlich wird, der die Brautschaftsallegorie in einem kruden und
unvermittelten Realismus auf Gott und den Menschen bezog und dieses
Verhiltnis als exemplarisch fiir das Verhiltnis zwischen Volk Gottes
und Gott selber nahm %. Mechthilds mystische Aussage ist also zu-
niachst durch ihren Zeugnischarakter begriindet. Diese Bezeugung stiit-
zend und sichernd kommt — ganz in Analogie wiederum zum Alten Testa-
ment, das im Psalter das literarische Genre der Laudate-Psalmen fiir
die Nachwelt vorbildlich priagte — eine hoéchst intensive, gebetshafte
Doxologie hinzu, die in der Vorstellung gé6ttlichen und menschlichen
Gesangs gipfelt, eines Doppelgesangs, der die ganze Schépfung einbezieht
und zum Zeichen von Hoffnung werden kann. Musik, hier in Form
‘nachahmender’ dichterischer Sprache, wird im Anschlul an die antike
Sphiarenharmonie zur unmittelbarsten Versicherung des Transzendenten
und dessen Einigung mit der Seele °1. Doxologie legitimiert die mystische
Aussage wohl am tiefsten, weil sie die Selbstzwecklichkeit der reinen
Phianomenologie von Gotteserfahrung als Zwecklosigkeit des Gebets
ratifiziert. Die sprachlich, poetisch suggerierte Musik dieses Lobs wird
die Sache der mystischen Aussage selbst. Dichtung ist hier fiir einmal
eingebracht und aus der eigenen Autonomie erldst in die Lobrede Gottes,
die sie — aus mythisch-religioser Herkunft her — begriindet und leitet.

89 Vgl. A. NEHER, L’essence du prophétisme, Paris 1972; Néher sieht beides,
die Analogien und Differenzen zwischen Prophetismus und Mystik, vgl. S. 55 ff.,
97 ff., 235 ff. H. U. voN BALTHASAR (Thomas von Aquin, Besondere Gnadengaben
und die zwei Wege menschlichen Lebens, kommentiert von H. U. voN BALTHASAR,
Die Deutsche Thomas-Ausgabe, 23. Band, Heidelberg-Miinchen-Graz-Wien-Salz-
burg 1954, S. 287 ff.) unterscheidet genau zwischen Prophetie und Mystik, nicht
ohne beide zusammen mit der Charismatik in einen reinlichen Bezug zu setzen:
«die Charismatik der Apostelkirche wichst heraus aus der Prophetik des Alten
Bundes und wichst hinein in die Mystik der Kirchengeschichte» (S. 256). Von da
her lassen sich durchaus Vergleiche ziehen.

9 NE£HER, a. a. O, S. 223 ff,

91 Eine schéne Reihe von einschligigen Stellen dazu siehe bei LUERSs, a. a. O.,
S. 229-232. Vgl. zur allgemein religiosen Relevanz der Musik fiir die Mystik W,
ScuuBARrT, Religion und Eros, a. a. O., S. 142 fi.

3



34 Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

Der Grund der mystischen Aussage ist letztlich — das lehrt Mechthild -
die Gratuitit des Lobs, die der Gratuitit der tibermichtigen Gnade
aufs genaueste korrespondiert 2.

92 Das «Paradox der mystischen Poesie», das H. U. voN BALTHASAR (Herrlich-
keit, Eine theologische Asthetik, Zweiter Band: Ficher der Stile, Einsiedeln 1962,
S. 480-518) fiir Johannes vom Kreuz in duBerster Prignanz entworfen hat, und
das darin besteht, daB die «Mitte des mystischen Aktes... jenseits der Mitte des
dichterischen Aktes» steht (S. 486) und solcherart Dichtung mithin «die Absage
an das ‘Asthetische’» (a.a.O.) mitzubezeugen hat, dieses Paradox gilt gewiB
auch bis zu einem gewissen Grad fiir Mechthild, insofern sie die mystische Negation
schlechterdings auch auf sich selber und ihr eigenes Werk bezogen sehen mdéchte.
Dariiber hinaus aber ergibt sich — anders als bei Johannes vom Kreuz, der im Wech-
sel von Prosa und Poesie die Differenz von Scholastik und Mystik exerziert — fir
Mechthild die schrankenlose Selbst-Uberantwortung als mystische Braut, ein
Geschehen, das sich nur noch in der Nahe des marianischen Magnificat aufzuhalten
vermag, wenn auf der andern Seite — wie immer wieder gesagt sein mul3 — auch
die dasteren Tone der vesignatio ad infernum nicht fehlen. Aber auch sie ist ins
Lob eingebunden, dann, wenn die nahezu Verdammte ‘vom letzten Ort’ her noch
Gott loben will. Das Gotteslob als letzte Option des menschlichen Daseins gliedert
Mechthild in die monastische Tradition ein, in der — nach dem benediktinischen
Wahlspruch ‘Ut in omnibus glorificetur Deus’ — es immer schon Sinn des Lebens
war, Gott zu loben. Vgl. C. VacaGaGIini, La teologia della lode secondo S. Agostino,
in: C. VacaGGiNI, G. PENco, La preghiera nella Bibbia e nella tradizione patristica
e monastica, Roma 1964, S. 399-467.



	Die Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg

