
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Greshake, Gisbert: Gnade als konkrete Freiheit. - Eine Untersuchung
zur Gnadenlehre des Pelagius. - Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag 1972.
343 S.

Wie der Verfasser im Vorwort kurz hervorhebt, richtete sich sein
Forschungsinteresse von Anfang an nicht primär auf die Vergangenheit,
sondern auf die gegenwärtige Krise der religiösen Erfahrung, «angesichts
derer es gilt, die Rede von der Gnade Gottes neu zu vermitteln» (S. 5). Es
ging ihm in seiner Untersuchung zur Gnadenlehre des Pelagius somit nicht
in erster Linie darum, die Theologie des britannischen Mönches historisch
exakt nachzuzeichnen, und noch viel weniger darum, sie etwa zu repristi-
nieren. Für ihn stand vielmehr die Frage im Vordergrund: Was bedeutet
es konkret, wenn wir heute von der «Gnade Gottes» reden. Eine systematische
Neubesinnung der Gnadenlehre wird jedoch nach Greshake dort einsetzen
müssen, wo die traditionelle Gnadenlehre mit ihren Aporien ihre Richtung
eingeschlagen hat, in der Kontroverse zwischen Pelagius und Augustinus.
Gerade ein Rückblick auf jenen entscheidenden Moment, in dem die Weichen
für Jahrhunderte gestellt worden sind, wird es uns erlauben, in
Berücksichtigung der Elemente, die damals vielleicht verloren gingen oder verkürzt
worden sind, die Gnadenlehre so zu orientieren, daß sie im Gespräch mit
der heutigen Welt, mit moderner Anthropologie und Soziologie bestehen
kann.

Diese mehr systematische als historische Zielsetzung wird im ersten,
einführenden Kapitel noch weiter abgegrenzt und begründet. Dabei wird
nicht nur genauer erklärt, was es bedeutet, «in unserer 'weltlichen' Welt
sinnvoll, verstehbar und konkret von Gnade zu sprechen» (S. 26), sondern
es wird auch in einer kurzen Übersicht über Pelagius und seine Zeit, über
die Beurteilung durch seine Gegner und über einige Einzelzüge seiner Theologie

gezeigt, wie viel gerade wir mit unsern ähnlichen Fragestellungen von
ihm lernen können. Dazu wird das «Gespräch mit der Vergangenheit»
strikte auf die Auseinandersetzung zwischen Augustinus und Pelagius
eingeschränkt (dessen Schüler sollen nicht berücksichtigt werden) und im
Hinblick darauf der gegenwärtige Stand der Pelagius-Forschung (Texte
und Untersuchungen) kurz umschrieben.

Der mehr historische Teil der Untersuchung verläuft in drei Schritten:
In Kapitel 2 (S. 47-157) kommt zuerst die Gnadenlehre des Pelagius zur
Darstellung. Nach einigen Hinweisen auf dessen Hauptanliegen ist der



460 Besprechungen

Reihe nach die Rede von der Anthropologie (Bild Gottes und Freiheit),
vom Menschen in der Sünde, von der Gnade des Gesetzes, von der Gnade
Christi (Erlösungs- und Heilsgnade), vom Ursprung und der Vermittlung
der Gnade. Es folgen zwei Exkurse über das Wort «gratia» und über die
Prädestination bei Pelagius. In einem zusammenfassenden Paragraphen
werden drei Grundzüge als für die «empirische» Gnadenlehre des Pelagius
charakteristisch herausgehoben: Einmal geht es darin um eine Freiheit,
die in keiner Weise determiniert ist, sondern sich in einer konkreten
Geschichte in einem beständigen Gespräch mit Gott befindet. — Weiter zeigt
sich das christliche Leben nach Pelagius als ausweisbar, das heißt, Gott
erweist in der christlichen Praxis seine Kraft als «wirklich», und ist andererseits

die Gestaltung des Bildes Christi in den Gläubigen in allen
Lebensbereichen auf die Gnadenvermittlung für die anderen hin finalisiert. —

Schließlich ist die Sorge Gottes, die ganz auf die Freisetzung des Menschen
ausgeht, nicht partikulär und innerlich, sondern universal und geschichtlich.

Das alles läßt sich am besten durch das Modell der Erziehung
veranschaulichen, in der ein Leitbild als Gabe, und zwar in einer Vermittlung
von «Außen» nach «Innen» vermittelt wird. Die grundlegende Bedeutung
dieser Vorstellung für die Gnadenlehre des Pelagius läßt sich allerdings
nur voll erfassen, wenn auch der umfassende epochale Horizont mit in die
Betrachtung einbezogen wird, in dem sich die pelagische Theologie, die

ganz auf Vorbild und Nachahmung aufgebaut ist, sich entfaltet hat. Das
soll im folgenden Kapitel geschehen.

Dieses dritte Kapitel (S. 158-192) mit dem Titel: «Die Theologie des

Pelagius im Horizont des antiken Denkens» umfaßt drei Paragraphen.
Im ersten wird die Idee der «Paideia», der «Formung eines höheren
Menschen», als «Selbstverständnis» der Antike, wie es vor allem in der platonischen

und stoischen Philosophie entwickelt worden ist, mit wenigen, aber
gut zusammenfassenden Zügen umrissen. Der zweite Paragraph sucht
aufzuzeigen, wie die frühchristliche Theologie bis auf Origenes dieses antike
Ideal auf die Ebene des Glaubens übertragen hat, in dem sie diesen im
wesentlichen als «neue Paideia» verstand. Nach diesem christlich-griechischen

Ideal führt der göttliche Logos die Wiederherstellung des durch die
Sünde korrumpierten Bildes Gottes im Menschen herbei, indem er diesen

vor allem durch die Lehre und das Beispiel Christi zur Nachfolge und
Nachahmung ruft (vgl. S. 173). Im dritten Paragraphen schließlich wird eine
Zwischenbilanz gezogen, in der herausgestellt wird, wie Pelagius noch einmal
griechische Theologie auf römischem Boden zu repristinieren suchte (S. 192).

Nach diesen grundlegenden Darlegungen über die Gnadenlehre des

Pelagius und ihren geschichtlichen Hintergrund erfolgt im vierten Kapitel
die eigentliche Gegenüberstellung von Pelagius und Augustinus (S. 193-
274). Zuerst wird in einigen hermeneutischen Vorbemerkungen kurz auf
die Schwierigkeiten jeder Augustinus-Interpretation hingewiesen und
zugleich betont, daß es im vorliegenden Fall vor allem darum geht, auf die
«unterschiedliche Grunderfahrung zu stoßen, die Augustinus und Pelagius
voneinander scheidet (S. 197). Es folgt im zweiten Paragraphen unter dem
Titel «Der Einspruch Augustins» eine Darlegung der hauptsächlichen Lehr-



Besprechungen 461

unterschiede bezüglich Natur und Gnade, Gesetz, resp. Heilsgeschichte und
Gnade; Gnade als Liebe, die auf Christus zurückgeht und die
Gnadengemeinschaft des Leibes Christi begründet. Der dritte Paragraph vertieft
diese Gegenüberstellung, indem er herausarbeitet, wie Pelagius und Augustinus

in einer Zeit, da sich ein neues Lebensgefühl herausbildete, je nach
ihrer persönlichen Freiheits- und Gnadenerfahrung mit einer alten resp.
neuen Antwort auf die Frage nach dem Christlichen an die Menschen von
damals herantraten: Pelagius mit der altchristlichen Antwort von der
Gnade und Freiheit in der universalen Heilsgeschichte, Augustinus mit
der epochemachenden Antwort von der Gnade allein. Im letzten
Paragraphen wird diese neue Antwort Augustins nach ihren positiven und negativen

Seiten gewürdigt. Es wird aufgewiesen, wie Augustinus wohl richtig
die Transzendenz Gottes, die menschliche Freiheit als Rezeptivität und in
einem gewissen Sinne auch eine Säkularisierung von Natur und Geschichte
herausstellte, aber gerade damit eine zu elitäre, zu wenig konkret-geschichtliche

Auffassung von der Gnade mit in Kauf nahm.
Auf Grund dieser mehr historischen Gegenüberstellung von Pelagius

und Augustinus sucht Greshake im Schlußkapitel «Ausblick» Fragmente
für eine systematische Neuorientierung der Gnadenlehre zusammenzustellen

(S. 275-310). Dazu betont er in einem einleitenden Paragraphen
über die Bedeutung der Geschichte nochmals eindringlich, daß es sich darum
handelt, «die durch den Sieg Augustins über Pelagius eliminierten oder
unterbewerteten theologischen Faktoren und Dimensionen unter dem
heutigen Verstehens- und Problemhorizont neu zu bedenken und, wenn möglich,

in das heutige Glaubensverständnis einzubringen» (S. 280). In diesem
Sinn verlangt Paragraph 2 eine Gnadenlehre, die die Einheit von Schöp-
fungs- und Erlösungsordnung ganz ernst nimmt, die geschöpfliche Freiheit
als Frei-Setzung durch Gott versteht und die Freiheit nicht bloß als innerlich,

sondern konkret zu verwirklichende Freiheit auffaßt. Dementsprechend
muß in der Gnadenlehre, wie der letzte Paragraph ausführt, die Empirie
einen weiten Platz finden. Es muß gezeigt werden, daß sich Gnade in und
für die Gesellschaft und das heißt in der Gemeinde verwirklicht. Dabei wird
allerdings niemand übersehen, wie schwierig es ist, die Kriterien zu finden,
die es uns erlauben, die Gnade zu «verifizieren». Pelagius mit seiner zu
idealistischen Auffassung von der Heiligen Kirche wird uns dabei wenig
helfen können. Es wird vielmehr zu bedenken sein, daß letztlich nur der
Freie weiß, was Freiheit ist, und daß sowohl die Gemeinde wie die einzelnen
Christen beständig in einem Defizit gegenüber der Freiheit Christi bleiben
werden. Doch diese Einschränkungen dürften nie zu einer Absage an die
Verifizierbarkeit der Gnade führen (S. 309 f.).

Es liegt auf der Hand, daß wir es bei dieser Untersuchung zur Gnadenlehre

des Pelagius mit einer interessanten und höchst aktuellen Fragestellung

zu tun haben. Es liegt auch außer jedem Zweifel, daß der Verfasser
Bedeutendes zu diesem Thema zu sagen weiß. Schon ein kurzer Blick auf
die sehr umfangreiche Bibliographie (S. 311-332) ist vielversprechend. Auch
wenn niemand erwarten wird, daß die vielen angegebenen Studien in
gleicher Weise verarbeitet worden sind, ist es offensichtlich, daß tatsächlich



462 Besprechungen

ein immenses Material verwertet worden ist. Wichtiger scheint mir indes
die Feststellung, daß der Autor mit einem feinen Gespür an die komplexen
Probleme herangetreten ist und sich auch immer wieder über die methodologischen

Schwierigkeiten klar Rechenschaft gegeben hat. So ist es ihm
gelungen, schön herauszuarbeiten, wie Augustinus dazu gekommen ist,
das Hauptgewicht auf die innere, den Willen erfassende Gnade zu legen
(vgl. S. 79-81, 216-219). Ebenso hat er es verstanden, die kritischen
Punkte in dieser Gnadenlehre freizulegen: die einschränkende Auffassung
von der menschlichen Freiheit, mit dem eigenartigen Widerspruch in bezug
auf die Prädestination Adams (S. 261-264) ; die Konsequenzen einer zu
subjektiven, zu wenig geschichtlichen Bestimmung der göttlichen Gnade
(S. 266-274). Darum wird man auch den Postulaten, die Greshake an die
moderne Gnadenlehre stellt, weitgehend zustimmen können (vgl. die obige
Zusammenfassung).

Doch wie dieses gewiß sehr zu beherzigende Ergebnis zustande gekommen

ist, kann nicht ohne Kritik hingenommen werden. Darüber hat sich
Greshake selbst denn auch keine Illusionen gemacht. Wie er im Vorwort
ausdrücklich bemerkt, ist er sich bewußt, «daß diese Untersuchung durch
und durch eine quaestio disputanda ist, die sich erst noch im Kreuzfeuer
der Kritik zu bewähren hat» (S. 5). Es sollen darum im folgenden einige
Bedenken freimütig geäußert werden. Sie betreffen in erster Linie die
historischen Abschnitte, für die ich mich als zuständiger betrachte. Es ist klar,
daß diese Bedenken mehr historischer Art in etwa auch das systematische
Ergebnis in Frage stellen werden. Doch soll es andern überlassen sein
zuzusehen, ob die Kritik an den neuralgischen Punkten der Gnadenlehre Augu-
stins nicht doch dazu geführt hat, die innere Gnadenhilfe zu wenig ernst
zu nehmen (vgl. vor allem S. 252-260, wo bei den Hinweisen auf die positive
Bedeutung Augustins von der innern Gnade nicht die Rede ist).

Meine erste Kritik betrifft das dritte Kapitel, das den Nachweis leisten
soll, daß Augustinus seine Gnadenlehre in einem neuen epochalen Horizont
entworfen hat. Einmal ruft das, was hier ausdrücklich gesagt wird, nach
ernsten Vorbehalten. Ich möchte gegenüber gewissen mangelhaften
Textinterpretationen nicht allzu kleinlich sein. So könnte man z. B. darauf
hinweisen, daß es nicht richtig ist, mit Hinweis auf 1 Kl 33,8 Christus als
das einzige normative «Vorbild» zu nennen; denn im Kontext dieser Stelle
wird nicht nur Christus, sondern Gott und die Gerechten als Beispiel hingestellt

(vgl. dazu A. Jaubert, Clément de Rome, Épître aux Corinthiens:
S Chr 167,37). Wichtiger ist für mich die Feststellung, daß die Suche nach
dem Paideia-Gedanken bei den frühchristlichen Theologen dazu geführt
hat, die andern Gesichtspunkte der Soteriologie zu vernachlässigen oder

gar zu übersehen. So fehlt jeder Hinweis auf den Sieg über die Dämonen
bei den Apologeten. Besonders schwerwiegend erweist sich, daß der Verfasser

die Tragweite der salus carnis bei Irenäus nicht beachtet hat (vgl. dazu
besonders A. Orbe, Antropologia de San Ireneo, Madrid 1969). Deswegen
konnte er auch nicht erfassen, wie Irenäus in seiner anti-gnostischen, auf
die Inkarnation zentrierten Soteriologie gegenüber der antiken Paideia-
Auffassung ein biblisches Gegengewicht geschaffen hat, das für die ganze



Besprechungen 463

Patristik, vor allem aber für Tertullian und Athanasius entscheidend sein
wird. Weiter kommt nicht zur Geltung, daß das gnostische Ideal des
Klemens von Alexandrien und des Origenes im Zusammenhang mit der spät-
jüdischen Apokalypse gesehen werden muß (vgl. J. Daniélou, Message
évangélique et culture hellénistique, Tournai 1961, 407-460, sowie R.-
M. Grant, Gnosticisme and Early Christianity, New York 1959).
Dementsprechend bekommt die kosmologische Dimension der alexandrinischen
Soteriologie nicht den vollen Stellenwert. Noch weniger tritt hervor daß,
es sich darin ähnlich wie bei den Gnostikern um die Heimkehr der Seelen
in einem individuellen Sinne handelt (zu Klemens vgl. jetzt auch A. Bron-
tesi, La soteria in demente Alessandrino, Roma 1972). Für Origenes im
besondern, hätte unbedingt die Spannung zwischen der Heilsfunktion des

Logos im allgemeinen und der Fleischwerdung des Wortes in Jesus mehr
berücksichtigt werden müssen (vgl. M. Harl, Origène et la fonction révélatrice

du Verbe incarné, Paris 1958). Es ist darum auch nicht zu verwundern,
wenn gewisse Gegenüberstellungen von östlicher und westlicher Theologie
wenig über allgemeine Clichés hinausgehen (vgl. bes. S. 188).

Viel schwerer wiegen jedoch die Bedenken gegenüber dem, was im
dritten Kapitel überhaupt nicht behandelt wird. Es ist für mich schwer
verständlich, wie es möglich sein soll, den geschichtlichen Kontext von
400 in seiner Neuartigkeit vollständig aufzuzeigen, wenn seine Darstellung
mit der Mitte des dritten Jahrhunderts endet. Keine Rede von der Wende
von Nizäa, die der Unterscheidung zwischen Schöpfungs- und Erlösungsordnung

bei Augustinus zugrunde liegt. Nichts über Athanasius, bei dem
sich ähnlich wie bei Irenäus das Heil nicht nur auf die nach dem Bilde des

Wortes geschaffene Seele, sondern auch auf die Unsterblichkeit des Leibes
erstreckt (vgl. Ch. Kannengiesser, Athanase d'Alexandrie, Sur l'Incarnation

du Verbe: SChr 199, Paris 1973, 139-156). Ebenso wenig über Gregor
von Nyssa, der in seiner Lehre vom ewigen Fortschritt des Menschen die
antike Paideia entscheidend modifiziert hat. Was jedoch am meisten
überraschen muß, praktisch nichts über Ambrosius. Und doch hat dieser, wie
Greshake selbst annimmt, auf Pelagius einen gewissen Einfluß ausgeübt
(S. 44 f.). Noch mehr, in kaum einem andern Kirchenvater ist griechisches
und lateinisches Denken so innig vereint wie gerade im Bischof von
Mailand, und das fast unmittelbar vor der Auseinandersetzung zwischen Pelagius

und Augustinus. Dazu hat Ambrosius nicht nur zu Einzelfragen der
spätem Kontroverse, wie die Frage der Kinder ohne Taufe (vgl. De Abraham
11,84, zit. in den Anmerkungen zu De Natura et Gratia: Bibl. Aug. 21,603)
Stellung genommen, sondern wurde auch von Pelagius selbst als Autorität
zitiert (vgl. De natura et gratia, 63,74 f. : Bibl. Aug. 21,389-393). Besonders
aber hätte die Lehre des Ambrosius über Natur und Gnade nicht
übergangen werden dürfen (vgl. dazu F. Szabô, Le Christ Créateur chez saint
Ambroise, Rom 1968). Schließlich hätte wohl gerade eine Berücksichtigung
des «Römers» Ambrosius erlaubt, den neuen epochalen Horizont in seiner
politischen und geschichtstheologischen Bedeutung (Romidee - Verhältnis
von Historia sacra und Historia profana) exakter abzustecken. Die
diesbezüglichen Hinweise auf Seite 247 sind viel zu allgemein gehalten. Ganz



464 Besprechungen

abgesehen davon, daß sie nur von der Fragwürdigkeit des «kosmologischen
Bergeraumes» sprechen, anstatt auch auf die nun nicht mehr haltbare
Identifizierung von Kirche und Reich hinzuweisen (vgl. u. a. die Aufsätze
über das vierte Jahrhundert in R. Klein, Das frühe Christentum im
römischen Staat, Darmstadt 1971, sowie R. A. Markus, Saeculum. History
and Society in the Theology of St. Augustine, Cambridge 1970).

Es ist wahr, daß dieses Kapitel über den «Horizont des antiken
Denkens» aufs Ganze gesehen nicht so wichtig ist. Aber einmal erscheint in
ihm ein Mangel an historischer Methode, der einen für die beiden Kapitel
über Pelagius und Augustinus vorsichtig machen wird. Die diesbezügliche
Bemerkung über den Verzicht auf eine «rein historische Methode» (S. 157)
kann nicht ganz überzeugen. Auch wenn man sich in einem solchen Fall
auf die Arbeiten anderer stützen muß, das heißt, die Texte nicht selbst
analysieren kann, ist man gehalten, möglichst alle, und zwar vor allem die
den nächsten geschichtlichen Kontext unmittelbar betreffenden Gesichtspunkte

zu berücksichtigen. Auf der andern Seite müssen die erwähnten
Auslassungen den Ansatz zur Behandlung der Gnadenlehre Augustins
fälschen, wenn sie nicht gar von einem zum vornherein gewählten Ansatz zu
erklären sind. Eine Darlegung der augustinischen Gnadenlehre, die nicht
eingeht auf die salus carnis, auf die Auferstehung Christi, auf die nizänische
Unterscheidung von Schöpfung und Erlösung, auf den Christozentrismus
des Ambrosius, wird ihr nämlich kaum gerecht sein können.

Daß eine gewisse Vorsicht gegenüber der historischen Methode des
Verfassers nicht ungerechtfertigt ist, zeigt sich denn auch im zweiten Kapitel
über Pelagius. Tatsächlich befremdet darin mehr als einmal die Art und
Weise, mit der einzelne, vielleicht nur kurze Texte des Pelagius miteinander
verbunden werden. So werden im Abschnitt über das Gesetz als Gnade Texte
über das alttestamentliche Gesetz und solche über die göttliche Weisung
im allgemeinen zu wenig auseinander gehalten (S. 96. 116. 121). Weiter
werden zwei Texte über Christus als Gott gleichwesentlich und als Bild
Gottes zusammengezogen, obwohl sie in ganz andern Schriften stehen
(S. 131). Einmal ist von Christus, der im Apostel abgebildet wird, und von
der nformat! des Apostels die Rede, obwohl es sich im ersten herangezogenen
Text nicht um den Apostel, sondern um jeden Gläubigen handelt, der die
Kraft des Glaubens an Christus versteht (S. 136). Besonders unglücklich
ist die Art, wie von aexemplum vel corpus Christin auf die Identität von Kirche

und exemplum Christi geschlossen wird (S. 134 f.). Dabei sprechen doch
die beiden zitierten Texte vom Leiden resp. der Auferstehung Christi, das
heißt offensichtlich von der Beispielhaftigkeit der Menschheit Christi. Im
übrigen ist gerade der zweite Text (zu Eph 2,7 : PLS 1,1293) von besonderem
Interesse, weil in ihm, ähnlich wie in verschiedenen Texten des Augustinus,
Christus als exemplum unserer Auferstehung erscheint; ein Gesichtspunkt,
der viel zu wenig zur Geltung kommt.

Ebenso wenig kann überzeugen, mit welcher Eindringlichkeit gewisse
theologische Auffassungen als für Pelagius charakteristisch hingestellt
werden, die am Anfang des fünften Jahrhunderts gang und gäbe sind.
So ist es nicht ersichtlich, warum Augustinus die Tragweite der Trinitäts-



Besprechungen 465

lehre für die Gnadenlehre des Pelagius völlig verkannt haben mußte (S. 130).
Finden wir doch auch bei ihm die Auffassung von der «una operatio» des

Vaters und des Sohnes. Nicht weniger als Pelagius und die andern westlichen
Autoren um 400 vertritt auch er das, was man als christologische Engführung

bezeichnen könnte, und wiederholt in unzähligen Formeln, daß Christus

uns zugleich erschaffen und erlöst hat (vgl. meinen Artikel in Vetera
Christianorum 5 [1968] 149, mit den zitierten Texten). Anderseits ist auch
ein gewisser trinitarischer Ansatz der Schöpfungslehre Augustins nicht
zu übersehen (vgl. dazu O. du Roy, L'intelligence de la foi en la Trinité
selon saint Augustin). Ähnliches gilt von der Zwei-Naturen-Lehre (S. 129).
Allerdings könnte man sich hier fragen, ob die Lehre Augustins von der
una persona nicht von Pelagius resp. von ihm nahestehenden Theologen wie
Rufinus dem Syrer beeinflußt worden ist. Dann würde Greshake mit Recht
das Neuartige der Christologie des Pelagius unterstreichen (vgl. dazu auch
die Hinweise auf S. 27).

Mehr Bedenken macht mir jedoch die Interpretation der Gnadenlehre
Augustins in Kapitel vier. Es sei gewiß zugegeben, daß es keineswegs leicht
ist, die Studien zu übersehen, die darüber verfaßt worden sind, und noch
weniger leicht, in das äußerst komplexe Denken von Augustinus selbst
einzudringen. Aber ich frage mich, ob es sich der Autor nicht dadurch noch
schwieriger gemacht hat, daß er allzu sehr voraussetzte, jene Elemente,
die nach ihm in der traditionellen Gnadenlehre nicht genügend zur Geltung
kommen, seien von Augustinus eliminiert worden, könnten jedoch bei
Pelagius wiedergefunden werden.

Es wird sicherlich mit Recht darauf hingewiesen, daß Pelagius exemplum
nicht bloß in einem moralisierenden, äußern Sinne auffaßt, sondern darunter
ein normatives, wirkmächtiges Leitbild versteht (vgl. S. 52. 83 f.). In diesem
Sinne sind darum nach ihm das Bild Gottes im Menschen und das Bild
Adams «Bilder», die einen Raum geschichtlicher Dynamik eröffnen, der
der freien Entscheidung des einzelnen vorgegeben ist (S. 84). Doch kann man
nicht eine solche Lehre auch bei Augustinus, und zwar nicht nur in den
Frühschriften, finden? Oder ist es richtig, die Thematik der Exemplarität
bei Augustinus zu vernachlässigen, nur weil er seit 395 ungefähr und dann
vor allem seit der Auseinandersetzung mit Pelagius so sehr die innere Gnade
betont? Müßte man nicht auch den Begriff des Signum, bei aller
Berücksichtigung des platonischen Hintergrundes, ähnlich wie exemplum in einem
starken Sinne nehmen? Und das umso mehr, als der Gebrauch von signum
nicht von dem von auctoritas zu trennen ist. Es ist tatsächlich zu bedauern,
daß Greshake diesem Zusammenhang zu wenig nachgegangen ist (vgl. dazu
die Arbeit von K. H. Lütcke, «Auctoritas» bei Augustin, Stuttgart 1968,
die nicht zitiert wird, bes. 72-76, über auctoritas und exemplum). Er hätte
sonst bei Augustinus viel mehr Konkretes, Geschichtliches finden können.

Auf jeden Fall wäre es unbedingt notwendig gewesen, nicht nur das
exemplum als normatives Leitbild bei Pelagius mit der innern, auf den Willen
wirkenden Gnade bei Augustinus zu konfrontieren, sondern zuzusehen, wie
die beiden die Exemplarität, besonders jene von Christus, verstehen.
Diesbezüglich wäre es vor allem interessant gewesen, dem Thema sacramentum



466 Besprechungen

et exemplum nachzugehen. Dieses Thema scheint anti-pelagianischen Charakter

zu haben. Vgl. Prosper von Aquitanien, Resp. 1, 1 : ML 51,177 ff. und
Kassian, Incarn. 6,14: ML 50,171B). Aber es ist nicht zu übersehen, daß
der Sinn dieser Antithese in etwa schon bei Pelagius selbst erscheint und
ungefähr der Unterscheidung von Erlösungs- und Heilsgnade entspricht
(vgl. zu dieser Unterscheidung S. 101-115). Wenn nämlich Pelagius die
Erlösungsgnade als jenen unverdienten, befreienden Anfang des christlichen
Lebens auf den Opfertod Christi zurückführt, anderseits aber Leiden und
Sterben Jesu, soweit sie ein nachzuahmendes Modell darstellen, als
Heilsgnade versteht (vgl. S. 128), steht er nicht weit von der augustinischen
Antithese von sacramentum et exemplum, und das umso mehr, als auch
bei ihm der Mensch die Erlösungsgnade im Sakrament der Taufe erlangt.
Es steht jedoch außer jedem Zweifel, daß bei Augustinus das sacramentum
einen wichtigeren Stellenwert besitzt als bei Pelagius. Doch das wiederum
schließt nicht aus, daß auch bei ihm exemplum ein entscheidendes Gewicht
besitzt (vgl. De Trin. VIII, 5, 7 : exemplum humilitatis als Heilmittel gegen
den Stolz). Das zeigt sich besonders klar in jenen Texten, in denen Augustinus

die Todesangst Jesu als exemplum patientiae hinstellt. In diesen Texten

ist zudem exemplum sehr oft mit der Identifikation von Haupt und
Gliedern verbunden. Damit hat es noch mehr als bei Pelagius den Sinn von
imago provocans (vgl. dazu die Texte bei T. Van Bavkl, Recherches sur la
Christologie de saint Augustin, Fribourg 1954, 130-145).

In einem ganz besondern Sinn noch kann das Thema sacramentum et

exemplum zeigen, wie wichtig auch bei Augustinus die Idee der Exemplarität
ist. In De Trinitate IV, 3, 6, bezieht er nämlich sacramentum et exemplum
auf den Tod sowohl des innern -wie des äußern Menschen. Im Tod und in
der Auferstehung Christi ist uns das sacramentum interioris hominis gegeben,
sofern am Kreuz der alte Mensch gestorben ist und der gläubige Mensch
Christus nicht mehr im fleischlichen Sinne kennen darf. Ebenso wurde
aber auch das exemplum exterioris hominis aufgestellt, auf Grund dessen
der Christ nicht mehr vor den Leiden zurückschrecken darf, sondern
vielmehr die Hoffnung besitzt, daß auch er an der Auferstehung des Leibes
teilnehmen wird. Es ist nun sehr schade, daß der Verfasser auf das Thema
von Christus als Vorbild unserer Auferstehung nicht eingegangen ist, wie
es hier und auch anderswo bei Augustinus aufscheint (vgl. auch De Civ.
Dei, X, 32,2; Enchirid. 28,108; Serm. 263,1; En. Ps. 70, II, 10 etc.). Wenn
er nämlich diesen Gesichtspunkt der augustinischen Soteriologie, der im
übrigen selbst bei Pelagius keineswegs fehlt (vgl. S. 118), mehr berücksichtigt

hätte, dann wäre er nicht nur imstande gewesen aufzuzeigen,
wie Augustinus, ähnlich wie schon vor ihm besonders Irenäus, Tertullian
und Athanasius, das antike Ideal der Paideia auch in diesem Punkte vom
christlichen Glauben her korrigiert hat, sondern er hätte auch nicht
übersehen können, wie die Heilslehre Augustins mindestens hier ganz konkret
und geschichtlich ist. Ist doch für Augustinus das geschichtliche Ereignis
der Auferstehung Christi nicht nur Modell unserer Auferstehung, sondern
bedeutet das Ja zu diesem Modell das spezifisch Christliche. Die Menschen,
die vor dem Tode nicht verzweifeln, sondern im Hinblick auf jene Aufer-



Besprechungen 467

stehung wider alle Hoffnung hoffen, sind nämlich für ihn, wie schließlich
für jede christliche Predigt, die wahren Christen (vgl. dazu neben andern
Studien über die Hoffnung bei Augustinus L. Ballay, Der Hoffnungsbegriff
bei Augustinus, München 1964).

Es ist gewiß zuzugeben, daß selbst in der Theologie der Auferstehung
der philosophische Hintergrund, wie er in den Gegenbegriffen von signum-
res, foris-intus, visibilia-invisibilia, uti-frui etc. zum Ausdruck kommt,
Augustinus dazu führt, die Realität des verherrlichten Christus nicht
genügend ernst zu nehmen; denn bei ihm ist die Menschheit Christi für die
ewige Existenz des Menschen theologisch kaum mehr relevant (vgl. zur
Problematik C. P. Mayer, Philosophische Voraussetzungen und Implikationen

in Augustins Lehre von den Sakramenta: Augustiniana 22 [1972]
53—79). Doch diese Unausgeglichenheit zwischen verkündigtem Glauben
und philosophischem Glaubensverständnis darf einen nicht veranlassen,
bei ihm die Menschwerdung Christi als sacramentum, Signum, exemplum,
forma oder auctoritas allzu gering zu veranschlagen. Das gilt mutatis
mutandis auch von den andern Zeichen: von der Kirche, von der Taufe
und Eucharistie, vom Beispiel der Heiligen. Daß im besondern die Sakramente

nicht causa efficiens gratiae sind, ist klar (vgl. S. 225); denn Augustinus

hat nicht den gleichen Begriff von Signum sacramentale wie die scholastische

Theologie. Doch die Frage ist eben, ob sie weniger imago provocans
sind als bei Pelagius. Diese Frage hat nach meiner Auffassung der Verfasser
nicht beantwortet, wie er im allgemeinen das Verhältnis von Sakrament
und Glaube, von äußerem und innerem Gnadenruf zu negativ vom Gegensatz

Augustinus-Pelagius her beurteilt hat.
Von diesen Bedenken her gesehen kann man sich schließlich fragen,

ob Greshake seine Pelagius- und Augustinus-Interpretation nicht allzu
sehr von seiner eigenen Gnadenlehre her konstruiert hat. Gewiß hat ihm
die Gegenüberstellung der beiden geholfen, seine eigenen Anliegen: das
Konkret-Geschichtliche der Gnade und ihre Verantwortbarkeit der menschlichen

Gemeinschaft gegenüber, in ein klareres Licht zu stellen. Trotzdem
stellt sich die Frage, ob er das, was ihm am Herzen liegt, von der vollen
menschlichen Freiheit vielleicht abgesehen, nicht auch bei Augustinus hätte
finden können. Jedenfalls kommt man um den allgemeinen Eindruck einer
gewissen Schwarz-Weiß-Färberei nicht herum. Nicht daß Greshake für
die Schwächen der pelagianischen Position blind wäre (vgl. S. 307 f.). Auch
nicht im Sinne, daß er das Positive bei Augustinus völlig übersehen würde,
selbst wenn er davon nicht spricht, ohne sogleich seine Bedenken
anzumelden (vgl. S. 252-260). Aber nach ihm ist das, was eine moderne Gnadenlehre

in den Vordergrund stellen muß, die konkrete, verifizierbare Gnade,
bei Pelagius zu finden, während Augustinus sozusagen bloß von der inneren
Gnade spricht, durch die der menschliche Wille zur göttlichen Liebe befähigt
wird, und auf die es offensichtlich weniger ankommt. Da nun einmal die
quaestio disputanda eröffnet ist, mögen andere beurteilen, ob dieses Urteil
zu sehr von der Liebe zu Augustinus gefärbt oder gar zu hart für die sicherlich

anregende Studie zur Neuorientierung der Gnadenlehre ist.
Basil Studer



468 Besprechungen

Klein, Richard: Der Streit um den Victoria-Altar. Die dritte Relatio des

Symmachus und die Briefe 17, 18 und 57 des Mailänder Bischofs Ambrosius. -
Einführung, Text, Übersetzung und Erläuterungen. - Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1972. vm-198 S. (Texte zur Forschung. 7.)

In der Sammlung «Texte zur Forschung» ist ein Band erschienen,
der die Beachtung aller verdient, die sich für die Geschichte des spätrömischen

Reiches und im besondern für die damaligen Auseinandersetzungen
zwischen dem sterbenden Heidentum und dem nun siegreichen Christentum
interessieren. Von nicht geringerem Interesse wird dieser Band auch für
jene sein, die sich mit dem Verhältnis von Kirche und Staat und im besondern

mit der Geschichte der Toleranzidee beschäftigen. Es handelt sich
nämlich hier um vier wichtigste Dokumente, die den Streit um den Victoria-
Altar in der Kurie von Rom betreffen : um die Bittschrift des Stadtpräfekten
Symmachus an den Kaiser Valentinian II. und die drei Antwortbriefe des

Ambrosius von Mailand an den gleichen Kaiser resp. an Kaiser Eugenius.
Diese vier Dokumente, die ersten drei aus dem Jahre 384, das vierte

aus dem Jahre 393, werden hier in einer neuen kritischen Ausgabe zusammen

mit einer deutschen Übersetzung vorgelegt. Was die Übertragung
angeht, wird man sagen können, daß sie sinngetreu und in einem leicht
lesbaren Deutsch abgefaßt ist. Trotzdem ist man dafür dankbar, daß man
sie mit dem gegenübergestellten lateinischen Text fortwährend vergleichen
kann. Ist es doch kaum möglich, das Latein der beiden rhetorisch
hochgebildeten Autoren vollumfänglich ins moderne Deutsch zu übertragen und
dabei auf Umstellungen und Umschreibungen völlig zu verzichten. Dazu
nur ein Beispiel. In der Übersetzung des Briefes 57 finden wir dreimal den
Ausdruck «Seelenheil», doch als Übertragung von verschiedenen lateinischen
Texten: von nquod ipsi animae meae proderat» (57,4), «nisi ut consulerem
mihi» (57,11), «nec pluris me facere adulationem quam animam meam» (57,12).

Dem Text und der Ubersetzung der vier Dokumente ist eine sehr
gediegene Einführung vorangestellt. Darin wird zuerst eine auf solide
Sachkenntnis gegründete Beschreibung des Heidentums im vierten
Jahrhundert und der Lage in Rom im besondern gegeben. Darauf wird der
Leser mit dem Leben und Werk des Symmachus, mit seinem Stil und seiner
Sprache und vor allem mit den literarischen und überlieferungsgeschichtlichen

Eigenarten der 3. Relatio bekannt gemacht. In ähnlicher Weise
werden im weitern die drei Antwortschreiben des Ambrosius nach Inhalt
und Absicht, nach Stil und Sprache sowie nach der Geschichte der
Überlieferung erläutert. Dabei konnte der Verfasser leider die interessanten
Hinweise auf die Motive der Verweigerung des Bischofsamtes durch Ambrosius

(vgl. S. 53) noch nicht verwenden, die P. Courcelle in seinem Artikel
«Ambroise 'professeur de philosophie'»: Recherches sur Saint Ambroise
(Paris 1973), 9-16, neulich gegeben hat.

Nicht weniger wertvoll als die Einführung sind die Erläuterungen zu
einzelnen Stellen der vier Dokumente, die dem Text und der Übersetzung
angefügt sind. Auch wenn sie nicht immer definitiv sind, geben sie doch
mindestens die Meinungen von bewährten Autoren zu den fraglichen Stellen



Besprechungen 469

wieder. Zudem sind sie der Beweis dafür, wie sehr sich der Autor die Mühe
genommen hat, die einschlägige Literatur so weit wie möglich heranzuziehen.
Im übrigen sind seine Erklärungen sowohl in der Einführung wie in den
Erläuterungen durch ein Register leicht zugänglich gemacht.

So kann man dem Verfasser, der uns bereits eine knappe, aber wertvolle

Monographie über Symmachus (Darmstadt 1971) geschenkt hat, für
seine weitere Arbeit über diesen hervorragenden Vertreter des spätrömischen
Heidentums und vornehmen Gegner des Ambrosius nur dankbar sein.
Vgl. auch die Aufsätze verschiedener Autoren, die R. Klein unter dem
Titel «Das frühe Christentum im römischen Staat» herausgegeben hat
(Darmstadt 1971).

Basil Studer

Magistri Petri Lombardi Sententiae in IV Libris Distinctae. Editio
tertia ad fidem codicum antiquiorum restituta. T. 1. P. 1: Prolegomena;
P. 2: Liber I et II. - Grottaferrata (Romae) : Ed. Collegii S. Bonaventurae
Ad Claras Aquas 1971. P. 1: 169*, P. 2: 642 p. (Spicilegium Bonaventuria-
num. 4.).

Mit der wissenschaftlichen Gründlichkeit, für die sie bekannt sind,
haben die Franziskaner von Quaracchi (jetzt in Grottaferrata) diese dritte
Ausgabe der Sentenzenbücher des Lombarden erarbeitet. In Kap. 1 der
Prolegomena erwähnen die Herausgeber (unter diesem Plural verbirgt sich
vor allem P. I. Brady) die seit der im Jahre 1916 erfolgten zweiten Ausgabe
durch zahlreiche Studien vertieften und erweiterten Kenntnisse über die
Theologie des 12. Jh. im allgemeinen und über den Lombarden im besonderen.

Die weiteren sechs Kapitel der Prolegomena sind zu einer beispielhaften

Monographie über den Autor gediehen. Eigene, auf den vorerwähnten
Arbeiten aufbauende Untersuchungen haben es ermöglicht, sowohl bisherige
Mißverständnisse auszuräumen als auch verschiedene, wenn auch nicht
alle Fragen über Person und Werk des erfolgreichen Autors zu klären.

Petrus wurde ca. 1095-1100 in Lemononium, dem heutigen Lumellogno
bei Novara geboren. Die Anfangsgründe seiner Bildung vermittelten ihm
die Kanoniker von St. Maria zu Novara. Für ein Weiterstudium in Bologna
sprechen seine hervorragenden Kenntnisse im kanonischen Recht; einen
Aufenthalt in Lucca legt der Umstand nahe, daß sich der hl. Bernhard, als

er den jungen Scholaren in Reims und in St. Viktor zu Paris der Wohltätigkeit
der Chorherren empfiehlt, sich selber auf die Empfehlung des Bischofs

von Lucca beruft. Aber eigentliche Belege fehlen. In Reims hört er Mag.
Alberich und vielleicht auch seinen Landsmann Lutolph. Anzunehmen ist
auch ein Abstecher nach Laon, wo Walter von Mortagne lehrt, von dessen
Ehetraktat Buch IV der Sentenzen stark beeinflußt ist. Zu St. Viktor in
Paris sitzt Petrus zu Füßen Hugos. Dessen Summa de sacramentis und die
aus seinem Kreis stammende Summa Sententiarum sind die Hauptquellen
der Sentenzen des Lombarden. Einen Besuch der Vorlesungen Abälards
hält B. für unwahrscheinlich.



470 Besprechungen

Ein Dokument von 1144 bezeugt bereits den Ruhm des Lombarden.
Schon vor diesem Datum dozierte er an der Kathedralschule von Paris.
Spätestens Ostern 1145 ist er Kanoniker von Notre-Dame geworden, 1147
Subdiakon, 1156 Archidiakon. Die Priesterweihe muß ca. auf 1154 angesetzt

werden. Über seine literarische Tätigkeit ist vor 1148 nichts
auszumachen. Frühestens in diesem Jahr (nach dem Konzil von Reims) entsteht
die Glossa zu den Paulusbriefen. Die Druckausgaben nennen sie «Collectanea».

Dieser Titel ist in der handschriftlichen Tradition nicht begründet
und daher zu vermeiden. Die Glossa zu den Psalmen ist mit größerer
Wahrscheinlichkeit nicht schon zu Reims, sondern erst in der Pariser Zeit
entstanden. Petrus legte sie vorerst zum Privatgebrauch an. Erst gegen Ende
seiner Lehrtätigkeit hat er sie und wenigstens teilweise auch die Glossa
zu den Paulinen in der Schule vorgetragen. Zu beiden Glossen gibt B. die
Hss. an, würdigt die Druckausgaben und nennt die wichtigsten Quellen.
Die Glossa zu den Paulinen liegt in einer ursprünglichen, nur handschriftlich
erhaltenen, und einer namentlich im Römerbrief erweiterten Fassung vor.
Wie diese zweite Fassung kam auch die Glossa zu den Psalmen durch des
Lombarden Schüler Herbert von Boseham 1171-76 in Umlauf, nachdem er
den beiden Werken eine klarere Gestalt durch besseres Hervorheben der
Autoritäten gegeben hatte. Von den Predigten, deren Hss. wiederum angeführt

werden, sind 33 echt, eine zweifelhaft, eine sicher unecht. Andere
Schriften, deren Authentizität angezweifelt werden muß, kommen im
Kap. VI zur Sprache.

In Kap. VII stellt B. die wichtigsten Quellen der Sentenzen zusammen.
Die Zeit der Abfassung ist eine schwierige Frage. Für 1154 als terminus
post quem spricht der Umstand, daß der Lombarde Johannes Damascenus
in der Übersetzung des Burgundio benützt. Eigenartig bleibt aber, daß er
nur Kapitel heranzieht, die schon aus der teilweisen Übersetzung des Cer-
banus bekannt waren. Hat er vielleicht seine Zitate nachträglich nach der
jüngeren Übersetzung verbessert, oder stand ihm eine Hs. des Cerbanus
zur Verfügung, die bereits nach Burgundios Übersetzung verbessert worden
ist? B. glaubt, aus dem Text selber (I, d. 14, c. 3, p. 129 s.) bestätigen zu
können, daß die Abfassung nach 1154 erfolgte (124*). Er deutet das «nos»
von S. 130, Z. 6, auf das priesterliche Amt des Magisters. Wenn aber jene
Stelle nicht in einem weiteren, charismatischen Sinn zu gelten hat, sondern
von der potestas ordinis zu verstehen ist, dann bezieht sie sich dem Kontext
gemäß auf die Firmung, deren ordentlicher Minister zur Zeit des Lombarden
der Bischof war. Somit kann sie nicht für das priesterliche Amt des
Verfassers herangezogen werden. Vollendet war das Werk nicht später als
1158. Die Hs. Troyes 900 trägt das Colophon: Anno Domini M. C. LVTII.
conscriptus est iste liber. Da die Hs. aus dem Beginn des 13. Jh. stammt,
gilt die Jahreszahl nicht von der Anfertigung der Abschrift, sondern (übrigens

gemäß dem Wortsinn von conscriptus) von der Vollendung des Originals,
aus dem sie übernommen worden ist. 1158/9 kamen anläßlich einer zweiten
Vorlesung Korrekturen und weitere Autoritäten aus Hilarius, De synodis und
einigen Werken Augustins hinzu. Ps.-Petrus von Poitiers und Praepositinus
unterscheiden denn auch ausdrücklich eine prima und secunda traditio.



Besprechungen 471

Diese Nachträge sind, soweit sie als authentisch erkannt werden konnten,
in den edierten Text einverleibt und durch Kleindruck kenntlich gemacht.

Für die Neuausgabe sind eine Menge von Hss. untersucht worden. Hie-
von werden 13 in Kürze beschrieben. Vier sind im 13. Jh., die andern im
12. Jh. entstanden. Von diesen 13 waren für die Ausgabe von 1916 nur deren
3 kollationiert worden. Als hervorragendes Kriterium, die besten Hss. zu
erkennen, erwiesen sich die vom Autor selber stammenden Rubriken, d. h.
Kapitelüberschriften (fast immer im Text), Hervorhebung von Abschnitten
(bisweilen am Rand), Angabe von Fundorten (meist am Rand). Sie sind im
Text fett gedruckt; um der Einheitlichkeit willen sind die Randnotizen
auch in den Text einverleibt, doch mit * ausgezeichnet. Die Einteilung in
Distinktionen stammt sicher nicht vom Lombarden, sondern höchst
wahrscheinlich von Alexander von Haies. Sie mußten aber aus praktischen
Gründen beibehalten werden. Authentisch sind hingegen die Titel der
Kapitel, die dem Text gemäß dem handschriftlichen Befund vorangestellt
wurden.

Der Hauptunterschied zur Ausgabe von 1916 liegt darin begründet,
daß die bereits erwähnte Hs. 900 der Stadtbibliothek von Troyes als
Abschrift vom Anfang des 13. Jh. erkannt worden ist, während die Herausgeber
von 1916 das Colophon von der Abschrift verstanden und dementsprechend
meist dieser Hs. gefolgt sind. Die Grundlage der vorliegenden, dritten Ausgabe

bilden ältere und getreuere Hss.
Der Apparat ist dreistufig: 1. Apparat der Varianten, sehr nüchtern

gestaltet. 2. Apparat der Zitaten-Fundstellen. 3. Angaben über die
stillschweigend benützten, der unmittelbaren Vorzeit angehörenden Quellen.
Hier findet sich auch einschlägige Literatur verzeichnet.

Dem Text folgen vier wertvolle Register: Handschriften, Zitate des

Magisters, die übrigen Autoren (entsprechend der 3. Stufe des Apparates,
Sachindex. Auch der Prolegomena-Band schließt mit einem Hss-. und
Namen- und Sachindex. Möge die gediegene Arbeit bald mit Band II den
krönenden Abschluß finden.

Pius Künzle

Zeller, Winfried: Theologie und Frömmigkeit. Gesammelte Aufsätze.
Hrsg. von B. Jaspert. - Marburg: N. C. Elwert 1971. xu, 263 S. (Marburger

Theologische Studien. 8.)

Der zum 60. Geburtstag des Autors erschienene Sammelband vereinigt
5 (hier mit * bezeichnete) unveröffentlichte und 9 früher erschienene
Aufsätze des Marburger Kirchenhistorikers. Der kurze Aufsatz Kirchengeschichte
als theologisches Problem* (S. 1-8) gibt eine Übersicht über die verschiedenen
Auffassungen vom Sinn und Ziel, bzw. von der Methode der Kirchengeschichte.

Nach der Feststellung, daß die alte Kirche die Frage nach der
historischen Identität mit dem Hinweis auf die apostolische Sukzession
beantwortet habe, macht der Autor einen Sprung von Augustins Gottesstaat bis
zu Luther. «Mit der Reformation bricht ein neues Kirchengeschichtsdenken



472 Besprechungen

durch. Denn die reformatorische Wiederentdeckung des Evangeliums schließt
zugleich die kirchengeschichtliche Erkenntnis ein: Die Kirche ist in ihrer
Geschichte nicht mit sich selbst identisch geblieben!» Darüber ist schon
genügend gerechtet worden. Z. meint: «Es ist das Problem der historischen
Kontinuität, das im Wesen der Reformation begründet liegt». Wäre aber
hier nicht zu bedenken, daß die Spannung zwischen der Kirche «ohne Makel
und Runzeln» (Eph 5,27) und der faktischen Kirche der Sünder schon von
Origenes thematisch ins Bewußtsein gehoben worden ist und von da an
immer wieder die christlichen Denker beschäftigt hat? (Vgl. H. Riedlinger,
Die Makellosigkeit der Kirche in den lateinischen Hoheliedkommentaren
des Mittelalters [bgptma xxxviii, Heft 3], Münster Westf. 1958). Mancher
Leser mag bedauern, daß bei dem Sprung über 11 Jahrhunderte hinweg
jene im 12. Jh. einsetzende, ebenfalls echte und als Sauerteig wirkende
Wiederentdeckung des Evangeliums nicht zur Sprache gekommen ist. Sie
hatte nicht zu einer Kirchenspaltung, sondern im 13. Jh. zur Theologie der
Mendikanten geführt. Ein Vergleich der beiden Wiederentdeckungen wäre
lohnend gewesen.

Die übrigen Aufsätze verteilen sich auf drei Forschungsbereiche: Theologie

und Mystik des Mittelalters, Geschichte des Reformations]ahrhunderts,
Evangelische Theologie und Frömmigkeit des 17. und 18. Jh.

Zum Christusverständnis des Mittelalters (S. 9-21) geht Z. drei Fragen
an : Wie hat die Germanen-Mission Christus verkündigt Als Beispiel dient
Pirmins Missionsbüchlein. Welches Christusverständnis zeigen die christo-
logischen Auseinandersetzungen der Frühscholastik? Hier kommen Anselm
und vor allem Bernhard v. Clairvaux und Abälard zur Sprache. Was
kennzeichnet die hochmittelalterliche Christusfrömmigkeit Auf dem engen
Raum von ein paar Seiten war kaum mehr möglich, als einen «Zugang zu
Grundproblemen des mittelalterlichen Christusverständnisses» zu versuchen.
Im Aufsatz Heinrich Seuses «Horologium sapientiae » und seinem « Büchlein
der ewigen Weisheit» (S. 22-31) glaubt Z. durch weitere Argumente C. Gröbers

und J.-A. Bizets These von der zeitlichen Priorität des «Horologium»
untermauern zu können. In der bald erscheinenden kritischen Ausgabe des

«Horologium» werde ich einleitend auch diese Frage aufrollen und
nachweisen, daß das «Horologium» später als das «Büchlein» entstanden ist.
Dort werde ich auf alle Gegengründe eintreten. Im Beitrag «Der Baseler
Taulerdruck von 1522 und die Reformation» (S. 32-38) befaßt sich Z. besonders

mit der in den Randanmerkungen dieser Ausgabe deutlich werdenden
Tendenz, Tauler als Kronzeugen reformatorischer Ansichten auszugeben.
Der Autor kann hierzu abschließend sagen : « Indem der Glossator die
Problematik des 16. Jh. in seine mittelalterliche Quelle hineinlas, schlug er von
der Reformation her die Brücke zum Mittelalter». Damit ist wohl die auf
den ersten Blick erstaunliche Tatsache, daß man Tauler in der reformierten
Andachtsliteratur des öftern, sowohl im 17. wie im 18. Jh. wiederum begegnet,

teilweise erklärt.
Unter dem Titel Valentin Weigel und die Augsburgische Konfession

(S. 39-50) wird das älteste Weigel-Autograph vorgestellt: Anmerkungen
in der Editio princeps der lateinischen Confessio Augustana nebst Apologie



Besprechungen 473

von 1531. Sie gewähren Einblick in die Interessenkreise, die im Denken des

späteren Weigel eine grundlegende Rolle spielen sollten. Die Abhandlung
Der frühe Weigelianismus* (S. 51-84) ist eine gestraffte Zusammenfassung
von des Verf. Habilitationsschrift (Berlin 1942), die ob der Unbill der Zeit
unveröffentlicht geblieben ist. Eine ganze Reihe pseudoweigelianischer
Schriften wird hier literarkritisch gesichtet.

Mit einer ganzen Reihe verdienter Männer macht der Beitrag
Protestantische Frömmigkeit im 17. Jh. (S. 85-116) bekannt. Auf diesem Feld
hat nach Z. der Protestantismus im 17. Jh. «die eigentlich bedeutsame
Entwicklung» vollzogen. Zwei Männer, welche «die Gewissensreligion Luthers
mit der Innerlichkeit Taulers zu verbinden» trachten, erhalten noch eine
eigene Würdigung: Augustin Fuhrmann und Johann Theodor von Tschesch*
(S. 117-153). In zwei weitern Aufsätzen kommen das Kirchenlied und die
Kirchenmusik zu Ehren: Paul Gerhardt (S. 154-164) und Vom Abbild zum
Sinnbild. Johann Sebastian Bach und das Symbol* (S. 165-177). Einen
Begriff pietistischer Frömmigkeit vermittelt «Die edle und wohlgeordnete
Musik der Gläubigen» — Eine pietistische Orgelpredigt Johann Porsts (S. 178-
185). Dem protestantischen Mystiker Gerhard Tersteegen sind zwei
Aufsätze gewidmet: Gesangbuch und geistliches Lied bei Gerhard Tersteegen
(S. 186-194) und Gerhard Tersteegens «Kleine Perlenschnur». Von der
handschriftlichen Urform zur gedruckten Fassung* (S. 195-218). Es handelt
sich um eine Sammlung mystischer Texte, die bekannten Autoren (wie
Johannes von Kastl, Tauler) oder unbekannten bzw. weniger berühmten
Verfassern entnommen sind. Auf den letzten Seiten (219-223) kommt die
Drucktätigkeit und Forschung des 19. Jh. auf dem Gebiet der protestantischen
Erbauungsliteratur des 16. u. 17. Jh. zur Sprache.

Da und dort wird man ein Fragezeichen setzen. So etwa wenn der
Verf. unterstellt, bei der «imitatio Christi» gehe es im Mittelalter «um eine
äußerliche Nachahmung Christi» (S. 91). Es ging doch wohl auch jenen
Menschen schon «um den echten Zusammenhang von Glaube und Leben».
Trotzdem folgt man seinen Darlegungen gerne, geht er doch ruhig und
sachlich zu Werke und läßt überall seine Einfühlungsgabe erkennen.

Der Herausgeber bereicherte den Band mit einer Bibliographie W. Zellers

(S. 225-234) und mehreren Registern (S. 235-263). Eine Tabula gratula-
toria ist dem Band beigegeben.

Pius Künzle

Fuchs, Walter: R.: Denkspiele vom Reißbrett. - Eine Einführung in die
moderne Philosophie. Mit 200 meist färb. Abbildungen, davon 162

Zeichnungen von Walter Spanner. — München, Zürich: Droemer Knaur (1972).
312 S. (Präzise Phantasie.)

Kein Buch für Fachleute, aber auch sie werden es mit Spannung und
Vergnügen durchblättern. W. R. Fuchs, bereits bekannt durch ähnliche
Werke über Physik, moderne Mathematik, neue Logik und Computer, stellt
komplizierte und abstrakte Gedanken sehr anschaulich dar. Anschaulich

31



474 Besprechungen

heißt hier, in Wort und Bild (Comics). Eine gelungene Popularisierung! Und
gerade deshalb möchte ich in einer Fachzeitschrift darauf aufmerksam
machen.

Es geht vorwiegend um die Philosophie der Gegenwart. Sofern es die
Problemstellung erfordert, wird auf frühere Philosophen wie Aristoteles,
Descartes oder Kant verwiesen. Der Titel 'Denkspiele vom Reißbrett'
läßt bereits vermuten, daß die Logik eine bedeutende Rolle spielt. Der
Autor stellt sich eindeutig auf die Seite der analytischen Philosophie. Er
ist sich jedoch bewußt, daß das nur eine und zwar für unsere Zeit «recht
vernünftige» und «ganz nützliche Art des Philosophierens» ist. Die
Vertreter anderer Richtungen, etwa der Existenzphilosophie, des Strukturalismus

oder des Neomarxismus, arbeiten nicht mit dieser «präzisen Phantasie».
Thematisch öffnet sich dem Leser ein weites Feld. Hier nur einige

Stichworte: der gesunde Menschenverstand und die skeptische Einstellung,
Konstruktionen des Verstandes in der Erkenntnis, Beziehung zwischen
Experiment und Theorie, philosophische Auswertung der neuen
naturwissenschaftlichen Ergebnisse, der Beitrag der modernen Logik zur
Wissenschaftstheorie, Positivismus gegen Metaphysik. Ausgeklammert bleiben die
anthropologischen und sozialphilosophischen Fragen. Fragen, welche die
meisten Analytiker lieber den einzelnen Fachwissenschaften überlassen.
Aber warum z. B. nicht auf den kritischen Rationalismus aufmerksam
machen, der diesem Denken eng verwandt ist und sich trotzdem auch mit
gesellschaftlichen Problemen auseinandersetzt? Popper etwa hat nicht nur
eine Wissenschaftstheorie aufgestellt und das Verifikationsprinzip erweitert.
Er übt auch scharfe Kritik an Hegels Geschichtsphilosophie. Und schließlich,
wo bleibt die Auseinandersetzung mit der Ethik? Bereits seit Moore und
Wittgenstein gibt es zu diesem Problembereich analytische Untersuchungen.
Wenn der Leser bei der Lektüre des Buches nicht nur Vergnügen, sondern
auch Interesse am «präzisen Spekulieren» gewonnen hat, kann er sich am
Schluß der Darstellung über einige zentrale Werke der Fachliteratur
orientieren.

Wie entstehen die abstrakten Formeln und Theorien der
Wissenschaftler? Mit welchen philosophischen Voraussetzungen arbeiten die
«unmetaphysischen» Physiker? Solche und ähnliche Fragen behandelt der
Autor für den wissenschaftlichen und philosophischen Laien. Auf eine
verblüffend einfache Art, und doch zuverlässig und mit Fachkenntnis. Deshalb,
und weil dieses Denken weder durch Literatur noch durch politische Ideologie

ein breites Publikum findet, wünsche ich dem Buch eine große
Verbreitung.

Martin Brander


	Besprechungen

