Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Greshake, Gisbert: Gnade als konkrete Freiheit. — Eine Untersuchung
zur Gnadenlehre des Pelagius. — Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag 1972.
343 S.

Wie der Verfasser im Vorwort kurz hervorhebt, richtete sich sein
Forschungsinteresse von Anfang an nicht primidr auf die Vergangenheit,
sondern auf die gegenwirtige Krise der religidsen Erfahrung, «angesichts
derer es gilt, die Rede von der Gnade Gottes neu zu vermitteln» (S. 5). Es
ging ihm in seiner Untersuchung zur Gnadenlehre des Pelagius somit nicht
in erster Linie darum, die Theologie des britannischen Monches historisch
exakt nachzuzeichnen, und noch viel weniger darum, sie etwa zu repristi-
nieren. Fiir ihn stand vielmehr die Frage im Vordergrund: Was bedeutet
es konkvet, wenn wir heute von der «Gnade Gottes» reden. Eine systematische
Neubesinnung der Gnadenlehre wird jedoch nach Greshake dort einsetzen
miissen, wo die traditionelle Gnadenlehre mit ihren Aporien ihre Richtung
eingeschlagen hat, in der Kontroverse zwischen Pelagius und Augustinus.
Gerade ein Riickblick auf jenen entscheidenden Moment, in dem die Weichen
fiir Jahrhunderte gestellt worden sind, wird es uns erlauben, in Beriick-
sichtigung der Elemente, die damals vielleicht verloren gingen oder verkiirzt
worden sind, die Gnadenlehre so zu orientieren, da sie im Gespriach mit
der heutigen Welt, mit moderner Anthropologie und Soziologie bestehen
kann.

Diese mehr systematische als historische Zielsetzung wird im ersten,
einfithrenden Kapitel noch weiter abgegrenzt und begriindet. Dabei wird
nicht nur genauer erkliart, was es bedeutet, «in unserer ‘weltlichen’ Welt
sinnvoll, verstehbar und kEonkret von Gnade zu sprechen» (S. 26), sondern
es wird auch in einer kurzen Ubersicht iiber Pelagius und seine Zeit, iiber
die Beurteilung durch seine Gegner und iiber einige Einzelziige seiner Theo-
logie gezeigt, wie viel gerade wir mit unsern dhnlichen Fragestellungen von
ihm lernen koénnen. Dazu wird das «Gespriach mit der Vergangenheit»
strikte auf die Auseinandersetzung zwischen Augustinus und Pelagius ein-
geschrinkt (dessen Schiiler sollen nicht beriicksichtigt werden) und im
Hinblick darauf der gegenwirtige Stand der Pelagius-Forschung (Texte
und Untersuchungen) kurz umschrieben.

Der mehr historische Teil der Untersuchung verlauft in drei Schritten:
In Kapitel 2 (S.47-157) kommt zuerst die Gnadenlehre des Pelagius zur
Darstellung. Nach einigen Hinweisen auf dessen Hauptanliegen ist der



460 Besprechungen

Reihe nach die Rede von der Anthropologie (Bild Gottes und Freiheit),
vom Menschen in der Siinde, von der Gnade des Gesetzes, von der Gnade
Christi (Erlésungs- und Heilsgnade), vom Ursprung und der Vermittlung
der Gnade. Es folgen zwei Exkurse iiber das Wort «gratia» und iiber die
Priadestination bei Pelagius. In einem zusammenfassenden Paragraphen
werden drei Grundziige als fiir die «empirische» Gnadenlehre des Pelagius
charakteristisch herausgehoben: Einmal geht es darin um eine Freiheit,
die in keiner Weise determiniert ist, sondern sich in einer konkreten Ge-
schichte in einem bestdndigen Gesprich mit Gott befindet. — Weiter zeigt
sich das christliche Leben nach Pelagius als ausweisbar, das heil3it, Gott
erweist in der christlichen Praxis seine Kraft als «wirklich», und ist anderer-
seits die Gestaltung des Bildes Christi in den Gliubigen in allen Lebens-
bereichen auf die Gnadenvermittlung fiir die anderen hin finalisiert. —
SchlieBlich ist die Sorge Gottes, die ganz auf die Freisetzung des Menschen
ausgeht, nicht partikuldr und innerlich, sondern universal und geschicht-
lich. Das alles 1aBt sich am besten durch das Modell der Erziehung veran-
schaulichen, in der ein Leitbild als Gabe, und zwar in einer Vermittlung
von ¢«AuBlen» nach «Innen» vermittelt wird. Die grundlegende Bedeutung
dieser Vorstellung fiir die Gnadenlehre des Pelagius 148t sich allerdings
nur voll erfassen, wenn auch der umfassende epochale Horizont mit in die
Betrachtung einbezogen wird, in dem sich die pelagische Theologie, die
ganz auf Vorbild und Nachahmung aufgebaut ist, sich entfaltet hat. Das
soll im folgenden Kapitel geschehen.

Dieses dritte Kapitel (S. 158-192) mit dem Titel: «Die Theologie des
Pelagius im Horizont des antiken Denkens» umfafit drei Paragraphen.
Im ersten wird die Idee der «Paideia», der «Formung eines héheren Men-
scheny, als «Selbstverstindnis» der Antike, wie es vor allem in der platoni-
schen und stoischen Philosophie entwickelt worden ist, mit wenigen, aber
gut zusammenfassenden Ziigen umrissen. Der zweite Paragraph sucht auf-
zuzeigen, wie die frithchristliche Theologie bis auf Origenes dieses antike
Ideal auf die Ebene des Glaubens iibertragen hat, in dem sie diesen im
wesentlichen als «neue Paideia» verstand. Nach diesem christlich-griechi-
schen Ideal fiihrt der gottliche Logos die Wiederherstellung des durch die
Siinde korrumpierten Bildes Gottes im Menschen herbei, indem er diesen
vor allem durch die Lehre und das Beispiel Christi zur Nachfolge und Nach-
ahmung ruft (vgl. S.173). Im dritten Paragraphen schlieBlich wird eine
Zwischenbilanz gezogen, in der herausgestellt wird, wie Pelagius noch einmal
griechische Theologie auf romischem Boden zu repristinieren suchte (S. 192).

Nach diesen grundlegenden Darlegungen iiber die Gnadenlehre des
Pelagius und ihren geschichtlichen Hintergrund erfolgt im vierten Kapitel
die eigentliche Gegeniiberstellung von Pelagius und Augustinus (S. 193-
274). Zuerst wird in einigen hermeneutischen Vorbemerkungen kurz auf
die Schwierigkeiten jeder Augustinus-Interpretation hingewiesen und zu-
gleich betont, daB es im vorliegenden Fall vor allem darum geht, auf die
«unterschiedliche Grunderfahrung zu stoBen, die Augustinus und Pelagius
voneinander scheidet (S. 197). Es folgt im zweiten Paragraphen unter dem
Titel « Der Einspruch Augustins» eine Darlegung der hauptsidchlichen Lehr-



Besprechungen 461

unterschiede beziiglich Natur und Gnade, Gesetz, resp. Heilsgeschichte und
Gnade; Gnade als Liebe, die auf Christus zuriickgeht und die Gnadenge-
meinschaft des Leibes Christi begriindet. Der dritte Paragraph vertieft
diese Gegeniiberstellung, indem er herausarbeitet, wie Pelagius und Augu-
stinus in einer Zeit, da sich ein neues Lebensgefiihl herausbildete, je nach
ihrer personlichen Freiheits- und Gnadenerfahrung mit einer alten resp.
neuen Antwort auf die Frage nach dem Christlichen an die Menschen von
damals herantraten: Pelagius mit der altchristlichen Antwort von der
Gnade und Freiheit in der universalen Heilsgeschichte, Augustinus mit
der epochemachenden Antwort von der Gnade allein. Im letzten Para-
graphen wird diese neue Antwort Augustins nach ihren positiven und nega-
tiven Seiten gewiirdigt. Es wird aufgewiesen, wie Augustinus wohl richtig
die Transzendenz Gottes, die menschliche Freiheit als Rezeptivitdt und in
einem gewissen Sinne auch eine Sikularisierung von Natur und Geschichte
herausstellte, aber gerade damit eine zu elitdre, zu wenig konkret-geschicht-
liche Auffassung von der Gnade mit in Kauf nahm.

Auf Grund dieser mehr historischen Gegeniiberstellung von Pelagius
und Augustinus sucht Greshake im SchluBkapitel «Ausblicky» Fragmente
fiir eine systematische Neuorientierung der Gnadenlehre zusammenzu-
stellen (S.275-310). Dazu betont er in einem einleitenden Paragraphen
iiber die Bedeutung der Geschichte nochmals eindringlich, daB es sich darum
handelt, «die durch den Sieg Augustins iiber Pelagius eliminierten oder
unterbewerteten theologischen Faktoren und Dimensionen unter dem heu-
tigen Verstehens- und Problemhorizont neu zu bedenken und, wenn mog-
lich, in das heutige Glaubensverstindnis einzubringen» (S. 280). In diesem
Sinn verlangt Paragraph 2 eine Gnadenlehre, die die Einheit von Schép-
fungs- und Erlésungsordnung ganz ernst nimmt, die geschoépfliche Freiheit
als Frei-Setzung durch Gott versteht und die Freiheit nicht blo als inner-
lich, sondern konkret zu verwirklichende Freiheit auffat. Dementsprechend
muf} in der Gnadenlehre, wie der letzte Paragraph ausfiihrt, die Empirie
einen weiten Platz finden. Es mull gezeigt werden, daB sich Gnade in und
fiir die Gesellschaft und das hei3t in der Gemeinde verwirklicht. Dabei wird
allerdings niemand iibersehen, wie schwierig es ist, die Kriterien zu finden,
die es uns erlauben, die Gnade zu «verifizieren». Pelagius mit seiner zu
idealistischen Auffassung von der Heiligen Kirche wird uns dabei wenig
helfen kénnen. Es wird vielmehr zu bedenken sein, daB letztlich nur der
Freie weil3, was Freiheit ist, und daB sowohl die Gemeinde wie die einzelnen
Christen bestdndig in einem Defizit gegeniiber der Freiheit Christi bleiben
werden. Doch diese Einschrankungen diirften nie zu einer Absage an die
Verifizierbarkeit der Gnade fiihren (S. 309 £.).

Es liegt auf der Hand, daB wir es bei dieser Untersuchung zur Gnaden-
lehre des Pelagius mit einer interessanten und hochst aktuellen Fragestel-
lung zu tun haben. Es liegt auch auBer jedem Zweifel, dal der Verfasser
Bedeutendes zu diesem Thema zu sagen weill. Schon ein kurzer Blick auf
die sehr umfangreiche Bibliographie (S. 311-332) ist vielversprechend. Auch
wenn niemand erwarten wird, daf3 die vielen angegebenen Studien in glei-
cher Weise verarbeitet worden sind, ist es offensichtlich, daB3 tatsdchlich



462 Besprechungen

ein immenses Material verwertet worden ist. Wichtiger scheint mir indes
die Feststellung, daB3 der Autor mit einem feinen Gespiir an die komplexen
Probleme herangetreten ist und sich auch immer wieder iiber die methodo-
logischen Schwierigkeiten klar Rechenschaft gegeben hat. So ist es ihm
gelungen, schoén herauszuarbeiten, wie Augustinus dazu gekommen ist,
das Hauptgewicht auf die innere, den Willen erfassende Gnade zu legen
(vgl. S.79-81, 216-219). Ebenso hat er es verstanden, die kritischen
Punkte in dieser Gnadenlehre freizulegen: die einschrdnkende Auffassung
von der menschlichen Freiheit, mit dem eigenartigen Widerspruch in bezug
auf die Pridestination Adams (S. 261-264); die Konsequenzen einer zu
subjektiven, zu wenig geschichtlichen Bestimmung der goéttlichen Gnade
(S. 266-274). Darum wird man auch den Postulaten, die Greshake an die
moderne Gnadenlehre stellt, weitgehend zustimmen kénnen (vgl. die obige
Zusammenfassung).

Doch wie dieses gewill sehr zu beherzigende Ergebnis zustande gekom-
men ist, kann nicht ohne Kritik hingenommen werden. Dariiber hat sich
Greshake selbst denn auch keine Illusionen gemacht. Wie er im Vorwort
ausdriicklich bemerkt, ist er sich bewuBt, «daB diese Untersuchung durch
und durch eine gquaestio disputanda ist, die sich erst noch im Kreuzfeuer
der Kritik zu bewédhren hat» (S.5). Es sollen darum im folgenden einige
Bedenken freimiitig geduBert werden. Sie betreffen in erster Linie die histo-
rischen Abschnitte, fiir die ich mich als zustdndiger betrachte. Es ist klar,
daB diese Bedenken mehr historischer Art in etwa auch das systematische
Ergebnis in Frage stellen werden. Doch soll es andern iiberlassen sein zuzu-
sehen, ob die Kritik an den neuralgischen Punkten der Gnadenlehre Augu-
stins nicht doch dazu gefiihrt hat, die innere Gnadenhilfe zu wenig ernst
zu nehmen (vgl. vor allem S. 252-260, wo bei den Hinweisen auf die positive
Bedeutung Augustins von der innern Gnade nicht die Rede ist).

Meine erste Kritik betrifft das dritte Kapitel, das den Nachweis leisten
soll, dal Augustinus seine Gnadenlehre in einem neuen epochalen Horizont
entworfen hat. Einmal ruft das, was hier ausdriicklich gesagt wird, nach
ernsten Vorbehalten. Ich mochte gegeniiber gewissen mangelhaften Text-
interpretationen nicht allzu kleinlich sein. So konnte man z. B. darauf
hinweisen, daB3 es nicht richtig ist, mit Hinweis auf 1 Kl 33,8 Christus als
das einzige normative «Vorbild» zu nennen; denn im Kontext dieser Stelle
wird nicht nur Christus, sondern Gott und die Gerechten als Beispiel hinge-
stellt (vgl. dazu A. Jausgrt, Clément de Rome, Epitre aux Corinthiens:
S Chr 167,37). Wichtiger ist fiir mich die Feststellung, daB8 die Suche nach
dem Paideia-Gedanken bei den frithchristlichen Theologen dazu gefiihrt
hat, die andern Gesichtspunkte der Soteriologie zu vernachldssigen oder
gar zu iibersehen. So fehlt jeder Hinweis auf den Sieg iiber die Damonen
bei den Apologeten. Besonders schwerwiegend erweist sich, daB der Verfas-
ser die Tragweite der salus carnis bei Irendus nicht beachtet hat (vgl. dazu
besonders A. OrRBE, Antropologia de San Ireneo, Madrid 1969). Deswegen
konnte er auch nicht erfassen, wie Irendus in seiner anti-gnostischen, auf
die Inkarnation zentrierten Soteriologie gegeniiber der antiken Paideia-
Auffassung ein biblisches Gegengewicht geschaffen hat, das fiir die ganze



Besprechungen 463

Patristik, vor allem aber fiir Tertullian und Athanasius entscheidend sein
wird. Weiter kommt nicht zur Geltung, daB3 das gnostische Ideal des Kle-
mens von Alexandrien und des Origenes im Zusammenhang mit der spat-
judischen Apokalypse gesehen werden muBl (vgl. J. DanifrLou, Message
évangélique et culture hellénistique, Tournai 1961, 407-460, sowie R.-
M. GranT, Gnosticisme and Early Christianity, New York 1959). Dement-
sprechend bekommt die kosmologische Dimension der alexandrinischen
Soteriologie nicht den vollen Stellenwert. Noch weniger tritt hervor daB,
es sich darin dhnlich wie bei den Gnostikern um die Heimkehr der Seelen
in einem individuellen Sinne handelt (zu Klemens vgl. jetzt auch A. Bron-
TESI, La soteria in Clemente Alessandrino, Roma 1972). Fiir Origenes im
besondern, hitte unbedingt die Spannung zwischen der Heilsfunktion des
Logos im allgemeinen und der Fleischwerdung des Wortes in Jesus mehr
beriicksichtigt werden miissen (vgl. M. HARL, Origéne et la fonction révéla-
trice du Verbe incarné, Paris 1958). Es ist darum auch nicht zu verwundern,
wenn gewisse Gegeniiberstellungen von 6stlicher und westlicher Theologie
wenig iiber allgemeine Clichés hinausgehen (vgl. bes. S. 188).

Viel schwerer wiegen jedoch die Bedenken gegeniiber dem, was im
dritten Kapitel iiberhaupt nicht behandelt wird. Es ist fiir mich schwer
verstandlich, wie es moglich sein soll, den geschichtlichen Kontext von
400 in seiner Neuartigkeit vollstindig aufzuzeigen, wenn seine Darstellung
mit der Mitte des dritten Jahrhunderts endet. Keine Rede von der Wende
von Nizda, die der Unterscheidung zwischen Schépfungs- und Erlésungs-
ordnung bei Augustinus zugrunde liegt. Nichts iiber Athanasius, bei dem
sich dhnlich wie bei Irendus das Heil nicht nur auf die nach dem Bilde des
Wortes geschaffene Seele, sondern auch auf die Unsterblichkeit des Leibes
erstreckt (vgl. CH. KANNENGIESSER, Athanase d’Alexandrie, Sur I’Incarna-
tion du Verbe: SChr 199, Paris 1973, 139-156). Ebenso wenig iiber Gregor
von Nyssa, der in seiner Lehre vom ewigen Fortschritt des Menschen die
antike Paideia entscheidend modifiziert hat. Was jedoch am meisten iiber-
raschen muB, praktisch nichts iiber Ambrosius. Und doch hat dieser, wie
Greshake selbst annimmt, auf Pelagius einen gewissen EinfluB ausgeiibt
(S. 44 {.). Noch mehr, in kaum einem andern Kirchenvater ist griechisches
und lateinisches Denken so innig vereint wie gerade im Bischof von Mai-
land, und das fast unmittelbar vor der Auseinandersetzung zwischen Pela-
gius und Augustinus. Dazu hat Ambrosius nicht nur zu Einzelfragen der
spidtern Kontroverse, wie die Frage der Kinder ohne Taufe (vgl. De Abraham
11,84, zit. in den Anmerkungen zu De Natura et Gratia: Bibl. Aug. 21,603)
Stellung genommen, sondern wurde auch von Pelagius selbst als Autoritdt
zitiert (vgl. De natura et gratia, 63,74 £.: Bibl. Aug. 21,389-393). Besonders
aber hitte die Lehre des Ambrosius iiber Natur und Gnade nicht iiber-
gangen werden diirfen (vgl. dazu F. Szaé, Le Christ Créateur chez saint
Ambroise, Rom 1968). SchlieBlich hitte wohl gerade eine Beriicksichtigung
des «Romers» Ambrosius erlaubt, den neuen epochalen Horizont in seiner
politischen und geschichtstheologischen Bedeutung (Romidee — Verhdltnis
von Historia sacra und Historia profana) exakter abzustecken. Die dies-
beziiglichen Hinweise auf Seite 247 sind viel zu allgemein gehalten. Ganz



464 Besprechungen

abgesehen davon, dafl sie nur von der Fragwiirdigkeit des «kosmologischen
Bergeraumes» sprechen, anstatt auch auf die nun nicht mehr haltbare
Identifizierung von Kirche und Reich hinzuweisen (vgl. u. a. die Aufsatze
iiber das vierte Jahrhundert in R. KrEIN, Das frithe Christentum im rémi-
schen Staat, Darmstadt 1971, sowie R. A. Markus, Saeculum. History
and Society in the Theology of St. Augustine, Cambridge 1970).

Es ist wahr, daB3 dieses Kapitel iiber den «Horizont des antiken Den-
kens» aufs Ganze gesehen nicht so wichtig ist. Aber einmal erscheint in
ihm ein Mangel an historischer Methode, der einen fiir die beiden Kapitel
iiber Pelagius und Augustinus vorsichtig machen wird. Die diesbeziigliche
Bemerkung iiber den Verzicht auf eine «rein historische Methode» (S. 157)
kann nicht ganz iiberzeugen. Auch wenn man sich in einem solchen Fall
auf die Arbeiten anderer stiitzen muf3, das heif3t, die Texte nicht selbst
analysieren kann, ist man gehalten, moglichst alle, und zwar vor allem die
den nidchsten geschichtlichen Kontext unmittelbar betreffenden Gesichts-
punkte zu beriicksichtigen. Auf der andern Seite miissen die erwidhnten
Auslassungen den Ansatz zur Behandlung der Gnadenlehre Augustins fil-
schen, wenn sie nicht gar von einem zum vornherein gewédhlten Ansatz zu
erklaren sind. Eine Darlegung der augustinischen Gnadenlehre, die nicht
eingeht auf die salus carnis, auf die Auferstehung Christi, auf die nizinische
Unterscheidung von Schépfung und Erlésung, auf den Christozentrismus
des Ambrosius, wird ihr ndmlich kaum gerecht sein kénnen.

DafBl eine gewisse Vorsicht gegeniiber der historischen Methode des
Verfassers nicht ungerechtfertigt ist, zeigt sich denn auch im zweiten Kapitel
iiber Pelagius. Tatsdchlich befremdet darin mehr als einmal die Art und
Weise, mit der einzelne, vielleicht nur kurze Texte des Pelagius miteinander
verbunden werden. So werden im Abschnitt iiber das Gesetz als Gnade Texte
iiber das alttestamentliche Gesetz und solche iiber die géttliche Weisung
im allgemeinen zu wenig auseinander gehalten (S.96. 116. 121). Weiter
werden zwei Texte iiber Christus als Gott gleichwesentlich und als Bild
Gottes zusammengezogen, obwohl sie in ganz andern Schriften stehen
(S.131). Einmal ist von Christus, der im Apostel abgebildet wird, und von
der «forma» des Apostels die Rede, obwohl es sich im ersten herangezogenen
Text nicht um den Apostel, sondern um jeden Gldaubigen handelt, der die
Kraft des Glaubens an Christus versteht (S.136). Besonders ungliicklich
ist die Art, wie von «exemplum vel corpus Christi» auf die Identitdt von Kir-
che und exemplum Christi geschlossen wird (S. 134 f.). Dabei sprechen doch
die beiden zitierten Texte vom Leiden resp. der Auferstehung Christi, das
heiBt offensichtlich von der Beispielhaftigkeit der Menschheit Christi. Im
iibrigen ist gerade der zweite Text (zu Eph 2,7: PLS 1,1293) von besonderem
Interesse, weil in ihm, dhnlich wie in verschiedenen Texten des Augustinus,
Christus als exemplum unserer Auferstehung erscheint; ein Gesichtspunkt,
der viel zu wenig zur Geltung kommt. :

Ebenso wenig kann iiberzeugen, mit welcher Eindringlichkeit gewisse
theologische Auffassungen als fiir Pelagius charakteristisch hingestellt
werden, die am Anfang des fiinften Jahrhunderts gang und gébe sind.
So ist es nicht ersichtlich, warum Augustinus die Tragweite der Trinitats-



Besprechungen 465

lehre fiir die Gnadenlehre des Pelagius vo6llig verkannt haben mubBte (S. 130).
Finden wir doch auch bei ihm die Auffassung von der «una operatio» des
Vaters und des Sohnes. Nicht weniger als Pelagius und die andern westlichen
Autoren um 400 vertritt auch er das, was man als christologische Engfiih-
rung bezeichnen koénnte, und wiederholt in unzihligen Formeln, daf3 Chri-
stus uns zugleich erschaffen und erlést hat (vgl. meinen Artikel in Vetera
Christianorum 5 [1968] 149, mit den zitierten Texten). Anderseits ist auch
ein gewisser trinitarischer Ansatz der Schopfungslehre Augustins nicht
zu iibersehen (vgl. dazu O. pu Roy, L’intelligence de la foi en la Trinité
selon saint Augustin). Ahnliches gilt von der Zwei-Naturen-Lehre (S. 129).
Allerdings konnte man sich hier fragen, ob die Lehre Augustins von der
una persona nicht von Pelagius resp. von ihm nahestehenden Theologen wie
Rufinus dem Syrer beeinflu3t worden ist. Dann wiirde Greshake mit Recht
das Neuartige der Christologie des Pelagius unterstreichen (vgl. dazu auch
die Hinweise auf S. 27).

Mehr Bedenken macht mir jedoch die Interpretation der Gnadenlehre
Augustins in Kapitel vier. Es sei gewill zugegeben, daf3 es keineswegs leicht
ist, die Studien zu iibersehen, die dariiber verfal3t worden sind, und noch
weniger leicht, in das dulerst komplexe Denken von Augustinus selbst
einzudringen. Aber ich frage mich, ob es sich der Autor nicht dadurch noch
schwieriger gemacht hat, daB er allzu sehr voraussetzte, jene Elemente,
die nach ihm in der traditionellen Gnadenlehre nicht geniigend zur Geltung
kommen, seien von Augustinus eliminiert worden, konnten jedoch bei
Pelagius wiedergefunden werden.

Es wird sicherlich mit Recht darauf hingewiesen, daf3 Pelagius exemplum
nicht bloB in einem moralisierenden, dulBern Sinne auffaf3t, sondern darunter
ein normatives, wirkméachtiges Leitbild versteht (vgl. S. 52. 83 f.). In diesem
Sinne sind darum nach ihm das Bild Gottes im Menschen und das Bild
Adams «Bilder», die einen Raum geschichtlicher Dynamik erdffnen, der
der freien Entscheidung des einzelnen vorgegeben ist (S. 84). Doch kann man
nicht eine solche Lehre auch bei Augustinus, und zwar nicht nur in den
Friihschriften, finden? Oder ist es richtig, die Thematik der Exemplaritit
bei Augustinus zu vernachldssigen, nur weil er seit 395 ungefdhr und dann
vor allem seit der Auseinandersetzung mit Pelagius so sehr die innere Gnade
betont? MiiBte man nicht auch den Begriff des signum, bei aller Beriick-
sichtigung des platonischen Hintergrundes, dhnlich wie exemplum in einem
starken Sinne nehmen? Und das umso mehr, als der Gebrauch von signum
nicht von dem von auctoritas zu trennen ist. Es ist tatsdchlich zu bedauern,
daB3 Greshake diesem Zusammenhang zu wenig nachgegangen ist (vgl. dazu
die Arbeit von K. H. LUTCKE, «Auctoritas» bei Augustin, Stuttgart 1968,
die nicht zitiert wird, bes. 72-76, iiber auctoritas und exvemplum). Er hitte
sonst bei Augustinus viel mehr Konkretes, Geschichtliches finden kénnen.

Auf jeden Fall wire es unbedingt notwendig gewesen, nicht nur das
exemplum als normatives Leitbild bei Pelagius mit der innern, auf den Willen
wirkenden Gnade bei Augustinus zu konfrontieren, sondern zuzusehen, wie
die beiden die Exemplaritit, besonders jene von Christus, verstehen. Dies-
beziiglich wire es vor allem interessant gewesen, dem Thema sacramentum



466 Besprechungen

et exemplum nachzugehen. Dieses Thema scheint anti-pelagianischen Charak-
ter zu haben. Vgl. Prosper von Aquitanien, Resp. 1, 1: ML 51,177 ff. und
Kassian, Incarn. 6,14: ML 50,171 B). Aber es ist nicht zu iibersehen, daf3
der Sinn dieser Antithese in etwa schon bei Pelagius selbst erscheint und
ungefihr der Unterscheidung von Erloésungs- und Heilsgnade entspricht
(vgl. zu dieser Unterscheidung S.101-115). Wenn ndmlich Pelagius die
Erlésungsgnade als jenen unverdienten, befreienden Anfang des christlichen
Lebens auf den Opfertod Christi zuriickfiihrt, anderseits aber Leiden und
Sterben Jesu, soweit sie ein nachzuahmendes Modell darstellen, als Heils-
gnade versteht (vgl. S.128), steht er nicht weit von der augustinischen
Antithese von sacramentum et exemplum, und das umso mehr, als auch
bei ihm der Mensch die Erlosungsgnade im Sakrament der Taufe erlangt.
Es steht jedoch aufler jedem Zweifel, daB bei Augustinus das sacramentum
einen wichtigeren Stellenwert besitzt als bei Pelagius. Doch das wiederum
schlieBt nicht aus, daf3 auch bei ihm exemplum ein entscheidendes Gewicht
besitzt (vgl. De Trin. VIII, 5, 7: exemplum humilitatis als Heilmittel gegen
den Stolz). Das zeigt sich besonders klar in jenen Texten, in denen Augusti-
nus die Todesangst Jesu als exemplum patientiae hinstellt. In diesen Tex-
ten ist zudem exemplum sehr oft mit der Identifikation von Haupt und
Gliedern verbunden. Damit hat es noch mehr als bei Pelagius den Sinn von
imago provocans (vgl. dazu die Texte bei T. VAN BAVEL, Recherches sur la
Christologie de saint Augustin, Fribourg 1954, 130-145).

In einem ganz besondern Sinn noch kann das Thema sacramentum et
exvemplum zeigen, wie wichtig auch bei Augustinus die Idee der Exemplaritit
ist. In De Twinitate IV, 3, 6, bezieht er namlich sacramentum et exemplum
auf den Tod sowohl des innern wie des duBlern Menschen. Im Tod und in
der Auferstehung Christi ist uns das sacramentum interioris hominis gegeben,
sofern am Kreuz der alte Mensch gestorben ist und der gliubige Mensch
Christus nicht mehr im fleischlichen Sinne kennen darf. Ebenso wurde
aber auch das evemplum exteriovis hominis aufgestellt, auf Grund dessen
der Christ nicht mehr vor den Leiden zuriickschrecken darf, sondern viel-
mehr die Hoffnung besitzt, dal auch er an der Auferstehung des Leibes
teilnehmen wird. Es ist nun sehr schade, daf3 der Verfasser auf das Thema
von Christus als Vorbild unserer Auferstehung nicht eingegangen ist, wie
es hier und auch anderswo bei Augustinus aufscheint (vgl. auch De Civ.
Dei, X, 32,2; Enchirid. 28,108; Serm. 263,1; En. Ps. 70, II, 10 etc.). Wenn
er ndmlich diesen Gesichtspunkt der augustinischen Soteriologie, der im
iibrigen selbst bei Pelagius keineswegs fehlt (vgl. S.118), mehr beriick-
sichtigt hitte, dann wire er nicht nur imstande gewesen aufzuzeigen,
wie Augustinus, dhnlich wie schon vor ihm besonders Irendus, Tertullian
und Athanasius, das antike Ideal der Paideia auch in diesem Punkte vom
christlichen Glauben her korrigiert hat, sondern er hitte auch nicht iiber-
sehen koénnen, wie die Heilslehre Augustins mindestens hier ganz konkret
und geschichtlich ist. Ist doch fiir Augustinus das geschichtliche Ereignis
der Auferstehung Christi nicht nur Modell unserer Auferstehung, sondern
bedeutet das Ja zu diesem Modell das spezifisch Christliche. Die Menschen,
die vor dem Tode nicht verzweifeln, sondern im Hinblick auf jene Aufer-



Besprechungen 467

stehung wider alle Hoffnung hoffen, sind ndmlich fiir ihn, wie schlielich
fiir jede christliche Predigt, die wahren Christen (vgl. dazu neben andern
Studien iiber die Hoffnung bei Augustinus L. BALrLAy, Der Hoffnungsbegriff
bei Augustinus, Miinchen 1964).

Es ist gewil3 zuzugeben, dal3 selbst in der Theologie der Auferstehung
der philosophische Hintergrund, wie er in den Gegenbegriffen von signum-
ves, foris-intus, visibilia-invisibilia, wuli-frui etc. zum Ausdruck kommt,
Augustinus dazu fiihrt, die Realitdt des verherrlichten Christus nicht ge-
niigend ernst zu nehmen; denn bei ihm ist die Menschheit Christi fiir die
ewige Existenz des Menschen theologisch kaum mehr relevant (vgl. zur
Problematik C. P. MaYER, Philosophische Voraussetzungen und Implika-
tionen in Augustins Lehre von den Sakramenta: Augustiniana 22 [1972]
53-79). Doch diese Unausgeglichenheit zwischen verkiindigtem Glauben
und philosophischem Glaubensverstindnis darf einen nicht veranlassen,
bei ihm die Menschwerdung Christi als sacramentum, signum, exemplum,
forma oder auctoritas allzu gering zu veranschlagen. Das gilt mufatis
mutandis auch von den andern Zeichen: von der Kirche, von der Taufe
und Eucharistie, vom Beispiel der Heiligen. Dal im besondern die Sakra-
mente nicht causa efficiens gratiae sind, ist klar (vgl. S. 225); denn Augusti-
nus hat nicht den gleichen Begriff von signum sacramentale wie die schola-
stische Theologie. Doch die Frage ist eben, ob sie weniger imago provocans
sind als bei Pelagius. Diese Frage hat nach meiner Auffassung der Verfasser
nicht beantwortet, wie er im allgemeinen das Verhiltnis von Sakrament
und Glaube, von dulerem und innerem Gnadenruf zu negativ vom Gegen-
satz Augustinus-Pelagius her beurteilt hat.

Von diesen Bedenken her gesehen kann man sich schlieBlich fragen,
ob Greshake seine Pelagius- und Augustinus-Interpretation nicht allzu
sehr von seiner eigenen Gnadenlehre her konstruiert hat. Gewil hat ihm
die Gegeniiberstellung der beiden geholfen, seine eigenen Anliegen: das
Konkret-Geschichtliche der Gnade und ihre Verantwortbarkeit der mensch-
lichen Gemeinschaft gegeniiber, in ein klareres Licht zu stellen. Trotzdem
stellt sich die Frage, ob er das, was ihm am Herzen liegt, von der vollen
menschlichen Freiheit vielleicht abgesehen, nicht auch bei Augustinus hitte
finden kénnen. Jedenfalls kommt man um den allgemeinen Eindruck einer
gewissen Schwarz-WeiB-Farberei nicht herum. Nicht daB Greshake fiir
die Schwichen der pelagianischen Position blind wire (vgl. S. 307 £.). Auch
nicht im Sinne, daB er das Positive bei Augustinus vollig iibersehen wiirde,
selbst wenn er davon nicht spricht, ohne sogleich seine Bedenken anzu-
melden (vgl. S. 252-260). Aber nach ihm ist das, was eine moderne Gnaden-
lehre in den Vordergrund stellen muB, die konkrete, verifizierbare Gnade,
bei. Pelagius zu finden, wihrend Augustinus sozusagen blof von der inneren
Gnade spricht, durch die der menschliche Wille zur géttlichen Liebe befdahigt
wird, und auf die es offensichtlich weniger ankommt. Da nun einmal die
quaestio disputanda erdffnet ist, moégen andere beurteilen, ob dieses Urteil
zu sehr von der Liebe zu Augustinus gefirbt oder gar zu hart fiir die sicher-
lich anregende Studie zur Neuorientierung der Gnadenlehre ist.

BasiL STUDER



468 Besprechungen

Klein, Richard: Der Streit um den Victoria-Altar. Die dritte Relatio des
Symmachus und die Briefe 17, 18 und 57 des Maildnder Bischofs Ambrosius. —
Einfithrung, Text, Ubersetzung und Erlduterungen. — Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft 1972. viii—198 S. (Texte zur Forschung. 7.)

In der Sammlung «Texte zur Forschung» ist ein Band erschienen,
der die Beachtung aller verdient, die sich fiir die Geschichte des spatromi-
schen Reiches und im besondern fiir die damaligen Auseinandersetzungen
zwischen dem sterbenden Heidentum und dem nun siegreichen Christentum
interessieren. Von nicht geringerem Interesse wird dieser Band auch fiir
jene sein, die sich mit dem Verhiltnis von Kirche und Staat und im beson-
dern mit der Geschichte der Toleranzidee beschiftigen. Es handelt sich
namlich hier um vier wichtigste Dokumente, die den Streit um den Victoria-
Altar in der Kurie von Rom betreffen: um die Bittschrift des Stadtprifekten
Symmachus an den Kaiser Valentinian II. und die drei Antwortbriefe des
Ambrosius von Mailand an den gleichen Kaiser resp. an Kaiser Eugenius.

Diese vier Dokumente, die ersten drei aus dem Jahre 384, das vierte
aus dem Jahre 393, werden hier in einer neuen kritischen Ausgabe zusam-
men mit einer deutschen Ubersetzung vorgelegt. Was die Ubertragung
angeht, wird man sagen koénnen, daf3 sie sinngetreu und in einem leicht
lesbaren Deutsch abgefaBt ist. Trotzdem ist man dafiir dankbar, dal man
sie mit dem gegeniibergestellten lateinischen Text fortwdhrend vergleichen
kann. Ist es doch kaum moglich, das Latein der beiden rhetorisch hochge-
bildeten Autoren vollumfinglich ins moderne Deutsch zu iibertragen und
dabei auf Umstellungen und Umschreibungen vollig zu verzichten. Dazu
nur ein Beispiel. In der Ubersetzung des Briefes 57 finden wir dreimal den
Ausdruck «Seelenheil», doch als Ubertragung von verschiedenen lateinischen
Texten: von «quod ipsi animae meae proderaty (57,4), «nisi ut consulevem
mihin (57,11), «nec pluris me faceve adulationem quam animam meam» (57,12).

Dem Text und der Ubersetzung der vier Dokumente ist eine sehr
gediegene Einfithrung vorangestellt. Darin wird zuerst eine auf solide
Sachkenntnis gegriindete Beschreibung des Heidentums im vierten Jahr-
hundert und der Lage in Rom im besondern gegeben. Darauf wird der
Leser mit dem Leben und Werk des Symmachus, mit seinem Stil und seiner
Sprache und vor allem mit den literarischen und iiberlieferungsgeschicht-
lichen Eigenarten der 3. Relatio bekannt gemacht. In &hnlicher Weise
werden im weitern die drei Antwortschreiben des Ambrosius nach Inhalt
und Absicht, nach Stil und Sprache sowie nach der Geschichte der Uber-
lieferung erldutert. Dabei konnte der Verfasser leider die interessanten
Hinweise auf die Motive der Verweigerung des Bischofsamtes durch Ambro-
sius (vgl. S. 53) noch nicht verwenden, die P. COURCELLE in seinem Artikel
«Ambroise ‘professeur de philosophie’s: Recherches sur Saint Ambroise
(Paris 1973), 9-16, neulich gegeben hat.

Nicht weniger wertvoll als die Einfithrung sind die Erlauterungen zu
einzelnen Stellen der vier Dokumente, die dem Text und der Ubersetzung
angefiigt sind. Auch wenn sie nicht immer definitiv sind, geben sie doch
mindestens die Meinungen von bewidhrten Autoren zu den fraglichen Stellen



Besprechungen 469

wieder. Zudem sind sie der Beweis dafiir, wie sehr sich der Autor die Miihe
genommen hat, die einschldgige Literatur so weit wie moglich heranzuziehen.
Im iibrigen sind seine Erkldrungen sowohl in der Einfiihrung wie in den
Erlauterungen durch ein Register leicht zugdnglich gemacht.

So kann man dem Verfasser, der uns bereits eine knappe, aber wert-
volle Monographie iiber Symmachus (Darmstadt 1971) geschenkt hat, fiir
seine weitere Arbeit tiber diesen hervorragenden Vertreter des spatromischen
Heidentums und vornehmen Gegner des Ambrosius nur dankbar sein.
Vgl. auch die Aufsitze verschiedener Autoren, die R. KLEIN unter dem
Titel «Das frithe Christentum im romischen Staat» herausgegeben hat
(Darmstadt 1971).

BasIiL STUDER

Magistri Petri Lombardi Sententiae in IV Libris Distinctae. Editio
tertia ad fidem codicum antiquiorum restituta. T. 1. P. 1: Prolegomena;
P. 2: Liber I et II. — Grottaferrata (Romae): Ed. Collegii S. Bonaventurae
Ad Claras Aquas 1971. P. 1: 169*, P. 2: 642 p. (Spicilegium Bonaventuria-
num. 4.).

Mit der wissenschaftlichen Griindlichkeit, fiir die sie bekannt sind,
haben die Franziskaner von Quaracchi (jetzt in Grottaferrata) diese dritte
Ausgabe der Sentenzenbiicher des Lombarden erarbeitet. In Kap. 1 der
Prolegomena erwdahnen die Herausgeber (unter diesem Plural verbirgt sich
vor allem P. I. Brady) die seit der im Jahre 1916 erfolgten zweiten Ausgabe
durch zahlreiche Studien vertieften und erweiterten Kenntnisse iiber die
Theologie des 12. Jh. im allgemeinen und iiber den Lombarden im beson-
deren. Die weiteren sechs Kapitel der Prolegomena sind zu einer beispiel-
haften Monographie iiber den Autor gediehen. Eigene, auf den vorerwdhnten
Arbeiten aufbauende Untersuchungen haben es erméglicht, sowohl bisherige
MiBverstindnisse auszurdumen als auch verschiedene, wenn auch nicht
alle Fragen iiber Person und Werk des erfolgreichen Autors zu kliren.

Petrus wurde ca. 1095-1100 in Lemononium, dem heutigen Lumellogno
bei Novara geboren. Die Anfangsgriinde seiner Bildung vermittelten ihm
die Kanoniker von St. Maria zu Novara. Fiir ein Weiterstudium in Bologna
sprechen seine hervorragenden Kenntnisse im kanonischen Recht; einen
Aufenthalt in Lucca legt der Umstand nahe, daB sich der hl. Bernhard, als
er den jungen Scholaren in Reims und in St. Viktor zu Paris der Wohltatig-
keit der Chorherren empfiehlt, sich selber auf die Empfehlung des Bischofs
von Lucca beruft. Aber eigentliche Belege fehlen. In Reims hort er Mag.
Alberich und vielleicht auch seinen Landsmann Lutolph. Anzunehmen ist
auch ein Abstecher nach Laon, wo Walter von Mortagne lehrt, von dessen
Ehetraktat Buch IV der Sentenzen stark beeinfluBBt ist. Zu St. Viktor in
Paris sitzt Petrus zu Fiilen Hugos. Dessen Summa de sacramentis und die
aus seinem Kreis stammende Summa Sententiarum sind die Hauptquellen
der Sentenzen des Lombarden. Einen Besuch der Vorlesungen Abdlards
hilt B. fiir unwahrscheinlich.



470 Besprechungen

Ein Dokument von 1144 bezeugt bereits den Ruhm des Lombarden.
Schon vor diesem Datum dozierte er an der Kathedralschule von Paris.
Spitestens Ostern 1145 ist er Kanoniker von Notre-Dame geworden, 1147
Subdiakon, 1156 Archidiakon. Die Priesterweihe muB ca. auf 1154 ange-
setzt werden. Uber seine literarische Titigkeit ist vor 1148 nichts auszu-
machen. Friihestens in diesem Jahr (nach dem Konzil von Reims) entsteht
die Glossa zu den Paulusbriefen. Die Druckausgaben nennen sie «Collec-
tanea». Dieser Titel ist in der handschriftlichen Tradition nicht begriindet
und daher zu vermeiden. Die Glossa zu den Psalmen ist mit gréBerer Wahr-
scheinlichkeit nicht schon zu Reims, sondern erst in der Pariser Zeit ent-
standen. Petrus legte sie vorerst zum Privatgebrauch an. Erst gegen Ende
seiner Lehrtdtigkeit hat er sie und wenigstens teilweise auch die Glossa
zu den Paulinen in der Schule vorgetragen. Zu beiden Glossen gibt B. die
Hss. an, wiirdigt die Druckausgaben und nennt die wichtigsten Quellen.
Die Glossa zu den Paulinen liegt in einer urspriinglichen, nur handschriftlich
erhaltenen, und einer namentlich im Roémerbrief erweiterten Fassung vor.
Wie diese zweite Fassung kam auch die Glossa zu den Psalmen durch des
Lombarden Schiiler Herbert von Boseham 1171-76 in Umlauf, nachdem er
den beiden Werken eine klarere Gestalt durch besseres Hervorheben der
Autoritdten gegeben hatte. Von den Predigten, deren Hss. wiederum ange-
fithrt werden, sind 33 echt, eine zweifelhaft, eine sicher unecht. Andere
Schriften, deren Authentizitit angezweifelt werden mul}, kommen im
Kap. VI zur Sprache.

In Kap. VII stellt B. die wichtigsten Quellen der Sentenzen zusammen.
Die Zeit der Abfassung ist eine schwierige Frage. Fiir 1154 als terminus
post quem spricht der Umstand, daBl der Lombarde Johannes Damascenus
in der Ubersetzung des Burgundio beniitzt. Eigenartig bleibt aber, daB er
nur Kapitel heranzieht, die schon aus der teilweisen Ubersetzung des Cer-
banus bekannt waren. Hat er vielleicht seine Zitate nachtriglich nach der
jiingeren Ubersetzung verbessert, oder stand ihm eine Hs. des Cerbanus
zur Verfiigung, die bereits nach Burgundios Ubersetzung verbessert worden
ist? B. glaubt, aus dem Text selber (I, d. 14, c. 3, p. 129 s.) bestdtigen zu
kénnen, daB3 die Abfassung nach 1154 erfolgte (124 *). Er deutet das «nos»
von S. 130, Z. 6, auf das priesterliche Amt des Magisters. Wenn aber jene
Stelle nicht in einem weiteren, charismatischen Sinn zu gelten hat, sondern
von der potestas ordinis zu verstehen ist, dann bezieht sie sich dem Kontext
gemil auf die Firmung, deren ordentlicher Minister zur Zeit des Lombarden
der Bischof war. Somit kann sie nicht fiir das priesterliche Amt des Ver-
fassers herangezogen werden. Vollendet war das Werk nicht spiter als
1158. Die Hs. Troyes 900 tragt das Colophon: Anno Domini M. C. LVIII.
conscriptus est iste liber. Da die Hs. aus dem Beginn des 13. Jh. stammt,
gilt die Jahreszahl nicht von der Anfertigung der Abschrift, sondern (iibri-
gens gemal dem Wortsinn von conscriptus) von der Vollendung des Originals,
aus dem sie iibernommen worden ist. 1158/9 kamen anldBlich einer zweiten
Vorlesung Korrekturen und weitere Autorititen aus Hilarius, De synodis und
einigen Werken Augustins hinzu. Ps.-Petrus von Poitiers und Praepositinus
unterscheiden denn auch ausdriicklich eine prima und secunda traditio.



Besprechungen 471

Diese Nachtridge sind, soweit sie als authentisch erkannt werden konnten,
in den edierten Text einverleibt und durch Kleindruck kenntlich gemacht.

Fiir die Neuausgabe sind eine Menge von Hss. untersucht worden. Hie-
von werden 13 in Kiirze beschrieben. Vier sind im 13. Jh., die andern im
12. Jh. entstanden. Von diesen 13 waren fiir die Ausgabe von 1916 nur deren
3 kollationiert worden. Als hervorragendes Kriterium, die besten Hss. zu
erkennen, erwiesen sich die vom Autor selber stammenden Rubriken, d. h.
Kapiteliiberschriften (fast immer im Text), Hervorhebung von Abschnitten
(bisweilen am Rand), Angabe von Fundorten (meist am Rand). Sie sind im
Text fett gedruckt; um der Einheitlichkeit willen sind die Randnotizen
auch in den Text einverleibt, doch mit * ausgezeichnet. Die Einteilung in
Distinktionen stammt sicher nicht vom Lombarden, sondern héchst wahr-
scheinlich von Alexander von Hales. Sie mufBten aber aus praktischen
Griinden beibehalten werden. Authentisch sind hingegen die Titel der
Kapitel, die dem Text gemdll dem handschriftlichen Befund vorangestellt
wurden.

Der Hauptunterschied zur Ausgabe von 1916 liegt darin begriindet,
daB die bereits erwdhnte Hs. 900 der Stadtbibliothek von Troyes als Ab-
schrift vom Anfang des 13. Jh. erkannt worden ist, wahrend die Herausgeber
von 1916 das Colophon von der Abschrift verstanden und dementsprechend
meist dieser Hs. gefolgt sind. Die Grundlage der vorliegenden, dritten Aus-
gabe bilden &dltere und getreuere Hss.

Der Apparat ist dreistufig: 1. Apparat der Varianten, sehr niichtern
gestaltet. 2. Apparat der Zitaten-Fundstellen. 3. Angaben iiber die still-
schweigend beniitzten, der unmittelbaren Vorzeit angehérenden Quellen.
Hier findet sich auch einschldgige Literatur verzeichnet.

Dem Text folgen vier wertvolle Register: Handschriften, Zitate des
Magisters, die iibrigen Autoren (entsprechend der 3. Stufe des Apparates,
Sachindex. Auch der Prolegomena-Band schlieBt mit einem Hss-. und
Namen- und Sachindex. Moge die gediegene Arbeit bald mit Band II den
kronenden AbschluB finden.

Pius KUNZLE

Zeller, Winfried: Theologie und Frommigkeit. Gesammelte Aufsitze.
Hrsg. von B. JASPERT. — Marburg: N. C. ELwWERT 1971. x11, 263 S. (Marbur-
ger Theologische Studien. 8.)

Der zum 60. Geburtstag des Autors erschienene Sammelband vereinigt
5 (hier mit * bezeichnete) unvertffentlichte und 9 frither erschienene Auf-
sidtze des Marburger Kirchenhistorikers. Der kurze Aufsatz Kirchengeschichie
als theologisches Problem* (S. 1-8) gibt eine Ubersicht iiber die verschiedenen
Auffassungen vom Sinn und Ziel, bzw. von der Methode der Kirchengeschich-
te. Nach der Feststellung, daB die alte Kirche die Frage nach der histo-
rischen Identitdt mit dem Hinweis auf die apostolische Sukzession beant-
wortet habe, macht der Autor einen Sprung von Augustins Gottesstaat bis
zu Luther. «Mit der Reformation bricht ein neues Kirchengeschichtsdenken



472 Besprechungen

durch. Denn die reformatorische Wiederentdeckung des Evangeliums schlie3t
zugleich die kirchengeschichtliche Erkenntnis ein: Die Kirche ist in ihrer
Geschichte nicht mit sich selbst identisch geblieben!» Dariiber ist schon
geniigend gerechtet worden. Z. meint: «Es ist das Problem der historischen
Kontinuitdt, das im Wesen der Reformation begriindet liegt». Wéire aber
hier nicht zu bedenken, daB die Spannung zwischen der Kirche «ohne Makel
und Runzeln» (Eph 5,27) und der faktischen Kirche der Siinder schon von
Origenes thematisch ins BewuBtsein gehoben worden ist und von da an
immer wieder die christlichen Denker beschiftigt hat? (Vgl. H. Riedlinger,
Die Makellosigkeit der Kirche in den lateinischen Hoheliedkommentaren
des Mittelalters [BGpTMA xxxVvIII, Heft 3], Miinster Westf. 1958). Mancher
Leser mag bedauern, daB3 bei dem Sprung iiber 11 Jahrhunderte hinweg
jene im 12. Jh. einsetzende, ebenfalls echte und als Sauerteig wirkende
Wiederentdeckung des Evangeliums nicht zur Sprache gekommen ist. Sie
hatte nicht zu einer Kirchenspaltung, sondern im 13. Jh. zur Theologie der
Mendikanten gefithrt. Ein Vergleich der beiden Wiederentdeckungen wire
lohnend gewesen.

Die iibrigen Aufsidtze verteilen sich auf drei Forschungsbereiche: Theo-
logie und Mystik des Mittelalters, Geschichte des Reformationsjahrhunderts,
Evangelische Theologie und Frommigkeit des 17. und 18. Jh.

Zum Christusverstindnis des Mittelalters (S. 9-21) geht Z. drei Fragen
an: Wie hat die Germanen-Mission Christus verkiindigt? Als Beispiel dient
Pirmins Missionsbiichlein. Welches Christusverstandnis zeigen die christo-
logischen Auseinandersetzungen der Friihscholastik? Hier kommen Anselm
und vor allem Bernhard v. Clairvaux und Abélard zur Sprache. Was kenn-
zeichnet die hochmittelalterliche Christusfrommigkeit? Auf dem engen
Raum von ein paar Seiten war kaum mehr mdglich, als einen «Zugang zu
Grundproblemen des mittelalterlichen Christusverstindnisses» zu versuchen.
Im Aufsatz Heinrich Seuses « Horologium sapientiae» und seinem «Biichlein
der ewigen Weisheity (S. 22-31) glaubt Z. durch weitere Argumente C. Gro-
bers und J.-A. Bizets These von der zeitlichen Prioritdat des « Horologium»
untermauern zu kénnen. In der bald erscheinenden kritischen Ausgabe des
«Horologium» werde ich einleitend auch diese Frage aufrollen und nach-
weisen, dall das «Horologium» spater als das «Biichlein» entstanden ist.
Dort werde ich auf alle Gegengriinde eintreten. Im Beitrag «Der Baseler
Taulevdruck von 1522 und die Reformation» (S. 32-38) befal3t sich Z. beson-
ders mit der in den Randanmerkungen dieser Ausgabe deutlich werdenden
Tendenz, Tauler als Kronzeugen reformatorischer Ansichten auszugeben.
Der Autor kann hierzu abschlieBend sagen: «Indem der Glossator die Pro-
blematik des 16. Jh. in seine mittelalterliche Quelle hineinlas, schlug er von
der Reformation her die Briicke zum Mittelalter». Damit ist wohl die auf
den ersten Blick erstaunliche Tatsache, dal man Tauler in der reformierten
Andachtsliteratur des 6ftern, sowohl im 17. wie im 18. Jh. wiederum begeg-
net, teilweise erklart.

Unter dem Titel Valentin Weigel und die Augsburgische Konfession
(S. 39-50) wird das ilteste Weigel-Autograph vorgestellt: Anmerkungen
in der Editio princeps der lateinischen Confessio Augustana nebst Apologie



Besprechungen 473

von 1531. Sie gewédhren Einblick in die Interessenkreise, die im Denken des
spateren Weigel eine grundlegende Rolle spielen sollten. Die Abhandlung
Der frithe Weigelianismus* (S. 51-84) ist eine gestraffte Zusammenfassung
von des Verf. Habilitationsschrift (Berlin 1942), die ob der Unbill der Zeit
unverdffentlicht geblieben ist. Eine ganze Reihe pseudoweigelianischer
Schriften wird hier literarkritisch gesichtet.

Mit einer ganzen Reihe verdienter Manner macht der Beitrag Profe-
stantische Frommigkeit im 17. Jh. (S.85-116) bekannt. Auf diesem Feld
hat nach Z. der Protestantismus im 17. Jh. «die eigentlich bedeutsame
Entwicklung» vollzogen. Zwei Manner, welche «die Gewissensreligion Luthers
mit der Innerlichkeit Taulers zu verbinden» trachten, erhalten noch eine
eigene Wiirdigung: Augustin Fuhvrmann und Johann Theodor von Tschesch*
(S. 117-153). In zwei weitern Aufsitzen kommen das Kirchenlied und die
Kirchenmusik zu Ehren: Paul Gerhardt (S. 154-164) und Vom Abbild zum
Sinnbild. Johann Sebastian Bach und das Symbol* (S.165-177). Einen
Begriff pietistischer Frommigkeit vermittelt «Die edle und wohlgeordnete
Musik der Glaubigen» — Eine pietistische Ovgelpredigt Johann Porsts (S. 178—
185). Dem protestantischen Mystiker Gerhard Tersteegen sind zwei Auf-
sitze gewidmet: Gesangbuch wund geistliches Lied bei Gerhard Tevsteegen
(S. 186-194) und Gerhard Tersteegens «Kleine Perlenschnury. Von der hand-
schviftlichen Urform zur gedruckten Fassung* (S.195-218). Es handelt
sich um eine Sammlung mystischer Texte, die bekannten Autoren (wie
Johannes von Kastl, Tauler) oder unbekannten bzw. weniger beriihmten
Verfassern entnommen sind. Auf den letzten Seiten (219-223) kommt die
Drucktatigkeit und Forschung des 19. Jh. auf dem Gebiet dev protestantischen
Erbauungsliteratur des 16. u. 17. Jh. zur Sprache.

Da und dort wird man ein Fragezeichen setzen. So etwa wenn der
Verf. unterstellt, bei der «imitatio Christi» gehe es im Mittelalter «um eine
aullerliche Nachahmung Christi» (S. 91). Es ging doch wohl auch jenen
Menschen schon ¢«um den echten Zusammenhang von Glaube und Lebenn».
Trotzdem folgt man seinen Darlegungen gerne, geht er doch ruhig und
sachlich zu Werke und 148t iiberall seine Einfiihlungsgabe erkennen.

Der Herausgeber bereicherte den Band mit einer Bibliographie W. Zel-
lers (S. 225-234) und mehreren Registern (S. 235-263). Eine Tabula gratula-
toria ist dem Band beigegeben.

Prus KUNzZLE

Fuchs, Walter: R.: Denkspiele vom Reiflbrett. — Eine Einfithrung in die
moderne Philosophie. Mit 200 meist farb. Abbildungen, davon 162 Zeich-
nungen von Walter Spanner. — Miinchen, Ziirich: Droemer Knaur (1972).
312 S. (Prazise Phantasie.)

Kein Buch fiir Fachleute, aber auch sie werden es mit Spannung und
Vergniigen durchbliattern. W. R. Fuchs, bereits bekannt durch &hnliche
Werke iiber Physik, moderne Mathematik, neue Logik und Computer, stellt
komplizierte und abstrakte Gedanken sehr anschaulich dar. Anschaulich

31



474 Besprechungen

heif3t hier, in Wort und Bild (Comics). Eine gelungene Popularisierung! Und
gerade deshalb moéchte ich in einer Fachzeitschrift darauf aufmerksam
machen.

Es geht vorwiegend um die Philosophie der Gegenwart. Sofern es die
Problemstellung erfordert, wird auf frithere Philosophen wie Aristoteles,
Descartes oder Kant verwiesen. Der Titel ‘Denkspiele vom Rei3brett’
148t bereits vermuten, daB die Logik eine bedeutende Rolle spielt. Der
Autor stellt sich eindeutig auf die Seite der analytischen Philosophie. Er
ist sich jedoch bewuBt, daB das nur eine und zwar fiir unsere Zeit «recht
verniinftige» und «ganz niitzliche Art des Philosophierens» ist. Die Ver-
treter anderer Richtungen, etwa der Existenzphilosophie, des Strukturalis-
mus oder des Neomarxismus, arbeiten nicht mit dieser «priazisen Phantasien.

Thematisch 6ffnet sich dem Leser ein weites Feld. Hier nur einige
Stichworte: der gesunde Menschenverstand und die skeptische Einstellung,
Konstruktionen des Verstandes in der Erkenntnis, Beziehung zwischen
Experiment und Theorie, philosophische Auswertung der neuen natur-
wissenschaftlichen Ergebnisse, der Beitrag der modernen Logik zur Wissen-
schaftstheorie, Positivismus gegen Metaphysik. Ausgeklammert bleiben die
anthropologischen und sozialphilosophischen Fragen. Fragen, welche die
meisten Analytiker lieber den einzelnen Fachwissenschaften iiberlassen.
Aber warum z.B. nicht auf den kritischen Rationalismus aufmerksam
machen, der diesem Denken eng verwandt ist und sich trotzdem auch mit
gesellschaftlichen Problemen auseinandersetzt? Popper etwa hat nicht nur
eine Wissenschaftstheorie aufgestellt und das Verifikationsprinzip erweitert.
Er iibt auch scharfe Kritik an Hegels Geschichtsphilosophie. Und schlieBlich,
wo bleibt die Auseinandersetzung mit der Ethik? Bereits seit Moore und
Wittgenstein gibt es zu diesem Problembereich analytische Untersuchungen.
Wenn der Leser bei der Lektiire des Buches nicht nur Vergniigen, sondern
auch Interesse am «prizisen Spekulieren» gewonnen hat, kann er sich am
Schluf3 der Darstellung iiber einige zentrale Werke der Fachliteratur orien-
tieren.

Wie entstehen die abstrakten Formeln und Theorien der Wissen-
schaftler? Mit welchen philosophischen Voraussetzungen arbeiten die «un-
metaphysischen» Physiker? Solche und &hnliche Fragen behandelt der
Autor fiir den wissenschaftlichen und philosophischen Laien. Auf eine ver-
bliiffend einfache Art, und doch zuverldssig und mit Fachkenntnis. Deshalb,
und weil dieses Denken weder durch Literatur noch durch politische Ideolo-
gie ein breites Publikum findet, wiinsche ich dem Buch eine groBe Ver-
breitung.

MARTIN BRANDER



	Besprechungen

