
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 3

Artikel: Liberté du théologien et autorité du Magistère

Autor: Nicolas, Jean-Hervé

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Hervé Nicolas

Liberté du théologien
et autorité du Magistère

La pratique et la théorie de saint Thomas d'Aquin

De tout temps, et dès les origines, l'Eglise, par ses évêques, a exercé

dans le domaine de la «doctrine sacrée» un magistère autoritaire. Elle
a, dans ses conciles, condamné ce qu'elle estimait être des erreurs dans

la foi, et qui se présentaient, en fait, comme une interprétation du donné
de la foi, principalement de l'Ecriture. Qu'il s'agisse du docétisme, de

l'adoptianisme et de la doctrine des «deux fils», du subordinationisme
trinitaire ou, au contraire, du modalisme, du dualisme christologique de

Nestorius ou du monophysisme, nous voyons l'Eglise des premiers
conciles condamner comme fausses et proscrire des positions qui, fruit d'une
élaboration rationnelle du donné révélé, étaient «théologiques», même si

le terme n'existait pas encore dans le sens qu'il a pris depuis le 13e siècle.

Ce contrôle du magistère sur les théologiens ne s'est jamais interrompu
et, quand elle en revendique la responsabilité et le droit, l'autorité
ecclésiastique ne fait que recueillir, à travers dix-neuf siècles d'histoire,
l'héritage apostolique. Ainsi le récent concile a-t-il fermement réaffirmé
l'autorité doctrinale des évêques unis à l'évêque de Rome: «Les évêques

enseignant en communion avec le Pontife romain, doivent être vénérés

par tous comme les témoins de la vérité divine et catholique... Quand
le Pontife romain ou le Corps des évêques avec lui définissent un point
de doctrine, ils le font conformément à la Révélation elle-même, à

laquelle tous doivent se tenir et se conformer, et qui, par voie d'Ecriture
ou de Tradition, est transmise dans son intégralité par la succession

légitime des évêques, et avant tout par les soins du Pontife romain lui-



440 Liberté du théologien et autorité du Magistère

même ; cette révélation est religieusement conservée et fidèlement exposée
dans l'Eglise, grâce à l'Esprit de vérité qui l'éclairé» h

Or, ce contrôle est de plus en plus mal accepté par beaucoup de

théologiens aujourd'hui2. Les causes de cette impatience sont complexes.
Il y a incontestablement le souvenir encore récent de certains abus qui
se sont introduits dans l'usage de l'autorité doctrinale, paralysant indûment

des recherches dont la suite a montré qu'elles étaient fécondes, et

frappant douloureusement, injustement des personnes. Il y a aussi

l'aspiration à une évolution des rapports sociaux dans l'Eglise, allant vers
une plus authentique démocratie, où l'autorité, même exercée par
quelques-uns, serait celle de tous et ne pourrait rien décider sans
l'accord du plus grand nombre. Plus profondément sans doute, il y a la
revendication, par les théologiens, de la liberté dans leurs recherches:

liberté qui est celle de tout chercheur dans une société évoluée; liberté
qui, dans l'Eglise, correspondrait à un charisme propre, celui des «didas-

cales», des «docteurs», que l'on tend à distinguer de celui des pasteurs,

pour soustraire à leur contrôle l'activité d'enseignement qu'il autoriserait
et garantirait. Une autre cause, enfin, de ce malaise, très fiée à la
précédente, provient de ce que l'autorité doctrinale de l'Eglise est
indissolublement liée à son autorité de gouvernement, et que, de ce fait, les

décisions qu'elle peut prendre à l'égard d'un théologien dans le domaine
doctrinal ont parfois pour conséquence des mesures coercitives à son

encontre. Elles étaient beaucoup plus dures et éprouvantes autrefois,
dans les temps de chrétienté, où le désaccord d'un membre de l'Eglise
avec l'autorité pastorale retentissait sur sa vie dans la société temporelle
et provoquait trop souvent une intervention de l'autorité politique, avec
toute la brutalité que celle-ci comporte. Mais l'Eglise, de toute façon,
est une société, et la situation, toute intérieure en son principe, que
créent une condamnation et le refus de se soumettre, entraîne une
modification, parfois très dommageable, de la situation extérieure de celui

qui en est l'objet: la perte d'une chaire théologique ou d'une autre
charge par exemple. Dès lors on tend à considérer cette décision, prise
essentiellement non pas contre quelqu'un et pour le punir d'une faute
commise, mais pour sauvegarder dans le peuple de Dieu la vérité de la
foi, la vérité qui sauve et dont le magistère se sent responsable, comme

1 Lumen Gentium, No 25.
2 Qu'il suffise de rappeler la fameuse Déclaration de 38 théologiens sur la

liberté des théologiens dans l'Eglise catholique, émanée de la Revue Concilium.
Texte original dans la DC 66 (1969) 119-121.



Liberté du théologien et autorité du Magistère 441

une sentence judiciaire. On fait appel alors aux droits de l'homme en

face de l'autorité judiciaire - être présumé innocent jusqu'à ce qu'on
soit reconnu coupable; droit de se défendre par tous les moyens, et
d'abord par appel à l'opinion publique; droit de maudire ses juges et
de refuser la sentence -, et on somme l'autorité doctrinale de l'Eglise
de reconnaître ces droits et de les respecter. Mais comment pourra-t-elle
s'acquitter de sa fonction essentielle, qui est de prêcher l'évangile, de

prêcher au peuple la foi qu'il doit croire et qu'il doit faire passer dans

ses mœurs, si elle est impuissante à dénoncer l'erreur de ceux qui, dans

son sein, prêchent un autre évangile, une autre foi
Entre le point de vue des théologiens et celui du magistère il y a

une antinomie latente. Si l'un et l'autre remplissent dans le peuple de

Dieu une fonction nécessaire, il importe grandement que cette antinomie
soit surmontée, tant dans la vie personnelle du théologien et de ceux
qui lui font confiance, que sur le plan ecclésiologique général.

7. La pratique et la théorie de saint Thomas

Même si le problème se pose aujourd'hui sous une forme et avec
une acuité particulières, il a toujours existé. Il ne peut être que bénéfique

de chercher comment il a été résolu, en pratique et en théorie, par
un théologien aussi représentatif que le fut saint Thomas d'Aquin, à

l'époque même où la théologie, ayant reçu son statut scientifique, se

trouvait naturellement en position de réclamer la liberté nécessaire à

toute démarche scientifique.
Saint Thomas se faisait une très haute idée du rôle de «docteur»,

c'est-à-dire de théologien: «Il considère que son office propre est d'illuminer

les esprits par la connaissance du Mystère»3. Conception exposée
d'abord avec ferveur dans sa leçon inaugurale comme maître en théologie

4, reprise en plusieurs endroits de son œuvre 5. Présentant au
cardinal Hannibal sa «lectio continua» sur saint Marc, saint Luc et saint
Jean, il écrit: «De la sagesse évangélique, cachée depuis des siècles en

3 M. J. Le Guillou: Le Christ et l'Eglise. Paris: Centurion 1963, p. 135.
Nous renvoyons au beau et suggestif chap. IX de cet ouvrage pour l'idée sapien-
tielle que saint Thomas se faisait du rôle du théologien.

4 Publiée dans l'éd. Marietti des Opuscula theologica de saint Thomas (Torini
1954), t. I, 441-443, sous le titre: De commendatione sacrae Scripturae.

5 Par ex. : Super I Cor. lectura, Prologus.

29



442 Liberté du théologien et autorité du Magistère

Dieu, mise en lumière par la sagesse de Dieu incarnée, j'ai assumé le
ministère d'exposition en compilant les sentences des docteurs sacrés»6.

Dès lors le conflit entre la fonction du théologien et celle du pasteur
s'évanouit: d'une part, l'un et l'autre exposent une doctrine qui n'est

pas la leur, qui vient de Dieu, que garantit la suprême autorité divine ;

d'autre part, et ceci est surprenant, les deux fonctions semblent n'en
faire qu'une : l'évêque est essentiellement, pour lui, docteur, et lui-même
a reçu la charge de docteur. Tout ce qu'il dit, dans sa leçon inaugurale,
de la mission qui lui est confiée, il le dit de l'évêque en maints endroits 7.

Sans doute, dans sa charge d'enseignement, le «docteur» dépend-il du

pape et des évêques à qui il appartient de déterminer la vérité à croire,
et donc à enseigner, mais, au premier abord, il semblerait que cette
dépendance se vérifie dans l'exercice d'une tâche commune et identique.

Il n'en est rien pourtant: «De tout ce que nous avons dit il ressort

que saint Thomas a distingué Ecriture et théologie, foi et théologie; il
a même, dans les Sentences, expressément affirmé la distinction des

deux habitus » 8. Nous rencontrons là le fameux problème du sens de

«doctrina sacra» dans la première partie de la Somme. Il semble qu'un
large accord se soit fait sur l'interprétation du P. Congar et du P. Chenu,
selon laquelle l'article 2 de la première question de la Somme doive
s'entendre ainsi: «La doctrine sacrée (dont il a été question à l'article
précédent) vérifie-t-elle en l'une de ses fonctions le concept de science?»9

On pourrait peut-être dire autrement : la doctrine sacrée, qui est science

en Dieu, qui est la science même de Dieu, peut-elle dans la raison
humaine être portée au niveau de la connaissance scientifique?

Il ne fait pas de doute en tout cas, et ce n'est contesté par personne,
que saint Thomas a expressément conféré à la connaissance théologique
un statut scientifique, en utilisant la notion aristotélicienne de subalter-
nation. C'était en faire une œuvre de la raison, cherchant la vérité par
ses propres moyens, et, pour cela, mettant en question au départ les

solutions admises: car on ne cherche pas ce que l'on sait déjà, et celui

6 Catena aurea. ed. Marietti. Torini 1953, p. 425. Il faut observer cependant
que l'oeuvre ainsi présentée au cardinal Hannibal est, en fait, une chaîne de citations
patristiques. Il serait évidemment abusif de voir décrite dans cette présentation
la méthode théologique de saint Thomas en sa totalité.

7 Cf. Le Guillou : op. cit., ch. XIII, spécialement p. 243 ss.
8 M.- D. Chenu: La théologie comme science au XlIIe siècle. Paris: 1957,

p. 79.
9 M. J. Congar: In Bull. Thom. 5 (1938-39), p. 499; Chenu, op. cit., p. 78.



Liberté du théologien et autorité du Magistère 443

qui reçoit la vérité toute faite n'a pas besoin, ou n'est pas capable, de

faire œuvre de science. Il n'est pas exclu, certes, que la vérité déjà
trouvée par d'autres se retrouve au terme de la recherche, - et c'est
même par là, en général, que commence la formation du savant : mais

ce débutant ne connaîtra scientifiquement la vérité ainsi retrouvée
qu'après l'avoir mise en question en son propre esprit, pour éprouver
en sa propre intelligence les raisons qui l'assurent.

D'ailleurs, bien avant saint Thomas, c'est la pratique spontanée de

la «mise en question» qui a déclenché le processus dont le terme a été
la définition par saint Thomas de la théologie comme science, au sens

aristotélicien du terme 10. La «mise en question», c'est l'exercice même
de la liberté du chercheur, et quiconque est familiarisé avec l'œuvre et
la méthode de saint Thomas, sait qu'il en a usé amplement. Les questions

qu'il pose sont de vraies questions, et la réponse qu'il y fait n'est

pas donnée d'avance; elle est le résultat d'un raisonnement réel, qui a

conduit l'esprit de l'incertitude initiale à une certitude, fondée en
raison. Cette réponse en bien des cas allait précisément contre les
certitudes reçues: qu'il suffise de rappeler des thèses comme celle de la
possibilité, en soi, d'une création sans commencement, ou de l'unité de la
forme substantielle dans l'homme, sans compter toutes ses prises de

position personnelles dans les domaines les plus divers de la théologie.
Saint Thomas est un chercheur et, quand il cherche, il le fait en toute
indépendance, posant de lui-même ou reposant de façon personnelle les

questions que fait naître en l'esprit l'objet considéré, poursuivant sa

réflexion sur elles pour en trouver la réponse.
Cette indépendance cependant a des limites très précises, dont il a

eu pleinement conscience et qu'il a lui-même fermement marquées. Si
la «sacra doctrina», dans la raison du théologien, est revêtue d'un statut
scientifique authentique, elle demeure pourtant toujours, et là même où
elle est science, intrinsèquement dépendante de la science divine, avec
laquelle la foi la met en continuité u. Si le théologien doit chercher la
vérité par une démarche rationnelle, la vérité qu'il cherche est au-
dessus de son pouvoir d'invention, et ne peut venir que d'en-haut, de

Dieu. C'est-à-dire qu'au point de départ de la recherche théologique, et

10 Chenu : op. cit., p. 22-26.
11 Chenu: op. cit., p. 81-82: «Sous la différence spécifique des habitus de

foi et de théologie, 1' objet de la théologie n'est pas «autre» (extrinsèque) que
l'objet de la foi. La continuité entre la science de Dieu et la science du théologien
reste sur ce point totale.»



444 Liberté du théologien et autorité du Magistère

la réglant en toutes ses démarches, il y a la révélation divine, reçue et
tenue pour vraie par la foi. C'est le paradoxe de la théologie : une science

véritable, mais intrinsèquement dépendante de la foi, sans laquelle elle

ne saurait être science, car la foi seule permet d'affirmer la réalité des

mystères et leur sens, de sorte que, sans la foi, la théologie ne serait

pas la connaissance de ce qui est. La christologie d'un incroyant ne

pourrait être une science théologique, mais seulement la connaissance
de ce qu'a été, de ce qu'est le Christ pour l'Eglise, pour telle communauté

en telles circonstances historiques. Le Christ, pour l'incroyant,
n'est pas le Verbe incarné, il est l'idée de l'incarnation, telle qu'elle a

pu être imaginée à propos de Jésus de Nazareth. Pour le théologien il
s'agit de «comprendre» comment Jésus de Nazareth est le Fils éternel
de Dieu, et, pour cela, il lui faut d'abord croire qu'il l'est.

Or la doctrine de foi, il appartient à l'Eglise de la déterminer, en

interprétant l'Ecriture de manière infaillible, avec l'assistance du Saint-
Esprit. A l'égard de telles déterminations, le théologien, pas plus que
tout autre croyant, n'est libre: celui qui refuse de se soumettre à l'autorité

de l'Eglise en un seul point, selon saint Thomas, perd la foi, car
«à partir de ce moment-là il n'adhère plus à l'enseignement de l'Eglise
comme à une règle infaillible, mais à sa propre volonté» 12. Or l'enseignement

de l'Eglise «procède de la Vérité première manifestée dans les

Ecritures sacrées», de sorte que ce refus de soumission à l'autorité de

l'Eglise définissant ce qui est de foi équivaut au refus d'adhérer à la
Vérité première, et donc au refus de l'ensemble des vérités révélées:
«A tous les articles de la foi l'intelligence croyante adhère pour une raison

unique (propter unum medium), qui est l'acceptation de la Vérité
première qui se présente à nous dans les Ecritures, selon la juste
intelligence qu'en donne l'Eglise dans sa doctrine. De sorte que écarter cette
raison (et en chercher une autre), c'est perdre totalement la foi» 13. C'est
donc aussi perdre la théologie, cesser totalement d'être théologien. Aussi
bien, se rendre libre à l'égard de l'autorité doctrinale de l'Eglise, ce

serait pour le théologien, selon saint Thomas, une attitude destructrice,
et nullement instauratrice, de la théologie14. En fait, on le voit extrêmement

soucieux de déterminer avec le plus d'exactitude possible cette

12 Sum. theol. 2-2, 5, 3.
13 Ibid. ad 2m.
14 Est-il besoin de préciser que pour saint Thomas, il appartient aux chefs de

l'Eglise de déterminer ce qui est de foi, et d'abord au Pontife romain: 2-2, 1, 10;
11, 2, 3.



Liberté du théologien et autorité du Magistère 445

doctrine de l'Eglise, et, rejeter comme irrecevable en théologie toute
conclusion condamnée par l'Eglise 15.

Que devient alors la liberté de recherche dont nous parlions plus
haut? Va-t-on la réduire au terrain, qui pourrait se rétrécir de plus en

plus, des «opinions libres», sur lesquelles l'Eglise n'a pas, ou pas encore,
pris position? Les «conclusions théologiques» ne seront-elles que des

vérités secondaires, inutiles au salut, une sorte d'annexe de la «sagesse
révélée», de la «doctrina sacra», dans laquelle il serait permis aux
théologiens de prendre leurs ébats, à condition de ne toucher à rien d'essentiel?

Il y a déjà quelque temps qu'on a fait justice de cette conception
minimisante et absurde de la théologie, si manifestement étrangère à

la manière dont saint Thomas a exercé sa mission de théologien, qu'on
ne peut comprendre comment on a pu la lui attribuer 16. La réponse à

faire est beaucoup plus profonde. L'adhésion de foi est un acte de

l'intelligence, tenant pour vraies les vérités divines, révélées en des mots
et des concepts humains. C'est un acte vital de l'esprit, un acte d'intel-
lection en vertu duquel ces nouvelles vérités, nécessairement, s'insèrent
dans l'univers intellectuel du croyant. Et comme elles viennent d'en-
haut, comme elles transcendent l'intelligence humaine, conservant une
obscurité irréductible, il est impossible qu'elles ne fassent pas question

pour celui qui les reçoit. Non en ce sens qu'il s'efforcerait de les démontrer:

cette démonstration est impossible, et la foi précède purement et
simplement toute mise en question de la vérité révélée elle-même; elle

ne peut entrer dans l'esprit que comme crue, tenue pour vraie avant
toute discussion. Mais on se demande comment cette vérité peut et doit
être comprise: de façon d'abord à ce qu'elle apparaisse non contradictoire

en elle-même, car la contradiction est parfaitement inassimilable

pour l'intelligence (une affirmation ne peut à la fois être tenue pour

15 Cf. l'ouvrage devenu classique de I. Backes: Die Christologie des hl.
Thomas v. Aquin und die griechischen Kirchenväter. Paderborn 1931. On y voit
avec quelle diligence saint Thomas s'est efforcé d'attendre les Actes mêmes des
anciens conciles, et combien le traité christologique de la Somme est redevable
à la connaissance directe qu'il avait pu prendre des Actes d'Ephèse, de Chalcédoine
et du II Constantinople, et même, dans la quaestio De Verbo Incarnato, on trouve
des citations du III Constantinople. «Grâce à cet apport nouveau de textes, dont
il enrichit le dossier traditionnel de la théologie latine, saint Thomas se trouve
posséder des anciennes hérésies une connaissance incontestablement plus précise
que ses contemporains», écrit H.-D. Simonin, in Bull. Thom. 3 (1930-1933), p. 946.

16 Cf. R. Gagnebet : « La nature de la théologie spéculative ». In R. T. 44
(1938) ; Congar: art. «Théologie», dans la DC; Chenu: op. cit. ch. V.



446 Liberté du théologien et autorité du Magistère

contradictoire et pour vraie, ceci concerne la cohérence de la vérité
révélée avec l'univers intellectuel de tout homme, avec la raison humaine) ;

de façon ensuite que le croyant puisse se rendre raison à lui-même - et

aux autres - de ce qu'il croit, puisse dire et se dire, en termes rationnels,
ce qu'il croit. Bref, la vérité révélée n'est pas mise en question par la

raison, mais elle suscite dans la raison une foule de questions.
La théologie commence avec ces questions. Elle a commencé dès

le début de l'Eglise, quand les premiers Pères et les apologistes ont
tâché d'expliquer la distinction du Verbe et de l'Esprit à l'égard du
Père dans la parfaite unité de la divinité; quand ils se sont efforcés de

donner un sens, que la raison pût accepter, à ces affirmations de foi:
«Le Verbe s'est fait chair», «cet homme, Jésus-Christ, était réellement
le Fils unique de Dieu». Et quand nous voyons les Pères s'impatienter
devant ces questions et opposer aux arguties des hérétiques la transcendance

du mystère, ils soulignent seulement par là que l'acte de foi
précède toutes les questions et que la Vérité divine n'a pas besoin d'être

justifiée par le raisonnement humain. Ils n'excluent nullement, ils

empêchent encore moins, que la Vérité divine en entrant dans l'esprit
de l'homme y suscite des questions, auxquelles la raison croyante,
provoquée d'abord à l'intérieur d'elle-même par une sorte de défi, contrainte
aussi de répondre aux négations des incroyants, aux simplifications des

hérétiques, s'efforce de répondre.
Cet effort, c'est la théologie. Il intéresse la raison et c'est la raison

qui s'y livre; mais la raison croyante, la raison aux prises avec des

questions que la foi seule suscite et dont la réponse doit être cohérente
à la doctrine de foi, sous peine d'abolir la question même qu'elle prétend
résoudre, en supprimant la foi, qui seule donne sens à la question. La
liberté du théologien n'est pas limitée par la nécessaire obéissance de

la foi, et réduite à l'étroit domaine où cette obéissance se relâche dans

les parties secondaires et comme annexes de la sacra doctrina. Beaucoup
plus subtilement, il faut dire qu'elle se déploie dans la totalité du
domaine de la doctrine sacrée, en symbiose parfaite avec l'obéissance de

la foi, comme la foi elle-même demande à entrer dans la symbiose la

plus intime possible avec la raison. C'est la liberté que requiert toute
démarche scientifique. Mais comme il s'agit d'une démarche scientifique
originale, sa liberté ne peut pas ne pas avoir des caractères propres.



Liberté du théologien et autorité du Magistère 447

2. La liberté scientifique du théologien

Mais il faudrait d'abord préciser en quoi consiste et ce qui justifie
la liberté que revendique le travail scientifique, et spécialement la
recherche.

2.7 La liberté scientifique en général. Quand on parle de liberté
scientifique, on pense d'abord, évidemment, à l'indépendance du savant,
dans son travail, à l'égard de toute contrainte extérieure. Liberté de

diriger son effort dans un sens choisi par lui, de poser les hypothèses

qu'il juge lui-même pouvoir le conduire à une découverte féconde, même
si ces hypothèses mettent en question des résultats tenus jusqu'alors
comme acquis; liberté de choisir les voies qu'il estime les meilleures

pour aboutir à leur vérification; liberté, enfin, de rendre publics et de

défendre les résultats auxquels il estime avoir abouti. La société n'a
autorité sur lui, ni pour diriger son travail, ni pour lui imposer ou lui
interdire telle ou telle position dans le domaine scientifique.

Cette liberté elle-même est-elle vraiment sans limites? On doit
observer que, comme toute liberté, il lui faut céder devant les droits
d'autrui, là où elle les violerait, et la société a autorité pour en proscrire
ou en sanctionner l'abus. Si utiles qu'elles puissent être au strict point
de vue scientifique, les expérimentations sur l'homme mettant en péril
la vie ou l'intégrité du sujet ne sont admises en biologie, ni par la morale,
ni par le droit. Et cela peut valoir dans d'autres domaines, la pédagogie,

par exemple, ou la psychologie: accepterait-on, par exemple, que des

enfants soient élevés en-dehors de toute instruction, même de l'apprentissage

du langage, pour voir comment peuvent naître et se développer
à partir de la seule nature les relations sociales?

En outre, il y a, du point de vue même de la science, des abus de

cette liberté. On voit des esprits aventureux échafauder des hypothèses
fantaisistes, construire des systèmes d'explication qu'aucun savant, dans

le domaine considéré, ne prend au sérieux. Tant qu'il s'agit de

«chercheurs» sans responsabilité sociale, n'engageant qu'eux-mêmes et ne

communiquant les résultats de leur recherche qu'à des lecteurs ou des

auditeurs bénévoles, l'autorité sociale n'a pas à intervenir et ne le fait
pas. Mais accepterait-on qu'un professeur enseigne, sous la responsabilité

de l'université dont il fait partie, une fausse science, frustrant de

la sorte les étudiants de la formation scientifique qu'ils sont venus cher-



448 Liberté du théologien et autorité du Magistère

cher? Et même en dehors de l'enseignement universitaire, si un charlatan

annonce par des écrits, par des conférences, qu'il a découvert la
genèse du cancer et qu'il détient le secret de sa guérison, les condamnations

d'un organisme officiel, tel l'Académie de médecine, dépassent
de beaucoup la simple réfutation. Elles sortent du terrain de la controverse

scientifique et apparaissent comme des mesures coercitives et

prohibitives, nonobstant la liberté scientifique que tout chercheur, en

principe, peut revendiquer.
Il est vrai que beaucoup de grandes découvertes ont commencé

ainsi, apparaissant d'abord comme un abus de la liberté de recherche.
Celui qui est ainsi stigmatisé, si c'est lui qui a raison et s'il parvient
à vérifier son hypothèse, si révolutionnaire qu'elle soit, impose sa découverte

au monde savant et en même temps justifie l'usage qu'il a fait
de sa liberté. Mais il arrive aussi que son hypothèse soit controversée.

Il arrive qu'elle soit absurde, car il y a des règles objectives de la mise

en question et de la recherche: «L'hypothèse expérimentale doit toujours
être fondée sur une observation antérieure. Une autre condition essentielle

de l'hypothèse, c'est qu'elle soit aussi probable que possible et

qu'elle soit vérifiable expérimentalement», écrit Claude Bernard 17. La
vérification n'est pas possible dans toutes les sciences. Elle est impossible

en philosophie: est-ce à dire que toute hypothèse philosophique
soit valable?

Ceci nous amène à un autre sens que pourrait prendre la notion
de liberté scientifique: tout le monde le récuse, mais il n'est pas sûr

que, dans les domaines du moins où la vérification est impossible, il
ne sollicite pas subrepticement l'esprit. Ce sens serait que la recherche

scientifique est libre à l'égard de son objet même, à l'égard des principes
et de la méthode de la science considérée, bref à l'égard de la vérité.
Là, il faut dire qu'il n'existe pas un seul domaine de la science où la
revendication d'une telle liberté soit recevable. L'intention primordiale
de toute démarche rationnelle est la recherche de la vérité à propos
d'un objet déterminé. Les exigences de la vérité, et donc de l'objet, et
donc des principes qui commandent la connaissance de cet objet, sont
impératives. Le rôle de la discussion scientifique est précisément de

rappeler ces exigences, de faire apparaître éventuellement qu'il y a été

manqué, de dénoncer ces manquements comme des faux pas, et les

17 Citation 3 au mot «hypothèse», dans: «Le dictionnaire de la langue
française» de Paul Robert.



Liberté du théologien et autorité du Magistère 449

résultats auxquels ils ont conduit comme des erreurs. Celui qui refuserait
de les prendre en considération et de s'y soumettre strictement ne pourrait

se prévaloir de la liberté scientifique, parce qu'il se mettrait par là

en dehors de la science.

2.2 La liberté scientifique en théologie. Ces observations sont valables

en théologie, puisqu'elle est une science. Mais c'est d'une façon singulière

que les règles de la liberté scientifique s'appliquent à elle, car sa

manière d'être une science est aussi singulière.
Avant tout, les principes régulateurs de sa démarche rationnelle et

la définition même de son objet sont reçus d'en-haut. Elle n'a pas prise
sur eux: le théologien les tient pour vrais - sans quoi il ne ferait pas
oeuvre de science -, mais ce n'est pas par sa science ou par une intuition
préalable génératrice de sa science qu'il les tient pour vrais. C'est par
la foi. Ils ne sont pas pour lui évidents.

Nous disions plus haut que le savant doit, lui aussi, demeurer
strictement fidèle aux exigences de son objet et des principes de sa

science. Oui, mais cet objet, ces principes, il les perçoit directement
comme vrais, et, à cette lumière, il est capable de discerner lui-même,
dans l'ensemble des connaissances qui constituent la science au moment
où il aborde sa recherche, ce qui est principe et ce qui ne l'est pas; et
dans une vérité principielle, le noyau, par quoi elle est vérité et principe,
des interprétations qui l'entourent, qui l'étouffent parfois, qui doivent
être vérifiées. Ce discernement, le théologien ne peut pas le faire par sa

seule raison. Car il n'a pas le pouvoir de déterminer l'objet de foi, qui
transcende sa raison. La doctrine de foi, qui est la partie principielle
de la sacra doctrina, n'est ni immédiatement évidente ni rationnellement
démontrable : elle est reçue par la foi.

N'étant pas libre à l'égard des principes régulateurs de sa démarche,
le théologien ne saurait être libre à l'égard de ses hypothèses de recherche
de la même manière que les autres savants. Ni à l'égard des résultats
de sa recherche. Toute hypothèse qui mettrait en question un article
de foi, tout résultat qui comporterait ou entraînerait la négation d'un
tel article lui sont interdits. Mais il faut bien souligner que c'est au nom
même des exigences de sa science qu'ils lui sont interdits.

Nous parlions plus haut de la discussion scientifique qui met en

cause la marche et les résultats d'une recherche au nom des exigences
mêmes des principes reconnus de la science concernée. De telles
discussions existent, certes, en théologie. Mais elles ne sauraient aboutir à



450 Liberté du théologien et autorité du Magistère

des conclusions définitives, capables de s'imposer à tous, comme en

témoignent les persistantes querelles théologiques. La raison en est que
les résultats de la recherche théologique ne sont pas vérifiables, au sens

de la vérification expérimentale. Cela ne signifie nullement que les

arguments théologiques seraient arbitraires, dénués de valeur objective. Mais

leur force s'exerce à l'intérieur de l'esprit, et celui qui l'éprouve de façon
telle qu'ils lui paraissent contraignants n'a pas les moyens de

transmettre sa conviction à d'autres. Il se dit évidemment à lui-même, il dit
aux autres pourquoi il est convaincu. Mais là même ne peut-il pas se

tromper
Si son erreur éventuelle ne met pas la doctrine de foi en cause, sa

liberté scientifique joue pleinement, et l'abus, impossible à déceler au-
dehors, ne pourrait consister qu'à se dire, peut-être à se croire, plus
convaincu qu'il ne l'est réellement. Mais si l'erreur théologique entraîne

une erreur dans la foi, l'abus de cette liberté devient patent. C'est ici
qu'apparaît, dans la condition du théologien, sa dépendance à l'égard
du magistère de l'Eglise.

3. Dépendance du théologien à l'égard du magistère de l'Eglise

3.1 Responsabilité du magistère à l'égard de la recherche théologique.

Cette dépendance se fonde d'abord sur le caractère communautaire de

la foi. A propos de la liberté scientifique en général, nous notions que
si l'autorité sociale peut en limiter l'exercice, c'est uniquement dans la

mesure où ses abus entraîneraient un détriment pour le bien commun
dont elle a la responsabilité. Ceci est une raison tout à fait extrinsèque
d'intervenir. Il n'en va pas de même pour l'Eglise qui est essentiellement

la «communauté des croyants», c'est-à-dire que la doctrine de foi
constitue le bien commun lui-même, pour lequel et par lequel elle existe

(en englobant, évidemment, dans cette doctrine de foi la vie qu'elle
engendre en ceux qui l'acceptent pleinement et s'y soumettent entièrement:

mais comment l'accepter «pleinement» sans l'accepter d'abord,

par la foi, comme vraie?). Toute mise en question de cette doctrine, en

un seul article, à l'intérieur du peuple de Dieu, porte directement atteinte
au bien commun de l'Eglise, à son unité, à son existence.

Aussi l'autorité ecclésiale revendique-t-elle le droit, le pouvoir et
la charge de «déterminer» la foi. Nous avons vu plus haut que, pour
saint Thomas, cette autorité doctrinale oblige le théologien, non pas



Liberté du théologien et autorité du Magistère 451

seulement de l'extérieur, mais d'abord à l'intime même de sa conscience

de théologien: comme tout savant est obligé de soumettre sa recherche

aux exigences de son objet.
Justifier cette revendication est hors de notre propos présent. Elle

fait partie de la doctrine de foi et, comme nous le remarquions en

commençant, dès ses origines et sans aucune interruption, l'Eglise, par les

organes de son magistère, qui sont les évêques, successeurs des apôtres
unis à l'évêque de Rome, successeur de Pierre, et aussi, très tôt dans

l'histoire de l'Eglise, l'évêque de Rome agissant comme chef de l'Eglise
universelle, a exercé fermement cette autorité doctrinale.

Une telle autorité serait inconcevable si les hommes qui en sont
revêtus n'avaient pas reçu la promesse, pour l'exercer droitement et

pour préserver la doctrine de foi en sa pureté, d'une assistance spéciale
du Saint-Esprit. Cette assistance particulière et charismatique fait partie
du mystère de l'Eglise - du mystère du Saint-Esprit se manifestant
dans et par l'Eglise; croire en l'Eglise, c'est croire que ses pasteurs sont
divinement assistés dans l'exercice de leur charge.

L'assistance du Saint-Esprit n'est évidemment pas le monopole des

pasteurs: c'est à toute l'Eglise, au peuple de Dieu dans son ensemble

que le Saint-Esprit a été donné; c'est tout le peuple de Dieu que l'Esprit
conduit, et il ne fait aucun doute que l'acte de foi lui-même est suscité

en tout croyant par le Saint-Esprit. Le rôle du magistère n'est pas de

dicter la foi de haut et comme de l'extérieur, car le magistère est un
organe du peuple de Dieu. Mais le rôle, la responsabilité du magistère
est d'exprimer avec certitude et avec autorité le sens de la foi répandu

par le Saint-Esprit dans tout le peuple de Dieu. C'est pour assurer cette
certitude et cette autorité que le Saint-Esprit assiste d'une façon
spéciale les détenteurs du pouvoir magistériel. Il assiste aussi, sans aucun
doute, les théologiens dans leur propre effort ; mais, comme à cet effort
participe aussi, évidemment, l'esprit de l'homme, et comme aucune
garantie ne leur est promise que dans cette conjonction c'est l'Esprit
de Dieu qui prévaut et qui assure la rectitude du résultat, celui-ci ne
saurait s'imposer au peuple de Dieu comme régulateur de sa foi. Ni
comme régulateur de la propre foi du théologien, qui ne saurait croire
autrement que le peuple de Dieu dont il est membre.

Faudrait-il, comme on le suggère de divers côtés aujourd'hui, que
l'Eglise, se conformant à l'évolution des sociétés, qui tend à une forme
de plus en plus démocratique de l'autorité, renonce à exercer de cette
manière autoritaire et contraignante son autorité doctrinale? Cet appel



452 Liberté du théologien et autorité du Magistère

à la sociologie ou à la philosophie politique se heurte ici à une donnée

ecclésiologique fondamentale. Ce qui caractérise en effet une démocratie,
c'est que la souveraineté appartient au peuple, n'étant exercée par les

détenteurs de l'autorité qu'en vertu d'une délégation, donnée par mode
d'élection et soumise à un renouvellement régulier. Or le peuple de Dieu
n'est pas souverain. Son souverain, c'est le Christ. C'est lui qui délègue,

pour le représenter visiblement et exercer l'autorité en son nom, les

pasteurs, et d'abord le pasteur suprême, l'évêque de Rome. En ce qui
concerne l'autorité doctrinale, il s'agit de transmettre au peuple de Dieu
et d'imposer comme vrai, de la part du Christ et par la vertu de son

Esprit - l'Esprit de Vérité (Jn 14, 17) -, un enseignement que la raison

ne peut vérifier, ni par l'expérience, ni par une démonstration
quelconque: une sagesse qui vient d'en-haut, c'est-à-dire du Christ, remonté

auprès du Père, par le Saint-Esprit, que le Père et lui envoient à l'Eglise.
Comment le peuple de Dieu prétendrait-il déterminer cette vérité, qu'il
ne peut que recevoir? C'est du Saint-Esprit qu'il la reçoit, et le
théologien tout autant que le plus ignorant des membres du peuple. Il la
reçoit par l'intermédiaire de ceux que «l'Esprit-Saint a établis gardiens
(du troupeau) »18.

3.2 Fonction critique de la théologie à l'égard du magistère de l'Eglise
L'assistance du Saint-Esprit ne supplée évidemment pas le propre
travail de l'esprit de l'homme: recherche et réflexion des détenteurs du
pouvoir magistériel, aidés par leurs conseillers, utilisant le travail
théologique qui a été fait jusque-là dans l'Eglise, effort qui, en lui-même,
est de nature théologique. Mais elle assure la rectitude de ce travail de

telle façon qu'il reste indéfectiblement ordonné à «dire la foi» de façon
objectivement certaine, et donc contraignante pour le peuple de Dieu,
à propos du problème considéré.

Cette assistance, pourtant, ne met pas ceux qui en bénéficient à

18 Ac 20,28. - Cela n'exclut évidemment pas que, dans son exercice,
l'autorité ecclésiale, dans le domaine doctrinal aussi, revête des formes plus démocratiques

qu'autrefois, comme elle s'y efforce d'ailleurs, spécialement depuis le concile.
Il reste que, dans son essence, l'Eglise n'est pas une démocratie — ni une monarchie
d'ailleurs, ni une oligarchie: société surnaturelle, elle échappe aux classifications
de la sociologie. Dans le domaine doctrinal principalement le pape et les évêques
ne sauraient, sans trahir, abandonner à des assemblées, qui ne seraient qualifiées
que par le choix des autres membres du peuple de Dieu, la responsabilité qu'ils
ont reçue du Christ, d'annoncer sans altération l'évangile, sans lequel il n'y aurait
pas de «peuple de Dieu».



Liberté du théologien et autorité du Magistère 453

l'abri de toute erreur, dans tous les cas. Le magistère lui-même ne revendique

pas l'infaillibilité pour toutes ses décisions doctrinales et pour
chacune. Même les «formules dogmatiques» par lesquelles il entend

exprimer ce que le peuple de Dieu doit croire sont inégalement aptes
à communiquer la vérité révélée. Celle-ci a souvent, au cours de l'histoire

de l'Eglise, été exprimée, sur un point déterminé, d'une façon
d'abord incomplète, imparfaite, qui a donné lieu dans la suite à des

équivoques et à des interprétations inadmissibles. Ultérieurement de

nouvelles formules ont perfectionné les premières, les ont éventuellement

corrigées et les ont alors remplacées dans l'enseignement de l'Eglise,
sans pour autant être reniées. Il est souvent arrivé aussi que la formule
dogmatique, répondant à des problèmes soulevés dans un certain
contexte historique et culturel, ait été marquée par des conceptions
philosophiques ou scientifiques liées à ce contexte, qui ont été abandonnées,
voire rejetées depuis. Tout ceci invite le théologien à un examen critique
des expressions de la foi, jamais pour les rejeter en tant que telles, mais

pour en distinguer la signification permanente de leur formulation
éventuellement caduque. C'est cette fonction critique de la théologie qu'évoquait

récemment la Sacrée Congrégation pour la Doctrine de la Foi
dans sa Déclaration «Mysterium Ecclesiae»: «Pour cette raison les

théologiens s'appliquent à circonscrire exactement l'intention d'enseigner que
les diverses formules dogmatiques contiennent réellement, et ils rendent

par là un grand service au magistère de l'Eglise auquel ils sont soumis» 19.

Ne faut-il pas aller plus loin et reconnaître - là du moins où
l'intention explicite du magistère n'était pas de formuler la foi à propre-

19 Trad, française de «La Documentation catholique» du 15 juillet 1973,

p. 667 b. Un exemple d'une telle critique respectueuse de formules imparfaites
du magistère peut être trouvé dans la mise au point que propose saint Thomas
de l'expression «Assumptus homo», qu'il estime fausse en elle-même et périlleuse,
mais qu'il invite à «interpréter pieusement» comme voulant exprimer seulement
qu'en Jésus l'humanité assumée est individuée, concrète (Sum. theol. 3, 3, 4, 3, 1) :

on sait que cette expression figure dans des Actes authentiques du magistère
(cf. H.-M. Deepen: «L'Assumptus Homo patristique» 3. In R. T. 63 (1963) 377 ss.).
Dans les temps modernes, il suffit de lire l'Enchiridion Biblicum, édité par la
«Commission Biblique» (Napoli-Roma 31956) pour constater combien les directives
doctrinales du magistère se sont modifiées entre les encycliques « Providentissimus
Deus» de Léon XIII et «Divino afilante Spiritu» de Pie XII: le rôle qu'a joué la
recherche biblique et la critique théologique qu'elle suscitait n'est pas niable dans
ces mises au point successives par le magistère d'une doctrine qui, du point de

vue de la foi, demeure constante, étant inébranlablement fondée sur l'affirmation
de l'inspiration par le Saint-Esprit et de l'inerrance de l'Ecriture.



454 Liberté du théologien et autorité du Magistère

ment parler, mais d'en défendre ce qui, à un moment donné, dans un
contexte culturel et ecclésiastique donné, en paraissait un présupposé
nécessaire ou une conséquence inéluctable - que des erreurs ont pu se

glisser, se sont glissées en fait, dans des décisions doctrinales qui
incontestablement venaient du magistère, mais sans que l'infaillibilité les

couvre pleinement? Dans la mesure en effet où son enseignement n'est

pas infaillible et ne se donne pas pour tel, il s'ensuit avec évidence qu'il
n'est pas entièrement à l'abri de l'erreur. Le rôle de la théologie n'est-il

pas alors, exerçant sur cet enseignement sa fonction critique, de faire
apparaître l'aspect où il est erroné, comme son rôle a été, d'abord, de

contribuer à son élaboration?
Cela ne soustrait en rien la théologie au contrôle du magistère.

Pour le croire et le dire, il faudrait avoir de l'assistance particulière du

Saint-Esprit aux détenteurs du magistère une conception étriquée et
fausse. Là où il y a assistance faillible, il ne faut pas méconnaître qu'il
y a assistance, et donc, par le don de l'Esprit, autorité normative encore.

Il n'y a pas deux sortes de décisions du magistère: les unes, les plus
nombreuses, qui ne seraient que des conclusions théologiques, soumises

à la libre discussion, et incapables, comme toute conclusion théologique,
de «régler» la foi et des théologiens et des autres croyants; les autres

qui seraient régulatrices de cette foi de telle manière qu'elles bloqueraient
toute recherche ultérieure. On ne peut réduire à ces interventions
ponctuelles et discontinues, génératrices de mouvements saccadés, la direction

du Saint-Esprit promise par le Christ à son Eglise. C'est d'une
façon continue que le magistère a la responsabilité de conduire le peuple
de Dieu (dont font partie aussi ses détenteurs transitoires) à travers
l'histoire, en lui annonçant la vérité qui vient de Dieu et qui sauve, en

l'y maintenant contre les erreurs et déformations, en la précisant
toujours davantage, à mesure que les questions surgissent en son sein. C'est
d'une façon continue aussi que le Saint-Esprit conduit, par lui, le peuple
des rachetés «vers la vérité toute entière».

Si des erreurs se produisent, c'est en raison de la part que prend
l'esprit de l'homme dans la recherche et dans la détermination des

expressions de cette vérité. L'assistance du Saint-Esprit empêche que
ces erreurs fassent dévier l'enseignement de l'Eglise, même en cette décision

particulière, de son orientation foncière vers la vérité qui vient de

Dieu. En effet, les assertions par lesquelles s'exprime la foi ne sont pas
juxtaposées, ponctuelles, sans lien entre elles; la vérité révélée est une,
comme Dieu même qui est la vérité, et c'est à cause des limitations de



Liberté du théologien, et autorité du Magistère 455

l'esprit humain qu'elles éclatent, nécessairement, en une foule d'assertions

distinctes, qui demeurent organiquement liées entre elles. Dans

une assertion particulière, il peut y avoir une erreur qui entraîne la
négation de cette vérité globale de la foi, comme serait une assertion

qui comporterait la négation de la divinité du Christ ou de l'égalité du
Fils et du Père: d'une erreur de ce genre, qui compromettrait mortellement

la marche du peuple de Dieu vers le salut, le Saint-Esprit préservera

toujours et en toutes circonstances le magistère; il peut y avoir
au contraire des erreurs qui, sans compromettre la vérité de la foi, en

font une application fausse sur un point déterminé. De telles erreurs
seulement peuvent intervenir dans les décisions du magistère: elles

n'empêchent pas que cette assertion, même erronée en ce qu'elle affirme
immédiatement ou nie, reste fondamentalement vraie en l'affirmation
de foi qui la sous-tend et qu'elle entendait préserver. De la sorte, cette
décision, même erronée en sa particularité, reste porteuse de la vérité
de la foi à laquelle elle est ordonnée. Il en résulte que rejeter cette assertion

totalement, en raison des limitations ou des erreurs qu'on a décelées

ou cru déceler en elle, c'est rejeter la vérité de la foi qui s'exprime

par elle, même de cette manière défectueuse 20.

C'est la part d'effort humain dans l'élaboration de telles décisions,

effort, nous l'avons vu, de nature théologique, qui justifie et appelle
la critique du théologien. Cette critique, pour respecter la part du Saint-

Esprit dans l'élaboration du jugement porté en matière de foi par l'autorité

doctrinale, doit obligatoirement partir de l'acceptation de la décision

comme exprimant valablement, encore que peut-être défectueusement,

la vérité révélée. Elle prendra pour critère d'autres expressions
de la doctrine sacrée, avec laquelle il apparaîtra peut-être que la nou-

20 On pourrait interpréter de la sorte, du point de vue de l'assistance du
Saint-Esprit au magistère, la condamnation de Galilée. Il est clair que la sentence
du tribunal de l'Inquisition du 21 juin 1633 était erronée quand elle affirmait:
«Nous prononçons que toi, Galilée, tu t'es rendu véhémentement suspect d'hérésie

comme ayant cru et tenu une doctrine fausse et contraire aux saintes
Ecritures: à savoir que le soleil est le centre de l'univers... que la terre se meut, et
n'est pas le centre du monde»; mais l'affirmation de foi qui la sous-tendait et sur
laquelle les juges appuyaient, à tort, leur erreur, est l'inerrance de l'Ecriture,
fondée sur la vérité de la Parole de Dieu, que la raison humaine ne saurait
contredire directement sans se fourvoyer, car il n'y a qu'une vérité. Celui qui rejetterait

la condamnation de Galilée en rej étant en même temps cette vérité, si
malencontreusement liée à elle dans cette décision erronée, errerait gravement en
matière de foi, contestant la vérité de l'Ecriture sainte.



456 Liberté du théologien et autorité du Magistère

velle n'est pas tout à fait cohérente, et elle cherchera à dégager, en

celle-ci, la vérité de la foi qui la sous-tend des erreurs qui l'entachent.
C'est cela qui justifie le caractère «déontique» dont continue à jouir

cette décision non couverte par l'infaillibilité, mais non démunie de

toute assistance du Saint-Esprit. Elle oblige tous les croyants au nom
de la vérité de la foi dont elle reste porteuse; elle n'oblige pas en sa

particularité le théologien, dans la mesure où sa critique a vraiment
fait apparaître à ses propres yeux l'erreur qui l'affecte: mais, comme

jamais, ou presque jamais, un argument théologique ne peut s'imposer
à tout le peuple de Dieu comme contraignant, cette liberté de la recherche

doit s'accompagner dans l'enseignement - et d'autant plus qu'il
s'agit d'un enseignement plus vulgarisé, car, en aucun domaine
scientifique on ne fait de la recherche sur la place publique - du respect de

la décision que l'on critique, tant du moins qu'elle n'a pas été réformée

par le magistère lui-même: ce à quoi tend de soi une telle critique
théologique.

4. Du bon usage des tensions

Il est évident que tout théologien, dans sa recherche théologique,
est soumis à la critique de ses pairs: non seulement ils ont le droit de

le critiquer - ce qui va de soi -, mais encore il doit accepter, peser avec
soin leur critique, et, le cas échéant, l'accepter en tout ou en partie;
c'est dire que finalement il doit savoir se critiquer soi-même. La capacité
d'auto-critique est d'ailleurs la condition nécessaire de toute recherche

scientifique.
La critique qu'exerce sur sa recherche le magistère de l'Eglise est

d'un autre ordre: elle concerne précisément la compatibilité des résultats

de sa recherche ou, souvent, des hypothèses mêmes de sa recherche,

avec la vérité de la foi, dont le magistère a la responsabilité. Certes,
dans cette critique, le magistère n'est pas toujours infaillible et n'est
donc pas totalement préservé de l'erreur. Les tensions entre les
responsabilités du magistère, qui sont principalement celles du maintien dans

le peuple de Dieu de la vérité révélée, et celles du théologien, qui sont

principalement la poursuite de l'assimilation toujours plus vivante de

cette vérité par la raison croyante - tant la raison spéculative que la
raison pratique qui cherche comment le croyant, en les diverses circonstances,

doit vivre réellement selon cette vérité - sont inévitables et font
partie de l'existence de l'Eglise dans le monde. Prétendre les résoudre



Liberté du théologien et autorité du Magistère 457

par l'effacement total de l'autorité du magistère devant la liberté de

recherche du théologien est une prétention insoutenable et un leurre.
C'est une prétention: car le théologien n'est pas infaillible dans sa

recherche, et s'il se trompe, après avoir ainsi privé de l'autorité du

magistère le peuple de Dieu, il l'engagerait dans les voies de l'erreur.
C'est un leurre: car aucune recherche scientifique n'est libre à l'égard
des exigences de son objet, et l'objet sur lequel s'exerce la recherche du

théologien, il lui vient de Dieu par l'intermédiaire du magistère de

l'Eglise.
L'Eglise est une société. En toute société il y a des tensions entre

les détenteurs des diverses responsabilités. Non seulement cela est

inévitable, mais cela est sain, cela est un signe de vie. Ces tensions,
inévitablement aussi, engendrent des conflits: conflits d'idées, conflits
d'intérêts (les intérêts divers, et pas toujours faciles à harmoniser, de la
société elle-même), conflits de personnes aussi: car les personnes
s'engagent, avec toutes leurs passions - les plus nobles, et les moins nobles
aussi - dans l'exercice de leurs responsabilités. L'Eglise n'échappe pas
à cette loi sociologique élémentaire. C'est dire qu'en son sein les conflits
entre les responsables du magistère et les responsables de la recherche

théologique sont inévitables, et il serait naïf de s'en scandaliser.
Malheureusement, les hommes étant ce qu'ils sont, ces conflits ne peuvent pas
rester parfaitement purs. Quiconque est engagé dans un conflit, subit
une double tentation, à laquelle il est impossible que tous résistent, à

laquelle il est très difficile à chacun de résister toujours: la première
est de se laisser entraîner à des procédés déloyaux, en s'excusant plus
ou moins expressément sur le sentiment d'avoir à défendre une cause
bonne et nécessaire ; la seconde est que celui qui reçoit un coup - quand
on se bat, dans les luttes d'idées, comme dans les luttes physiques, on
s'expose à recevoir des coups - de crier à la déloyauté, à l'injustice, à

l'incompétence. Il nous faut bannir tout pharisaïsme et tout manichéisme
de notre conception de l'Eglise: la pureté n'est pas toute d'un côté et
la noirceur de l'autre; sans jamais approuver les fautes contre la morale

qui sont commises, sous prétexte qu'elles sont inévitables, il ne faut pas
s'indigner trop vite et surtout unilatéralement. Ce discernement critique,
on le fait beaucoup aujourd'hui pour les grands «hérétiques» de

l'histoire, et on a raison; mais il faut le faire aussi, et cela est tout aussi

important pour une juste estimation de ces conflits et de leurs résultats,
en faveur de leurs adversaires, que ce soient des théologiens ou des

responsables du magistère.

30



458 Liberté du théologien et autorité du Magistère

Car les fautes, de quelque côté qu'elles aient été ou soient commises,

ne doivent jamais nous dissimuler l'enjeu du conflit, qui demeure vital
pour le peuple de Dieu: le maintien dans sa pureté et son intégrité de

la doctrine sacrée, la doctrine du salut. De ce maintien le magistère de

l'Eglise demeure le principal responsable et le garant.


	Liberté du théologien et autorité du Magistère

