Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 3

Artikel: Liberté du théologien et autorité du Magistere
Autor: Nicolas, Jean-Hervé

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760469

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-HERVE NICOLAS

Liberté du théologien
et autorité du Magistere

La pratique et la théorie de saint Thomas d’Aquin

De tout temps, et dés les origines, 1'Eglise, par ses évéques, a exercé
dans le domaine de la «doctrine sacrée» un magistére autoritaire. Elle
a, dans ses conciles, condamné ce qu’elle estimait étre des erreurs dans
la foi, et qui se présentaient, en fait, comme une interprétation du donné
de la foi, principalement de I'Ecriture. Qu'il s’agisse du docétisme, de
I'adoptianisme et de la doctrine des «deux fils», du subordinationisme
trinitaire ou, au contraire, du modalisme, du dualisme christologique de
Nestorius ou du monophysisme, nous voyons I'Eglise des premiers con-
ciles condamner comme fausses et proscrire des positions qui, fruit d'une
élaboration rationnelle du donné révélé, étaient «théologiques», méme si
le terme n’existait pas encore dans le sens qu’il a pris depuis le 13¢ siécle.
Ce controle du magistere sur les théologiens ne s’est jamais interrompu
et, quand elle en revendique la responsabilité et le droit, 'autorité ecclé-
siastique ne fait que recueillir, a travers dix-neuf si¢cles d’histoire, 1"hé-
ritage apostolique. Ainsi le récent concile a-t-il fermement réaffirmé
I'autorité doctrinale des évéques unis a 1'évéque de Rome: «Les évéques
enseignant en communion avec le Pontife romain, doivent étre vénérés
par tous comme les témoins de la vérité divine et catholique... Quand
le Pontife romain ou le Corps des évéques avec lui définissent un point
de doctrine, ils le font conformément a4 la Révélation elle-méme, a
laquelle tous doivent se tenir et se conformer, et qui, par voie d'Ecriture
ou de Tradition, est transmise dans son intégralité par la succession
légitime des évéques, et avant tout par les soins du Pontife romain lui-



440 Liberté du théologien et autorité du Magistére

méme; cette révélation est religieusement conservée et fidelement exposée
dans I'Eglise, grace a I’Esprit de vérité qui I'éclaire» 1.

Or, ce contrble est de plus en plus mal accepté par beaucoup de
théologiens aujourd’hui 2. Les causes de cette impatience sont complexes.
I1 y a incontestablement le souvenir encore récent de certains abus qui
se sont introduits dans 1'usage de 'autorité doctrinale, paralysant indi-
ment des recherches dont la suite a montré qu’elles étaient fécondes, et
frappant douloureusement, injustement des personnes. Il y a aussi l'as-
piration a une évolution des rapports sociaux dans 1’Eglise, allant vers
une plus authentique démocratie, ot l'autorité, méme exercée par
quelques-uns, serait celle de tous et ne pourrait rien décider sans l'ac-
cord du plus grand nombre. Plus profondément sans doute, il y a la
revendication, par les théologiens, de la liberté dans leurs recherches:
liberté qui est celle de tout chercheur dans une société évoluée; liberté
qui, dans 1'Eglise, correspondrait a un charisme propre, celui des «didas-
cales», des «docteurs», que I'on tend a distinguer de celui des pasteurs,
pour soustraire a leur controle 'activité d’enseignement qu’il autoriserait
et garantirait. Une autre cause, enfin, de ce malaise, trés lide a la pré-
cédente, provient de ce que I'autorité doctrinale de I’Eglise est indisso-
lublement liée a4 son autorité de gouvernement, et que, de ce fait, les
décisions qu’elle peut prendre a I'égard d’un théologien dans le domaine
doctrinal ont parfois pour conséquence des mesures coercitives & son
encontre. Elles étaient beaucoup plus dures et éprouvantes autrefois,
dans les temps de chrétienté, ol le désaccord d'un membre de I'Eglise
avec l'autorité pastorale retentissait sur sa vie dans la société temporelle
et provoquait trop souvent une intervention de 'autorité politique, avec
toute la brutalité que celle-ci comporte. Mais 1'Eglise, de toute fagon,
est une société, et la situation, toute intérieure en son principe, que
créent une condamnation et le refus de se soumettre, entraine une modi-
fication, parfois trés dommageable, de la situation extérieure de celui
qui en est l'objet: la perte d'une chaire théologique ou d’une autre
charge par exemple. Dés lors on tend a considérer cette décision, prise
essentiellement non pas contre quelqu'un et pour le punir d'une faute
commise, mais pour sauvegarder dans le peuple de Dieu la vérité de la
foi, la vérité qui sauve et dont le magistere se sent responsable, comme

1 Lumen Gentium, No 25.

2 Qu'’il suffise de rappeler la fameuse Déclavation de 38 théologiens sur la
liberté des théologiens dans 1I’Eglise catholique, émanée de la Revue Concilium.
Texte original dans la DC 66 (1969) 119-121.



Liberté du théologien et autorité du Magistére 441

une sentence judiciaire. On fait appel alors aux droits de I'homme en
face de l'autorité judiciaire — étre présumé innocent jusqu’a ce qu’on
soit reconnu coupable; droit de se défendre par tous les moyens, et
d’abord par appel a 'opinion publique; droit de maudire ses juges et
de refuser la sentence —, et on somme 'autorité doctrinale de 1'Eglise
de reconnaitre ces droits et de les respecter. Mais comment pourra-t-elle
s’acquitter de sa fonction essentielle, qui est de précher 1'évangile, de
précher au peuple la foi qu’il doit croire et qu’il doit faire passer dans
ses meeurs, si elle est impuissante & dénoncer I'erreur de ceux qui, dans
son sein, préchent un autre évangile, une autre foi?

Entre le point de vue des théologiens et celui du magistére il y a
une antinomie latente. Si I'un et I'autre remplissent dans le peuple de
Dieu une fonction nécessaire, il importe grandement que cette antinomie
soit surmontée, tant dans la vie personnelle du théologien et de ceux
qui lui font confiance, que sur le plan ecclésiologique général.

1. La pratique et la théorie de saint T homas

Méme si le probleme se pose aujourd’hui sous une forme et avec
une acuité particulieres, il a toujours existé. Il ne peut étre que béné-
fique de chercher comment il a été résolu, en pratique et en théorie, par
un théologien aussi représentatif que le fut saint Thomas d’Aquin, a
I’époque méme ol la théologie, ayant recu son statut scientifique, se
trouvait naturellement en position de réclamer la liberté nécessaire a
toute démarche scientifique.

Saint Thomas se faisait une trés haute idée du réle de «docteury,
c’est-a-dire de théologien: «Il considére que son office propre est d’illu-
miner les esprits par la connaissance du Mystére» 3. Conception exposée
d’abord avec ferveur dans sa legon inaugurale comme maitre en théo-
logie 4, reprise en plusieurs endroits de son ceuvre 3. Présentant au car-
dinal Hannibal sa «lectio continua» sur saint Marc, saint Luc et saint
Jean, il écrit: «De la sagesse évangélique, cachée depuis des siecles en

3 M. J. L GuiLLou: Le Christ et I’Eglise. Paris: Centurion 1963, p. 135.
Nous renvoyons au beau et suggestif chap. IX de cet ouvrage pour l'idée sapien-
tielle que saint Thomas se faisait du role du théologien.

*+ Publiée dans 1’éd. Marietti des Opuscula theologica de saint Thomas (Torini
1954), t. I, 441443, sous le titre: De commendatione sacrvae Scripturae.

5 Par ex.: Super I Cor. lectura, Prologus.

29



442 Liberté du théologien et autorité du Magistére

Dieu, mise en lumiere par la sagesse de Dieu incarnée, j’ai assumé le
ministére d’exposition en compilant les sentences des docteurs sacrés» °,
Dés lors le conflit entre la fonction du théologien et celle du pasteur
s’évanouit: d'une part, I'un et 'autre exposent une doctrine qui n’est
pas la leur, qui vient de Dieu, que garantit la supréme autorité divine;
d’autre part, et ceci est surprenant, les deux fonctions semblent n’en
faire qu'une: I'évéque est essentiellement, pour lui, docteur, et lui-méme
a regu la charge de docteur. Tout ce qu’il dit, dans sa lecon inaugurale,
de la mission qui lui est confiée, il le dit de I'évéque en maints endroits 7.
Sans doute, dans sa charge d’enseignement, le «docteur» dépend-il du
pape et des évéques a qui il appartient de déterminer la vérité a croire,
et donc a enseigner, mais, au premier abord, il semblerait que cette
dépendance se vérifie dans 1'exercice d’une tache commune et identique.
Il n’en est rien pourtant: «De tout ce que nous avons dit il ressort
que saint Thomas a distingué Ecriture et théologie, foi et théologie; il
a méme, dans les Sentences, expressément affirmé la distinction des
deux habitus» ®. Nous rencontrons la le fameux probléme du sens de
«doctrina sacra» dans la premiere partie de la Somme. Il semble qu'un
large accord se soit fait sur I'interprétation du P. Congar et du P. Chenu,
selon laquelle 1'article 2 de la premieére question de la Somme doive
s’entendre ainsi: «La doctrine sacrée (dont il a été question a l'article
précédent) vérifie-t-elle en 1'une de ses fonctions le concept de science?» °
On pourrait peut-étre dire autrement: la doctrine sacrée, qui est science
en Dieu, qui est la science méme de Dieu, peut-elle dans la raison
humaine étre portée au niveau de la connaissance scientifique?

Il ne fait pas de doute en tout cas, et ce n’est contesté par personne,
que saint Thomas a expressément conféré a la connaissance théologique
un statut scientifique, en utilisant la notion aristotélicienne de subalter-
nation. C’était en faire une ceuvre de la raison, cherchant la vérité par
ses propres moyens, et, pour cela, mettant en question au départ les
solutions admises: car on ne cherche pas ce que I'on sait déja, et celui

6 Catena aurea. ed. Marietti. Torini 1953, p. 425. Il faut observer cependant
que I'oeuvre ainsi présentée au cardinal Hannibal est, en fait, une chaine de citations
patristiques. Il serait évidemment abusif de voir décrite dans cette présentation
la méthode théologique de saint Thomas en sa totalité.

7 Cf. LE GuiLLOU: op. cit., ch. XIII, spécialement p. 243 ss.

8 M.- D. CueEnu: La théologie comme science au XIIIe siécle. Paris: 1957,
p- 79.

9 M. J. ConGar: In Bull. Thom. 5 (1938-39), p. 499; Chenu, op. cit., p. 78.



Liberté du théologien et autorité du Magistere 443

qui regoit la vérite toute faite n’a pas besoin, ou n’est pas capable, de
faire ceuvre de science. Il n’est pas exclu, certes, que la vérité déja
trouvée par d’autres se retrouve au terme de la recherche, — et c’est
méme par la, en général, que commence la formation du savant: mais
ce débutant ne connaitra scientifiquement la vérité ainsi retrouvée
qu’aprés l'avoir mise en question en son propre esprit, pour éprouver
en sa propre intelligence les raisons qui 1’assurent.

D’ailleurs, bien avant saint Thomas, c’est la pratique spontanée de
la «mise en question» qui a déclenché le processus dont le terme a été
la définition par saint Thomas de la théologie comme science, au sens
aristotélicien du terme '°. La «mise en questiony, c’est 'exercice méme
de la liberté du chercheur, et quiconque est familiarisé avec 'ceuvre et
la méthode de saint Thomas, sait qu’il en a usé amplement. Les ques-
tions qu’il pose sont de vraies questions, et la réponse qu’il y fait n’est
pas donnée d’avance; elle est le résultat d'un raisonnement réel, qui a
conduit l'esprit de I'incertitude initiale a une certitude, fondée en rai-
son. Cette réponse en bien des cas allait précisément contre les certi-
tudes recues: qu’il suffise de rappeler des théses comme celle de la pos-
sibilité, en soi, d’'une création sans commencement, ou de l'unité de la
forme substantielle dans 1’homme, sans compter toutes ses prises de
position personnelles dans les domaines les plus divers de la théologie.
Saint Thomas est un chercheur et, quand il cherche, il le fait en toute
indépendance, posant de lui-méme ou reposant de fagon personnelle les
questions que fait naitre en l'esprit I'objet considéré, poursuivant sa
réflexion sur elles pour en trouver la réponse.

Cette indépendance cependant a des limites trés précises, dont il a
eu pleinement conscience et qu’il a lui-méme fermement marquées. Si
la «sacra doctrina», dans la raison du théologien, est revétue d'un statut
scientifique authentique, elle demeure pourtant toujours, et 14 méme ol
elle est science, intrinséquement dépendante de la science divine, avec
laquelle la foi la met en continuité 1. Si le théologien doit chercher la
vérité par une démarche rationnelle, la vérité qu’il cherche est au-
dessus de son pouvoir d'invention, et ne peut venir que d’en-haut, de
Dieu. C’est-a-dire qu’au point de départ de la recherche théologique, et

10 CHENU: op. cit., p. 22-26.

1 CHENU: op. cit.,, p. 81-82: «Sous la différence spécifique des habitus de
foi et de théologie, 1’ objet de la théologie n’est pas «autre» (extrinséque) que
I'objet de la foi. La continuité entre la science de Dieu et la science du théologien
reste sur ce point totale.»



444 Liberté du théologien et autorité du Magistére

la réglant en toutes ses démarches, il y a la révélation divine, recue et
tenue pour vraie par la foi. C’est le paradoxe de la théologie: une science
véritable, mais intrinsequement dépendante de la foi, sans laquelle elle
ne saurait étre science, car la foi seule permet d’affirmer la réalité des
mystéres et leur sens, de sorte que, sans la foi, la théologie ne serait
pas la connaissance de ce qui est. La christologie d'un incroyant ne
pourrait étre une science théologique, mais seulement la connaissance
de ce qu’a été, de ce qu’est le Christ pour 1'Eglise, pour telle commu-
nauté en telles circonstances historiques. Le Christ, pour l'incroyant,
n'est pas le Verbe incarné, il est 'idée de l'incarnation, telle qu’elle a
pu étre imaginée a propos de Jésus de Nazareth. Pour le théologien il
s'agit de «comprendre» comment Jésus de Nazareth est le Fils éternel
de Dieu, et, pour cela, il lui faut d’abord croire qu’il I'est.

Or la doctrine de foi, il appartient a I’Eglise de la déterminer, en inter-
prétant 1’Ecriture de maniére infaillible, avec I'assistance du Saint-
Esprit. A I'égard de telles déterminations, le théologien, pas plus que
tout autre croyant, n’est libre: celui qui refuse de se soumettre a 1'auto-
rité de I'Eglise en un seul point, selon saint Thomas, perd la foi, car
«a partir de ce moment-la il n’adhére plus a 'enseignement de 1'Eglise
comme a une regle infaillible, mais a sa propre volonté» 12. Or I’enseigne-
ment de I'Eglise «procede de la Vérité premiere manifestée dans les
Ecritures sacrées», de sorte que ce refus de soumission a l'autorité de
I’Eglise définissant ce qui est de foi équivaut au refus d’adhérer a la
Vérité premiere, et donc au refus de I'ensemble des vérités révélées:
«A tous les articles de la foi I'intelligence croyante adhére pour une rai-
son unique (propter unum medium), qui est I'acceptation de la Vérité
premiére qui se présente a nous dans les Ecritures, selon la juste intel-
ligence qu’en donne 1'’Eglise dans sa doctrine. De sorte que écarter cette
raison (et en chercher une autre), c’est perdre totalement la foi» 3. C'est
donc aussi perdre la théologie, cesser totalement d’étre théologien. Aussi
bien, se rendre libre a 1'égard de l'autorité doctrinale de I'Eglise, ce
serait pour le théologien, selon saint Thomas, une attitude destructrice,
et nullement instauratrice, de la théologie '*. En fait, on le voit extréme-
ment soucieux de déterminer avec le plus d’exactitude possible cette

12 Sum. theol. 2-2, 5, 3.

13 Tbid. ad 2m.

14 Est-il besoin de préciser que pour saint Thomas, il appartient aux chefs de
I’Eglise de déterminer ce qui est de foi, et d’abord au Pontife romain: 2-2, 1, 10;
11.22:43.



Liberté du théologien et autorité du Magistére 445

doctrine de I'Eglise, et, rejeter comme irrecevable en théologie toute
conclusion condamnée par 1'Eglise 5.

Que devient alors la liberté de recherche dont nous parlions plus
haut? Va-t-on la réduire au terrain, qui pourrait se rétrécir de plus en
plus, des «opinions libres», sur lesquelles I'Eglise n’a pas, ou pas encore,
pris position? Les «conclusions théologiques» ne seront-elles que des
vérités secondaires, inutiles au salut, une sorte d’annexe de la «sagesse
révélée», de la «doctrina sacra», dans laquelle il serait permis aux théo-
logiens de prendre leurs ébats, a condition de ne toucher a rien d’essen-
tiel? Il y a déja quelque temps qu’on a fait justice de cette conception
minimisante et absurde de la théologie, si manifestement étrangére a
la maniére dont saint Thomas a exercé sa mission de théologien, qu’on
ne peut comprendre comment on a pu la lui attribuer 6. La réponse a
faire est beaucoup plus profonde. L'adhésion de foi est un acte de l'in-
telligence, tenant pour vraies les vérités divines, révélées en des mots
et des concepts humains. C’est un acte vital de I'esprit, un acte d’intel-
lection en vertu duquel ces nouvelles vérités, nécessairement, s’insérent
dans 'univers intellectuel du croyant. Et comme elles viennent d’en-
haut, comme elles transcendent l'intelligence humaine, conservant une
obscurité irréductible, il est impossible qu’elles ne fassent pas question
pour celui qui les regoit. Non en ce sens qu’il s’efforcerait de les démon-
trer: cette démonstration est impossible, et la foi précéde purement et
simplement toute mise en question de la vérité révélée elle-méme; elle
ne peut entrer dans l'esprit que comme crue, tenue pour vraie avant
toute discussion. Mais on se demande comment cette vérité peut et doit
étre comprise: de fagon d’abord a ce qu’elle apparaisse non contradic-
toire en elle-méme, car la contradiction est parfaitement inassimilable
pour l'intelligence (une affirmation ne peut a la fois étre tenue pour

15 Cf. I'ouvrage devenu classique de I.Backgs: Die Christologie des hl
Thomas v. Aquin und die griechischen Kirchenviter. Paderborn 1931. On y voit
avec quelle diligence saint Thomas s’est efforcé d’attendre les Actes mémes des
anciens conciles, et combien le traité christologique de la Somme est redevable
a la connaissance directe qu’il avait pu prendre des Actes d’Ephése, de Chalcédoine
et du IT Constantinople, et méme, dans la quaestio De Verbo Incarnato, on trouve
des citations du III Constantinople. «Grace a cet apport nouveau de textes, dont
il enrichit le dossier traditionnel de la théologie latine, saint Thomas se trouve
posséder des anciennes hérésies une connaissance incontestablement plus précise
que ses contemporains», écrit H.-D. Simonin, in Bull. Thom. 3 (1930-1933), p. 946.

16 Cf. R. GAGNEBET: «La nature de la théologie spéculatives. In R. T. 44
(1938); CongaRr: art. « Théologie», dans la DC; CHENU: op. cit. ch. V.



446 Liberté du théologien et autorité du Magistere

contradictoire et pour vraie, ceci concerne la cohérence de la vérité
révélée avec I'univers intellectuel de tout homme, avec la raison humaine) ;
de fagon ensuite que le croyant puisse se rendre raison a lui-méme — et
aux autres — de ce qu'il croit, puisse dire et se dire, en termes rationnels,
ce qu’il croit. Bref, la vérité révélée n’est pas mise en question par la
raison, mais elle suscite dans la raison une foule de questions.

La théologie commence avec ces questions. Elle a commencé des
le début de 1'Eglise, quand les premiers Péres et les apologistes ont
tdché d’expliquer la distinction du Verbe et de I'Esprit & 1'égard du
Pére dans la parfaite unité de la divinité; quand ils se sont efforcés de
donner un sens, que la raison pht accepter, a ces affirmations de foi:
«Le Verbe s’est fait chair», «cet homme, Jésus-Christ, était réellement
le Fils unique de Dieu». Et quand nous voyons les Péres s'impatienter
devant ces questions et opposer aux arguties des hérétiques la transcen-
dance du mysteére, ils soulignent seulement par 14 que I'acte de foi pré-
cede toutes les questions et que la Vérité divine n'a pas besoin d’étre
justifiée par le raisonnement humain. Ils n’excluent nullement, ils
empéchent encore moins, que la Vérité divine en entrant dans l'esprit
de 'homme y suscite des questions, auxquelles la raison croyante, pro-
voquée d’abord a l'intérieur d’elle-méme par une sorte de défi, contrainte
aussi de répondre aux négations des incroyants, aux simplifications des
hérétiques, s’efforce de répondre.

Cet effort, c’est la théologie. Il intéresse la raison et c’est la raison
qui s’y livre; mais la raison croyante, la raison aux prises avec des
questions que la foi seule suscite et dont la réponse doit étre cohérente
a la doctrine de foi, sous peine d’abolir la question méme qu’elle prétend
résoudre, en supprimant la foi, qui seule donne sens a la question. La
liberté du théologien n’est pas limitée par la nécessaire obéissance de
la foi, et réduite a 1’étroit domaine ol cette obéissance se reliche dans
les parties secondaires et comme annexes de la sacra doctrina. Beaucoup
plus subtilement, il faut dire qu’elle se déploie dans la totalité du
domaine de la doctrine sacrée, en symbiose parfaite avec I'obéissance de
la foi, comme la foi elle-méme demande 4 entrer dans la symbiose la
plus intime possible avec la raison. C’est la liberté que requiert toute
démarche scientifique. Mais comme il s’agit d'une démarche scientifique
originale, sa liberté ne peut pas ne pas avoir des caractéres propres.



Liberté du théologien et autorité du Magistére 447

2. La liberté scientifique du théologien

Mais il faudrait d’abord préciser en quoi consiste et ce qui justifie
la liberté que revendique le travail scientifique, et spécialement la
recherche.

2.1 La liberté scientifique en général. Quand on parle de liberté scien-
tifique, on pense d’abord, évidemment, & l'indépendance du savant,
dans son travail, & 1’égard de toute contrainte extérieure. Liberté de
diriger son effort dans un sens choisi par lui, de poser les hypotheéses
qu’il juge lui-méme pouvoir le conduire & une découverte féconde, méme
si ces hypothéses mettent en question des résultats tenus jusqu’alors
comme acquis; liberté de choisir les voies qu’il estime les meilleures
pour aboutir a leur vérification; liberté, enfin, de rendre publics et de
défendre les résultats auxquels il estime avoir abouti. La société n’a
autorité sur lui, ni pour diriger son travail, ni pour lui imposer ou lui
interdire telle ou telle position dans le domaine scientifique.

Cette liberté elle-méme est-elle vraiment sans limites? On doit
observer que, comme toute liberté, il lui faut céder devant les droits
d’autrui, 1a ou elle les violerait, et la société a autorité pour en proscrire
ou en sanctionner l'abus. Si utiles qu’elles puissent étre au strict point
de vue scientifique, les expérimentations sur ’homme mettant en péril
la vie ou I'intégrité du sujet ne sont admises en biologie, ni par la morale,
ni par le droit. Et cela peut valoir dans d’autres domaines, la pédagogie,
par exemple, ou la psychologie: accepterait-on, par exemple, que des
enfants soient élevés en-dehors de toute instruction, méme de 'appren-
tissage du langage, pour voir comment peuvent naitre et se développer
a partir de la seule nature les relations sociales?

En outre, il y a, du point de vue méme de la science, des abus de
cette liberté. On voit des esprits aventureux échafauder des hypotheses
fantaisistes, construire des systémes d’explication qu’aucun savant, dans
le domaine considéré, ne prend au sérieux. Tant qu'il s’agit de «cher-
cheurs» sans responsabilité sociale, n’engageant qu’eux-mémes et ne
communiquant les résultats de leur recherche qu’a des lecteurs ou des
auditeurs bénévoles, 1'autorité sociale n’a pas a intervenir et ne le fait
pas. Mais accepterait-on qu’'un professeur enseigne, sous la responsa-
bilité de I'université dont il fait partie, une fausse science, frustrant de
la sorte les étudiants de la formation scientifique qu’ils sont venus cher-



448 Liberté du théologien et autorité du Magistére

cher? Et méme en dehors de I'enseignement universitaire, si un charla-
tan annonce par des écrits, par des conférences, qu’il a découvert la
geneése du cancer et qu’il détient le secret de sa guérison, les condam-
nations d'un organisme officiel, tel I’Académie de médecine, dépassent
de beaucoup la simple réfutation. Elles sortent du terrain de la contro-
verse scientifique et apparaissent comme des mesures coercitives et
prohibitives, nonobstant la liberté scientifique que tout chercheur, en
principe, peut revendiquer.

I1 est vrai que beaucoup de grandes découvertes ont commencé
ainsi, apparaissant d’abord comme un abus de la liberté de recherche.
Celui qui est ainsi stigmatisé, si c’est lui qui a raison et s’il parvient
a vérifier son hypotheése, si révolutionnaire qu’elle soit, impose sa décou-
verte au monde savant et en méme temps justifie l'usage qu'il a fait
de sa liberté. Mais il arrive aussi que son hypothése soit controversée.
I1 arrive qu’elle soit absurde, car il y a des régles objectives de la mise
en question et de la recherche: « L’hypothése expérimentale doit toujours
étre fondée sur une observation antérieure. Une autre condition essen-
tielle de I'hypothese, c’est qu’elle soit aussi probable que possible et
qu’elle soit vérifiable expérimentalement», écrit Claude Bernard '7. La
vérification n’est pas possible dans toutes les sciences. Elle est impos-
sible en philosophie: est-ce a dire que toute hypothése philosophique
soit valable?

Ceci nous améne a un autre sens que pourrait prendre la notion
de liberté scientifique: tout le monde le récuse, mais il n’est pas str
que, dans les domaines du moins ol la vérification est impossible, il
ne sollicite pas subrepticement 1'esprit. Ce sens serait que la recherche
scientifique est libre a I'égard de son objet méme, a 1’égard des principes
et de la méthode de la science considérée, bref a 1'égard de la vérité.
La, il faut dire qu’il n’existe pas un seul domaine de la science ou la
revendication d’une telle liberté soit recevable. L’intention primordiale
de toute démarche rationnelle est la recherche de la vérité a propos
d'un objet déterminé. Les exigences de la vérité, et donc de l'objet, et
donc des principes qui commandent la connaissance de cet objet, sont
impératives. Le role de la discussion scientifique est précisément de
rappeler ces exigences, de faire apparaitre éventuellement qu’il y a été
manqué, de dénoncer ces manquements comme des faux pas, et les

17 Citation 3 au mot «hypothése», dans: «Le dictionnaire de la langue fran-
caise» de PAuL ROBERT.



Liberté du théologien et autorité du Magistére 449

résultats auxquels ils ont conduit comme des erreurs. Celui qui refuserait
de les prendre en considération et de s’y soumettre strictement ne pour-
rait se prévaloir de la liberté scientifique, parce qu'il se mettrait par la
en dehors de la science.

2.2 La liberté scientifique en théologie. Ces observations sont valables
en théologie, puisqu’elle est une science. Mais c’est d'une facon singu-
liere que les régles de la liberté scientifique s’appliquent a elle, car sa
maniere d’étre une science est aussi singuliére.

Avant tout, les principes régulateurs de sa démarche rationnelle et
la définition méme de son objet sont requs d’en-haut. Elle n’a pas prise
sur eux: le théologien les tient pour vrais — sans quol il ne ferait pas
ceuvre de science —, mais ce n’est pas par sa science ou par une intuition
préalable génératrice de sa science qu’il les tient pour vrais. C’'est par
la foi. Ils ne sont pas pour lui évidents.

Nous disions plus haut que le savant doit, lui aussi, demeurer
strictement fidéle aux exigences de son objet et des principes de sa
science. Oui, mais cet objet, ces principes, il les percoit directement
comme vrais, et, a cette lumiere, il est capable de discerner lui-méme,
dans I’ensemble des connaissances qui constituent la science au moment
ou il aborde sa recherche, ce qui est principe et ce qui ne l'est pas; et
dans une vérité principielle, le noyau, par quoi elle est vérité et principe,
des interprétations qui I’entourent, qui I'étouffent parfois, qui doivent
étre vérifiées. Ce discernement, le théologien ne peut pas le faire par sa
seule raison. Car il n’a pas le pouvoir de déterminer I'objet de foi, qui
transcende sa raison. La doctrine de foi, qui est la partie principielle
de la sacra doctrina, n’est ni immédiatement évidente ni rationnellement
démontrable: elle est recue par la foi.

N’étant pas libre a I’égard des principes régulateurs de sa démarche,
le théologien ne saurait étre libre a 1'égard de ses hypotheses de recherche
de la méme maniére que les autres savants. Ni a 1'égard des résultats
de sa recherche. Toute hypothése qui mettrait en question un article
de foi, tout résultat qui comporterait ou entrainerait la négation d’un
tel article lui sont interdits. Mais il faut bien souligner que c’est au nom
méme des exigences de sa science qu’ils lui sont interdits.

Nous parlions plus haut de la discussion scientifique qui met en
cause la marche et les résultats d’'une recherche au nom des exigences
mémes des principes reconnus de la science concernée. De telles dis-
cussions existent, certes, en théologie. Mais elles ne sauraient aboutir &



450 Liberté du théologien et autorité du Magistére

des conclusions définitives, capables de s’imposer a tous, comme en
témoignent les persistantes querelles théologiques. La raison en est que
les résultats de la recherche théologique ne sont pas vérifiables, au sens
de la vérification expérimentale. Cela ne signifie nullement que les argu-
ments théologiques seraient arbitraires, dénués de valeur objective. Mais
leur force s’exerce a I'intérieur de 1'esprit, et celui qui I'éprouve de fagon
telle qu’ils lui paraissent contraignants n’a pas les moyens de trans-
mettre sa conviction a d’autres. Il se dit évidemment a lui-méme, il dit
aux autres pourquoi il est convaincu. Mais la méme ne peut-il pas se
tromper?

Si son erreur éventuelle ne met pas la doctrine de foi en cause, sa
liberté scientifique joue pleinement, et 1’abus, impossible & déceler au-
dehors, ne pourrait consister qu'a se dire, peut-étre a se croire, plus
convaincu qu’il ne I'est réellement. Mais si I'erreur théologique entraine
une erreur dans la foi, 'abus de cette liberté devient patent. C’est ici
qu’apparait, dans la condition du théologien, sa dépendance a I'égard
du magistere de 'Eglise.

3. Dépendance du théologien a I’égard du magistére de I’Eglise

3.1 Responsabilité du magistére a l’égard de la recherche théologique.
Cette dépendance se fonde d’abord sur le caractére communautaire de
la foi. A propos de la liberté scientifique en général, nous notions que
si 'autorité sociale peut en limiter l'exercice, c’est uniquement dans la
mesure ou ses abus entraineraient un détriment pour le bien commun
dont elle a la responsabilité. Ceci est une raison tout a fait extrinséque
d’intervenir. Il n’en va pas de méme pour 1'Eglise qui est essentielle-
ment la «communauté des croyants», c’est-a-dire que la doctrine de foi
constitue le bien commun lui-méme, pour lequel et par lequel elle existe
(en englobant, évidemment, dans cette doctrine de foi la vie qu’elle
engendre en ceux qui l'acceptent pleinement et s’y soumettent entiere-
ment: mais comment ’accepter «pleinement» sans l'accepter d’abord,
par la foi, comme vraie?). Toute mise en question de cette doctrine, en
un seul article, a 'intérieur du peuple de Dieu, porte directement atteinte
au bien commun de I’Eglise, & son unité, a son existence.

Aussi 'autorité ecclésiale revendique-t-elle le droit, le pouvoir et
la charge de «déterminer» la foi. Nous avons vu plus haut que, pour
saint Thomas, cette autorité doctrinale oblige le théologien, non pas



Liberté du théologien et autorité du Magistére 451

seulement de l'extérieur, mais d’abord a l'intime méme de sa conscience
de théologien: comme tout savant est obligé de soumettre sa recherche
aux exigences de son objet.

Justifier cette revendication est hors de notre propos présent. Elle
fait partie de la doctrine de foi et, comme nous le remarquions en com-
mencant, dés ses origines et sans aucune interruption, 1'Eglise, par les
organes de son magistere, qui sont les évéques, successeurs des apotres
unis a I'évéque de Rome, successeur de Pierre, et aussi, trés té6t dans
I’histoire de 1'Eglise, I'évéque de Rome agissant comme chef de 1'Eglise
universelle, a exercé fermement cette autorité doctrinale.

Une telle autorité serait inconcevable si les hommes qui en sont
revétus n’avaient pas recu la promesse, pour l'exercer droitement et
pour préserver la doctrine de foi en sa pureté, d'une assistance spéciale
du Saint-Esprit. Cette assistance particuliére et charismatique fait partie
du mystére de I'Eglise — du mystére du Saint-Esprit se manifestant
dans et par I'Eglise; croire en I’Eglise, c’est croire que ses pasteurs sont
divinement assistés dans 'exercice de leur charge.

L’assistance du Saint-Esprit n’est évidemment pas le monopole des
pasteurs: c’est a toute I'Eglise, au peuple de Dieu dans son ensemble
que le Saint-Esprit a été donné; c’est tout le peuple de Dieu que I'Esprit
conduit, et il ne fait aucun doute que I'acte de foi lui-méme est suscité
en tout croyant par le Saint-Esprit. Le roéle du magistére n’est pas de
dicter la foi de haut et comme de 'extérieur, car le magistére est un
organe du peuple de Dieu. Mais le role, la responsabilité du magistéere
est d’exprimer avec certitude et avec autorité le sens de la foi répandu
par le Saint-Esprit dans tout le peuple de Dieu. C’est pour assurer cette
certitude et cette autorité que le Saint-Esprit assiste d'une fagon spé-
ciale les détenteurs du pouvoir magistériel. Il assiste aussi, sans aucun
doute, les théologiens dans leur propre effort; mais, comme a cet effort
participe aussi, évidemment, 'esprit de '’homme, et comme aucune
garantie ne leur est promise que dans cette conjonction c’est I'Esprit
de Dieu qui prévaut et qui assure la rectitude du résultat, celui-ci ne
saurait s'imposer au peuple de Dieu comme régulateur de sa foi. Ni
comme régulateur de la propre foi du théologien, qui ne saurait croire
autrement que le peuple de Dieu dont il est membre.

Faudrait-il, comme on le suggére de divers cotés aujourd’hui, que
I’Eglise, se conformant a I’évolution des sociétés, qui tend & une forme
de plus en plus démocratique de 'autorité, renonce a exercer de cette
maniere autoritaire et contraignante son autorité doctrinale? Cet appel



452 Liberté du théologien et autorité du Magistére

a la sociologie ou a la philosophie politique se heurte ici a une donnée
ecclésiologique fondamentale. Ce qui caractérise en effet une démocratie,
c’est que la souveraineté appartient au peuple, n’étant exercée par les
détenteurs de I'autorité qu’en vertu d'une délégation, donnée par mode
d’élection et soumise & un renouvellement régulier. Or le peuple de Dieu
n’est pas souverain. Son souverain, c’est le Christ. C’est lui qui délégue,
pour le représenter visiblement et exercer l'autorité en son nom, les
pasteurs, et d’abord le pasteur supréme, I'évéque de Rome. En ce qui
concerne 'autorité doctrinale, il s’agit de transmettre au peuple de Dieu
et d'imposer comme vrai, de la part du Christ et par la vertu de son
Esprit — I'Esprit de Vérité (Jn 14, 17) —, un enseignement que la raison
ne peut vérifier, ni par I'expérience, ni par une démonstration quel-
conque: une sagesse qui vient d’en-haut, c’est-a-dire du Christ, remonté
aupres du Pere, par le Saint-Esprit, que le Pére et lui envoient a I'Eglise.
Comment le peuple de Dieu prétendrait-il déterminer cette vérité, qu'’il
ne peut que recevoir? C'est du Saint-Esprit qu'il la regoit, et le théo-
logien tout autant que le plus ignorant des membres du peuple. Il la
recoit par l'intermédiaire de ceux que «I'Esprit-Saint a établis gardiens
(du troupeau)» 18.

3.2 Fonction critique de la théologie a I'égard du magistére de I’Eglise
L’assistance du Saint-Esprit ne supplée évidemment pas le propre tra-
vail de I'esprit de 'homme: recherche et réflexion des détenteurs du
pouvoir magistériel, aidés par leurs conseillers, utilisant le travail théo-
logique qui a été fait jusque-la dans 1'Eglise, effort qui, en lui-méme,
est de nature théologique. Mais elle assure la rectitude de ce travail de
telle facon qu’il reste indéfectiblement ordonné a «dire la foi» de fagon
objectivement certaine, et donc contraignante pour le peuple de Dieu,
a propos du probléme considéré.

Cette assistance, pourtant, ne met pas ceux qui en bénéficient a

18 Ac 20,28. — Cela n’exclut évidemment pas que, dans son exercice, l'au-
torité ecclésiale, dans le domaine doctrinal aussi, revéte des formes plus démocrati-
ques qu’autrefois, comme elle s’y efforce d’ailleurs, spécialement depuis le concile.
I1 reste que, dans son essence, I’Eglise n’est pas une démocratie — ni une monarchie
d’ailleurs, ni une oligarchie: société surnaturelle, elle échappe aux classifications
de la sociologie. Dans le domaine doctrinal principalement le pape et les évéques
ne sauraient, sans trahir, abandonner a des assemblées, qui ne seraient qualifiées
que par le choix des autres membres du peuple de Dieu, la responsabilité qu’ils
ont recue du Christ, d’annoncer sans altération 1’évangile, sans lequel il n'y aurait
pas de «peuple de Dieuy.



Liberté du théologien et autorité du Magistére 453

I’abri de toute erreur, dans tous les cas. Le magistére lui-méme ne reven-
dique pas l'infaillibilité pour toutes ses décisions doctrinales et pour
chacune. Méme les «formules dogmatiques» par lesquelles il entend
exprimer ce que le peuple de Dieu doit croire sont inégalement aptes
a communiquer la vérité révélée. Celle-ci a souvent, au cours de 1I'his-
toire de I'Eglise, été exprimée, sur un point déterminé, d'une fagon
d’abord incomplete, imparfaite, qui a donné lieu dans la suite a des
équivoques et a des interprétations inadmissibles. Ultérieurement de
nouvelles formules ont perfectionné les premiéres, les ont éventuellement
corrigées et les ont alors remplacées dans l'enseignement de 1'Eglise,
sans pour autant étre reniées. Il est souvent arrivé aussi que la formule
dogmatique, répondant a des problémes soulevés dans un certain con-
texte historique et culturel, ait été marquée par des conceptions philo-
sophiques ou scientifiques liées & ce contexte, qui ont été abandonnées,
voire rejetées depuis. Tout ceci invite le théologien a un examen critique
des expressions de la foi, jamais pour les rejeter en tant que telles, mais
pour en distinguer la signification permanente de leur formulation éven-
tuellement caduque. C’est cette fonction critique de la théologie qu’évo-
quait récemment la Sacrée Congrégation pour la Doctrine de la Foi
dans sa Déclaration «Mysterium Ecclesiae»: « Pour cette raison les théo-
logiens s’appliquent a circonscrire exactement l'intention d’enseigner que
les diverses formules dogmatiques contiennent réellement, et ils rendent
par la un grand service au magistére de 1'Eglise auquel ils sont soumis» 9.

Ne faut-il pas aller plus loin et reconnaitre — la du moins ot l'in-
tention explicite du magistére n’était pas de formuler la foi a propre-

19 Trad. francgaise de «La Documentation catholique» du 15 juillet 1973,
p. 667 b. Un exemple d'une telle critique respectueuse de formules imparfaites
du magistére peut étre trouvé dans la mise au point que propose saint Thomas
de 'expression « Assumptus homo», qu’il estime fausse en elle-méme et périlleuse,
mais qu’il invite a «interpréter pieusement» comme voulant exprimer seulement
qu’en Jésus I’humanité assumée est individuée, concréte (Sum. theol. 3, 3, 4, 3, 1):
on sait que cette expression figure dans des Actes authentiques du magistére
(cf. H.-M. D1ePEN: « L’ Assumptus Homo patristique» 3. In R. T. 63 (1963) 377 ss.).
Dans les temps modernes, il suffit de lire I’Enchiridion Biblicum, édité par la « Com-
mission Biblique» (Napoli-Roma 31956) pour constater combien les directives
doctrinales du magistére se sont modifiées entre les encycliques « Providentissimus
Deus» de LEon XIII et «Divino afflante Spiritu» de Pie XII: le role qu’a joué la
recherche biblique et la critique théologique qu’elle suscitait n’est pas niable dans
ces mises au point successives par le magistére d’'une doctrine qui, du point de
vue de la foi, demeure constante, étant inébranlablement fondée sur l’affirmation
de I'inspiration par le Saint-Esprit et de 'inerrance de I’Ecriture.



454 Liberté du théologien et autorité du Magistere

ment parler, mais d’en défendre ce qui, & un moment donné, dans un
contexte culturel et ecclésiastique donné, en paraissait un présupposé
nécessaire ou une conséquence inéluctable — que des erreurs ont pu se
glisser, se sont glissées en fait, dans des décisions doctrinales qui incon-
testablement venaient du magistére, mais sans que l'infaillibilité les
couvre pleinement? Dans la mesure en effet ol son enseignement n’est
pas infaillible et ne se donne pas pour tel, il s’ensuit avec évidence qu’il
n'est pas entierement a ’abri de I'erreur. Le role de la théologie n’est-il
pas alors, exercant sur cet enseignement sa fonction critique, de faire
apparaitre 1'aspect ot il est erroné, comme son roéle a été, d’abord, de
contribuer a son élaboration?

Cela ne soustrait en rien la théologie au contrdle du magistere.
Pour le croire et le dire, il faudrait avoir de 1'assistance particuliére du
Saint-Esprit aux détenteurs du magistére une conception étriquée et
fausse. La ou il y a assistance faillible, il ne faut pas méconnaitre qu'’il
y a assistance, et donc, par le don de I'Esprit, autorité normative encore.
Il n'y a pas deux sortes de décisions du magistére: les unes, les plus
nombreuses, qui ne seraient que des conclusions théologiques, soumises
a la libre discussion, et incapables, comme toute conclusion théologique,
de «régler» la foi et des théologiens et des autres croyants; les autres
qui seralent régulatrices de cette foi de telle maniére qu’elles bloqueraient
toute recherche ultérieure. On ne peut réduire a ces interventions ponc-
tuelles et discontinues, génératrices de mouvements saccadés, la direc-
tion du Saint-Esprit promise par le Christ a son Eglise. C’est d'une
facon continue que le magistére a la responsabilité de conduire le peuple
de Dieu (dont font partie aussi ses détenteurs transitoires) a travers
I’histoire, en lui annoncant la vérité qui vient de Dieu et qui sauve, en
I'y maintenant contre les erreurs et déformations, en la précisant tou-
jours davantage, a mesure que les questions surgissent en son sein. C’est
d’une facon continue aussi que le Saint-Esprit conduit, par lui, le peuple
des rachetés «vers la vérité toute entiére.

Si des erreurs se produisent, c’est en raison de la part que prend
l'esprit de I'homme dans la recherche et dans la détermination des
expressions de cette vérité. L’assistance du Saint-Esprit empéche que
ces erreurs fassent dévier I’enseignement de 1'Eglise, méme en cette déci-
sion particuliére, de son orientation fonciére vers la vérité qui vient de
Dieu. En effet, les assertions par lesquelles s’exprime la foi ne sont pas
juxtaposées, ponctuelles, sans lien entre elles; la vérité révélée est une,
comme Dieu méme qui est la vérité, et c’est & cause des limitations de



Liberté du théologien et autorité du Magistére 455

I'esprit humain qu’elles éclatent, nécessairement, en une foule d’asser-
tions distinctes, qui demeurent organiquement liées entre elles. Dans
une assertion particuliere, il peut y avoir une erreur qui entraine la
négation de cette vérité globale de la foi, comme serait une assertion
qui comporterait la négation de la divinité du Christ ou de 1'égalité du
Fils et du Pére: d'une erreur de ce genre, qui compromettrait mortelle-
ment la marche du peuple de Dieu vers le salut, le Saint-Esprit préser-
vera toujours et en toutes circonstances le magistere; il peut y avoir
au contraire des erreurs qui, sans compromettre la vérité de la foi, en
font une application fausse sur un point déterminé. De telles erreurs
seulement peuvent intervenir dans les décisions du magistére: elles
n’empéchent pas que cette assertion, méme erronée en ce qu’elle affirme
immédiatement ou nie, reste fondamentalement vraie en l'affirmation
de foi qui la sous-tend et qu’elle entendait préserver. De la sorte, cette
décision, méme erronée en sa particularité, reste porteuse de la vérité
de la foi a laquelle elle est ordonnée. Il en résulte que rejeter cette asser-
tion totalement, en raison des limitations ou des erreurs qu'on a déce-
lées ou cru déceler en elle, c’est rejeter la vérité de la foi qui s’exprime
par elle, méme de cette maniere défectueuse 2.

C’est la part d’effort humain dans 1’élaboration de telles décisions,
effort, nous 'avons vu, de nature théologique, qui justifie et appelle
la critique du théologien. Cette critique, pour respecter la part du Saint-
Esprit dans I’élaboration du jugement porté en matiére de foi par 1'auto-
rité doctrinale, doit obligatoirement partir de 'acceptation de la déci-
sion comme exprimant valablement, encore que peut-étre défectueuse-
ment, la vérité révélée. Elle prendra pour critére d’autres expressions
de la doctrine sacrée, avec laquelle il apparaitra peut-étre que la nou-

20 On pourrait interpréter de la sorte, du point de vue de l'assistance du
Saint-Esprit au magistére, la condamnation de Galilée. Il est clair que la sentence
du tribunal de I'Inquisition du 21 juin 1633 était erronée quand elle affirmait:
«Nous pronongons ... que toi, Galilée, tu t’es rendu véhémentement suspect d’héré-
sie comme ayant cru et tenu une doctrine fausse et contraire aux saintes Ecri-
tures: a savoir que le soleil est le centre de l'univers... que la terre se meut, et
n’est pas le centre du monde»; mais I'affirmation de foi qui la sous-tendait et sur
laquelle les juges appuyaient, a tort, leur erreur, est 'inerrance de 1'Ecriture,
fondée sur la vérité de la Parole de Dieu, que la raison humaine ne saurait con-
tredire directement sans se fourvoyer, car il n'y a qu’une vérité. Celui qui rejette-
rait la condamnation de Galilée en rejetant en méme temps cette vérité, si malen-
contreusement liée & elle dans cette décision erronée, errerait gravement en ma-
tiére de foi, contestant la vérité de 1’Ecriture sainte.



456 Liberté du théologien et autorité du Magistére

velle n'est pas tout a fait cohérente, et elle cherchera a dégager, en
celle-ci, la vérité de la foi qui la sous-tend des erreurs qui ’entachent.

C’est cela qui justifie le caractére «déontique» dont continue a jouir
cette décision non couverte par l'infaillibilité, mais non démunie de
toute assistance du Saint-Esprit. Elle oblige tous les croyants au nom
de la vérité de la foi dont elle reste porteuse; elle n'oblige pas en sa
particularité le théologien, dans la mesure ol sa critique a vraiment
fait apparaitre & ses propres yeux l'erreur qui 'affecte: mais, comme
jamais, ou presque jamais, un argument théologique ne peut s’imposer
a tout le peuple de Dieu comme contraignant, cette liberté de la recher-
che doit s’accompagner dans l'enseignement — et d’autant plus qu'il
s’agit d'un enseignement plus vulgarisé, car, en aucun domaine scien-
tifique on ne fait de la recherche sur la place publique — du respect de
la décision que I'on critique, tant du moins qu’elle n’a pas été réformée
par le magistére lui-méme: ce a quoi tend de soi une telle critique
théologique.

4. Du bon usage des tensions

I1 est évident que tout théologien, dans sa recherche théologique,
est soumis a la critique de ses pairs: non seulement ils ont le droit de
le critiquer — ce qui va de soi —, mais encore il doit accepter, peser avec
soin leur critique, et, le cas échéant, 'accepter en tout ou en partie;
c’est dire que finalement il doit savoir se critiquer soi-méme. La capacité
d’auto-critique est d’ailleurs la condition nécessaire de toute recherche
scientifique.

La critique qu’exerce sur sa recherche le magistére de 1'Eglise est
d’'un autre ordre: elle concerne précisément la compatibilité des résul-
tats de sa recherche ou, souvent, des hypothéses mémes de sa recherche,
avec la vérité de la foi, dont le magistére a la responsabilité. Certes,
dans cette critique, le magistére n’est pas toujours infaillible et n’est
donc pas totalement préservé de 'erreur. Les tensions entre les respon-
sabilités du magistére, qui sont principalement celles du maintien dans
le peuple de Dieu de la vérité révélée, et celles du théologien, qui sont
principalement la poursuite de 1'assimilation toujours plus vivante de
cette vérité par la raison croyante — tant la raison spéculative que la
raison pratique qui cherche comment le croyant, en les diverses circons-
tances, doit vivre réellement selon cette vérité — sont inévitables et font
partie de l'existence de I’Eglise dans le monde. Prétendre les résoudre



Liberté du théologien et autorité du Magistere 457

par l'effacement total de l'autorité du magisteére devant la liberté de
recherche du théologien est une prétention insoutenable et un leurre.
C’est une prétention: car le théologien n’est pas infaillible dans sa
recherche, et s’il se trompe, apres avoir ainsi privé de l'autorité du
magistére le peuple de Dieu, il I'engagerait dans les voies de l'erreur.
C’est un leurre: car aucune recherche scientifique n’est libre a I'égard
des exigences de son objet, et 'objet sur lequel s’exerce la recherche du
théologien, il lui vient de Dieu par l'intermédiaire du magistére de
I'Eglise.

L’Eglise est une société. En toute société il y a des tensions entre
les détenteurs des diverses responsabilités. Non seulement cela est iné-
vitable, mais cela est sain, cela est un signe de vie. Ces tensions, inévi-
tablement aussi, engendrent des conflits: conflits d’idées, conflits d’in-
téréts (les intéréts divers, et pas toujours faciles a harmoniser, de la
société elle-méme), conflits de personnes aussi: car les personnes s’en-
gagent, avec toutes leurs passions — les plus nobles, et les moins nobles
aussi — dans l'exercice de leurs responsabilités. L'Eglise n’échappe pas
a cette loi sociologique élémentaire. C'est dire qu’en son sein les conflits
entre les responsables du magistére et les responsables de la recherche
théologique sont inévitables, et il serait naif de s’en scandaliser. Malheu-
reusement, les hommes étant ce qu’ils sont, ces conflits ne peuvent pas
rester parfaitement purs. Quiconque est engagé dans un conflit, subit
une double tentation, a laquelle il est impossible que tous résistent, a
laquelle il est trés difficile a chacun de résister toujours: la premiere
est de se laisser entrainer 4 des procédés déloyaux, en s’excusant plus
ou moins expressément sur le sentiment d’avoir a défendre une cause
bonne et nécessaire; la seconde est que celui qui regoit un coup — quand
on se bat, dans les luttes d’idées, comme dans les luttes physiques, on
s’expose a recevoir des coups — de crier a la déloyauté, a I'injustice, a
I'incompétence. Il nous faut bannir tout pharisaisme et tout manichéisme
de notre conception de I'Eglise: la pureté n’est pas toute d'un coté et
la noirceur de 'autre; sans jamais approuver les fautes contre la morale
qui sont commises, sous prétexte qu’elles sont inévitables, il ne faut pas
s’'indigner trop vite et surtout unilatéralement. Ce discernement critique,
on le fait beaucoup aujourd’hui pour les grands «hérétiques» de 1'his-
toire, et on a raison; mais il faut le faire aussi, et cela est tout aussi
important pour une juste estimation de ces conflits et de leurs résultats,
en faveur de leurs adversaires, que ce soient des théologiens ou des
responsables du magistere.

30



458 Liberté du théologien et autorité du Magistére

Car les fautes, de quelque c6té qu’elles aient été ou soient commises,
ne doivent jamais nous dissimuler I’enjeu du conflit, qui demeure vital
pour le peuple de Dieu: le maintien dans sa pureté et son intégrité de
la doctrine sacrée, la doctrine du salut. De ce maintien le magistére de
I’Eglise demeure le principal responsable et le garant.



	Liberté du théologien et autorité du Magistère

