
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 3

Artikel: Zur Seinslehre in "De ente et essentia" des Thomas von Aquin

Autor: Gumppenberg, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rudolf Gumppenberg

Zur Seinslehre in «De ente et essentia»

des Thomas von Aquin

1. Einführung

Das Erstlingswerk des Thomas von Aquin, das heute als klassisches

Lehrstück der Philosophie unter dem Titel «De ente et essentia» bekannt
ist, hat nicht zuletzt aufgrund seiner philosophisch und methodologisch

präzisen, sowie alle theologischen Implikate zunächst ausklammernden

Argumentationsweise seit seinem Entstehen das wissenschaftliche
Interesse aller Epochen auf sich gezogen. Für die früheren Jahrhunderte
beweist insbesondere die umfangreiche Kommentarliteratur die
niemals abgebrochene philosophische Auseinandersetzung mit dem für
die Geschichte und Theorie der Ontologie höchst relevanten Werk.
In unserem Jahrhundert hat die Schrift «De ente et essentia» mindestens
zehn originalsprachliche, zumeist auch textkritische und historisch-

interpretative Editionen erlebt.
Damit wurde auch die inhaltliche Rezeption und Interpretation

in unserem Jahrhundert bewußt fortgeführt und intensiviert. Bekannte
Autoren wie F. Van Steenberghen 1, M. Feigl 2 oder P. Di Vona 3 -
um nur einige der vielen Namen zu nennen - haben unmittelbar am
Text von «De ente et essentia» einschlägige Studien, insbesondere hin-

1 F. Van Steenberghen: La preuve de l'existence de Dieu dans le «De
ente et essentia» de saint Thomas d'Aquin. In: Mélanges Joseph de Ghellinck.
Gembloux 1951, 837-847.

2 M. Feigl: Der Begriff des Wesens und die Verschiedenheit von Wesen
und Sein nach «De ente et essentia» des hl. Thomas von Aquin. In: Philosophisches
Jahrbuch 55 (1942) 277-299.

3 P. Di Vona: Forma ed atto d'essere nel «De ente et essentia» di S. Tommaso
d'Aquino. In : Acme 7 (1954) 107-142.



Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin 421

sichtlich der Gottesbeweisproblematik, des Wesensbegriffes und der
Form-Akt-Korrelation vorgelegt. In einer umfangreicheren Arbeit4
wurde schließlich unlängst von mir selbst der Versuch unternommen,
sowohl die philologisch-historischen wie aber auch und vor allem die
inhaltlich-thematischen Aspekte und Ergebnisse bisheriger Untersuchungen

zusammenzufassen und für eine interpretative Gesamtdarstellung
der Seinslehre des Thomas von Aquin in seinem Erstlingswerk fruchtbar

zu machen.
Die Möglichkeiten dieser Arbeit waren allerdings durch die

übergreifende Themenstellung und Gesamtkonzeption, durch die Frage nach
einer «Ontologie der Interpretation», im Sinne einer Modellstudie auf
ein nur hermeneutisches Zur-Sprache-bringen, d. h. also auf ein bloß

vor- und wirkungsgeschichtliches Verstehen eingeschränkt. Die
Eigentlichkeit dessen jedoch, was der Vollzug einer genuinen Aneignung
zu leisten vermag und was vor allem das Insistieren auf der Wahrheitsfrage

und der damit verbundenen methodischen und systematischen
Aussagerelevanz provoziert, blieb bei der bisherigen Untersuchung aus
methodischen Gründen ungenannt. Eben dies nunmehr nachzuholen
und nachzuvollziehen ist daher die Absicht der folgenden Ausführungen.

2. Die intentionale Identität von Sein und Erkennen

Nun will also unsere hier vorgelegte Studie weder einen klassischen

Kommentar noch eine nur philologisch-historische Textanalyse bieten,
vielmehr soll versucht werden, hinsichtlich der Grundproblematik aller
Ontologie, nämlich der Seinsfrage, für die Schrift «De ente et essentia»

das gleiche erkenntnistheoretische Vorverständnis anzusetzen,
welches Thomas selbst in seinem Erstlingswerk thematisiert hat. Es ist
dies die Methode des reflexiven Durchdenkens auf das Gegebene, auf
die Wirklichkeit und Wahrheit des Seienden hin; es ist der Weg der
«intuition de l'être en tant qu'être» 5 und auch das betrachtende
Verweilen beim Endpunkt dieses Weges.

Thomas beginnt seine Abhandlung mit dem methodischen Hinweis,
in welcher Weise die Diskursivität des Erkennens und damit eben die

eigentliche «disciplina» immer schon jeweils «von der Bedeutung des

4 R. Gumppenberg : Sein und Auslegung. Bonn 1971. Erster Hauptteil.
5 J. Maritain: Sept leçons sur l'être et les premiers principes de la raison

spéculative. Paris o. J. (1933), 51.



422 Zur Seinslehre in « De ente et essentia » des Thomas von Aquin

Seienden her»6 zu beginnen habe, «da wir eben gehalten sind, die
Erkenntnis des Einfachen aus dem Zusammengesetzten zu entnehmen» 7.

Wenn also der Aquinate hier ganz ursprünglich aus der gegebenen
Konkretion den Erkenntnisakt entstehen und sein läßt, so impliziert
er damit konsequenterweise eine apriorische Identität von Seiendem und
Erkennendem, die auch noch in der Unterscheidung des «ens quod
aliquid in re ponit» 8 und des «ens» als «Veritas propositionum» 9 gewahrt
bleibt. Einzig diese ontologische Entsprechung, die Adäquation nämlich

von Sachwahrheit und Satzwahrheit, in deren Polarität das endlich
Seiende immer schon konstituiert ist, ermöglicht überhaupt den Anbeginn

des Denkens im Urteil des Seins, den der Text unseres Opusculums
grundlegend in Anspruch nimmt10.

Sofern wir nun diese Einheit und Einfachheit mit Thomas als

eine solche des Seins nachzudenken vermögen, wird schon in unserem
methodischen Einstieg ersichtlich, daß das Erkennen «die Subjektivität
des Seins selbst»11 ist und so der objektiven Konkretion eine subjektive
beigegeben ist, wobei nun beide in ihrer korrelativen Identität - und
eben nur in dieser Identität - die Frage nach dem Sein des Seienden,
nach dem allgemeinen Sein und nach der Subsistenz des Seins

überhaupt erst ermöglichen.

3. Das Sein der welthaft Seienden

Gemäß der apriorisch immer schon eingeholten Diskursivität des

Erkennens muß es nun in der Intention der Sache sowie des Autors
liegen, zunächst den Bereich der äußersten und sinnenhaft unmittel-

6 De ente et essentia. Ed. R. Allers. Frankfurt/M. 1959 (wir zitieren im
folgenden nach dieser Ausgabe). Prolog, 13. Vgl. hierzu G. Siewerth: Die Abstraktion

und das Sein nach der Lehre des Thomas von Aquin. Salzburg 1958, 20: «Ist
aber das Sein (ens) der erste Inhalt unserer Vernunft, so folgt, daß es keinen 'con-
ceptus entis', sondern nur eine 'conceptio entis', keinen Seinsbegriff, sondern nur
ein Seinsbegreifen geben kann. »

7 De ente et essentia, Prolog, 13.
8 I, 14.
9 Ebd.
10 Prolog und I, 14. Hierzu J. de Finance: Etre et agir. Paris 1945, 31: «Au

point de départ du thomisme se trouve la conscience de l'essentiel accord de l'être
et de l'intellect. Lorsque, dans le jugement, l'esprit, revenant sur soi, se surprend
en flagrant délit de penser, il perçoit, avec une irrécusable évidence, sa propre
nature, radicalement orientée vers l'être et la vérité, et l'aptitude, non moins
essentielle, de l'être à devenir objet de la pensée. »

11 K. Rahner: Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis



Zur Seinslehre in « De ente et essentia » des Thomas von Aquin 423

barsten Konkretion, also die welthaft-materiellen Substanzen auf die

ihnen an sich immanente, sodann aber auch wesentlich transzendie-
rende Ordnung hin abzufragen. Es ist hier in «De ente et essentia»

bereits anfänglich eingearbeitet, was Thomas später in seinen bekannten

Explikationen des Ordobegriffes thematisch ausdrücklich gemacht hat
und als Eigentlichkeit alles Seienden eingehend beschreibtlz. In unserer
Schrift ist die Durchgängigkeit des «ordo» im Seienden - und hier
speziell im welthaft Seienden - durch die Differenzierung von Form
und Materie, von Akt und Potenz und schließlich von Sein und Wesenheit

dergestalt deutlich betont, daß bei der entsprechenden Wertung
dieser Strukturkorrelationen an der Deckung des Ordobegriffes mit
dem Seinsbegriff durchaus festgehalten werden kann 13.

Wenn also für Thomas «der ordo des Seins in der Dimension der

synthetischen Identität des Seienden» 14 liegt, so ist es nunmehr die

weitere Aufgabe, jene Ganzheit genetisch und intentional zur Sprache

zu bringen, sowie letztlich auf ihre Ursprünglichkeit hin abzufragen.
Dies geschieht nun zunächst durch die Ableitung des konstitutiven
Moments der Wesenheit vom eigentlichen Sein des Seienden 15, insofern
Wesenheit im aristotelischen Sinn das ist, «was Sein gewesen ist»16,

oder, wie Thomas erläutert, «wodurch etwas sein Was-sein hat» 17. Die
washeitliche Begrenzung durch die Wesenheit, durch das ontologische
Präteritum des Seins, ist - und dies resultiert unmittelbar aus der

Unterscheidung von «essentia» und «esse» - konsequenterweise das

Kriterium für die Präzisierung der Stufungen und Schichtungen aller
Seinsebenen.

bei Thomas von Aquin. München 21957, 82: «Das Erkennen ist die Subjektivität
des Seins selbst. Das Sein selbst ist die ursprünglich einigende Einheit von Sein
und Erkennen in ihrer Geeintheit im Erkanntsein.»

12 Vgl. etwa De pot., q. 7, a. 11 : «Ad hoc autem quod aliqua habeant ordinem,
oportet quod utrumque sit ens et utrumque distinctum (quia eiusdem ad se ipsum
non est ordo) et utrumque ordinabile ad aliud». Hierzu auch S. th. I, q. 85, a. 3,
ad 1 ; Sent. I, dist. 12, q. 1, a. 1.

13 H. Meyer: Thomas von Aquin. Paderborn 21961, 374: «Der Ordobegriff
deckt sich mit dem Seinsbegriff und ist zugleich ein Wertbegriff. »

14 K. Krenn: Vermittlung und Differenz? Vom Sinn des Seins in der
Befindlichkeit der Partizipation beim hl. Thomas von Aquin. Rom 1962, 191: «Auch
der ordo des Seins liegt in der Dimension der synthetischen Identität des Seienden

...»
15 I, 14: «sumitur essentia ab ente primo modo dicto» (=«quod aliquid in re

ponit»).
16 Gemeint ist das aristotelische to tl •Jjv slvai; vgl. etwa De anima III, 6, 430

b 28.
17 I, 15: «... per quod aliquid habet esse quid.»



424 Zur Seiuslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin

Hieraus leitet sich nach Maßgabe ihrer Wesensverfaßtheit die tho-
manische Unterscheidung zwischen den «substantiae simplices» und
den «substantiae compositae» ab, eine Unterscheidung, die den gesamten
Fortgang unseres Traktates gleichsam als quidditative Differenz durchzieht.

Sowohl die einfachen Substanzen wie auch die zusammengesetzten

Substanzen haben eine Wesenheit, doch verwirklicht sich diese

«in den einfachen Substanzen auf wahrere und vorzüglichere Weise,
da sie^auch das Sein auf vorzüglichere Weise haben»18. Die Seinsnähe

ist also für die jeweilige Wesensverfaßtheit der Substanzen konstitutiv,
ihr Realitätsgrad bemißt sich an der Seins-einvermittlung, insofern

Einfachheit, Wahrheit und Wertigkeit von Thomas bereits an dieser

Stelle als «'allgemein allem' anhaftende Weisen oder Bestimmungen
(Wesenseigentümlichkeiten) des Seins» 19 festgestellt werden.

Zusammengesetzte Substanzen sind somit solche, die in ihrer
Wesenheit zusammengesetzt sind, nicht etwa in ihrem Sein, da dieses

ja immer schon in sich einfach und vollkommen ist. Zusammengesetzte
Substanzen sind weiterhin immer nur solche, die materiell sind, denn

nur bei ihnen ist die Wesenheit durch die beiden Momente von Form
und Materie konstituiert. In ihrer Materialität sind die «substantiae

compositae» dem Sein am meisten entäußert, insbesondere dann, wenn
auch die Form materiell strukuriert ist, wie Thomas dies für alle
nichtmenschlichen welthaft Seienden annimmt. Dennoch sind auch die We-
senskonstitutiva der zusammengesetzten Substanzen und ihre Wesenheit

selbst so sehr des Seins, daß «das Sein der zusammengesetzten
Substanzen nicht allein der Form, noch allein der Materie, sondern
dem ganzen Kompositum selbst zu eigen ist» 20.

Es ist also eigentlich das Sein, und zwar «der transzendentale

'Weg' des Seins in sein endliches subsistere» 21, das sowohl die Wesenheit

der einzelnen Substanzen wie auch die Konsitutiva Form und
Materie in ihre Determination und Konkretion entläßt. Dies ist jedoch
nicht so zu verstehen, als würden die Wesenheit und mit ihr Form
und Materie eine jeweils eigenständige Seinsweise realisieren, vielmehr
bewahrt das Sein auch und gerade in seiner Verendlichung und Ent-

18 I, 16: «... sed in simplicibus veriori et nobiliori modo, secundum quod
etiam esse nobilius habent. »

19 H. Beck: Der Akt-Charakter des Seins. München 1965, 73.
20 II, 20: «esse substantiae compositae non est tantum formae nec tantum

materiae, sed ipsius compositi. »

21 F. Ulrich: Homo abyssus. Das Wagnis der Seinsfrage. Einsiedeln 1961,
70.



Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin 425

äußerung seine Einfachheit und integrierende Vollkommenheit. Eben
deshalb ist das Sein als solches auch immer nur der ganzen Substanz

zu eigen, wobei eben diese Ganzheit und ontologische Einheit der
Substanz durch das Sein verwirklicht wird.

Thomas beschreibt aufgrund dieser Konzeption sowohl das

Verhältnis «esse» - «essentia» als auch das Verhältnis von Form und Materie
als eine Akt-Potenz-Korrelation, wobei das aktuierende Moment immer
das seins-gebende Moment ist. Ganz deutlich kommt dies in unserem
Opusculum zum Ausdruck, wenn hier die Form als «actus materiae»
bezeichnet wird, die wiederum aus ihrer eigenen Aktuation durch das

Sein der Substanz «der Materie das Sein 'actu simpliciter' übergibt» 22.

Es gibt also so etwas wie eine innere Seinsdynamik, die ihre Spannung
im Akt-Potenz-Verhältnis auf den verschiedenen Ebenen der Determination,

Entäußerung und Konkretion austrägt, ihre eigentliche Ausdrucksgestalt

aber in der Bewegungsstruktur der Seinspartizipation hat.
Das aktuierende «dare esse», das die Bewegtheit der Mitteilung des

Seins an das Wesen, der Form an die Materie und schließlich - wie
wir später sehen werden - auch der Substanz an die Akzidentien meint,
deutet schon hier in «De ente et essentia» jenen großen thomanischen
Entwurf der Partizipation des Seins als «uscita dell'esse fuori di sè,

negli enti per l'appunto» 23 und auch die Rückkehr des Seins in seinen

transzendenten Ursprung grundlegend an. Der Gedanke der
Seinspartizipation, den Thomas als entscheidendes neuplatonisches Erbe
in sein ontologisches Modell einbringt24, muß notwendigerweise bei
der Betrachtung der welthaft seienden Substanzen am deutlichsten
hervortreten, da hier ja auch die Gestaltungen der extremsten
Konkretion des Seins behandelt werden.

Von hier aus sind daher auch jene thomanischen Aussagen zu
verstehen, die die Form als Ursache des Seins darstellen 25, da zwar die

Form wohl eine Priorität vor der reinen Potenz der Materie, nicht

22 II, 19: «Per formam enim, quae est actus materiae, materia efficitur ens
actu et hoc aliquid. Unde (forma) dat esse actu simpliciter materiae ...». Ebenso
V, 43 : «... forma dat esse materiae. »

23 C. Fabro: Partecipazione e causalità secondo S. Tommaso d'Aquino.
Turin 1960, 214.

24 Vgl. in bezug auf die Wirkungsgeschichte der neuplatonischen Seinslehre
die Arbeit von K. Kremer : Die neuplatonische Seinsphilosophie und ihre Wirkung
auf Thomas von Aquin. Leiden 1966.

25 Etwa 11,20: «Unde oportet quod essentia, qua res denominatur ens,
non tantum sit forma neque materia, sed utrumque, quamvis esse suo modo sola
forma sit causa.»

28



426 Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin

aber vor der universalen Fülle des substantiellen Seins des Seienden

beanspruchen kann 26. Durch die Seinsaktuation der Materie in der

Vermittlung durch die bestimmende Form wird jedoch, wie Thomas

deutlich ausführt, gerade das an sich vollkommene Sein in seine äußerste

Begrenztheit, in seine letzte «Signation» in Richtung auf das Nichts
verendlicht, da gerade die aktuierte Materie als «materia signata»,

«quae sub determinatis dimensionibus consideratur» 27, als Prinzip der
Individuation fungiert. Individuation ist somit dimensioniertes, signiertes

Materie-sein, Sein in seiner letzten Konkretheit und Beschränkung,
in einer Beschränkung allerdings, die als solche erst eigentlich das

reale «Zu-Stande-kommen» des Seienden, dessen S elbstand und Subsi-
stenz ermöglicht28.

4. Das Sein der immateriellen Seienden

Zu einer expliziten Erörterung des Seinsaktes und seiner Bewegtheit
in die Subsistenz gelangt Thomas jedoch erst bei der Behandlung der
immateriellen «substantiae separatae», die er im fünften Kapitel seines

Traktates unter den Bezeichnungen «anima», «intelligentiae» und «causa

prima» einführt. Für die beiden ersteren wird trotz ihrer gänzlichen
Immaterialität eine ontische Differenz in der Weise der Zusammengesetztheit

aus Form und Sein angenommen 29, wobei die Form hier
in ihrer Funktion der Seinsbestimmung und -begrenzung mit der Funktion

der Wesenheit deckungsgleich erscheint. Die Formen dieser immateriellen

Substanzen, «die dem ersten Prinzip zuhöchst angenähert sind,
sind solche, die durch sich ohne Materie subsistieren »30, denn ihr Sein

reflektiert sich, wie Thomas weiter ausführt, ausschließlich in der mit
der Wesenheit identischen Form-Koarktation.

26 Vgl. hierzu E. Gilson: L'être et l'essence. Paris 1948, 100: «Une forme ne
peut pas causer son propre être, puisqu'il lui faudrait d'abord être pour pouvoir
se causer. La forme est donc principe d'être et même, si l'on préfère, cause de

l'être, dans son ordre propre qui est celui de la causalité formelle.»
27 II, 21.
28 Vgl. hierzu neben F. Ulrich : Homo abyssus, a. a. O., vor allem auch

das mehr historisch orientierte Werk von A. Forest: La structure métaphysique
du concret selon Saint Thomas d'Aquin. Paris 1956.

29 V, 42: «Unde in anima vel in intelligentia nullo modo est compositio ex
materia et forma, ut hoc modo accipiatur materia in eis sicut in substantiis cor-
poralibus, sed est ibi compositio formae et esse. »

30 V, 43 : « Unde illae formae, quae sunt propinquissimae primo principio,
sunt formae per se sine materia subsistentes. »



Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin 427

Hierbei ist es nach unserem Text ausdrücklich das Sein, und zwar
das «esse receptum a Deo», wodurch ein reiner Geist wahrhaft subsi-

stiert bzw. wesenhaft er selbst ist31, weshalb an der Funktion der

Subsistenzbegründung des Seins unter Beachtung der Zwischenstellung

des «esse commune» im ontologischen Modell unseres Opuscu-
lums kein Zweifel sein kann 32. Was die Position des «esse commune»
oder «esse universale»33 betrifft, so ist dieses als solches gerade selbst

nicht subsistent, wohl aber in dem Sinne subsistenzbegründend, als

es die in ihrer Verwirklichung sich nicht aufhebende, negativ-abstrakte
Voraussetzung für die Subsistenz des Seins im Seienden ist34. Subsi-
stenz also vollzieht sich nur im Seienden, nicht in einem «allgemeinen
Sein», doch ist dieses «allgemeine Sein» denknotwendig, da es sich ja
im Sein des Seienden in seiner Vollkommenheit und Einfachheit realisiert,

konkretisiert und eben dadurch als es selbst bewahrt35.
Was also die Subsistenz der immateriellen Seienden betrifft, so

sind deren Wesensformen zugleich die höchste Auskehr des Seins in
seine Konkretion, wie aber auch die universalste Rückkehr in die
Unendlichkeit der überwesenhaften, gegen sich selbst entworfenen
Seinsallgemeinheit («esse commune»). Das Sein kann in dieser Subsistenz-

bewegung als «reiner vermittelnder Akt»36 oder schließlich reduktiv
als «einziges Gleichnis des Absoluten»37 verstanden werden. Speziell
am Modell der reinen Intelligenzen zeigt Thomas daher, daß jedes dieser
Geistwesen «die Differenz des Seins schlechthin»38 darstellt, was be-

31 V, 48/49: «Et quia, ut dictum est, intelligentiae quiditas est ipsamet
intelligentia, ideo quiditas vel essentia eius est ipsum quod est ipsa; et esse suum
receptum est id, quo subsistit in rerum natura.»

32 Vgl. zur Subsistenzthematik die problemgeschichtlichen Ausführungen
von O. Schweizer: Person und hypostatische Union bei Thomas von Aquin
Freiburg/Schw. 1957, 18-53, weiterhin U. degl' Innocenti: San Tommaso e la
nozione di persona. In: Salesianum 1 (1939) 437-441; sowie ders.: De actu essendi
substantiali et constitutione personae. In: Sapientia Aquinatis 1955, 459-464.

33 Zu beiden Ausdrucksweisen vgl. VI, 51 f.
34 Zur Problematik des «esse commune» bei Thomas von Aquin vgl. G. W.

Volke: Sein als Beziehung zum Absoluten nach Thomas von Aquin. Würzburg
1964; J. de Vries: Das «esse commune» bei Thomas v. Aquin. In: Scholastik 39
(1964) 163-177 ; G. Siewerth : Das Sein als Gleichnis Gottes. Heidelberg 1958.

35 Klassisch hat Thomas sich über das «esse commune» geäußert in De pot.,
q. 1, a. 1 : «esse dicit aliquid perfectum et simplex, sed non subsistens.»

36 G. Siewerth: Der Thomismus als Identitätssystem. Frankfurt/M. 21961
110.

37 Ebd., 111.
38 K. Krenn: Vermittlung und Differenz? Vom Sinn des Seins in der

Befindlichkeit der Partizipation beim hl. Thomas von Aquin. A. a. O., 223.



428 Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin

deutet, daß in der ontologischen Polarität von Sein und Wesenheit

gerade der Vollzug von Subsistenz stattfindet.
So erweist sich schließlich die Wesenheit der Intelligenzen und

auch der Seelen wiederum als Moment der Potentialität bezüglich des

Seins, das auch sie nur vom «esse tantum», welches als solches jede
Potentialität von sich ausschließt, erhalten haben können. Denn, wie
Thomas schreibt, «dieses Sein ist ein aufgenommenes, und zwar auf die
Weise eines Aktes» 39. Jede Aktuierung aber, die Potentialität in
Wirklichkeit überführt, ist im ontologischen Sinne eine Entfaltung von
Analogie, von Seinsähnlichkeit in der vielfachen Gestuftheit, die vom
«esse tantum» bis zum «prope nihil» reicht. Hierbei ist es immer jeweils
gerade das potentielle Prinzip des Nicht-seins, das die Seienden in der

Gliederung und Ordnung ihrer analogen Seinshaftigkeit bestimmt.
Diese Analogie ist dort am ursprünglichsten und tiefsten zur Sprache

gebracht, wo erstmals «das im Denken ausgeschlossene Nichtsein
zugleich nicht der völligen Nichtigkeit anheimfällt, sondern als zum Sein

gehörig begriffen wird» 40, wie dies Thomas in seiner bekannten Differenzierung

der intelligiblen Substanzen in «quod est et esse» 41 formuliert.
Die Unterscheidung von Was-sein und Sein - wobei letzteres auch das

«quo est» 42 genannt wird - ist die Grundlage der Sein-Wesens-Differenz,
die innerhalb der geschöpflichen Substanzen deren Ähnlichkeit in der

Verschiedenheit, d. h. also deren Analogizität ausmacht. Analogie kann
also im strengen Sinne nur bei essentiell determinierten Seienden
statthaben, das überwesenhafte, jedoch nur in der Abstraktion festgehaltene
«esse commune» ist in gewisser Weise ebensosehr wie das göttliche
«esse tantum» der Stufenanalogie enthoben.

Auf jeden Fall sind allgemeines und göttliches Sein weder essentiell
noch individuell determiniert, daher zu den Intelligenzen und Seelen,

und erst recht zu den materiellen Seienden, nicht in ein gleichartig

39 V, 48: «Oportet ergo quod ipsa quiditas vel forma, quae est intelligentia,
sit in potentia respectu esse, quod a Deo recipit; et illud esse receptum est per
modum actus.»

40 G. Siewerth: Analogie des Seienden. Einsiedeln 1965, 49. Zum weiteren
Verständnis der thomanischen Analogielehre vgl. J. Habbel : Die Analogie zwischen
Gott und Welt nach Thomas von Aquin. Berlin/Regensburg/Wien 1928 : H. Lytt-
kens: The analogy between God and the world. Uppsala 1953; E. Przywara:
Analogia entis. Einsiedeln 21962; B. Montagnes: La doctrine de l'analogie de
l'être d'après Saint Thomas d'Aquin, Louvain 1963.

41 V, 49.
42 Ebd.



Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin 429

analoges und kategoriales Verhältnis zu bringen. Die Analogie zwischen

Gott und Welt ist gerade für Thomas von Aquin immer einem anderen
Problemkreis zugehörig, da von den welthaft Seienden und allen
Geschöpfen zu Gott zwar eine «relatio realis» angenommen werden kann,
von Gott her umgekehrt aufgrund seiner Absolutheit nur ein Welt
Verhältnis im Sinne einer «relatio rationis» gilt. Gott bleibt somit die über-
wesenhafte, personale Transzendenz und das Verhältnis der realen

Analogie der Geschöpfe zu Gott ist damit letztlich Ausdruck der trans-
zendierenden Immanenz eben dieser Geschöpfe selbst.

Was nun noch, bevor wir auf die Gottesproblematik bei Thomas
direkt eingehen, die analoge Individuation des Geistes durch die Dimension

der Körperlichkeit beim Menschen betrifft, so geschieht diese durch
das quantitative Prinzip der Vielheit, das der Materie zu eigen ist 43.

Die Seele des Menschen wird entsprechend ihrer Hinordnung auf den

Körper durch diesen individuiert, und zwar ebenso wie auch die rein
welthaft-materiellen Seienden durch die «materia quantitate signata»44.

Allerdings ist mit Thomas das Sein des Menschen trotz seiner

Entäußerung in die Leiblichkeit in einer gewissen Eigenständigkeit zu
verstehen, «so nämlich, daß aus Seele und Leib ein Sein in einem
Zusammengesetzten entsteht, und doch aber dieses Sein, insofern es der Seele

zugeeignet ist, nicht vom Leib abhängig ist» 4S.

Umgekehrt verbleibt jedoch auch nach der Trennung der Seele

von ihrem Körper im Tod der Seinsakt der Seele individuiert, da letztere
als substantielle Form eines Körpers diesem für immer zugeordnet
ist46. Hier zeigt sich erneut - und diesmal beim Aufweis des leib-geisti-
gen Menschseins als eigentlicher Mitte und Vermittlung aller Seienden -
die in ihrer Durchgängigkeit immer schon von sich abgehobene « Analek-
tik» thomanischer Ontologie 47, die einzig in der Frage nach dem Sein

selbst und dem subsistenten, göttlichen Sein eine entscheidende
Neuakzentuierung, wenn nicht gar eine wesentlich andere Deutung erfährt.

43 VI, 54: «... individuatio animarum et multiplicatio dependet ex corpore
quantum ad sui principium.»

44 Vgl. III, 22, 30 f.; VII, 57.
45 V, 50: «... ita scilicet quod ex anima et corpore résultat unum esse in uno

composito, quamvis illud esse, prout est animae, non sit dependens a corpore.»
46 VI, 53/54: «... non tarnen oportet ut subtracto corpore individuatio pereat,

quia cum habeat esse absolutum, ex quo acquisitum est sibi esse individuatum ex
hoc quod facta est forma huius corporis, illud esse semper manet individuatum.»

47 Vgl. hierzu B. Lakebrink: Hegels dialektische Ontologie und die thomi-
stische Analektik. Köln 1955; sowie ders. : Klassische Metaphysik. Freiburg/Br.
1967.



430 Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin

5. Allgemeines und göttliches Sein

Zunächst scheint es jedoch, jedenfalls am Beginn des fünften
Kapitels unseres Opusculums, als wollte Thomas die Thematik des

göttlichen Seins und damit auch das «esse commune» in seine bisherigen
Ausführungen über die immateriellen Seienden («substantiae separatae»)
derart integrieren, daß der Bereich der immanenten Kategorialität, der

Seinspartizipation und substantiellen Konkretion auch hier nicht eigentlich

verlassen wird. Doch schon im Aufweis der universalen Seinsur-
sächlichkeit eines «primum ens» 48 und also einer «causa prima» 49 wird
die zunächst doch sehr stark substanzhaft-essentialistische Konzeption
eines «obersten Seienden» zugunsten eines tieferen Gottesverständnisses
überwunden. Gott wird nicht mehr als das höchste und vollkommenste
Glied unter der abgestuften Vielzahl der Seienden verstanden, er ist
auch nicht die höchste Spitze der Schöpfung, vielmehr ja gerade deren
Ursache und eigentliches Ziel.

Schließlich gelangt Thomas mit dem Begriff des «esse tantum» 50

zu jener Verdeutlichung der absoluten Überwesenhaftigkeit und
Vollkommenheit des reinen göttlichen Seins, in der die Eigentlichkeit und
Personalität Gottes überhaupt nicht mehr als Seiendes, d. h. als

Endliches oder durch eine Wesenheit Determiniertes gefaßt wird. Das

göttliche Sein ist nicht essentiell bestimmt, Gott hat keine Wesenheit51,

er kann infolgedessen in keine der logischen Gattungen eingereiht
werden und ist in diesem Sinne überbegrifflich und Überwesenhaft52.

48 V, 48.
49 V, 47 : « Et quia omne, quod est per aliud, reducitur ad id quod est per

se sicut ad causam primam, oportet quod sit aliqua res, quae sit causa essendi
omnibus rebus, eo quod ipsa est esse tantum.»

50 Zum Terminus des «esse tantum» in unserem Opusculum vgl. V, 46;
V, 47 ; VI, 51 ; VI, 52 u. ö. Hier nähert sich Thomas dem Verständnis eines wahrhaft

«göttlichen Gottes», der jenseits aller Analogie der Seienden und deren
essentieller Kausalreihung erfahren ist. Vgl. hierzu die Bemerkungen M. Heideggers

in seinem Buch «Identität und Differenz» (Pfullingen 31957), vor allem hieraus

den Abschnitt «Die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik» (S. 37—73,

bes. 70/71.).
51 VI, 51: «Deus non habet quiditatem vel essentiam, quia essentia sua non

est aliud quam esse suum.» Vgl. zur Wesenlosigkeit bzw. Überwesenhaftigkeit
des göttlichen Seins auch Sent. I, dist. 2, q. 1, a. 3: «(Deus) est esse sine essentia.»
Hierzu J. de Finance: Etre et agir dans la philosophie de Saint Thomas, a. a. O.,
148: «... si l'on entend par essence un principe limitateur de l'esse, il est évident
que Dieu n'a pas d'essence.»

52 VI, 51: «Et ex hoc sequitur quod ipse (Deus) non sit in genere, quia omne



Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin 431

Die Begrenztheit unserer Begriffe, die Inadäquatheit unserer Definitionen

und die Fixiertheit logischer Aussageweisen macht, wie Thomas

zurecht vermutet, jedes Subsumieren der göttlichen Transzendenz unter
menschliche Kategorialität im strengen Sinne unmöglich.

Nur weil wir schweigen müßten angesichts der Unbegreiflichkeit
Gottes, darum spricht Thomas - immer jedoch im Bewußtsein der
absoluten Transzendenz des «ipsum suum esse» - von einer göttlichen
Wesenheit, deren Inhalt freilich wiederum nur das personale göttliche
Sein sein kann 53. Auch in den anderen Umschreibungen des göttlichen
Geheimnisses (Gott als «primum ens», «causa prima», «res», «substantia

separata» usw.), die begriffliche Aussagen über Gott machen, «wird

nur wieder das Sein als sein Wesen angegeben» 54. Transzendenz Gottes
meint eben nicht nur seine ontologisch verstandene Überweltlichkeit,
sondern auch seine logische Überbegrifflichkeit, die an der Immanenz
der Welt und des Denkens ihren eigentlichen Kontrast findet.

Die Begriffe immanenten Denkens, die auf das göttlich -personale
Sein übertragen werden, haben jedoch nach Thomas trotz ihrer
Inadäquatheit ein «fundamentum in re», also eine gewisse aussagerelevante
Berechtigung. Dies deshalb, weil «Immanenz der Welt» und «Immanenz
des Denkens» niemals bedeuten kann, daß Welt und Denken völlig
losgelöst von Gott und ihm gegenüber gänzlich autonom sind, vielmehr
bedeutet die Immanenz des ontologischen und logischen Bereichs im
eigentlichen Verständnis eine Immanenz in Gott, also ein reales Inne-
sein in der grundsätzlich verschiedenen göttlichen Andersheit. Immanenz

der Welt meint somit letztlich nicht ihre Gottferne, sondern das

Enthaltensein der Dinge in Gott, ihr Getragensein von der göttlichen
Schöpfermacht, - Immanenz der Welt bedeutet: «Welt in Gott»55.

Von diesem Immanenzgedanken aus versucht Thomas schließlich
die letzte Höhe einer personalen Konzeption der göttlichen Transzendenz

zu erreichen, insofern er die Integrität des reinen göttlichen Seins

(«esse tantum») als Reflexion seiner selbst, d. h. als immer schon einende
und geeinte Einkehr in sich selbst deutet. Dieses personale Verständnis
einer Selbstreflexion des göttlichen Seins in sich selbst ist allerdings,

quod est in genere oportet quod habeat quiditatem praeter esse suum .»
53 V, 45 : «... sit aliqua res (Deus), cuius quiditas sit ipsum suum esse.»
54 L. Oeing-Hanhoff : Ens et unum convertuntur. Stellung und Gehalt des

Grundsatzes in der Philosophie des hl. Thomas v. Aquin. Münster 1953, 35.
55 K. Kremer: Gott und Welt in der klassischen Metaphysik. Stuttgart

1969, 9.



432 Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin

wie Thomas ausdrücklich betont, nur durch eine differenzierte Abhebung
des «ipsum esse subsistens» von jenem «esse universale, quo quaelibet
res est formaliter» 56, möglich. Das «esse universale» bzw. «esse commune»
ist in der thomanischen Konzeption keinesfalls bereits als göttliches
Sein verstanden, es ist vielmehr die geschöpfliche Seinsallgemeinheit,

die allerdings als solche allen Seienden zu eigen ist. Gott jedoch ist
im strengen Sinne, wie wir bereits gesehen haben, gar kein Seiendes,
das am Sein Anteil hat, sondern transzendentes und personales Sein.

Gemäß unserem Opusculum ist das göttliche Sein ein gänzlich durch
sich selbständiges, ein «esse subsistens» 57 und als solches kraft seiner

Seinsselbigkeit absolut eines 58
; es ist gerade die vollkommene Innigkeit

und Inständigkeit seiner selbst in deutlicher Absetzung von jenem
«esse commune» oder «esse universale», das später ausdrücklich von
Thomas als «simplex et completum, sed non subsistens» 59 beschrieben

wird. Gott in der personalen Geeintheit seines Selbstseins ist nach Thomas
schlechthin einfach und unaddierbar die Transzendenz selbst, «er

ist durch seine Reinheit ein von allem Sein unterschiedenes Sein» 60,

wohingegen das «esse commune» in seinem Begriff keineswegs eine

«Addition» seiner selbst durch die endliche Vereinzelung einer Vielzahl
geschaffener Seiender ausschließt61.

Die Einheit und Einzigkeit Gottes resultiert demnach gerade aus
der in sich reflektierten Selbsthaftigkeit seines absolut vollkommenen
und von allem endlich Seienden unterschiedenen Sein. Gott ist, wie
Thomas hier mit einem gewichtigen Zitat aus dem «Liber de causis»

56 VI, 51. Thomas wehrt hier die Theorie jener neuplatonischen Monisten
ab, die das «allgemeine Sein» mit dem «göttlichen Sein» gleichzusetzen suchten.
Über das Verhältnis von «esse universale» bzw. «esse commune» zum «esse
subsistens» bei Thomas vgl. besonders G. Siewerth: Das Sein als Gleichnis Gottes.
Heidelberg 1958; J. B. Lötz: Das Sein selbst und das subsistierende Sein nach
Thomas von Aquin. In: M. Heidegger zum siebzigsten Geburtstag (Festschrift).
Pfullingen 1959, 180-194; sowie ders. : Sein und Existenz in der Existenzphilosophie

und in der Scholastik. In: Gregorianum, Rom, Juli 1959.
57 Vgl. V, 46.
58 V, 46 : « Unde relinquitur quod talis res, quae sit suum esse, non potest

esse nisi una.»
59 De pot. q. 1, a. 1.
60 VI, 51: «Hoc enim esse, quod Deus est, huius conditionis est, ut nulla

additio sibi fieri possit; unde per ipsam suam puritatem est esse distinctum ab
omni esse.»

61 VI, 51/52: «Esse autem commune sicut in intellectu suo non includit
aliquam additionem, ita nec includit in intellectu suo aliquam praecisionem addi-
tionis.»



Zur Seinslehre in « De ente et essentia » des Thomas von Aquin 433

belegt, «durch seine eigene reine Gutheit individuiert» 62, was bedeutet,
daß seine Personalität durch den Selbstvollzug seines Seins immer
schon durch sein Sich-wissen und Sich-wollen konstituiert ist. Das

«esse commune» hingegen gewinnt erst in der Hingabe seiner Einfachheit

und Vollkommenheit in die Pluralität der seienden Verendli-
chungen seine jeweilige Subsistenz und Individuation. Der grundlegende
Unterschied zwischen dem allgemeinen und dem göttlichen Sein liegt
somit darin, daß das erstere immer schon in die Verendlichung vergeben
und vereinzelt ist, während Gott in seinem Sein absolut der Selbe bleibt.
Das universale Sein ist immer schon vollkommen und unendlich

gewesen, um unvollkommen, endlich und konkret zu sein, es ist Sein
des Seienden, Gott aber ist Sein durch sich selbst («ipsum esse per se

subsistens»).
Gott hat in sich, wie Thomas schreibt, alle Vollkommenheiten, und

zwar so, daß «alle diese Vollkommenheiten ihm gemäß der Einfachheit
seines Seins zukommen» 63 und er selbst daher in der Subsistenz seines

Seins vollkommen ist. Das «esse commune» hingegen verliert im Unterschied

hierzu gerade seine Einfachheit und Vollkommenheit durch
die Vielfalt seiner Konkretionen und Individuationen in der geschöpflichen

Welt. Das Sein, das nicht Gott ist, ist sogar so sehr an die
Mannigfaltigkeit der verschiedenen Bereiche verendlicht, daß es einzig durch
diese Verendlichung, Präzisierung und Konkretisierung überhaupt eben

als Sein bestehen kann 64. Das allgemeine Sein ist so allgemein durch
seine allseitige Realisierung, durch seine Verwirklichung in den
geschaffenen Seienden und weiterhin durch deren Entfaltung in der
habituellen und tätigen Akzidentalität.

Diese letztgenannte Entfaltung des Seins über die substantielle
Konkretion hinaus ist die Fortführung der Seinsbewegung im «esse

secundum», im Sein der ständigen Veränderung und Entwicklung, die

62 VI, 51: «Propter quod in commento nonae propositionis libri De causis
dicitur quod individuatio primae causae, quae est esse tantum, est per puram
bonitatem eius.»

63 VI, 52: «... omnes illae perfectiones conveniunt sibi secundum esse suum
simplex.»

64 Vgl. die Interpretation des thomaniscben Seins als reine Relationalität
(«esse ad») bei G. W. Volke: Das Sein als Beziehung zum Absoluten nach Thomas
von Aquin. Würzburg 1964; besonders deutlich etwa S. 193: «Das esse commune
ist die frag-'würdige' weltimmanente Transzendenz Gottes selbst, aber nicht als
'etwas', sondern als reines ad, in dem wir freilich den göttlichen Gott zu sehen
geneigt sind, was bereits falsch ist.»



434 Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin

jedem substanz-gewordenen Seienden nachfolgt. Das Sein des Seienden

ist nämlich in seiner jeweils konkreten Subsistenz nicht zum Stillstand
gebracht, es bleibt auch hier vorantreibende Aktuierung, Aktuierung
nunmehr im Sinne des «actus secundus», also Verwirklichung im
Bereich der Verhaltensweisen, Erscheinungsformen, Beziehungen und
Tätigkeiten. Diesen Bereich faßt Thomas unter dem Begriff der «Akziden-
tien» zusammen und hebt ihn deutlich von der substantiellen Konstitution

des Seienden ab, weshalb ihm auch in unserem Opusculum ein

eigenes Kapitel gewidmet ist. Auch wir wollen daher in einem letzten
Abschnitt das Sein der Akzidentien behandeln.

6. Das Sein der Akzidentien

Man muß mit Thomas den systematischen Ort des akzidentellen
Seins dergestalt verstehen, daß der Ausgangspunkt hierfür die konkrete
Aktuation des Seienden in seiner Subsistenz ist. Im Seienden, das,
wie wir gesehen haben, durch sein essentielles Moment (d. h. also durch
die Wesenheit) seine Determinierung und seine Konkretheit erhält,
ist das ursprünglich unbestimmte und einfache «allgemeine Sein» zwar
zu seiner Verwirklichung gekommen, hat jedoch hierbei seine Universalität

und Unendlichkeit an die Wesensbestimmung und die Individuation

verloren. Weil aber das allgemeine Sein trotz seiner Vereinzelung
in die Vielfalt der Seienden dennoch an sich festhält, weil es also auch
und gerade in den konkreten Realisierungen in gewisser Weise einfach
und vollkommen bleibt, eben darum strebt es von seiner jeweiligen
Fixierung «nach einer 'möglichst' unendlichen Identität mit sich selbst
zurück» 65.

Dies kann jedoch nur geschehen, wenn die jeweilige Substanz selbst
nicht rein statisch aufgefaßt wird, sondern aufgrund ihrer
Seinsverwirklichung Ursache für neue Aktuierungen, Eigenschaften und Qualitäten

ist. Daß Thomas diese Konzeption verfolgt, zeigt sich, wenn
er schreibt, daß «die Substanz, der als Prinzip in der Gattung des Seienden

im wahrsten und größtmöglichsten Sinne Wesenheit eignet,
notwendig Ursache von Akzidentien ist, die sekundär und gleichsam nur
in gewisser Hinsicht am Bedeutungsgehalt des Seienden teilhaben» 66.

65 H. Beck: Der Akt-Charakter des Seins. A. a. O., 305.
66 VII, 60: «... substantia, quae est principium in genere entis verissime



Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin 435

Die Akzidentien sind also Ausdruck der «ratio entis», sie sind vom
Seienden als ihrem Subjekt hervorgebracht und haben ein eigenes Sein,

allerdings kein «esse per se absolutum a subjecto» 67, sondern ein Sein,
das sich von jenem der Substanz und damit letztlich vom «allgemeinen
Sein» herleitet. Zu diesem «allgemeinen Sein» führt der Bereich der

tätigen Akzidentalität schließlich auch wieder zurück und diese Rückkunft

des Seienden zum Sein und letztlich zum absoluten Sein ist auch
das Sinnziel der Akzidentien.

Das Akzidens stellt sich somit als ein «ens secundum quid» dar,
als ein Seiendes, das auf sein aus Sein und Wesenheit bestehendes

Subjekt bezogen ist und infolgedessen auch eine Wesenheit «secundum

quid» hat. Auch das Akzidens ist also aus Sein und Wesenheit zusammengesetzt

68, wobei die akzidentelle Wesensverfaßtheit jener der Substanz

nachfolgt, d. h. der Wesenheit der Substanz, der es inhäriert. Sofern die
Wesenheit der Substanz aus Materie und Form zusammengesetzt ist,
wie dies bei allen materiellen Seienden und beim Menschen der Fall ist,
so folgt ein Teil der Akzidentien wesensmäßig der Form, ein anderer
Teil der Materie. Hierbei betont Thomas jedoch, daß die materiellen
Akzidentien niemals ohne Zusammenhang mit der Form bestehen, «da
die Materie kein Sein hat, außer durch die Form» 69. Wiederum wird
also der Vermittlungsweg des Seins über die Wesenheit und die Form
angezeigt, und dies besonders auch dort, wo Thomas von jener Gattung
der Akzidentien spricht, die keine Verbindung mit der Materie
eingehen 70.

Als Beispiel rein geistig-formaler Akzidentalität führt Thomas das

«intelligere» an, das gegenüber dem «sentire» von einem körperlichen
Organ und somit von Materie überhaupt grundsätzlich unabhängig ist,
wenn es auch freilich im welthaften Leben des Menschen auf die
Sinneserfahrung angewiesen ist. Dieses Beispiel ist in unserem Traktat die

einzige knappe Erörterung der immateriellen Akzidentien, die ja ihr
Sein unmittelbar durch die ihr eigene Form haben, wobei die Vielfalt
der Gestaltungen dieser Akzidentien, etwa in der Ursprünglichkeit der

et maxime essentiam habens, oportet quod sit causa accidentium, quae secundario
et quasi secundum quid rationem entis participant.»

67 VII, 58.
68 VII, 60: «... (accidens) sicut est ens secundum quid, ita et essentiam secundum

quid habet.»
69 VII, 61 : «Materia vero non habet esse nisi per formam.»
70 Vgl. VII, 61.



436 Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin

Frage 71 oder in der Seins-Setzung des Urteils 72 nicht weiter thematisiert

wird.
Daß allerdings Thomas für die Gesamtheit der Akzidentien doch

eine besondere Seinsweise kennt, zeigt seine für die Erörterung unserer
Problematik abschließende Darlegung, daß «die Akzidentien nicht mehr

aus Materie und Form zusammengesetzt sind»73. Sie sind also durch
eine innerwesenhafte Einfachheit ausgezeichnet, durch die sie in der

Ordnung des' Seinsaktes als «Mitvollzug des eigenen substantiellen
Seins des Seienden» 74 verstanden werden können. Wenn die Akziden-
talität aber selbst Seinsvollzug ist, dann ist sie auch Vollzug auf das

«allgemeine Sein» und letztlich auf die bleibende Selbigkeit des

göttlichen Seins hin. Wir könnten also die Akzidentalität aller Seienden

abschließend als eigentlichste Rückführung des Seins an die personale
Transzendenz Gottes zu begreifen versuchen, doch dies ist in dem

Werk «De ente et essentia» des Thomas von Aquin nur mehr angedeutet.

LITERATURVERZEICHNIS

Beck, H. : Der Akt-Charakter des Seins. München 1965.

Coreth, E.: Metaphysik. Innsbruck 21964.

degl'Innocenti, U.: San Tommaso e la nozione di persona. In: Sale-
sianum 1 (1939) 437-441.
De actu essendi substantiali et constitutione personae. In: Sapientia
Aquinatis 1955, 459-464.

Di Vona, P.: Forma ed atto d'essere nel «De ente et essentia» di S. Tom¬
maso d'Aquino. In: Acme 7 (1954) 107-142.

Fabro, C. : Partecipazione e causalità secondo S. Tommaso d'Aquino. Turin
1960.

Feigl, M. : Der Begriff des Wesens und die Verschiedenheit von Wesen
und Sein nach «De ente et essentia» des hl. Thomas v. Aquin. In:
Philosophisches Jahrbuch 55 (1942) 277-299.

71 Vgl. die Grundlegung der Ontologie aus dem Ansatz der Frage bei E.
Coreth: Metaphysik. Innsbruck 21964.

72 Hierzu J. Maréchal: Le point de départ de la Métaphysique. Cahier
V. Brüssel/Paris 21949; J. B. Lötz: Das Urteil und das Sein. Pullach 1957; ders.:
Metaphysica operationis humanae. Rom 1958; A. Marc: La dialectique de
l'affirmation. Essai de Métaphysique reflexive. Paris 1953.

73 VII, 64: «... accidentia non componuntur ex materia et forma.»
74 H. Beck: Der Akt-Charakter des Seins. A. a. O., 310/11.



Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin 437

Finance, J. de: Etre et agir dans la philosophie de Saint Thomas. Paris
1945.

Forest, A. : La structure métaphysique du concret selon Saint Thomas
d'Aquin. Paris 1956.

Gilson, E. : L'être et l'essence. Paris 1948.

Gumppenberg, R. : Sein und Auslegung. Bonn 1971.

Habbel, J. : Die Analogie zwischen Gott und Welt nach Thomas von Aquin.
Berlin/Regensburg/Wien 1928.

Heidegger, M.: Identität und Differenz. Pfullingen 31957.

Kremer, K. : Die neuplatonische Seinsphilosophie und ihre Wirkung auf
Thomas von Aquin. Leiden 1966.

Gott und Welt in der klassischen Metaphysik. Stuttgart 1969.

Krenn, K. : Vermittlung und Differenz Vom Sinn des Seins in der Be¬

findlichkeit der Partizipation beim hl. Thomas von Aquin. Rom 1962.

Lakebrink, B. : Hegels dialektische Ontologie und die thomistische Analek-
tik. Köln 1955.

Klassische Metaphysik. Freiburg/Br. 1967.

Lötz, J. B. : Das Urteil und das Sein. Pullach 1957.

Metaphysica operationis humanae. Rom 1958.

Sein und Existenz in der Existenzphilosophie und in der Scholastik.
In: Gregorianum, Juli 1959.

Das Sein selbst und das subsistierende Sein nach Thomas von Aquin.
In: M. Heidegger zum siebzigsten Geburtstag (Festschrift). Pfullingen
1959.

Lyttkens, H. : The analogy between God and the world. Uppsala 1953.

Marc, A. : La dialectique de l'affirmation. Essai de Métaphysique réflexive.
Paris 1953.

Maréchal, T.: Le point de départ de la Métaphysique. Cahier V. Brüssel/
Paris 21949.

Maritain, J.: Sept leçons sur l'être et les premiers principes de la raison
spéculative, Paris o. J. (1933).

Meyer, H. : Thomas von Aquin. Paderborn 21961.

Montagnes, B., La doctrine de l'analogie de l'être d'après Saint Thomas
d'Aquin. Louvain 1963.

Oeing-Hanhoff, L. : Ens et unum convertuntur. Stellung und Gehalt des
Grundsatzes in der Philosophie des hl. Thomas von Aquin. Münster
1953.

Przywara, E. : Analogia entis. Einsiedeln 21962.

Rahner, K. : Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei
Thomas von Aquin. München 21957.

Schweizer, O. : Person und hypostatische Union bei Thomas von Aquin.
Freiburg/Schw. 1957.



438 Zur Seinslehre in « De ente et essentia » des Thomas von Aquin

Siewerth, G. : Der Thomismus als Identitätssystem. Frankfurt/M. 21961.

Das Sein als Gleichnis Gottes. Heidelberg 1958.

Die Abstraktion und das Sein nach der Lehre des Thomas von Aquin.
Salzburg 1958.

Analogie des Seienden. Einsiedeln 1965.

Ulrich, F.: Homo abyssus. Das Wagnis der Seinsfrage. Einsiedeln 1961.

Van Steenberghen, F. : La preuve de l'existence de Dieu dans le «De
ente et essentia» de saint Thomas d'Aquin. In: Mélanges Joseph de
Ghellinck. Gembloux 1951, 837-847.

Volke, G. W. : Das Sein als Beziehung zum Absoluten nach Thomas von
Aquin. Würzburg 1964.


	Zur Seinslehre in "De ente et essentia" des Thomas von Aquin

