Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 3

Artikel: Zur Seinslehre in "De ente et essentia" des Thomas von Aquin
Autor: Gumppenberg, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760468

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RupoLF GUMPPENBERG

Zur Seinslehre in «De ente et essentia»
des Thomas von Aquin

1. Ewnfiihrung

Das Erstlingswerk des Thomas von Aquin, das heute als klassisches
Lehrstiick der Philosophie unter dem Titel «De ente et essentia» bekannt
ist, hat nicht zuletzt aufgrund seiner philosophisch und methodolo-
gisch prizisen, sowie alle theologischen Implikate zunédchst ausklammern-
den Argumentationsweise seit seinem Entstehen das wissenschaftliche
Interesse aller Epochen auf sich gezogen. Fiir die fritheren Jahrhunderte
beweist insbesondere die umfangreiche Kommentarliteratur die nie-
mals abgebrochene philosophische Auseinandersetzung mit dem fiir
die Geschichte und Theorie der Ontologie héchst relevanten Werk.
In unserem Jahrhundert hat die Schrift «De ente et essentia» mindestens
zehn originalsprachliche, zumeist auch textkritische und historisch-
interpretative Editionen erlebt.

Damit wurde auch die inhaltliche Rezeption und Interpretation
in unserem Jahrhundert bewulit fortgefiihrt und intensiviert. Bekannte
Autoren wie F. VAN STEENBERGHEN !, M. FEIGL 2 oder P. D1 Vona 3 —
um nur einige der vielen Namen zu nennen — haben unmittelbar am
Text von «De ente et essentia» einschlidgige Studien, insbesondere hin-

1 F. VAN STEENBERGHEN: La preuve de l’existence de Dieu dans le «De
ente et essentia» de saint Thomas d’Aquin. In: Mélanges Joseph de Ghellinck.
Gembloux 1951, 837-847.

2 M. FrigL: Der Begriff des Wesens und die Verschiedenheit von Wesen
und Sein nach ¢De ente et essentia» des hl. Thomas von Aquin. In: Philosophisches
Jahrbuch 55 (1942) 277-299.

3 P. D1 VoNa: Forma ed atto d’essere nel «De ente et essentia» di S. Tommaso
d’Aquino. In: Acme 7 (1954) 107-142.



Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin 421

sichtlich der Gottesbeweisproblematik, des Wesensbegriffes und der
Form-Akt-Korrelation vorgelegt. In einer umfangreicheren Arbeit *
wurde schlieBlich unlingst von mir selbst der Versuch unternommen,
sowohl die philologisch-historischen wie aber auch und vor allem die
inhaltlich-thematischen Aspekte und Ergebnisse bisheriger Untersuchun-
gen zusammenzufassen und fiir eine interpretative Gesamtdarstellung
der Seinslehre des Thomas von Aquin in seinem Erstlingswerk frucht-
bar zu machen.

Die Moglichkeiten dieser Arbeit waren allerdings durch die iiber-
greifende Themenstellung und Gesamtkonzeption, durch die Frage nach
einer «Ontologie der Interpretation», im Sinne einer Modellstudie auf
ein nur hermeneutisches Zur-Sprache-bringen, d. h. also auf ein bloB
vor- und wirkungsgeschichtliches Verstehen eingeschrinkt. Die Eigent-
lichkeit dessen jedoch, was der Vollzug einer genuinen Aneignung
zu leisten vermag und was vor allem das Insistieren auf der Wahrheits-
frage und der damit verbundenen methodischen und systematischen
Aussagerelevanz provoziert, blieb bei der bisherigen Untersuchung aus
methodischen Griinden ungenannt. Eben dies nunmehr nachzuholen
und nachzuvollziehen ist daher die Absicht der folgenden Ausfithrungen.

2. Die intentionale Identitdit von Sein und Erkennen

Nun will also unsere hier vorgelegte Studie weder einen klassischen
Kommentar noch eine nur philologisch-historische Textanalyse bieten,
vielmehr soll versucht werden, hinsichtlich der Grundproblematik aller
Ontologie, ndmlich der Seinsfrage, fiir die Schrift «De ente et essen-
tia» das gleiche erkenntnistheoretische Vorverstindnis anzusetzen, wel-
ches Thomas selbst in seinem Erstlingswerk thematisiert hat. Es ist
dies die Methode des reflexiven Durchdenkens auf das Gegebene, auf
die Wirklichkeit und Wahrheit des Seienden hin; es ist der Weg der
«intuition de I'étre en tant qu’étre» > und auch das betrachtende Ver-
weilen beim Endpunkt dieses Weges.

Thomas beginnt seine Abhandlung mit dem methodischen Hinweis,
in welcher Weise die Diskursivitit des Erkennens und damit eben die
eigentliche «disciplina» immer schon jeweils «von der Bedeutung des

* R. GUMPPENBERG: Sein und Auslegung. Bonn 1971. Erster Hauptteil
5 J. MariTaIiN: Sept legons sur 1’étre et les premiers principes de la raison
spéculative. Paris o. J. (1933), 51.



422 Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin

Seienden her» ¢ zu beginnen habe, «da wir eben gehalten sind, die Er-
kenntnis des Einfachen aus dem Zusammengesetzten zu entnehmeny 7.
Wenn also der Aquinate hier ganz urspriinglich aus der gegebenen
Konkretion den Erkenntnisakt entstehen und sein ldBt, so impliziert
er damit konsequenterweise eine apriorische Identitdt von Seiendem und
Erkennendem, die auch noch in der Unterscheidung des «ens quod
aliquid in re ponit» ® und des «ens» als «veritas propositionum» ° gewahrt
bleibt. Einzig diese ontologische Entsprechung, die Addquation nidm-
lich von Sachwahrheit und Satzwahrheit, in deren Polaritit das endlich
Seiende immer schon konstituiert ist, ermdéglicht {iberhaupt den Anbe-
ginn des Denkens im Urteil des Seins, den der Text unseres Opusculums
grundlegend in Anspruch nimmt °,

Sofern wir nun diese Einheit und Einfachheit mit Thomas als
eine solche des Seins nachzudenken vermégen, wird schon in unserem
methodischen Einstieg ersichtlich, daB3 das Erkennen «die Subjektivitét
des Seins selbst» 1! ist und so der objektiven Konkretion eine subjektive
beigegeben ist, wobei nun beide in ihrer korrelativen Identitdt — und
eben nur in dieser Identitit — die Frage nach dem Sein des Seienden,
nach dem allgemeinen Sein und nach der Subsistenz des Seins iiber-
haupt erst ermoglichen.

3. Das Sein der welthaft Seienden

Gemdl der apriorisch immer schon eingeholten Diskursivitit des
Erkennens mull es nun in der Intention der Sache sowie des Autors
liegen, zundchst den Bereich der duBersten und sinnenhaft unmittel-

6 De ente et essentia. Ed. R. Allers. Frankfurt/M. 1959 (wir zitieren im fol-
genden nach dieser Ausgabe). Prolog, 13. Vgl. hierzu G. SIEWERTH: Die Abstrak-
tion und das Sein nach der Lehre des Thomas von Aquin. Salzburg 1958, 20: «Ist
aber das Sein (ens) der erste Inhalt unserer Vernunft, so folgt, daB es keinen ‘con-
ceptus entis’, sondern nur eine ‘conceptio entis’, keinen Seinsbegriff, sondern nur
ein Seinsbegreifen geben kann.»

7 De ente et essentia, Prolog, 13.

81, 14.

9 Ebd.

10 Prolog und I, 14. Hierzu J. DE FINANCE: Etre et agir. Paris 1945, 31: «Au
point de départ du thomisme se trouve la conscience de I’essentiel accord de 1'étre
et de l'intellect. Lorsque, dans le jugement, ’esprit, revenant sur soi, se surprend
en flagrant délit de penser, il percoit, avec une irrécusable évidence, sa propre
nature, radicalement orientée vers l'étre et la vérité, et l'aptitude, non moins
essentielle, de 1’étre a devenir objet de la pensée.»

11 K. RAHENER: Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis



Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin 423

barsten Konkretion, also die welthaft-materiellen Substanzen auf die
ihnen an sich immanente, sodann aber auch wesentlich transzendie-
rende Ordnung hin abzufragen. Es ist hier in «De ente et essentia»
bereits anfanglich eingearbeitet, was Thomas spiter in seinen bekannten
Explikationen des Ordobegriffes thematisch ausdriicklich gemacht hat
und als Eigentlichkeit alles Seienden eingehend beschreibt 2. In unserer
Schrift ist die Durchgingigkeit des «ordo» im Seienden — und hier
speziell im welthaft Seienden — durch die Differenzierung von Form
und Materie, von Akt und Potenz und schlieBlich von Sein und Wesen-
heit dergestalt deutlich betont, dal bei der entsprechenden Wertung
dieser Strukturkorrelationen an der Deckung des Ordobegriffes mit
dem Seinsbegriff durchaus festgehalten werden kann 3.

Wenn also fiir Thomas «der ordo des Seins in der Dimension der
synthetischen Identitit des Seienden»* liegt, so ist es nunmehr die
weitere Aufgabe, jene Ganzheit genetisch und intentional zur Sprache
zu bringen, sowie letztlich auf ihre Urspriinglichkeit hin abzufragen.
Dies geschieht nun zunichst durch die Ableitung des konstitutiven
Moments der Wesenheit vom eigentlichen Sein des Seienden !°, insofern
Wesenheit im aristotelischen Sinn das ist, «was Sein gewesen ist» 16,
oder, wie Thomas erldutert, «wodurch etwas sein Was-sein hat» 7. Die
washeitliche Begrenzung durch die Wesenheit, durch das ontologische
Priteritum des Seins, ist — und dies resultiert unmittelbar aus der
Unterscheidung von «essentia» und «esse» — konsequenterweise das
Kriterium fiir die Prézisierung der Stufungen und Schichtungen aller
Seinsebenen.

bei Thomas von Aquin. Miinchen 21957, 82: «Das Erkennen ist die Subjektivitit
des Seins selbst. Das Sein selbst ist die urspriinglich einigende Einheit von Sein
und Erkennen in ihrer Geeintheit im Erkanntsein.»

12 Vgl. etwa De pot., q. 7, a. 11: ¢« Ad hoc autem quod aliqua habeant ordinem,
oportet quod utrumque sit ens et utrumque distinctum (quia eiusdem ad se ipsum
non est ordo) et utrumque ordinabile ad aliud». Hierzu auch S. th. I, q. 85, a. 3,
ad 1; Sent. I, dist. 12, q. 1, a. 1.

13 H. MEYER: Thomas von Aquin. Paderborn 21961, 374: «Der Ordobegriff
deckt sich mit dem Seinsbegriff und ist zugleich ein Wertbegriff. »

14 K. KrRENN: Vermittlung und Differenz? Vom Sinn des Seins in der Be-
findlichkeit der Partizipation beim hl. Thomas von Aquin. Rom 1962, 191: «Auch
der ordo des Seins liegt in der Dimension der synthetischen Identitdt des Seien-
den ...»

15 1, 14: «sumitur essentia ab ente primo modo dicto» (=«quod aliquid in re
ponity).

16 Gemeint ist das aristotelische t0 Tt A eivat; vgl. etwa De anima 111, 6, 430
b 28.

17 1, 15: «.. per quod aliquid habet esse quid.»



424 Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin

Hieraus leitet sich nach MaBgabe ihrer Wesensverfaf3theit die tho-
manische Unterscheidung zwischen den «substantiae simplices» und
den «substantiae compositae» ab, eine Unterscheidung, die den gesamten
Fortgang unseres Traktates gleichsam als quidditative Differenz durch-
zieht. Sowohl die einfachen Substanzen wie auch die zusammengesetz-
ten Substanzen haben eine Wesenheit, doch verwirklicht sich diese
«in den einfachen Substanzen auf wahrere und vorziiglichere Weise,
da sie-auch das Sein auf vorziiglichere Weise haben» !®. Die Seinsnihe
ist also fiir die jeweilige Wesensverfal3theit der Substanzen konstitutiv,
ihr Realitdtsgrad bemift sich an der Seins-einvermittlung, insofern
Einfachheit, Wahrheit und Wertigkeit von Thomas bereits an dieser
Stelle als «‘allgemein allem’ anhaftende Weisen oder Bestimmungen
(Wesenseigentiimlichkeiten) des Seins» 12 festgestellt werden.

Zusammengesetzte Substanzen sind somit solche, die in ihrer We-
senheit zusammengesetzt sind, nicht etwa in ihrem Sein, da dieses
ja immer schon in sich einfach und vollkommen ist. Zusammengesetzte
Substanzen sind weiterhin immer nur solche, die materzell sind, denn
nur bei ihnen ist die Wesenheit durch die beiden Momente von Form
und Materie konstituiert. In ihrer Materialitit sind die «substantiae
compositae» dem Sein am meisten entduBert, insbesondere dann, wenn
auch die Form materiell strukuriert ist, wie Thomas dies fiir alle nicht-
menschlichen welthaft Seienden annimmt. Dennoch sind auch die We-
senskonstitutiva der zusammengesetzten Substanzen und ihre Wesen-
heit selbst so sehr des Seins, dafl «das Sein der zusammengesetzten
Substanzen nicht allein der Form, noch allein der Materie, sondern
dem ganzen Kompositum selbst zu eigen ist» 2°.

Es ist also eigentlich das Sein, und zwar «der transzendentale
“Weg’ des Seins in sein endliches subsistere» 2!, das sowohl die Wesen-
heit der einzelnen Substanzen wie auch die Konsitutiva Form und
Materie in ihre Determination und Konkretion entlit. Dies ist jedoch
nicht so zu verstehen, als wiirden die Wesenheit und mit ihr Form
und Materie eine jeweils eigenstindige Seinsweise realisieren, vielmehr
bewahrt das Sein auch und gerade in seiner Verendlichung und Ent-

18 1,16: «.. sed in simplicibus veriori et nobiliori modo, secundum quod
etiam esse nobilius habent. »

19 H. Beck: Der Akt-Charakter des Seins. Miinchen 1965, 73.

20 II, 20: «esse substantiae compositae non est tantum formae nec tantum
materiae, sed ipsius compositi.»

21 F. UrLricH: Homo abyssus. Das Wagnis der Seinsfrage. Einsiedeln 1961,
70.



Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin 425

duBerung seine Einfachheit und integrierende Vollkommenheit. Eben
deshalb ist das Sein als solches auch immer nur der ganzen Substanz
zu eigen, wobei eben diese Ganzheit und ontologische Einheit der Sub-
stanz durch das Sein verwirklicht wird.

Thomas beschreibt aufgrund dieser Konzeption sowohl das Ver-
hiltnis «esse» — «essentia» als auch das Verhiltnis von Form und Materie
als eine Akt-Potenz-Korrelation, wobei das aktuierende Moment immer
das seins-gebende Moment ist. Ganz deutlich kommt dies in unserem
Opusculum zum Ausdruck, wenn hier die Form als «actus materiae»
bezeichnet wird, die wiederum aus ihrer eigenen Aktuation durch das
Sein der Substanz «der Materie das Sein ‘actu simpliciter’ iibergibt» %2.
Es gibt also so etwas wie eine innere Seinsdynamik, die ihre Spannung
im Akt-Potenz-Verhidltnis auf den verschiedenen Ebenen der Determina-
tion, EntauBerung und Konkretion austrigt, ihre eigentliche Ausdrucks-
gestalt aber in der Bewegungsstruktur der Seinspartizipation hat.

Das aktuierende «dare esse», das die Bewegtheit der Mitteilung des
Seins an das Wesen, der Form an die Materie und schlieflich — wie
wir spater sehen werden — auch der Substanz an die Akzidentien meint,
deutet schon hier in «De ente et essentia» jenen groBen thomanischen
Entwurf der Partizipation des Seins als «uscita dell’esse fuori di sg,
negli enti per I'appunto» 2* und auch die Riickkehr des Seins in seinen
transzendenten Ursprung grundlegend an. Der Gedanke der Seins-
partizipation, den Thomas als entscheidendes neuplatonisches Erbe
in sein ontologisches Modell einbringt 2, mufl notwendigerweise bei
der Betrachtung der welthaft seienden Substanzen am deutlichsten
hervortreten, da hier ja auch die Gestaltungen der extremsten Kon-
kretion des Seins behandelt werden.

Von hier aus sind daher auch jene thomanischen Aussagen zu ver-
stehen, die die Form als Ursache des Seins darstellen 2°, da zwar die
Form wohl eine Prioritit vor der reinen Potenz der Materie, nicht

22 11, 19: «Per formam enim, quae est actus materiae, materia efficitur ens
actu et hoc aliquid. Unde ... (forma) dat esse actu simpliciter materiae ...». Ebenso
V, 43: «...forma dat esse materiae.»

23 C. FaBro: Partecipazione e causalita secondo S. Tommaso d’Aquino.
Turin 1960, 214.

2+ Vgl. in bezug auf die Wirkungsgeschichte der neuplatonischen Seinslehre
die Arbeit von K. KrREMER: Die neuplatonische Seinsphilosophie und ihre Wirkung
auf Thomas von Aquin. Leiden 1966.

25 Etwa II, 20: «Unde oportet quod essentia, qua res denominatur ens,
non tantum sit forma neque materia, sed utrumque, quamvis esse suo modo sola
forma sit causa.»

28



426 Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin

aber vor der universalen Fiille des substantiellen Seins des Seienden
beanspruchen kann 2. Durch die Seinsaktuation der Materie in der
Vermittlung durch die bestimmende Form wird jedoch, wie Thomas
deutlich ausfiihrt, gerade das an sich vollkommene Sein in seine duBerste
Begrenztheit, in seine letzte «Signation» in Richtung auf das Nichts
verendlicht, da gerade die aktuierte Materie als «materia signatay,
«quae sub determinatis dimensionibus consideratur» ?7, als Prinzip der
Individuation fungiert. Individuation ist somit dimensioniertes, signier-
tes Materie-sein, Sein in seiner letzten Konkretheit und Beschrinkung,
in einer Beschrinkung allerdings, die als solche erst eigentlich das
reale «Zu-Stande-kommen» des Seienden, dessen Selbstand und Subsi-
stenz ermoglicht 28,

4. Das Sein der immaleriellen Seienden

Zu einer expliziten Erorterung des Seinsaktes und seiner Bewegtheit
in die Subsistenz gelangt Thomas jedoch erst bei der Behandlung der
immateriellen «substantiae separatae», die er im fiinften Kapitel seines
Traktates unter den Bezeichnungen «animay, «intelligentiae» und «causa
primay einfithrt. Fiir die beiden ersteren wird trotz ihrer génzlichen
Immaterialitit eine ontische Differenz in der Weise der Zusammen-
gesetztheit aus Form und Sein angenommen #°, wobei die Form hier
in ihrer Funktion der Seinsbestimmung und -begrenzung mit der Funk-
tion der Wesenheit deckungsgleich erscheint. Die Formen dieser immate-
riellen Substanzen, «die dem ersten Prinzip zuhochst angenédhert sind,
sind solche, die durch sich ohne Materie subsistieren» 3°, denn ihr Sein
reflektiert sich, wie Thomas weiter ausfiihrt, ausschlieBlich in der mit
der Wesenheit identischen Form-Koarktation.

26 Vgl. hierzu E. GiLson: L’étre et 1’essence. Paris 1948, 100: « Une forme ne
peut pas causer son propre étre, puisqu'’il lui faudrait d’abord étre pour pouvoir
se causer. La forme est donc principe d’étre et méme, si 'on préfére, cause de
I’étre, dans son ordre propre qui est celui de la causalité formelle.»

27 1T, 21,

28 Vgl. hierzu neben F. ULricH: Homo abyssus, a.a.O., vor allem auch
das mehr historisch orientierte Werk von A. ForesT: La structure métaphysique
du concret selon Saint Thomas d’Aquin. Paris 1956.

29 V, 42: «Unde in anima vel in intelligentia nullo modo est compositio ex
materia et forma, ut hoc modo accipiatur materia in eis sicut in substantiis cor-
poralibus, sed est ibi compositio formae et esse.»

30 V, 43: «Unde illae formae, quae sunt propinquissimae primo principio,
sunt formae per se sine materia subsistentes.»



Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin 427

Hierbei ist es nach unserem Text ausdriicklich das Sein, und zwar
das «esse receptum a Deo», wodurch ein reiner Geist wahrhaft subsi-
stiert bzw. wesenhaft er selbst ist 3!, weshalb an der Funktion der
Subsistenzbegriindung des Seins unter Beachtung der Zwischen-
stellung des «esse commune» im ontologischen Modell unseres Opuscu-
lums kein Zweifel sein kann 32. Was die Position des «esse commune»
oder «esse universale» 3 betrifft, so ist dieses als solches gerade selbst
nicht subsistent, wohl aber in dem Sinne subsistenzbegriindend, als
es die in ihrer Verwirklichung sich nicht aufhebende, negativ-abstrakte
Voraussetzung fiir die Subsistenz des Seins im Seienden ist 3*. Subsi-
stenz also vollzieht sich nur im Seienden, nicht in einem «allgemeinen
Sein», doch ist dieses «allgemeine Sein» denknotwendig, da es sich ja
im Sein des Seienden in seiner Vollkommenheit und Einfachheit reali-
siert, konkretisiert und eben dadurch als es selbst bewahrt 35,

Was also die Subsistenz der immateriellen Seienden betrifft, so
sind deren Wesensformen zugleich die héchste Auskehr des Seins in
seine Konkretion, wie aber auch die universalste Riickkehr in die Un-
endlichkeit der iiberwesenhaften, gegen sich selbst entworfenen Seins-
allgemeinheit («esse commune»). Das Sein kann in dieser Subsistenz-
bewegung als «reiner vermittelnder Akt»3° oder schlieBlich reduktiv
als «einziges Gleichnis des Absoluten» 37 verstanden werden. Speziell
am Modell der reinen Intelligenzen zeigt Thomas daher, dal} jedes dieser
Geistwesen «die Differenz des Seins schlechthiny 38 darstellt, was be-

31V, 48/49: «Et quia, ut dictum est, intelligentiae quiditas est ipsamet
intelligentia, ideo quiditas vel essentia eius est ipsum quod est ipsa; et esse suum
receptum est id, quo subsistit in rerum natura.»

32 Vgl. zur Subsistenzthematik die problemgeschichtlichen Ausfithrungen
von O.ScHWEIZER: Person und hypostatische Union bei Thomas von Aquin
Freiburg/Schw. 1957, 18-53, weiterhin U. bEGL’ INNOCENTI: San Tommaso e la
nozione di persona. In: Salesianum 1 (1939) 437441 ; sowie ders.: De actu essendi
substantiali et constitutione personae, In: Sapientia Aquinatis 1955, 459-464.

33 Zu beiden Ausdrucksweisen vgl. VI, 51 {.

3+ Zur Problematik des «esse commune» bei Thomas von Aquin vgl. G. W.
VoLkE: Sein als Beziehung zum Absoluten nach Thomas von Aquin. Wiirzburg
1964; J. pE VRIEs: Das «esse commune» bei Thomas v. Aquin. In: Scholastik 39
(1964) 163-177; G. SiEwWeRTH: Das Sein als Gleichnis Gottes. Heidelberg 1958.

35 Klassisch hat Thomas sich iiber das «esse commune» geduflert in De pot.,
q.1, a. 1: ¢esse dicit aliquid perfectum et simplex, sed non subsistens.»

36 G. SiIEwWERTH: Der Thomismus als Identitdtssystem. Frankfurt/M. 21961
110.

37, Ebd., 111.

38 K. KrReNN: Vermittlung und Differenz? Vom Sinn des Seins in der Be-
findlichkeit der Partizipation beim hl. Thomas von Aquin. A. a. O., 223.



428 Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin

deutet, daBl in der ontologischen Polaritit von Sein und Wesenheit
gerade der Vollzug von Subsistenz stattfindet.

So erweist sich schlieBlich die Wesenheit der Intelligenzen und
auch der Seelen wiederum als Moment der Potentialitdt beziiglich des
Seins, das auch sie nur vom «esse tantum», welches als solches jede
Potentialitit von sich ausschlieBt, erhalten haben koénnen. Denn, wie
Thomas schreibt, «dieses Sein ist ein aufgenommenes, und zwar auf die
Weise eines Aktes» 3. Jede Aktuierung aber, die Potentialitdt in Wirk-
lichkeit iiberfiihrt, ist im ontologischen Sinne eine Entfaltung von
Analogie, von Seinsdhnlichkeit in der vielfachen Gestuftheit, die vom
«esse tantum» bis zum «prope nihil» reicht. Hierbei ist es immer jeweils
gerade das potentielle Prinzip des Nicht-seins, das die Seienden in der
Gliederung und Ordnung ihrer analogen Seinshaftigkeit bestimmt.

Diese Analogie ist dort am urspriinglichsten und tiefsten zur Sprache
gebracht, wo erstmals «das im Denken ausgeschlossene Nichtsein zu-
gleich nicht der vélligen Nichtigkeit anheimféllt, sondern als zum Sein
gehorig begriffen wird» *°, wie dies Thomas in seiner bekannten Differen-
zierung der intelligiblen Substanzen in «quod est et esse» #* formuliert.
Die Unterscheidung von Was-sein und Sein — wobei letzteres auch das
«quo est» *? genannt wird — ist die Grundlage der Sein-Wesens-Differenz,
die innerhalb der geschépflichen Substanzen deren Ahnlichkeit in der
Verschiedenheit, d. h. also deren Analogizitit ausmacht. Analogie kann
also im strengen Sinne nur bei essentiell determinierten Seienden statt-
haben, das iiberwesenhafte, jedoch nur in der Abstraktion festgehaltene
«esse commune» ist in gewisser Weise ebensosehr wie das gottliche
«esse tantum» der Stufenanalogie enthoben.

Auf jeden Fall sind allgemeines und gottliches Sein weder essentiell
noch individuell determiniert, daher zu den Intelligenzen und Seelen,
und erst recht zu den materiellen Seienden, nicht in ein gleichartig

39V, 48: «Oportet ergo quod ipsa quiditas vel forma, quae est intelligentia,
sit in potentia respectu esse, quod a Deo recipit; et illud esse receptum est per
modum actus.»

40 G. SIEWERTH: Analogie des Seienden. Einsiedeln 1965, 49. Zum weiteren
Verstidndnis der thomanischen Analogielehre vgl. J. HABBEL: Die Analogie zwischen
Gott und Welt nach Thomas von Aquin. Berlin/Regensburg/Wien 1928: H. LyTT-
kENs: The analogy between God and the world. Uppsala 1953; E. PRZYWARA:
Analogia entis. Einsiedeln 21962; B. MonTAGNES: La doctrine de 1'analogie de
I'étre d’aprés Saint Thomas d’Aquin, Louvain 1963.

4V, 49.

42 Ebd.



Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin 429

analoges und kategoriales Verhdltnis zu bringen. Die Analogie zwischen
Gott und Welt ist gerade fiir Thomas von Aquin immer einem anderen
Problemkreis zugehorig, da von den welthaft Seienden und allen Ge-
schopfen zu Gott zwar eine «relatio realis» angenommen werden kann,
von Gott her umgekehrt aufgrund seiner Absolutheit nur ein Weltver-
hiltnis im Sinne einer «relatio rationis» gilt. Gott bleibt somit die iiber-
wesenhafte, personale Transzendenz und das Verhiltnis der realen
Analogie der Geschopfe zu Gott ist damit letztlich Ausdruck der trans-
zendierenden Immanenz eben dieser Geschopfe selbst.

Was nun noch, bevor wir auf die Gottesproblematik bei Thomas
direkt eingehen, die analoge Individuation des Geistes durch die Dimen-
sion der Korperlichkeit beim Menschen betrifft, so geschieht diese durch
das quantitative Prinzip der Vielheit, das der Materie zu eigen ist *3.
Die Seele des Menschen wird entsprechend ihrer Hinordnung auf den
Korper durch diesen individuiert, und zwar ebenso wie auch die rein
welthaft-materiellen Seienden durch die «materia quantitate signata» 4.
Allerdings ist mit Thomas das Sein des Menschen trotz seiner Ent-
duBerung in die Leiblichkeit in einer gewissen Eigenstindigkeit zu ver-
stehen, «so ndmlich, dal3 aus Seele und Leib ei# Sein in etnem Zusam-
mengesetzten entsteht, und doch aber dieses Sein, insofern es der Seele
zugeeignet ist, nicht vom Leib abhédngig ist» *5.

Umgekehrt verbleibt jedoch auch nach der Trennung der Seele
von ihrem Korper im Tod der Seinsakt der Seele individuiert, da letztere
als substantielle Form eines Koérpers diesem fiir immer zugeordnet
ist %6, Hier zeigt sich erneut — und diesmal beim Aufweis des leib-geisti-
gen Menschseins als eigentlicher Mitte und Vermittlung aller Seienden —
die in ihrer Durchgingigkeit immer schon von sich abgehobene « Analek-
tik» thomanischer Ontologie #7, die einzig in der Frage nach dem Sein
selbst und dem subsistenten, géttlichen Sein eine entscheidende Neu-
akzentuierung, wenn nicht gar eine wesentlich andere Deutung erfahrt.

¥ VI, 54: «.. individuatio animarum et multiplicatio dependet ex corpore
quantum ad sui principium.»

M- Vol TIL,:22,:30:4.5 N1, 57

45V, 50: «.. ita scilicet quod ex anima et corpore resultat unum esse in uno
composito, quamvis illud esse, prout est animae, non sit dependens a corpore.»

% VI, 53/54: «... non tamen oportet ut subtracto corpore individuatio pereat,
quia cum habeat esse absolutum, ex quo acquisitum est sibi esse individuatum ex
hoc quod facta est forma huius corporis, illud esse semper manet individuatum.»

#7 Vgl. hierzu B. LAKEBRINK: Hegels dialektische Ontologie und die thomi-
stische Analektik. Ko6ln 1955; sowie ders.: Klassische Metaphysik. Freiburg/Br.
1967.



430 Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin

5. Allgemeines und gottliches Sein

Zunichst scheint es jedoch, jedenfalls am Beginn des fiinften
Kapitels unseres Opusculums, als wollte Thomas die Thematik des
gottlichen Seins und damit auch das «esse commune» in seine bisherigen
Ausfithrungen iiber die immateriellen Seienden («substantiae separatae»)
derart integrieren, daBl der Bereich der immanenten Kategorialitit, der
Seinspartizipation und substantiellen Konkretion auch hier nicht eigent-
lich verlassen wird. Doch schon im Aufweis der universalen Seinsur-
sdchlichkeit eines «primum ens» *® und also einer «causa prima» *° wird
die zundchst doch sehr stark substanzhaft-essentialistische Konzeption
eines «obersten Seienden» zugunsten eines tieferen Gottesverstindnisses
tiberwunden. Gott wird nicht mehr als das hochste und vollkommenste
Glied unter der abgestuften Vielzahl der Seienden verstanden, er ist
auch nicht die héchste Spitze der Schopfung, vielmehr ja gerade deren
Ursache und eigentliches Ziel.

SchlieBlich gelangt Thomas mit dem Begriff des «esse tantumpy 50
zu jener Verdeutlichung der absoluten Uberwesenhaftigkeit und Voll-
kommenheit des reinen gottlichen Seins, in der die Eigentlichkeit und
Personalitit Gottes #berhaupt nicht mehr als Seiendes, d. h. als
Endliches oder durch eine Wesenheit Determiniertes gefat wird. Das
gottliche Sein ist nicht essentiell bestimmt, Gott hat keine Wesenheit 3,
er kann infolgedessen in keine der logischen Gattungen eingereiht
werden und ist in diesem Sinne tiberbegrifflich und iiberwesenhaft 2.

48V, 48,

4V, 47: «Et quia omne, quod est per aliud, reducitur ad id quod est per
se sicut ad causam primam, oportet quod sit aliqua res, quae sit causa essendi
omnibus rebus, eo quod ipsa est esse tantum.»

50 Zum Terminus des «esse tantum» in unserem Opusculum vgl. V, 46;
V, 47; VI, 51; VI, 52 u. 6. Hier nidhert sich Thomas dem Verstindnis eines wahr-
haft «gottlichen Gottes», der jenseits aller Analogie der Seienden und deren
essentieller Kausalreihung erfahren ist. Vgl. hierzu die Bemerkungen M. HEIDEG-
GERS in seinem Buch «Identitdt und Differenz» (Pfullingen 31957), vor allem hier-
aus den Abschnitt «Die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik» (S. 37-73,
bes. 70/71.).

51 VI, 51: «Deus non habet quiditatem vel essentiam, quia essentia sua non
est aliud quam esse suum.» Vgl. zur Wesenlosigkeit bzw. Uberwesenhaftigkeit
des gottlichen Seins auch Sent. I, dist. 2, q. 1, a. 3: ¢(Deus) est esse sine essentia.»
Hierzu J. pE FinancEe: Etre et agir dans la philosophie de Saint Thomas, a. a. O.,
148: «... si 'on entend par essence un principe limitateur de 'esse, il est évident

que Dieu n’a pas d’essence.»
52 VI, 51: «Et ex hoc sequitur quod ipse (Deus) non sit in genere, quia omne



Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin 431

Die Begrenztheit unserer Begriffe, die Inaddquatheit unserer Defini-
tionen und die Fixiertheit logischer Aussageweisen macht, wie Thomas
zurecht vermutet, jedes Subsumieren der gottlichen Transzendenz unter
menschliche Kategorialitidt im strengen Sinne unmoglich.

Nur weil wir schweigen miillten angesichts der Unbegreiflichkeit
Gottes, darum spricht Thomas — immer jedoch im BewuBtsein der
absoluten Transzendenz des «ipsum suum esse» — von einer gottlichen
Wesenheit, deren Inhalt freilich wiederum nur das personale go6ttliche
Sein sein kann %3. Auch in den anderen Umschreibungen des gottlichen
Geheimnisses (Gott als «primum ens», «causa primay, «res», «substantia
separata» usw.), die begriffliche Aussagen iiber Gott machen, «wird
nur wieder das Sein als sein Wesen angegeben» 3¢. Transzendenz Gottes
meint eben nicht nur seine ontologisch verstandene Uberweltlichkeit,
sondern auch seine logische Uberbegrifflichkeit, die an der Immanenz
der Welt und des Denkens ihren eigentlichen Kontrast findet.

Die Begriffe immanenten Denkens, die auf das gottlich-personale
Sein tibertragen werden, haben jedoch nach Thomas trotz ihrer Inadai-
quatheit ein «fundamentum in re», also eine gewisse aussagerelevante
Berechtigung. Dies deshalb, weil «Immanenz der Welt» und «Immanenz
des Denkens» niemals bedeuten kann, daB Welt und Denken vollig
losgelost von Gott und ihm gegeniiber gidnzlich autonom sind, vielmehr
bedeutet die Immanenz des ontologischen und logischen Bereichs im
eigentlichen Verstindnis eine Immanenz in Gott, also ein reales Inne-
sein in der grundsitzlich verschiedenen gottlichen Andersheit. Imma-
nenz der Welt meint somit letztlich nicht ihre Gottferne, sondern das
Enthaltensein der Dinge in Gott, ihr Getragensein von der gottlichen
Schopfermacht, — Immanenz der Welt bedeutet: «Welt in Gott» 5.

Von diesem Immanenzgedanken aus versucht Thomas schlieBlich
die letzte Hohe einer personalen Konzeption der gottlichen Transzen-
denz zu erreichen, insofern er die Integritdt des reinen gottlichen Seins
(«esse tantum») als Reflexion seiner selbst, d. h. als immer schon einende
und geeinte Einkehr in sich selbst deutet. Dieses personale Verstdndnis
einer Selbstreflexion des gottlichen Seins in sich selbst ist allerdings,

quod est in genere oportet quod habeat quiditatem praeter esse suum ... .»

53 V, 45: «... sit aliqua res (Deus), cuius quiditas sit ipsum suum esse.»

54+ L. OEING-HANHOFF: Ens et unum convertuntur. Stellung und Gehalt des
Grundsatzes in der Philosophie des hl. Thomas v. Aquin. Miinster 1953, 35.

55 K, KREMER: Gott und Welt in der klassischen Metaphysik. Stuttgart
1969, 9.



432 Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin

wie Thomas ausdriicklich betont, nur durch eine differenzierte Abhebung
des «ipsum esse subsistens» von jenem «esse universale, quo quaelibet
res est formaliter» 56, moglich. Das «esse universale» bzw. «esse commune»
ist in der thomanischen Konzeption keinesfalls bereits als goéttliches
Sein verstanden, es ist vielmehr die geschipfliche Seinsallgemein-
heit, die allerdings als solche allen Seienden zu eigen ist. Gott jedoch ist
im strengen Sinne, wie wir bereits gesehen haben, gar kein Seiendes,
das am Sein Anteil hat, sondern transzendentes und personales Sein.

Gema unserem Opusculum ist das gottliche Sein ein ganzlich durch
sich selbstindiges, ein «esse subsistens» 37 und als solches kraft seiner
Seinsselbigkeit absolut eines ¢; es ist gerade die vollkommene Innigkeit
und Instdndigkeit seiner selbst in deutlicher Absetzung von jenem
«esse communey» oder «esse universale», das spater ausdriicklich von
Thomas als «simplex et completum, sed non subsistens» >° beschrieben
wird. Gott in der personalen Geeintheit seines Selbstseins ist nach Thomas
schlechthin einfach und unaddierbar die Transzendenz selbst, «er
ist durch seine Reinheit ein von allem Sein unterschiedenes Sein» 69,
wohingegen das «esse commune» in seinem Begriff keineswegs eine
«Addition» seiner selbst durch die endliche Vereinzelung einer Vielzahl
geschaffener Seiender ausschlieft 1.

Die Einheit und Einzigkeit Gottes resultiert demnach gerade aus
der in sich reflektierten Selbsthaftigkeit seines absolut vollkommenen
und von allem endlich Seienden unterschiedenen Sein. Gott ist, wie
Thomas hier mit einem gewichtigen Zitat aus dem «Liber de causis»

56 VI, 51. Thomas wehrt hier die Theorie jener neuplatonischen Monisten
ab, die das «allgemeine Sein» mit dem «gottlichen Sein» gleichzusetzen suchten.
Uber das Verhiltnis von «esse universale» bzw. «esse commune» zum «esse subsi-
stens» bei Thomas vgl. besonders G. SIEWERTH: Das Sein als Gleichnis Gottes.
Heidelberg 1958; J. B. Lorz: Das Sein selbst und das subsistierende Sein nach
Thomas von Aquin. In: M. Heidegger zum siebzigsten Geburtstag (Festschrift).
Pfullingen 1959, 180-194; sowie ders.: Sein und Existenz in der Existenzphilo-
sophie und in der Scholastik. In: Gregorianum, Rom, Juli 1959.

57 Vgl. V, 46.

58 V, 46: «Unde relinquitur quod talis res, quae sit suum esse, non potest
esse nisi una.» :

59 De pot. q.1, a. 1.

60 VI, 51: «Hoc enim esse, quod Deus est, huius conditionis est, ut nulla
additio sibi fieri possit; unde per ipsam suam puritatem est esse distinctum ab
omni esse.»

61 VI, 51/52: «Esse autem commune sicut in intellectu suo non includit
aliquam additionem, ita nec includit in intellectu suo aliquam praecisionem addi-
tionis.»



Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin 433

belegt, «durch seine eigene reine Gutheit individuiert» ¢, was bedeutet,
daB seine Personalitit durch den Selbstvollzug seines Seins immer
schon durch sein Sich-wissen und Sich-wollen konstituiert ist. Das
«esse commune» hingegen gewinnt erst in der Hingabe seiner Einfach-
heit und Vollkommenheit in die Pluralitit der seienden Verendli-
chungen seine jeweilige Subsistenz und Individuation. Der grundlegende
Unterschied zwischen dem allgemeinen und dem géttlichen Sein liegt
somit darin, dal3 das erstere immer schon in die Verendlichung vergeben
und vereinzelt ist, wihrend Gott in seinem Sein absolut der Selbe bleibt.
Das universale Sein ist immer schon vollkommen und unendlich ge-
wesen, um unvollkommen, endlich und konkret zu sein, es ist Sein
des Seienden, Gott aber ist Sein durch sich selbst («ipsum esse per se
subsistensy).

Gott hat in sich, wie Thomas schreibt, alle Vollkommenheiten, und
zwar so, daB «alle diese Vollkommenheiten ihm gemil3 der Einfachheit
seines Seins zukommen» % und er selbst daher in der Subsistenz seines
Seins vollkommen ist. Das «esse commune» hingegen verliert im Unter-
schied hierzu gerade seine Einfachheit und Vollkommenheit durch
die Vielfalt seiner Konkretionen und Individuationen in der geschépi-
lichen Welt. Das Sein, das nicht Gott ist, ist sogar so sehr an die Mannig-
faltigkeit der verschiedenen Bereiche verendlicht, dal es einzig durch
diese Verendlichung, Prizisierung und Konkretisierung iiberhaupt eben
als Sein bestehen kann . Das allgemeine Sein ist so allgemein durch
seine allseitige Realisierung, durch seine Verwirklichung in den ge-
schaffenen Seienden #nd weiterhin durch deren Entfaltung in der
habituellen und tdtigen Akzidentalitit.

Diese letztgenannte Entfaltung des Seins iiber die substantielle
Konkretion hinaus ist die Fortfiilhrung der Seinsbewegung im «esse
secundumy, im Sein der stindigen Verdnderung und Entwicklung, die

62 VI, 51: «Propter quod in commento nonae propositionis libri De causis
dicitur quod individuatio primae causae, quae est esse tantum, est per puram
bonitatem eius.» -

63 VI, 52: «.. omnes illae perfectiones conveniunt sibi secundum esse suum
simplex.»

6+ Vgl. die Interpretation des thomanischen Seins als reine Relationalitit
(¢esse ad») bei G. W. VoLKE: Das Sein als Beziehung zum Absoluten nach Thomas
von Aquin. Wiirzburg 1964 ; besonders deutlich etwa S. 193: «Das esse commune
ist die frag-‘wiirdige’ weltimmanente Transzendenz Gottes selbst, aber nicht als
‘etwas’, sondern als reines ad, in dem wir freilich den gottlichen Gott zu sehen
geneigt sind, was bereits falsch ist.»



434 Zur Seinslehre in ¢De ente et essentia» des Thomas von Aquin

jedem substanz-gewordenen Seienden nachfolgt. Das Sein des Seienden
ist ndmlich in seiner jeweils konkreten Subsistenz nicht zum Stillstand
gebracht, es bleibt auch hier vorantreibende Aktuierung, Aktuierung
nunmehr im Sinne des «actus secundus», also Verwirklichung im Be-
reich der Verhaltensweisen, Erscheinungsformen, Beziehungen und Ta-
tigkeiten. Diesen Bereich faBt Thomas unter dem Begriff der «Akziden-
tien» zusammen und hebt ihn deutlich von der substantiellen Konstitu-
tion des Seienden ab, weshalb ihm auch in unserem Opusculum ein
eigenes Kapitel gewidmet ist. Auch wir wollen daher in einem letzten
Abschnitt das Sein der Akzidentien behandeln.

6. Das Sein der Akzidentien

Man muB mit Thomas den systematischen Ort des akzidentellen
Seins dergestalt verstehen, daBl der Ausgangspunkt hierfiir die konkrete
Aktuation des Seienden in seiner Subsistenz ist. Im Seienden, das,
wie wir gesehen haben, durch sein essentielles Moment (d. h. also durch
die Wesenheit) seine Determinierung und seine Konkretheit erhilt,
ist das urspriinglich unbestimmte und einfache «allgemeine Sein» zwar
zu seiner Verwirklichung gekommen, hat jedoch hierbei seine Univer-
salitdit und Unendlichkeit an die Wesensbestimmung und die Individua-
tion verloren. Weil aber das allgemeine Sein trotz seiner Vereinzelung
in die Vielfalt der Seienden dennoch an sich festhilt, weil es also auch
und gerade in den konkreten Realisierungen in gewisser Weise einfach
und vollkommen bleibt, eben darum strebt es von seiner jeweiligen
Fixierung «nach einer ‘méglichst” unendlichen Identitdt mit sich selbst
zuriicky 5.

Dies kann jedoch nur geschehen, wenn die jeweilige Substanz selbst
nicht rein statisch aufgefaBt wird, sondern aufgrund ihrer Seinsver-
wirklichung Ursache fiir neue Aktuierungen, Eigenschaften und Quali-
tdten ist. Dal Thomas diese Konzeption verfolgt, zeigt sich, wenn
er schreibt, daBl «die Substanz, der als Prinzip in der Gattung des Seien-
den im wahrsten und groBtmoglichsten Sinne Wesenheit eignet, not-
wendig Ursache von Akzidentien ist, die sekundir und gleichsam nur
in gewisser Hinsicht am Bedeutungsgehalt des Seienden teilhaben» 6.

65 H. BEck: Der Akt-Charakter des Seins. A. a. O., 305.
6 VII, 60: «.. substantia, quae est principium in genere entis verissime



Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin 435

Die Akzidentien sind also Ausdruck der «ratio entis», sie sind vom
Seienden als ihrem Subjekt hervorgebracht und haben ein eigenes Sein,
allerdings kein «esse per se absolutum a subjecto» %7, sondern ein Sein,
das sich von jenem der Substanz und damit letztlich vom «allgemeinen
Sein» herleitet. Zu diesem «allgemeinen Sein» fithrt der Bereich der
tdtigen Akzidentalitdt schlieBlich auch wieder zuriick und diese Riick-
kunft des Seienden zum Sein und letztlich zum absoluten Sein ist auch
das Sinnziel der Akzidentien.

Das Akzidens stellt sich somit als ein «ens secundum quid» dar,
als ein Seiendes, das auf sein aus Sein und Wesenheit bestehendes
Subjekt bezogen ist und infolgedessen auch eine Wesenheit «secundum
quid» hat. Auch das Akzidens ist also aus Sein und Wesenheit zusammen-
gesetzt %, wobei die akzidentelle WesensverfaBtheit jener der Substanz
nachfolgt, d. h. der Wesenheit der Substanz, der es inhériert. Sofern die
Wesenheit der Substanz aus Materie und Form zusammengesetzt ist,
wie dies bei allen materiellen Seienden und beim Menschen der Fall ist,
so folgt ein Teil der Akzidentien wesensmifig der Form, ein anderer
Teil der Materie. Hierbei betont Thomas jedoch, dal die materiellen
Akzidentien niemals ohne Zusammenhang mit der Form bestehen, «da
die Materie kein Sein hat, auBer durch die Form» %°. Wiederum wird
also der Vermittlungsweg des Seins iiber die Wesenheit und die Form
angezeigt, und dies besonders auch dort, wo Thomas von jener Gattung
der Akzidentien spricht, die keine Verbindung mit der Materie ein-
gehen 79,

Als Beispiel rein geistig-formaler Akzidentalitdt fithrt Thomas das
«intelligere» an, das gegeniiber dem «sentire» von einem korperlichen
Organ und somit von Materie {iberhaupt grundsitzlich unabhdngig ist,
wenn es auch freilich im welthaften Leben des Menschen auf die Sinnes-
erfahrung angewiesen ist. Dieses Beispiel ist in unserem Traktat die
einzige knappe Erorterung der immateriellen Akzidentien, die ja ihr
Sein unmittelbar durch die ihr eigene Form haben, wobei die Vielfalt
der Gestaltungen dieser Akzidentien, etwa in der Urspriinglichkeit der

et maxime essentiam habens, oportet quod sit causa accidentium, quae secundario
et quasi secundum quid rationem entis participant.»

57 VIE; 58,

68 VII, 60: «... (accidens) sicut est ens secundum quid, ita et essentiam secun-
dum quid habet.»

69 VII, 61: «Materia vero non habet esse nisi per formam.»

70 'Vgl. VII, 61,



436 Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin

Frage ™ oder in der Seins-Setzung des Urteils 72 nicht weiter themati-
siert wird.

Dal allerdings Thomas fiir die Gesamtheit der Akzidentien doch
eine besondere Seinsweise kennt, zeigt seine fiir die Erérterung unserer
Problematik abschlieBende Darlegung, daf3 «die Akzidentien nicht mehr
aus Materie und Form zusammengesetzt sind» 73. Sie sind also durch
eine innerwesenhafte Einfachheit ausgezeichnet, durch die sie in der
Ordnung des Seinsaktes als «Mitvollzug des eigenen substantiellen
Seins des Seienden» 7* verstanden werden kénnen. Wenn die Akziden-
talitit aber selbst Seinsvollzug ist, dann ist sie auch Vollzug auf das
«allgemeine Sein» und letztlich auf die bleibende Selbigkeit des gott-
lichen Seins hin. Wir kénnten also die Akzidentalitit aller Seienden
abschlieBend als eigentlichste Riickfiihrung des Seins an die personale
Transzendenz Gottes zu begreifen versuchen, doch dies ist in dem
Werk «De ente et essentia» des Thomas von Aquin nur mehr angedeutet.

LITERATURVERZEICHNIS

Beck, H.: Der Akt-Charakter des Seins. Miinchen 1965.
CoreTH, E.: Metaphysik. Innsbruck 21964.

DEGL’ INNOCENTI, U.: San Tommaso e la nozione di persona. In: Sale-
sianum 1 (1939) 437-441.

— — De actu essendi substantiali et constitutione personae. In: Sapientia
Aquinatis 1955, 459-464.

D1 Vona, P.: Forma ed atto d’essere nel «De ente et essentia» di S. Tom-
maso d’Aquino. In: Acme 7 (1954) 107-142.

FaBro, C.: Partecipazione e causalitd secondo S. Tommaso d’Aquino. Turin
1960.

FrigL, M.: Der Begriff des Wesens und die Verschiedenheit von Wesen
und Sein nach «De ente et essentia» des hl. Thomas v. Aquin. In:
Philosophisches Jahrbuch 55 (1942) 277-299.

71 Vgl. die Grundlegung der Ontologie aus dem Ansatz der Frage bei E.
CoreTH: Metaphysik. Innsbruck 21964.

72 Hierzu J. MarfcHAL: Le point de départ de la Métaphysique. Cahier
V. Briissel/Paris 21949; J. B. Lotz: Das Urteil und das Sein. Pullach 1957; ders.:
Metaphysica operationis humanae. Rom 1958; A. Marc: La dialectique de I’affir-
mation. Essai de Métaphysique réflexive. Paris 1953.

73 V1I, 64: «... accidentia non componuntur ex materia et forma.»

7+ H. Beck: Der Akt-Charakter des Seins. A. a. O., 310/11.



Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin 437

Financg, J. de: Etre et agir dans la philosophie de Saint Thomas. Paris
1945.

ForesT, A.: La structure métaphysique du concret selon Saint Thomas
d’Aquin. Paris 1956.

GiLson, E.: L’étre et I’essence. Paris 1948.
GUMPPENBERG, R.: Sein und Auslegung. Bonn 1971.

HaBBEL, J.: Die Analogie zwischen Gott und Welt nach Thomas von Aquin.
Berlin/Regensburg/Wien 1928.

HEIDEGGER, M.: Identitdt und Differenz. Pfullingen 31957.

KrEMER, K.: Die neuplatonische Seinsphilosophie und ihre Wirkung auf
Thomas von Aquin. Leiden 1966.

— — Gott und Welt in der klassischen Metaphysik. Stuttgart 1969.

KreNN, K.: Vermittlung und Differenz? Vom Sinn des Seins in der Be-
findlichkeit der Partizipation beim hl. Thomas von Aquin. Rom 1962.

LAKEBRINK, B.: Hegels dialektische Ontologie und die thomistische Analek-
tik. Ko6ln 1955.

— — Klassische Metaphysik. Freiburg/Br. 1967.
Lortz, J. B.: Das Urteil und das Sein. Pullach 1957.
— — Metaphysica operationis humanae. Rom 1958.

— — Sein und Existenz in der Existenzphilosophie und in der Scholastik.
In: Gregorianum, Juli 1959.

— — Das Sein selbst und das subsistierende Sein nach Thomas von Aquin.
In: M. Heidegger zum siebzigsten Geburtstag (Festschrift). Pfullingen
1959.

Lvyrrkens, H.: The analogy between God and the world. Uppsala 1953.

MARc, A.: La dialectique de l'affirmation. Essai de Métaphysique réflexive.
Paris 1953.

MARECHAL, J.: Le point de départ de la Métaphysique. Cahier V. Briissel/
Paris 21949.

MARITAIN, J.: Sept lecons sur I’étre et les premiers principes de la raison
spéculative, Paris o. J. (1933).
MEYER, H.: Thomas von Aquin. Paderborn 21961.

MoNTAGNES, B., La doctrine de l'analogie de 1'étre d’apres Saint Thomas
d’Aquin. Louvain 1963.

OEeING-HANHOFF, L.: Ens et unum convertuntur. Stellung und Gehalt des
Grundsatzes in der Philosophie des hl. Thomas von Aquin. Miinster
1953.

Przvwara, E.: Analogia entis. Einsiedeln 21962.

RAHBNER, K.: Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei
Thomas von Aquin. Miinchen 21957.

ScHWEIZER, O.: Person und hypostatische Union bei Thomas von Aquin.
Freiburg/Schw. 1957.



438 Zur Seinslehre in «De ente et essentia» des Thomas von Aquin

S1IEWERTH, G.: Der Thomismus als Identitdtssystem. Frankfurt/M. 21961.
— — Das Sein als Gleichnis Gottes. Heidelberg 1958.

— — Die Abstraktion und das Sein nach der Lehre des Thomas von Aquin.
Salzburg 1958.

— — Analogie des Seienden. Einsiedeln 1965.
Ucrrich, F.: Homo abyssus. Das Wagnis der Seinsfrage. Einsiedeln 1961.

VAN STEENBERGHEN, F.: La preuve de l'existence de Dieu dans le «De
ente et essentia» de saint Thomas d’Aquin. In: Mélanges Joseph de
Ghellinck. Gembloux 1951, 837-847.

VoLkE, G. W.: Das Sein als Beziehung zum Absoluten nach Thomas von
Aquin. Wiirzburg 1964.



	Zur Seinslehre in "De ente et essentia" des Thomas von Aquin

