Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 3

Artikel: Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin
Autor: Wiederkehr, Dietrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760467

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DiETriICH WIEDERKEHR

Spannungen in der Christologie
des Thomas von Aquin

Die Hermeneutik der christologischen Aussagen des Neuen Testa-
mentes, der Dogmengeschichte und der scholastischen Theologie sieht
sich mit einer Vielzahl von philosophischen und theologischen Katego-
rien konfrontiert, in denen sich unterschiedliche Wirklichkeitsver-
stindnisse, menschliche Erfahrungshorizonte und Geschichtsperspek-
tiven darstellen. Die Unterschiede lassen sich nicht apologetisch auf
eine Kontinuitit hin harmonisieren, sie kénnen auch nicht als unbe-
wiltigte Denkaufgaben nebeneinander stehen gelassen oder gegeneinan-
der ausgespielt werden. Der Wandel der Denkformen und der sprach-
lichen Kategorien hat so vielfdltige innere und duBere Motive, dall er
zundchst am besten ohne Wertung zur Kenntnis genommen wird: ohne
ein negatives Pauschalurteil etwa der « Hellenisierung», aber auch nicht
mit einem optimistischen Pauschalurteil der fortschreitenden Evolution.
Bisher bezog sich die Gegeniiberstellung meistens auf Gegensatzpaare
wie: dynamisch-statisch, existenziell-objektivierend, funktional-ontolo-
gisch, geschichtlich-ungeschichtlich usw; die Sprache des NT und des
Dogmas bot dazu anschauliche Belege in den funktionalen Christus-
priadikaten des NT und den Wesensaussagen der altkirchlichen Konzi-
lien. Weniger beachtet wurde eine andere Differenz zwischen den Chri-
stologien des NT und der nachherigen Dogmen- und Theologiegeschichte:
bei aller innerneutestamentlichen Vielfalt ist die biblische Christologie
doch durch eine durchgehende Beziehungsstrukiur gekennzeichnet, die
die Person und Geschichte Christi von Gott dem Vater her und auf
ihn hin bezogen zeigt, wihrend die dogmengeschichtliche Christologie
fast ausschlieBlich die binnenchristologische Beziehung zwischen der
gottlichen und menschlichen Natur Christi selber kennt. Durch die



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 393

frithe und nur zu endgiiltige AbstoBung des Adoptianismus und des
Subordinatianismus wird eine iiber Christus hinausfiithrende Beziehung
zu Gott suspekt und tritt gegeniiber der binnenchristologischen Bezie-
hung der beiden Naturen zueinander zuriick. Die rechtglaubige Christo-
logie meint, sich gegeniiber einer bloBen Gottesbeziehung Christi am
sichersten mit einer absoluten Goftheit Christi abgrenzen zu miissen.
Diese SicherheitsmaBnahme fithrte allerdings dazu, daBl damit auch
die biblische Gottessohnschaft Christi nicht mehr geniigend reflektiert
wurde. Der Ubergang von der fritheren Struktur der Gottesbeziehung
Jesu zur binnenchristologischen Beziehung der beiden Naturen war
beinahe endgiiltig und vollstindig; die frithere Struktur meldet sich
aber immer wieder dort an, wo urspriingliche ntl Christologoumena
aufgenommen und integriert werden sollten, wo also die dogmatische
Christologie sich ihrer Kontinuitit zum NT versichern mufBte. Die
Spannung zwischen den beiden Strukturen stellt sich auch ein, wenn
die Trinitéitslehre mit ihren innergo6ttlichen Beziehungen mit der Christo-
logie zusammengedacht wird; sie bleibt natiirlich verborgen, wo die
beiden «Traktate» sich verselbstidndigt haben *.

Dieser Aufsatz wihlt jetzt diese strukturelle Spannung zum Gegen-
stand seiner Untersuchung: die Christologie des Thomas von Aquin
(begrenzt auf die Summa Theologiae) wird daraufhin befragt, ob darin
die beiden wesentlich unterschiedenen Beziehungsstrukturen anzutreffen
sind. Neben der Interpretationsaufgabe leitet uns dabei das vorhin ge-
nannte Anliegen: die Kontinuitédt zwischen dem biblischen Christuszeug-
nis und der dogmatischen Reflexion des Thomas, sowie der Zusammenhang
und die Ubereinstimmung zwischen der Trinitéitslehre und der Christolo-
gle, wobei an diesem Verhdltnis auch der offenbarungstheologische Stel-
lenwert des Christusgeschehens deutlich oder auch undeutlich wird.

1. GESCHLOSSENE ZWEINATURENCHRISTOLOGIE

Zunichst befragen wir die Christologie des Thomas nach ihrer
beherrschenden Struktur; die Stringenz seines durchgehaltenen systema-
tischen Ansatzes 1iBt vermuten, daBl das Material der biblischen und

! Die Prioritdt der sohnschaftlichen Gottesbeziehung Jesu auch fiir die
dogmatische Christologie wurde grundlegend gefordert von PANNENBERG W.,
Grundziige dev Chrvistologie (Giitersloh 21966) 345-349: (Die Indirektheit der Iden-
titdt Jesu mit dem Sohne Gottesy.

26

&



304 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

theologiegeschichtlichen Uberlieferung bei ihm méglichst in einen ein-
heitlichen Aufbau eingebracht wird.

a) Dogmengeschichiliche Vorentscheidung

Der Entscheidungsspielraum ist allerdings fiir Thomas wie fiir die
ganze Scholastik zum vorneherein bestimmt durch die vorausgehende
Geschichte. Bis zum Konzil von Chalcedon standen zwei christologische
Modelle zueinander in Spannung, die mystische Einheitschristologie
des Cyrill von Alexandrien und die niichterne Unterscheidungschristo-
logie der Antiochener. Der monophysitische Exzess jenes Ansatzes
erfuhr in Chalcedon eine nie mehr voll iiberwundene Zuriickweisung.
Denn das verbale Gleichgewicht der Einheits- und Unterscheidungs-
formeln im Chalcedonense (DS 300-303), eingebracht vor allem durch
den Brief Leos an Flavian (DS 290-295), kann nicht dariiber hinweg-
tduschen, daBl die Tendenz dieser Chfistologie doch stirker zur Unter-
scheidung hin weist 2. Nicht umsonst suchte nachher der sog. Neuchal-
cedonismus die vermifite Einheit aus religiésen und soteriologischen
Griinden wieder einzubringen, aber der Ausgang des monotheletischen
Streites brachte doch wieder die konsequente Durchsetzung der Zwei-
naturenlehre und ihrer symmetrischen Unterscheidung der Naturen
und der entsprechenden Vermoégen. Die Einheit der Person blieb sicher
besser gewahrt als in den zweideutigen nestorianischen Formulierungen,
aber zunehmend fiel es dieser einen go6ttlichen Person zu, iiberhaupt
die Einheit zwischen den beiden Naturen in der einen Hypostase sicher-
zustellen. Die Aufmerksamkeit war fiir dieses Verhiltnis und fiir die
Beziehung zwischen den beiden Naturen voll absorbiert und konnte
sich nicht mehr fiir die umfassende Gottesbeziehung des ganzen Christus
offenhalten. Dies wire beim alexandrinischen christologischen Modell
der «mia physis» wohl noch eher moglich gewesen, weil in ihm die Ein-
heit zwischen den beiden Naturen in einer beinahe naturhaften Verschmel-
zung und Durchdringung durch das WoRT und den SoHN aufging 3.

2 Die Entstehungsgeschichte der Formel von Chalcedon und die ihr inhérie-
renden Spannungen sind in einer umfassenden dogmengeschichtlichen Darstellung
von GRILLMEIER A., Christ in Christian Tradition, from the Apostolic Age to Chal-
cedon (bedeutend erweiterte Fassung der zuerst deutschen Monographie: New
York 1965) behandelt worden.

3 Die Synthese von Chalcedon machte den verschiedenen christologischen
Ansitzen und Schulen noch kein Ende, wie die Entwicklung des Neuchalcedonis-
mus und des Monotheletismus zeigt. Vgl. ELERT W., Der Ausgang der altkivchlichen



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 395

Nun war es aber die andere, symmetrisch unterscheidende Chri-
stologie, die die alte Kirche an die mittelalterliche Theologie vermittelte.
Nicht als ob die andern und fritheren Stréme vollig versickert wéren,
etwa in den Schriften des Athanasius und des Cyrill von Alexandrien,
sie wurden aber doch im Licht der weiterfiihrenden Wirkungsgeschichte,
also im Licht des Chalcedonense gelesen. Damit war aber, wie einleitend
gesagt, die theologische Wahlfreiheit der Scholastik, auch des Thomas
von Aquin, bereits eingeschrinkt und durch dieses Vermichtnis der
Dogmengeschichte vorentschieden *.

b) Die Symmetrie der beiden Naturen als systematischer Ansatz

Es iiberrascht daher nicht, wenn jetzt die Christologie bei Thomas
konsequent das Zweinaturenschema iibernimmt und durchfiihrt: ob es
um das Verhiltnis der beiden Naturen an und fiir sich geht oder um
deren operative Gestalt, die Erkenntnis und das Wollen Christi. Nach-
dem in III.2. der Modus der Einigung von seinen naturhaften oder
blof moralischen MiBverstindnissen abgegrenzt und als Einigung in
der Person bestimmt ist, werden géttliche Natur und Person einerseits
(IT1.3) und die Konkretheit der menschlichen Natur anderseits (III.4)
ausgelegt. Die Symmetrie wird besonders deutlich, wo Thomas das
Wissen Christi unterscheidet (II1.9-12) und wo er aus der Unterschei-
dung der beiden Naturen auch auf unterschiedene Handlungsweise
schlieBt (III.19). Sicher wird dabei die Einheit der Person auch immer
einhergefiihrt, ausdriicklich dort, wo die Einheit des Seins in Christus
aus der Einheit der Hypostase abgeleitet wird (I11.17.2), ferner immer
dann, wenn die beiden Naturen und ihre Wirksamkeit zu einer erfahr-
baren Einheit zusammenzuschlieBen sind: in absteigender Richtung
wirkt sich die gottliche Natur in einer Vielfalt von Vorziigen der mensch-
lichen Natur aus, ihrem Gnadenstand (III.7), ihrem Wissen (III1.9);
in aufsteigender Richtung zieht die seinshafte Einigung auch die existen-
zielle Einigung nach sich im Willen Christi (ITI.18). Gerade nach der
vorausgetroffenen Unterscheidung mufl ihm an einer wirksamen Eini-
gung gelegen sein.

Christologie. Eine Untersuchung iiber Theodor von Pharan und seine Zeit als Ein-
fithrung in die alte Dogmengeschichte (Berlin 1957).

+ Uber das Verhiltnis von Thomas zur altkirchlichen Dogmengeschichte

vgl. Backes 1., Die Christologie des hi. Thomas und die griechischen Kirchenviter

(Paderborn 1931); pERs., Chalkedon in der Hochscholastik: Chalkedon (hrsg.
von Grillmeier A. — Bacht H.; Wiirzburg 1951-54) IT 923-939.



396 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

Damit ist aber auch eindeutig, wo fiir Thomas die entscheidende
christologische Beziehung liegt, ndmlich im Verhéltnis der beiden Natu-
ren zueinander, also innerhalb der Einheit Christi selber, ob diese Einheit
dann zuerst als seinshafte Einheit oder in ihren Auswirkungen als
gnadenhafte und freiheitliche Einheit verstanden wird. Die Aufmerk-
samkeit fiir das gegenseitige Verhiltnis 148t jede andere Beziehung
weitgehend in den Hintergrund treten, so vor allem die Beziehung der
gottlichen Person des Sohnes zum Vater; das Geschehen der Inkarnation
wie auch die nachherige Geschichte Christi trigt sich weitgehend zwi-
schen der gottlichen Person und Natur und der menschlichen Natur zu.

¢) zunehmende Formalisierung der Person des SOHNES

Verbal behilt sicher die annehmende go6ttliche Person die biblischen
Titel worT und soHN, aber diese trinitarische Bestimmtheit erhilt
kaum mehr soviel theologisches Gewicht, daf diese trinitarische Stellung
der Person fiir die christologische Einheit von Bedeutung wire. Dal
Thomas, gezielt auf die annehmende Person hin fragend, dafiir eine
theologische Begriindung bringt, werden wir nachher beriicksichtigen.
In der Durchfithrung seiner Christologie bleibt es weitgehend uner-
heblich, daB nicht irgendeine Hypostase der Trinitit Trager der gott-
lichen Natur ist, sondern der soHN und das worT. Unvermerkt wird
denn auch der Personname oft durch den Namen GOTT ausgewechselt,
ohne daBl dabei die christologische Struktur verdndert wiirde. Dies
sei an einem Beispiel gezeigt:

In II1.7.1 stellt sich Thomas die Frage, ob die vom Wort ange-
nommene menschliche Seele auch die gratia habitualis gehabt habe, weil
doch die Einigung mit der gottlichen Natur die geschaffene Teilhabe
zu eriibrigen scheine (ad 1). Als ersten Grund fiir diese Notwendigkeit
nennt Thomas im Corpus articuli die uniiberbietbare Nahe der mensch-
lichen Seele zum goéttlichen WORT (propter unionem animae illius ad
Verbum Dei). Je ndher ndmlich ein Empfangendes der einwirkenden
Ursache sei, umso mehr empfange es deren EinfluB. Nun aber stam-
me der EinfluB der Gnade von Goff, also sei es hochst konvenient,
daB diese Seele auch den EinfluB der gottlichen Gnade empfange. Als
zweiten Grund nennt Thomas die Befdhigung der menschlichen Seele
zu einem Gott entsprechenden konnaturalen Handeln in Erkenntnis
und Liebe. Weil diese Seele am nichsten Gott erreichen soll, mul} sie
in ihrer menschlichen Natur auch durch den Stand der Gnade erhoben



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 397

werden (propinquissime attingere ad Deum). Der Text zeigt, daB} die
gottliche Person einfach als urspriinglicher Trager der goéttlichen Natur
gemeint ist und daBl es auf ihre spezifische Personstellung nicht an-
kommt. So ist es verstindlich, dal Verbum und Deus vertauschbar
gebraucht werden.

Die Vermutung wird nachher noch an einigen besonderen Inter-
pretationen des Thomas zu belegen sein, sie kann aber hier schon aus-
gesprochen werden: wo nicht unmittelbar eine bibeltheologische Frage-
stellung Thomas zwingt, auf die trinitarische Bezogenheit der gottlichen
Person des WORTES resp. Sohnes zu reflektieren, fungiert dieser Name
weitgehend absolut, unbezogen, als gottliche Natur und Person schlecht-
hin. Es dominiert dagegen die Beziehung der menschlichen Natur und
ihrer Vollziige auf die gottliche Person, resp. Natur des WORTES selber.
Diese beiden Beziehungen sind aber deutlich voneinander zu unter-
scheiden als die trinitarische Relation der gottlichen Person des WORTES/
SOHNES einerseits und die binnenchristologische Relation der mensch-
lichen Natur anderseits. Sie unterscheiden sich also sowohl von ihrem
Beziehungsgegeniiber her: zum Vafer hin oder zur gottlichen Person
des Sohnes hin, wie auch von ihrem Tridger her: im ersten Fall ist die
gottliche Person des Sohnes selber Triger der Beziehung, im zweiten
Fall ist die menschliche Natur Subjekt der Beziehung. Sind die beiden
Beziehungen aber voneinander unterschieden, so sind sie auch nicht
austauschbar, als ob die sohnschaftliche Beziehung der géttlichen Person
auf die geschopfliche Beziehung der menschlichen Natur Christi iiber-
tragen werden konnte. Umgekehrt stellt diese Beziehung auch keinen
Erkenntnisgrund fiir die trinitarische Beziehung dar. Wenn aber die
sohnschaftliche Gottesbeziehung der gottlichen Person des WORTES
innerhalb der Christologie nicht in Erscheinung tritt, wenn an die Stelle
einer ausdriicklich relationalen Person einfach eine gottliche Person
tritt, wie verhilt sich dann eine solche Christologie zur Trinitédtslehre?

2. APORIE DER BINNENCHRISTOLOGIE

Wir hatten eingangs auf die noch wichtigere strukturelle Verschie-
bung zwischen der biblischen und der dogmen- und theologiegeschichtli-
chen Christologie hingewiesen. Bisher wurde diese Verschiebung mehr in
einem zeitlichen Nacheinander beschrieben; sie wird in ihrer ganzen
Tragweite aber sichtbar, wenn wir einzelne Themen der biblischen



398 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

Christologie in ihrer thomasischen Rezeption verfolgen. Die Arbeit
am biblischen Text in der kursorischen Auslegung, die neben seiner
systematischen Arbeit immer einherging, stellte Thomas immer wieder
vor das urspriingliche Zeugnis als dem Ausgangspunkt und der blei-
benden kritischen Instanz der theologischen Reflexion. Jedesmal stellt
sich jetzt die Frage, wie die Verschiebung der christologischen Struktur
sich auswirken wird, ob das biblische Zeugnis in die neuen Koordinaten
der Zweinaturenchristologie tibertragen wird, oder ob sich das Koordi-
natensystem selber vom biblischen Zeugnis in Frage stellen 1aBt. Die
Christologie des Thomas zeichnet sich vor der spidteren thomistischen
Christologie dadurch aus, daf3 nicht nur die strikt ontologische Analyse
der hypostatischen Union durchgefiihrt wird, sondern daf sich auch
der heils- und lebensgeschichtliche Leitfaden noch durchhéilt, auf dem
die «Mysteria vitae Jesu» und einige wichtige Loci der biblischen Chri-
stologie Platz finden. Wir wihlen jetzt daraus einige aus, die deutlich
durch die sohnschaftliche Gottesbeziehung Christi gepriagt und struktu-
riert sind, gerade durch jene Beziehung also, die in der christologischen
Systematik des Thomas durch die zunehmende Formalisierung der
gottlichen Person vor der inner- oder binnenchristologischen Beziehung
stark zuriicktritt; diese letztere Beziehung ist der biblischen Christolo-
gie ja vollig unbekanni. Wie setzt sich Thomas mit diesem Material
auseinander?

a) Gehorsam Christi gegeniiber dem Vater (I11. 18.5-6)

In III.18 behandelt Thomas die Einheit Christi in seinem Wollen,
wobei er konsequent die Zweinaturenlehre auszieht auf die beiden
Willensvermogen und ihre Akte. In III.18.5-6 sieht er sich vor das
Verhdltnis des gottlichen und menschlichen Willens gestellt: Wollte
der menschliche Wille Christi etwas anderes als Gott wollte? (5) und:
Gab es in Christus einen Widerspruch der beiden Willen? (6).

In Art. 5 zeigt der erste Einwand deutlich die bibeltheologische
Herkunft an, indem mit dem Psalmzitat Ps 39,9 die Gehorsamsexistenz
Christi gegeniiber Gott beschrieben wird, die sich auch aus vielen andern
ntl Aussagen belegen 148t (Joh 4,34; 5,30; 6,39). Die uns interessierende
trinitarische Frage wird in dieser Quaestion noch nicht prizise gestellt,
sondern es wird zunichst die anthropologische Frage behandelt, wie
sich die verschiedenen Krifte des menschlichen Wollens, die Thomas
niher unterscheidet, zum Willen Gottes verhielten. Bei der Unter-



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 399

scheidung einer ¢voluntas sensualitatis» und einer «voluntas rationalis»,
die selber noch einmal unterschieden wird insofern sie selber natur-
haftes Streben oder aber von der Vernunft geleitetes Streben ist, haben
wir unter der eigentlichen «voluntas rationalis per modum rationisy
immer noch den menschlichen Willen Christi zu wverstehen, der mit
Riicksicht auf das Heil als dem Ziel des Leidens Christi auch das von
Gott verfiigte und gewollte Leiden annimmt: «Es war Wille Gottes,
daB Christus Schmerzen und Leiden und den Tod erlitt, nicht als ob
diese von Gott um ihrer selber willen gewollt wiren, sondern in Hin-
sicht auf ihr Ziel, das menschliche Heil» (corpus). In seinem von der
Vernunft geleiteten Wollen aber wollte Christus immer dasselbe wie Gott.

Corpus und Antworten auf die Einwinde lassen erkennen, da@
Thomas hier beim géttlichen Willen noch nicht binnenchristologisch
an den gottlichen Willen Christi in seiner eigenen goéttlichen Natur,
sondern noch unbefangen an den gottlichen Willen des Vaters denkt;
sowohl in der Titelangabe der Quaestio wie im Text ist also mit «Deus»
die Person des Vaters gemeint, wie etwa in Ad 1: «Christus volebat ut
voluntas Patris impleretur», oder auch in Ad 2, wo die Ubereinstimmung
im Wollen mit der freundschaftlichen Ubereinstimmung begriindet wird:
«ratio considerat aliquid volitum in ordine ad voluntatem amici». Schlie$3-
lich ist mit dem Zitat Mt 26,39 die Olbergperikope prisentgehalten.

Die Antworten erwecken den Eindruck, daBl der Ansatz der Zwei-
naturenchristologie in Art. 5 noch nicht wirksam wird, sondern daf}
einstweilen das bibeltheologische Verhidltnis Christus — Vater vorausge-
setzt wird. Ein eigener gottlicher Wille Christi aufgrund seiner gott-
lichen Natur ist in dieser Quaestio weder im Wortlaut noch als theolo-
gische Groéfe vorgekommen. Umso deutlicher wird jetzt die Verschie-
bung und die entsprechende Spannung im gleich anschlieBenden Art. 6:
Gab es in Christus einen Gegensatz des Wollens? Erst jetzt treten wir
in die eigentlich christologische Problematik ein, nachdem vorher der
Widerstreit noch innerhalb des menschlichen Wollens geklirt worden war.

Wiederum klingt im ersten Einwand die bibeltheologische Situation
der Olbergszene an; diese wird mit Hilfe eines Athanasiuszitates inter-
pretiert als Gegensatz zwischen einem menschlich-fleischlichen und
dem gbottlichen Willen Christi. Die von Thomas im vorausgehenden
Artikel gemachte Unterscheidung innerhalb des menschlichen Willens
ist hier also nicht eingeholt, sie lag natiirlich schon aufBerhalb des
athanasianischen christologischen Modells, in dem die menschliche
geistige Seele und ihre Freiheit eine minimale und kaum wirksame



400 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

Bedeutung hatte. Das Sed contra zitiert den Konzilstext, in dem gegen
den Monotheletismus die Unterscheidung der beiden Willen gelehrt,
zugleich aber ihre Ubereinkunft im Gewollten definiert wurde: «Der
vom gottlichen Willen Christi unterschiedene menschliche Wille wider-
setzte sich nicht, sondern gehorchte seinem (= eigenen: eius) gottlichen
und allmichtigen Willen» (DS 556).

Das Corpus articuli zeigt jetzt aber deutlich die verdnderte Per-
spektive. Wohl spricht Thomas von einem mdéglichen Gegensatz im
Willen Christi, insofern — wie schon in 18.5 erarbeitet — ein unterge-
ordnetes Willensvermogen, fiir sich allein genommen, anders wollen
kénne als das ihm iibergeordnete Willensvermégen, von dem es aber
auch selber geleitet wird. Wenn es einen Gegensatz im Willen Christi
gegeben hat, dann héchstens innerhalb seines menschlichen Willens,
solange das natiirliche und das sinnliche Wollen (vol. naturalis et vol.
sensualitatis) fiir sich allein betrachtet werden kénnten. Aber auch sie
waren dennoch immer dem rationalen Willen Christi untergeordnet,
nicht einmal hier kam es zu einem Gegensatz. Denn der geistige Wille
in der menschlichen Natur Christi war schon immer dem go6ttlichen
Willen untergeordnet und gehorsam. Deutlicher als in Art. 5 wird aber
jetzt gesagt, wessen gottlicher Wille hier gebietet und erfiillt wird: es
ist der gottliche Wille der gottlichen Natur Christi selbst: «Licet volun-
tas naturalis et voluntas sensualitatis in Christo aliud voluerit quam
divina voluntas et voluntas rationis 7psius (was sich auch auf die divina
voluntas bezieht), non tamen fuit ibi aliqua contrarietas voluntatum.
... Quia neque voluntas eius naturalis, neque voluntas sensualitatis
repudiabat illam rationem secundum quam divina voluntas et voluntas
rationis humanae #n Christo passionem volebant» (corpus). Der mensch-
liche Wille unterstellte sich, bei aller Vielschichtigkeit, die ihm auf-
grund seiner naturhaften und sinnenhaften Komponente eigen ist, dem
gottlichen RatschluB; vor allem glich sich der menschliche Wille als
«voluntas rationis humanae» dem géttlichen Willen an. Diese Uberein-
stimmung wird von Thomas auch in umgekehrter Richtung beschrieben,
diesmal vom gottlichen Willen her in seiner Einwirkung auf den mensch-
lichen Willen Christi: «neque voluntas divina, neque voluntas rationis
wn Christo, impediebatur aut retardabatur per voluntatem naturalem
aut per appetitum sensualitatis». Noch mehr, die Erfahrung des mensch-
lichen Willens, auch in seinem naturhaften Widerstreben vor dem Lei-
den, wurde vom goéttlichen und vom menschlich-verniinftigen Willen
Christi sogar gewollt angenommen: «nec e converso voluntas divina



Spannungen in der Christc;logie des Thomas von Aquin 401

vel voluntas rationis ¢n Christo refugiebat aut retardabat motum volun-
tatis naturalis humanae et motum sensualitatis in Christo.»

Der Unterschied gegeniiber dem vorausgehenden Art.5 ist deut-
lich: zwar wird die dort gewonnene Komplexitit und gleichzeitige
Einheit des menschlichen Willens festgehalten; zugleich wird aber auch
in der Einheit der beiden Naturen der gottliche Wille als der der Person
Christy eigene Wille bestimmt. Es bleibt nicht mehr unbestimmt, wer
der personale Tréiger auch dieses gottlichen Willens ist: es ist die gleiche
Person Christi. Damit ist aber die trinitarische Perspektive durch eine
christologische abgelost worden. Es stehen sich jetzt in der einen und
selben Person Christi gottliche und menschliche Natur, resp. gottlicher
und menschlicher Wille, in Unterscheidung und Einheit gegeniiber.
Der Unterschied zwischen der Struktur der bibeltheologischen Gehor-
samssituationen und dieser spekulativen Interpretation ist offensicht-
lich: an die Stelle des trinitarischen Gegeniibers Vater — Sohn, Gott —
Christus, ist jetzt das inner- und binnenchristologische Gegeniiber der
beiden Willen, des gottlichen und menschlichen Willens des einen
Christus getreten. Der «Deus», der in Art.5 und seiner noch nicht
konsequent durchgefithrten Zweinaturenchristologie noch als Gott =
Vater verstanden werden konnte, im Sinn der bibeltheologischen Ge-
horsamssituation, ist jetzt ohne Zweifel als Gott = géttliche Person und
Natur des Sohnes begriffen. Die trinitarische Perspektive war in Art. 5
noch offen, weil und solange die Zweinaturenchristologie noch nicht
konsequent angewandt wurde; ihre ausdriickliche Deutlichkeit in Art. 6
stellt aber unvermeidlich die gottliche Natur und Person Christi davor.
Die Verschiebung und Verkiirzung der Perspektive scheint von Thomas
gar nicht wahrgenommen worden zu sein.

Dieselbe Aporie, die wir an diesem Text ausfithrlich dargestellt
haben, 146t sich an weitern Anwendungen feststellen:

b) Christusherrschaft und Gottesherrschaft (111. 20)

Bibeltheologisch bildet sich das Thema der Herrschaft Christi
erst allmédhlich heraus, anfangend von der Stellung des vorésterlichen
Jesus im Horizont der Gottesherrschaft, bis zu seiner eschatologischen
Erh6hung und Teilhabe in einer eigenen herrschaftlichen und richtenden
Vollmacht 5. Allerdings bleibt auch die ausgebaute und ausdriickliche

5 Uber die Stellung Jesu innerhalb der Gottesherrschaft vgl. SCHNACKEN-
BURG R., Gottes Herrschaft und Reich (Freiburg *1965).



402 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

Herrschaft Christi der urspriinglichen Herrschaft Gottes zugeordnet,
wie dies etwa die Formel «zur Rechten Gottes» (Apg 2,33) symbolisch
ausspricht, schlieflich hebt sie sich in der vollendeten Geschichte in die
Herrschaft Gottes hinein auf (1 Kor 15,24-28). Die Gemeinschaft Christi
mit der Herrschaft Gottes begriindet so einerseits die Handlungseinheit
Jesu mit Gott, von der her mit Recht die nachbiblische Christologie
auf die Seinseinheit als deren seinshafte Ermoglichung geschlossen hat;
dennoch bleibt die Ordnung des Ursprungs und der Verwiesenheit
Christi immer deutlich gewahrt, ohne je in eine unbeziigliche Verschmel-
zung mit der Herrschaft Gottes und mit Gott selbst aufzugehen. Wie
wird diese klare trinitarische Struktur in das andere Koordinatensystem
des Zweinaturenmodells iibertragen? Eine kurze Interpretation von
III. 20. «De subjectione Christi ad Patrem» mag dies zeigen.

In der gréBern christologischen Systematik (vgl. Q. 16 Intr.) gehort
die Quaestio 20 zu jenen Fragen, die nicht nur die hypostatische Union
in sich selbst behandeln, sondern die prizise das Verhdltnis zwischen
Christus und Gott dem Vater betreffen; dabei kennt die Bibeltheologie
Verhiltnisse, die von Christus zum Vater hin, und andere, die vom
Vater zu Christus hin beschrieben werden. Der ersten Gruppe gehort
die Unterordnung, das Gebet und das Priestertum Christi an, der an-
dern die Adoption und die Pridestination Christi.

Zwischen der bibeltheologischen Aussage und der spekulativen
Reflexion liegt neben der strukturellen Verschiebung auch der jahr-
hunderte alte Kampf gegen einen hiretischen Subordinatianismus ¢, wie
er etwa im Arianismus verurteilt wurde; damit bestand auch nicht
mehr die gleiche Unbefangenheit gegeniiber der biblischen Aussage;
dies wird im folgenden zu beriicksichtigen sein. So scheint denn zunéchst
eine mogliche Rede von einer Unterordnung Christi vor allem durch
die Wesensgleichheit der trinitarischen Personen ausgeschlossen (1. Ein-
wand). Anderseits sieht sich Thomas einer breiten bibeltheologischen
Uberlieferung gegeniiber, die zwischen Christus und dem Vater ein
Verhiltnis der Uber- und Unterordnung sieht; im «sed contra» wird
etwa Joh 14,28 zitiert: « Der Vater ist grofer als ich.»

Die Losung wird durch das beigefiigte Augustinuszitat bereits
in der Richtung der Zweinaturenchristologie angebahnt, wenn im Zitat
auch nicht nur neutrale Naturen, sondern heilsgeschichtliche Status
gegeniibergestellt werden (forma Dei — forma servi). Fiir die Verifikation

¢ Far eine gerechtere Beurteilung vor allem des vornicdnischen Subordinatia-
nismus vgl. Marcus W., Subordinatianismus: LThK 1X (1964) 1138 f{.



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 403

der biblischen Aussage grenzt Thomas aber von Anfang an auf die
menschliche Natur ein, ohne auch nur die gottliche Natur oder Person
in Betracht zu ziehen: «habenti aliquam naturam conveniunt ea quae
sunt propria illius naturae» (IIT1.20.1 corpus). Unterordnung ist aber
der menschlichen Natur gegeniiber Gott in dreifacher Hinsicht eigen:
durch die Teilhabe an Gottes Gutsein; gegeniiber der Macht Gottes,
der die menschliche Kreatur untergeordnet ist; durch die freie Unter-
werfung im Gehorsam gegeniiber seinem Gebot. Deshalb kann und muf}
diese Unterordnung auch von Christus ausgesagt werden. Aus dem
Zusammenhang ergibt sich, daB diese Aussage nur von der menschlichen
Natur gelten kann.

Wenn jetzt nach der Bezugswirklichkeit dieser Unterordnung ge-
fragt wird, setzt sich nun doch die bibeltheologische Formulierung
durch: «diese dreifache Unterordnung zum Vater bekennt Christus von
sich» (corpus). Die Antworten zu den Einwidnden erliutern wiederholt,
daBl von solcher Unterordnung in Christus nur beziiglich seiner mensch-
lichen Natur die Rede sein kann. Ahnlich wie vorher in 18.5 bleibt hier
das innerchristologische Verhiltnis noch ausgeklammert, héchstens wird
von der gottlichen Natur Christi jede Unterordnung als arianische
Hiresie negiert. Im Bereich der gottlichen Natur kann die eschatolo-
gische Unterwerfung nur darin bestehen, dafl die Seligen in der Anschau-
ung die gemeinsame Wesenheit von Vater und Sohn erkennen («ut
videant ipsam essentiam communem Patri et Filio», ad 3).

Die Verschiebung der Beziehung zeigt sich auch hier erst im folgen-
den Artikel deutlich an: « War Christus sich selber unterworfen?» (20.2).
Eine alexandrinische Einheitschristologie, wie sie im 1. und 3. Einwand
sich ausspricht, wird zu einer solchen binnenchristologischen Unter-
scheidung nur schwer Zugang haben.

Dagegen stiitzt Augustinus eine solche Unterscheidung, der die
drei Personen viel stiarker in die Einheit des gottlichen Wesens einge-
bunden hatte (sed Contra 1); schon Augustinus hat also den Weg fiir
eine Verlagerung der Beziehung zwischen die beiden Naturen Christi
eingeleitet. Christus hat so Knechtsgestalt angenommen, daB er die
Gottesgestalt nicht verlor; wenn nun der Vater dank der Gottesgestalt
groBer ist als der Sohn in seiner menschlichen Natur, dann kommt auch
dem Sohn dieses GroBer-sein gegeniiber sich selber in seiner mensch-
lichen Natur zu (sed contra 2).

Herr- und Knecht-sein, so Thomas in seiner Antwort (corpus)
werden einer Person aufgrund ¢hrer Natur zugesprochen. Wiirde es



404 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

von der Person ausgesprochen, bedeutete dies bei Christus neben der
herrschenden Person des gottlichen wORTES die Annahme einer andern
menschlichen dienenden Person, was auf die Hiresie des Nestorius
hinausliefe. Thomas kann sich die Aufteilung von Herrschaft und Unter-
ordnung nicht anders als in Entsprechung zur géttlichen und mensch-
lichen Natur denken. Somit bleibt nur die andere Méglichkeit: In seiner
gottlichen Natur kommt Christus mit dem Vater {iberein, ist er also
Herr; in seiner menschlichen Natur kommt er mit uns iiberein und
ist unterworfen und dienend. Diese beiden Existenzrichtungen liegen
aber innerhalb der gleichen Person zwischen den beiden Naturen.
Somit kann sich Thomas der augustinischen Unterordnung Christi
unter sich selbst anschlieBen. Thomas fiigt noch eine sprachliche Rege-
lung an (sciendum tamen ...): absolut und ohne Unterscheidung der
Naturen kénnen von der Person jene Titel gebraucht werden, die direkt
die Person betreffen, wie etwa sonN. Titel hingegen, die erst aufgrund
der angenommenen menschlichen Natur priadiziert werden kénnen,
sollen vorsichtshalber mit der entsprechenden Prizisierung verwendet
werden: «quod autem sit subiectus vel servus vel minor, est ei attri-
buendum cum determinatione, scilicet, secundum humanam naturamp.
Diese Interpretation der biblischen Redeweise von der Unterordnung
Christi unter Gott schrinkt nicht nur den Geltungsbereich einer Bezie-
hung zwischen Christus und Gott auf die menschliche Natur ein, sie
verlegt gleichzeitig die Beziehung als solche zwischen die gottliche
und menschliche Natur Christi. Wihrend die biblische Formel die
Geschichte und die Existenz Christi abkiinftig von Gott her und ge-
horsam auf Gott hin bezieht, wird jetzt die goéttliche Natur und die
ewige Person des Sohnes aus jeglicher Bezogenheit auf Gott ausgespart
und die vorher trinitarische Beziehung zu einer binnenchristologischen
umgeformt. Dall die Beziehung der menschlichen Natur Christi zu
seiner eigenen gottlichen Natur auch noch eine solche zwischen Christus
und Gott sich selber voraushat, wird nicht mehr sichtbar; die trini-
tarische Beziehung wird durch die binnenchristologische Beziehung
verdeckt und verdringt.

¢) Gebet und Priestertum Christi (I11. 21 und 22)

Die Frage nach dem Gebet Christi 16st Thomas in konsequenter
Anwendung der Zweinaturen- resp. Zweiwillenlehre. Im Gebet wird
das Verhiltnis zwischen dem Willen Gottes und demjenigen des Menschen



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 405

sprachlich artikuliert und freiheitlich vollzogen. Die Unterscheidung
der Willen in Christus und die Annahme eines unversehrten mensch-
lichen Willens ziehen denn auch die Annahme eines echten kreatiirlichen
und menschlichen Gebetes Christi nach sich. Das Gebet Christi trigt
sich so aber zwischen seinem eigenen gottlichen und menschlichen Willen
zu: «Sed quia in Christo est alia voluntas divina et alia humana; et
voluntas humana non est per se efficax ad implendum ea quae wvult,
nisi per virtutem divinam: inde est quod Christo, secundum quod est
homo et humanam voluntatem habens, competit orare» (21. 1 corpus).

Diese Situierung des Gebetes ergibt sich folgerichtig aus dem
Ansatz der Zweinaturen- und Zweiwillenlehre, auch wenn wiederum
bibeltheologische Formulierungen stehen geblieben sind, die nach wie
vor Gott den Vafer als den Adressaten des Gebetes Christi zeigen:
«Christus konnte alles vollbringen was er wollte, insofern er Gott war,
nicht aber insofern er Mensch war, denn als solcher besall er die All-
macht nicht. Dennoch wollte er, der zugleich Gott und Mensch war,
zum Vater beten (voluit ad Patrem orationem porrigere), nicht als
ob er keine Macht gehabt hitte, sondern zu unserer Belehrung. Erstens
namlich, um zu offenbaren, dal3 er vom Vater her ist, zweitens um uns
ein Beispiel zu geben» (21. 2. ad 1). Die Spannung zwischen der im
Corpus und in der Antwort zugrundeliegenden christologischen Struktur
ist offensichtlich: die im Corpus gegebene Begriindung leitet die Losung
aus der Unterscheidung der beiden Willen in Christus selber ab, die
Antwort ad 1 hingegen situiert das Gebet zwischen Christus und den
Vater, wobei sogar herausgelesen werden konnte, daB der Sohn auch
in seiner gottlichen Natur in einer Gebetsbeziehung zum Vater steht
(«ut ostenderet se esse a Patre» — ohne ndhere Unterscheidung).

Ahnlich wird auch das priesterliche Amt zwar der gottmenschlichen
Person Christi zugeschrieben, die Beziehung priesterlichen Handelns
aber wiederum in der menschlichen Natur begriindet und nur von
ihr ausgesagt. Die nicht mehr relational verstandene Wesensgleichheit
des Sohnes mit dem Vater 148t es fiir Thomas nicht mehr zu, auch die
gottliche Person und Natur des Sohnes in diese Beziehung priester-
lichen Handelns einzubeziehen. Die géttliche Natur und Person erhalt
nur indirekt und von auBlen her eine Bedeutung, insofern sie dem
priesterlichen Handeln des Menschen Jesus unendlichen verdienstlichen
Wert verleiht: «licet Christus non fuerit sacerdos secundum quod Deus,
sed secundum quod homo, unus tamen et idem fuit sacerdos et Deus ...
Et ideo, inquantum eius humanitas operabatur in virtute divinitatis,



406 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

illud sacrificium erat efficassissimum ad delenda peccata» (22. 3. ad 1).

Aus diesem Grund erklirt sich auch, weshalb Christus fiir sich
selber nicht priesterlich handeln kann und auch nicht muf}, weil er
durch seine gottliche Natur und Person schon immer zu Gott gelangt
ist und diesen Zugang nicht erst noch vollziehen muf (22. 4).

d) Spannungen zwischen den christologischen Strukturen

An den aufgezihlten und analysierten Beispielen ist die eingangs
formulierte Aporie sichtbar geworden. Zwei christologische Strukturen
stehen zueinander in einer Spannung, die in den Texten wiederholt
erkennbar und von Thomas gelegentlich auch gespiirt worden ist. Die
Spannung laBt sich gleichzeitig von ihren Quellen wie von ihrer Eigenart
her kennzeichenen:

Die bibeltheologische Christologie sieht Person und Geschichte Chri-
sti, in gewil unterschiedlicher Deutlichkeit und Ausbildung, doch immer
in einer Beziehung zu Gott, sei es in einer Beziehung des Ursprungs
und der Herkunft, der Handlungseinheit und Vollmachtsgemeinschaft,
sei es schlieBlich in einer solchen der gehorsamen und mittlerischen
Hinordnung Christi auf Gott. Diese Struktur erweckt zwar wiederholt
den Eindruck der Unterordnung Christi unter Gott und ist in der Dog-
mengeschichte denn auch so verstanden worden. Die gleiche Kategorie
der Beziehung erlaubt es aber, auch eine zunichst eschatologische,
allméhlich auch innergeschichtliche und schlieflich sogar protologische
Vollmachts- und Lebenseinheit Christi mit Gott auszudriicken, ohne
je Gott und Christus in eine beziehungslose Wesensgleichheit neben-
einanderzustellen. Dieser Struktur tritt in der ntl Christologie keine
andere Struktur gegeniiber, die die Person und Wirklichkeit Christi
in sich abschlieBt.

Die dogmengeschichtliche und auch von der Scholastik iibernommene
Struktur der Zweinaturenlehre hingegen grenzt ihr Blickfeld viel starker
auf die Wirklichkeit Christi selber ein, auf seine géttliche und mensch-
liche Natur, die in der einen Person des WORTES subsistieren. Die gott-
liche Natur scheint jetzt keinerlei weitere Ursprungs- oder Hinordnungs-
beziehung zuzulassen; die Abgrenzung gegeniiber dem Arianismus hat
die vorher noch méglichen legitimen Formen eines Subordinatianismus
verddchtig und unméglich gemacht. Eine Beziehung zu Gott hinter
sich zuriick oder iiber sich hinaus scheint nur noch mit der menschlichen
Natur Christi vertraglich zu sein. Die noch unproblematischen biblischen



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 407

Ursprungs-, Unterordnungs- und Hinordnungsaussagen werden jetzt
als bedenklich von der gottlichen Natur und Person abgeldst und nur
noch fiir die kreatiirliche menschliche Natur Christi zugelassen, héch-
stens durch indirekte Idiomenkommunikation kénnen sie noch von
der gottlichen Person pridiziert werden. Waren diese Beziehungsaus-
sagen vorher auf Gott den Vater gerichtet, dem Jesus in seiner Existenz
gegeniiberstand, mit dem er aber auch in eschatologischer und protolo-
gischer Gemeinschaft und Einheit lebte, so zielen sie jetzt nur noch auf
die gottliche Natur und Person des wWoORTES. Aus der trinitarischen
Beziehung ist eine binnenchristologische Beziehung geworden. Wir
konnten diese Verschiebung gerade dort feststellen, wo Thomas biblische
an den Vater gerichtete Beziehungsaussagen in die anderz Struktur
der Zweinaturenchristologie iibertrug, was aber eine ernste Verkiirzung
der Christologie zur Folge haben mublte.

Nicht weniger ernst zu nehmen ist auch die damit eingetretene
Trennung von Trinmititslehre und Christologie, nicht nur in der duBleren
Anordnung der dogmatischen Traktate, sondern auch in ihrer inneren
Verkniipfung. Der Glaube und die Theologie haben zum trinitarischen
Geheimnis Gottes nur durch Offenbarung Zugang, wobei unter Offen-
barung nicht nur und nicht zuerst eine belehrende und informierende
Offenbarung verstanden sein kann, sondern eine Offenbarung durch
den gelebten Gottesbezug Jesu, der von Gott her und auf Gott hin
lebte, so in den Tod eintrat und von Gott in die Herrlichkeit erhéht
wurde. Fiir die bibeltheologische Christologie besteht Ubereinstimmung
zwischen dem Vollzug dieser Gottesbeziehung Jesu und ihrer zunehmen-
den sprachlichen Verdeutlichung: der Gott, von dem her Jesus lebt,
ist derjenige, den er auch als Vater anspricht. Mit der Ubertragung auf
die Struktur der Zweinaturenlehre und ihrer binnenchristologischen
Geschlossenheit entfillt diese Ubereinstimmung: im Wortlaut der ntl
Zitate ist nach wie vor vom Verhiltnis zwischen dem Vater und Jesus
die Rede, in der Systematik wird diese Beziehung aber anderswo,
zwischen der gottlichen und menschlichen Natur Christi des WORTES
situiert. Der sprachliche Wortlaut und der Vollzug meinen nicht mehr
die gleiche Beziehung, umgekehrt wird der Glaube durch diese beiden
Gestalten der Offenbarung, durch den Vollzug und das Wort, zu zwei
je verschiedenen Beziehungen gefiihrt. Das Wort fiithrt ihn nach wie
vor in die trinitarische Gottesbeziehung Jesu zum Vater ein, wihrend
der Vollzug — wie die Dogmatik ihn jetzt situiert — in das binnenchristo-
logische Verhiltnis der beiden Naturen einweist. Die gegenseitige Dek-



408 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

kung von Offenbarungsvollzug und -wort besteht nicht mehr: hier
stehen wir vor der schwerwiegendsten Konsequenz der strukturellen
Spannung in der Christologie des Thomas von Aquin. Man kann mit
gutem Grund von einer A4 porie sprechen.

3. KRITIK UND UBERWINDUNG DER APORIE

Sosehr Thomas von Aquin sich bemiihte, den breiten Strom der
biblischen und patristischen Uberlieferung in eine méglichst gewaltlose
Systematik einzubringen, so war er dieser Uberlieferung doch zu sehr
verpflichtet und verbunden, als daBl er sie «ohne Rest» gewaltsam in
eine Synthese gezwungen hdtte. Wohl haben wir die Spannung und den
Widerstreit zwischen den beiden christologischen Strukturen, der trini-
tarischen und derjenigen der Zweinaturenlehre, beobachten koénnen.
Wir haben die Anzeichen des Auseinandergehens feststellen kénnen
und die fritheren theologiegeschichtlichen Vorentscheidungen aufge-
sucht, in deren Gefolgschaft die Christologie des Thomas sich schon im-
mer bewegte. Wir konnen aber auch — und dies soll jetzt kurz versucht
werden — Anzeichen erkennen, dall der Zusammenhang und die Einheit
von Christologie und Trinitdtslehre fiir Thomas doch bewufBiter waren.
Vor allem war das biblische Zeugnis, mit dem sich Thomas ja immer
wieder in eigener exegetischer Arbeit auseinandersetzte, so deutlich,
daB es sich auch in seiner Systematik noch als resistent erwies. Deshalb
befragen wir jetzt die Theologie des Thomas nach Querverbindungen
zwischen den beiden Themenkreisen, der Christologie und der Trinitdts-
lehre. Gibt es in seiner Christologie Ansitze, die den trinitarischen
Bezug nach wie vor aufrecht erhalten? Und: gibt es in seiner Trinitdts-
lehre Ansdtze, die bis in die Christologie hinein durch- und ausgezogen
sind? Wir wihlen fiir diese gegenseitige Annidherung drei Texte aus,
die zunichst das Problem verdeutlichen sollen, die aber auch Hinweise
bieten, wie bei und nach Thomas selber eine Uberwindung der Aporie
aussehen konnte.

a) Weitgehende Dissoziierung von Trinatdtslehre und Christologie (I11.3.5)

In III.3 behandelt Thomas jene Fragen, die sich mit der anneh-
menden Person des Inkarnationsgeschehens befassen, wobei notwendig
die Stellung der annehmenden Person aus der Trinitit zur Sprache



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 409

kommt. Wichtig ist bereits die Unterscheidung in III.3.4., wonach
bei der Annahme einer menschlichen Natur durch eine gottliche Person
der Akt selber und der Terminus derselben auseinanderzuhalten sind.
Der ARt selber geht aus der gottlichen Macht hervor, die allen drei
Personen durch die eine Natur gemeinsam ist; dagegen fterminiert die
Annahme auf je eine bestimmte und von den andern unterschiedene
Person: «Tres enim personae fecerunt ut humana natura uniretur uni
personae Filii» (corpus). Daran schlieft sich die spezifisch trinitats-
theologische Frage an, ob eine andere Person als die Person des Sohnes
Triger der angenommenen Menschennatur hitte sein kénnen (III. 3. 5).
Im Hintergrund der Frage wie ihrer Losung stoBen die zwei theologie-
geschichtlichen Typen der Trinitdtslehre 7 aufeinander, der stidrker an
der Dreiheit der Personen orientierte Typus der ostkirchlichen Theo-
logie und der stirker an der Einheit des Wesens orientierte Typus der
abendlindischen augustinischen Tradition. In diesem Artikel wird sich
zunichst diese augustinische Tradition durchsetzen, wédhrend in der
wenig spiter gestellten Frage (3.8) nach der Konvenienz der faktischen
Ordnung doch noch die ostkirchliche und stdrker heilsgeschichtliche
Sicht wirksam wird, allerdings ohne die vorherige Dissoziierung noch
riickgdngig machen zu koénnen.

In den Einwinden (videtur quod non) meldet sich wiederholt eine
Theologie zu Wort, die eine moglichste Entsprechung und Weiterfithrung
zwischen innergéttlicher Trinitdt und christologischer Heilsoikonomia
gewahrt wissen mochte. Eine Abweichung in der Heilsgeschichte von
der innergottlichen Ordnung fithrte zu einer Verwirrung und hobe die
Offenbarungsbedeutung des Christusgeschehens auf: «hoc enim vergeret
in confusionem divinarum personarum» (videtur quod non 1); darum
kénnen der Vater und der Geist nicht Triger dieser menschlichen Natur
sein, sondern nur, wie tatsdchlich geschehen, der Sohn.

Ferner (videtur quod non 2) verlange die Ahnlichkeit zwischen der
natiirlichen Gottessohnschaft und der gnadenhaften Gotteskindschaft
die Person des Sohnes als Triger der menschlichen Natur. SchlieBlich
wird mindestens der Person des Vaters die Moglichkeit der Mensch-
werdung abgesprochen, weil er von seiner innergottlichen Stellung her

7 Vgl. BReuNIiNnGg W., Trinitdtslehre: LThK X (1965) 360-62, bes. 361: «Das
fiir die spatere lateinische Theologie wichtigste Moment ist der fast absolute Sieg
der augustinischen Trinitdtslehre iber die von Richard von St. Viktor kraftig
angeschlagene, bei Alexander von Hales und Bonaventura vollendet ausgebildete
Trinitatslehre, die mehr dem griechischen Ansatz folgt.»

27



410 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

gar nicht in die Geschichte gesandt werden kénne (videtur quod non 3).
Die gemeinsame Tendenz der drei Einwinde ist offensichtlich: zwischen
der annehmenden Person der Inkarnation und ihrem trinitarischen Ort
soll ein erhellender und weiterfithrender Zusammenhang gewahrt bleiben.

Die Einwdnde sind jetzt aber bereits nachteilig formuliert, weil
sie die Freiheit Gottes im Verhdltnis zur Geschichte durch vorgegebene
Notwendigkeit zu beeintrdchtigen und die nicht in Frage kommenden
Personen in ihrer Wesensgleichheit zu gefihrden scheinen. Auf dem
Hintergrund des augustinischen Typus lieB sich dieser Eindruck wohl
kaum vermeiden; dies zeigt schon das «Sed contra» an: die drei Personen
wéiren nicht von gleicher Macht, wenn eine von ihnen etwas koénnte,
was die andere nicht kann. Entsprechend fillt auch die begriindende
Antwort aus: Sie greift die vorherige Unterscheidung von Akt und
Terminus der Annahme auf. Jeder Person sei nicht nur die gleiche
gottliche Macht zu diesem Akt eigen, sondern jede besitze auch ein
gleichrangiges Personsein, trotz der relationalen und personbildenden
Unterschiede: «Virtus autem divina communiter et indifferenter se
habet ad omnes personas. Eadem est etiam communis ratio personali-
tatis, licet proprietates personales sint differentes» (corpus). Dement-
sprechend wird der Akt der Annahme nicht nur von den drei Personen
gemeinsam bewirkt, sondern er kann auch ohne Unterschied auf jede
der drei Personen hin terminieren, also ebensogut auf die Person des
Vaters oder des Geistes.

Die Einwidnde werden unter Anwendung dieses Prinzips entkriftet.
Ad 1: Weil die Inkarnation in der Zeit die gottliche Person schon vor-
aussetzt und nicht erst konstituiert, entsteht durch die Ubertragung
des (innertrinitarischen) Namens auf eine andere Person (in der Heils-
geschichte) keine Verwirrung. Die Sohnschaft in der Heilsgeschichte
konnte also auch einer Person zukommen, die innertrinitarisch die
Person des Vaters oder des Geistes ist. Eine Entsprechung in der Sohn-
schaft drdngt sich also nicht auf. — Ad 2: Wohl ist die gnadenhafte
Gotteskindschaft ein Abbild der natiirlichen Sohnschaft in Gott, aber
— als gemeinsames Werk der Trinitdt nach aullen — setzt sie ebenfalls
zum Vater und zum Geist, wie zum Sohn, in Beziehung. Sie lift sich
dem Vater appropriieren, weil er Prinzip der natiirlichen Sohnschaft
ist, und dem Geist, weil er die gegenseitige Liebe zwischen Vater und
Sohn ist. Somit wire auch bei einer Inkarnation des Vaters oder des
Geistes die geforderte Ahnlichkeit mit der natiirlichen Sohnschaft ge-
wahrt. — Ad 3: Das ewige Ungezeugtsein des Vaters (esse innascibilis)



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 411

betrifft nur seine innergéttliche Ewigkeit und wiirde durch eine zeitliche
Geburt nicht ausgeschlossen; ferner ist auch mit der Sendung des
Sohnes die Person des Vaters als deren Herkunft mitgesetzt.

Somit ist also von der innergéttlichen Trinitdt her iiber die Person
als dem tatsdchlichen Subjekt der Inkarnation noch gar nichts vorent-
schieden, sondern es besteht — wenigstens in diesem Artikel — noch
vollige Freiheit. Neben der tatsidchlichen Ordnung, in der der Sohn
Mensch wurde, stehen also andere Moglichkeiten, in denen eine andere
trinitarische Person dennoch in der Heilsgeschichte die Stellung Christi
als « Filius Hominis» einnehmen koénnte. Diese Beliebigkeit und Ver-
tauschbarkeit wahrt zwar in héchstem MaB die Freiheit Gottes, so weit
sogar, dal3 die tatsidchliche Ordnung ihre offenbarende Bedeutung fiir
das Geheimnis der Dreifaltigkeit verliert: wenn in der Geschichte ein
anderer Sohn heiflen kann, der es im innergtttlichen Geheimnis nicht
ist, dann sagt die Menschwerdung einer géttlichen Person iiber ihren
innertrinitarischen Ort nichts Verbindliches aus; nur noch der diirftige
Nexus einer Wortoffenbarung und -mitteilung macht dann eine Erkennt-
nis der Dreifaltigkeit moglich. Aus dem gleichen Grund wird die an-
nehmende Person fiir die Inkarnation und die hypostatische Einheit
iiber ihre abstrakte Personalitdt hinaus, in ihrer eigenen Beziehung,
nicht bedeutsam; ob die menschliche Natur von der Person des Vaters
oder des Sohnes getragen wird, verdndert das Gottes-Verhiltnis der
angenommenen Menschennatur offenbar nicht. Denn die Differenzierung
iiber die sich Thomas zwar Rechenschaft gibt, wird tiberspielt durch
die «communis ratio personalitatis, licef proprietates personales sint
differentes» (corpus).

b) Emntsprechung von inmergottlicher Trinitdt und Inkarnation (I11.3.8)

In einem dialektischen Gegensatz zum eben besprochenen Artikel
steht die Frage, ob es geziemender war, dal die Person des Sohnes
Mensch wurde, und nicht diejenige des Vaters oder des Geistes. Nach-
dem vorher eine moglichste Freiheit Gottes sichergestellt worden war,
sollte jetzt doch die Richtigkeit der tatsdchlichen Ordnung begriindet
werden, nicht als eine zwingende Necessitdt, aber doch als sinnvolle
Konvenienz. Die hier untergebrachte bibeltheologische und patristische
Tradition vermag zwar die vorherige Beliebigkeit nicht mehr voll
riickgidngig zu machen, stellt ihr aber doch eine innere Angemessenheit
entgegen. Dialektisch ist jetzt auch der Aufbau des Artikels, treten



412 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

jetzt doch die Uberlegungen, die vorher die eigenen Griinde des Thomas
darstellten, als zu entkrdftende Einwdnde auf (!):

1. Eine Menschwerdung des Vaters verminderte die MiBverstind-
nisse und Irrtiimer beziiglich der Inkarnation; die unterordnenden
Beziehungsaussagen kénnten dann gar nicht in die innergéttliche Trini-
tdt hinein ausgezogen werden. — 2. Die Neuerschaffung der menschlichen
Natur geschieht durch die gleiche Person, der auch schon die Schépfung
zugeeignet wird, den Vater. — 3. Die Vergebung der Siinden als Ziel
der Menschwerdung geschieht richtigerweise durch den Heiligen Geist,
dessen appropriiertes Werk sie ist.

Thomas stellt sich hier den Schwierigkeiten, die er sich selber durch
die vorherige Vertauschbarkeit bereitet hat, wonach irgendeine trini-
tarische Person Mensch werden konne. Das «Sed contra» tént bereits
die patristische Uberlieferung an, die die biblischen Pridikate des
WORTES sowohl im innergéttlichen wie im heilsgeschichtlichen Bereich
gleicherweise gewahrt wissen will, die also auf eine Entsprechung der
beiden Ebenen tendiert. Das «Corpus» sammelt die Konvenienzgriinde
der Tradition: Die Grundlegung und die Wiederherstellung des Schop-
fungswerkes sollen durch das gleiche worT geschehen. Menschliche
Weisheit hat teil an der géttlichen Weisheit. Die Hinfithrung zum Erbe
der Kindschaft geschieht durch denjenigen, der nicht nur durch gnaden-
hafte Adoption, sondern von Natur aus schon Sohn ist. Das siindige
Streben nach Erkenntnis bei Adam wird geheilt durch das géttliche
woRT der Weisheit.

Bei den Antworten auf die Einwédnde sei vor allem die dritte Ant-
wort erwihnt, die paradoxerweise beinahe die gleichen Uberlegungen
macht, wie sie in III.3.5. vorkamen. Dort hatten sie gerade die Mog-
lichkeit einer Menschwerdung des Heiligen Geistes begriindet, weil er
doch die gegenseitige Liebe von Vater und Sohn wire und so in der
Heilsgeschichte die «Rolle» des Sohnes iibernehmen kénnte. Hier wird
nun genau das Gegenteil gefolgert: weil der Geist nicht eine selbstin-
dige Gabe ist, sondern diejenige zwischen Vater und Sohn, sei es doch
richtiger, daBl der Sohn Mensch wurde, «cuius Spiritus Sanctus est
donumn» (IT1.3.8. ad 3).

Nachdem Thomas den Zusammenhang zwischen innergottlicher
und heilsgeschichtlicher Trinitdt beinahe bis zur Beliebigkeit gelockert
hatte, suchte er sie in diesem Artikel doch wieder stirker aneinander
zu binden. Aus dem innergéttlichen Geheimnis fiihrt nun doch eine
offenbarende Kontinuitdt in die Inkarnation hinaus, und umgekehrt



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 413

ermoglicht diese einen Erkenntniszugang ins Geheimnis der innergott-
lichen Trinitdt. Bei dieser Sicht wird es fiir die menschliche Natur
Christi von Bedeutung, von welcher trinitarischen Person sie angenom-
men und getragen ist: sie wird auch in sich selber bestimmt durch die
Beziehung des Ursprungs und der Hinordnung, wie sie der Person des
WORTES und des SOHNES eigen ist. In gleichem Maf} wird der trinitarische
Gottesbezug Christi offengehalten und kann nicht mehr durch eine
binnenchristologische Geschlossenheit verstellt und verkiirzt werden.

¢) Gottessohnschaft und Gotteskindschaft (I111.23)

An einer Stelle sieht sich Thomas fast unausweichlich der Aporie
der beiden christologischen Strukturen gegeniibergestellt, wenn er das
Verhiltnis zwischen der natiirlichen Sohnschaft Christi und der gnaden-
haften Gotteskindschaft bestimmen soll: «De adoptione, an Christo
conveniat.» Vor allem hilt sich hier die sohnschaftliche Beziehung, wie
sie auch fiir die innergottliche Trinitdt klargestellt wurde, bis in die
Christologie durch. Andere Beziehungsaussagen, wie Unterordnung,
Gehorsam, Gebet, Opfer usw. wurden von Thomas, als mit der gott-
lichen Natur und Person unvertriglich, der menschlichen Natur Christi
zugewiesen und auf sie eingeschrinkt.

Die Struktur der Zweinaturenchristologie unterwarf sich die heils-
geschichtliche trinitarische Beziehungsstruktur. Sollte jetzt auch die
sohnschaftliche Beziehung als unvertrigliche Subordination aus dem
Bereich der gottlichen Natur und Person ausgewiesen und auf die
menschliche Natur eingeschrinkt werden? Oder bliebe fiir die mensch-
liche Natur Christi nur eine gesteigerte Teilhabe an der geschaffenen
Gnade und der adoptiven Gotteskindschaft iibrig? Die Durchfithrung
wird zeigen, wie hier fiir einmal das Gewicht des biblischen Zeugnisses
sich gegeniiber den systematisierenden Versuchen einer Umstrukturie-
rung behauptet.

Zuerst wird allerdings der Nexus zwischen der natiirlichen Gottes-
sohnschaft und der gnadenhaften Gotteskindschaft noch einmal ge-
lockert. In ITI.23.2 wird die Annahme an Kindesstatt durch die Gnade
“der gamzen Trinitit zugeschrieben: «Utrum adoptare conveniat toti
Trinitati». Wiederum stellt sich die Frage, ob der Kreis der innergott-
lichen Trinitdt sich in Christus auch auf die Menschen hin 6ffne oder
geschlossen bleibe. Nachher wird sich die Frage noch verschirfen, ob
er sich wenigstens fiir Christus selber 6ffne. Eine Vorentscheidung ist



414 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

schon durch das Gnadenverstindnis des Thomas getroffen: Gnade ist
zwar auch die gnddige und freie Zuwendung Gottes zum Menschen,
sie ist aber vor allem — und dafiir steht meistens der Begriff «Gnade» —
die Wirkung dieser gniddigen Zuwendung im Menschen, seine Erhebung
in das iibernatiirliche Leben, die geschaffene Teilhabe und Befihigung
zur Lebensgemeinschaft, Erkenntnis und Liebe Gottes. Als solches
Werk geht auch die Annahme an Kindesstatt von der ganzen Trinitdt
aus. Nur die innergéttliche Zeugung ist ein Proprium der Person des
Vaters, so wie innergottliche Sohnschaft ein Proprium des Sohnes ist.
Aber die Annahme an Kindesstatt bringt eine geschaffene Wirkung
hervor und ist somit der ganzen Trinitdt als «opus ad extra» gemein-
sam: «facere quemquam effectum in creaturis est commune toti Trini-
tati, propter unitatem naturae: quia ubi est una natura, oportet quod
ibi sit una virtus et una operatio ... Et ideo homines adoptare in filios
Dei convenit toti Trinitati» (I11.23.2 corpus).

Von dieser nicht trinitarisch differenzierten Gottesbeziehung der
gnadenhaften Gotteskindschaft hebt Thomas schon in diesem Artikel
die natiirliche Sohnschaft Christi ab: «Zwar werden wir durch die
Annahme an Kindesstatt (adoptio) Briider Christi, weil wir gleichsam
denselben Vater haben wie er. Aber er ist doch anders der Vater Christi
als der unsrige. Vater Christi ist er durch die natiirliche Zeugung (natu-
raliter generando), und dies ist ihm (personbildend) eigen. Unser Vater
aber ist er (nicht durch naturhafte Zeugung, sondern) durch eine frei-
willige Tat (voluntarie aliquid faciendo), und dies ist ihm mit dem Sohn
und dem Geist gemeinsam. Darum ist Christus nicht Sohn der ganzen
Trinitat wie wir» (I11.3.23.2 ad 2).

Noch bleibt aber offen, wie konsequent diese personale Sohnschafts-
beziehung auch fiir die Christologie gilt, ob sie sich auch gegen die sich
abschlieBende binnenchristologische Zweinaturenstruktur durchsetzt.
Der folgende Artikel IIT1.23.4 behebt hier jeden Zweifel, weil er die
natiirliche Sohnschaft Christi jetzt auch auf seine menschliche Natur
ausweitet und diese in sie einbezieht: « Utrum Christus, secundum quod
homo, sit filius adoptivus.»

Bei den Einwidnden verdient der zweite unsere Aufmerksamkeit:
mit Augustinus sieht Thomas zwischen der Gnade der Rechtfertigung
und der Gnade der Inkarnation eine Analogie. Zumal bei seiner Betonung
der geschaffenen Gnade lige es nun nahe, Christus als begnadeten Men-
schen auch nur subsumierend in eine allgemeine und hochstens appro-
prierte Beziehung zur Trinitédt zu stellen. Wiederum stellte sich dann die



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 415

binnenchristologische Beziehung zwischen die gottliche Natur des
Sohnes und seine menschliche Natur.

Die Antwort geht aber einen andern und erstaunlichen Weg: Die
Bezeichnung Christi als angenommener (adoptiver) Sohn ist zweifellos
durch die wiederholte Verurteilung des Adoptianismus?® nicht mehr
vom Verdacht zu befreien und darum unzuldssig geworden. Von der
natiirlichen Sohnschaft kann an Christus nichts, auch nicht seine
menschliche Natur ausgenommen werden. Wahrend Thomas die Be-
ziehungsaussagen sonst auf ihre Vereinbarkeit mit der géttlichen oder
menschlichen Natur gepriift und danach ihre Anwendung praktiziert
hat, wird hier die Person zum entscheidenden Kriterium. Sohnschaft
gilt primér von der Person, nicht von der Natur. Sohnschaft ist — Thomas
verweist ausdriicklich auf seine Trinitdtslehre in I.32.3 — eine personale
Proprietidt. Wenn jetzt in Christus nicht zwei, sondern nur eine Person
ist, ndmlich die ungeschaffene Person, dann kann in ihm daneben von
keiner blof abbildlichen oder teilhabenden Sohnschaft mehr gesprochen
werden. Darum kann Christus, als natiirlicher Sohn Gottes, in keiner
Weise (auch nicht fiir seine menschliche Natur) als bloB angenommener
Sohn bezeichnet werden: «Et ideo Christus, qui est Filius Dei naturalis,
nullo modo potest dici filius adoptivus» (II1.23.4 corpus).

Thomas ist sich des auBergewdhnlichen Gedankenganges offenbar
bewuBt, wenn er in der Antwort ad 3 sein sonstiges Vorgehen vom jetzi-
gen abhebt: «Die andern Beziehungsaussagen, wie Geschopflichkeit,
Dienstverhiltnis, Unterordnung und Unterwerfung unter Gott betrafen
nicht nur die Person, sondern auch die Natur.» Wir werden sogar sagen
miissen: Thomas hat jene Beziehungsaussagen ausschlieBlich auf die
menschliche Natur eingeschrinkt und sie von der goéttlichen Person
Christi abgelost und ferngehalten. Hier geschieht aber etwas ganz
anderes: die Beziehungsaussage hat ihren eigentlichen Ort gerade in
der gattlichen Person und Natur, aufgrund ihrer innergottlichen Sohn-
schaft. Sie muB also zuerst von ihr ausgesagt werden und lidBt sich nicht
abschwichend auf die menschliche Natur zuriickdringen. Uberdies
erhdlt jetzt auch die menschliche Natur gleichen Anteil und gleiche

8 In der Geschichte des Adoptianismus sind mindestens zwei Formen zu
unterscheiden: der frithere sieht das gnadenhafte Verhdltnis zwischen Jesus und
Gott, der spitere versteht die Einigung der beiden Naturen auf moralische Weise;
auch hier ist eine strukturelle Verschiebung und eine andere Situierung eingetre-
ten. Vgl. GRILLMEIER A., Adoptianismus: LThK I (1957) 153-155. Auch hier ist
vor allem fiir den frithen Adoptianismus eine gerechtere Beurteilung festzustellen.



416 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

Unmittelbarkeit in der Gottesbeziehung Christi zum Vater. Vor der fiir
ihn unmoglichen Alternative, die geschépfliche menschliche Natur Chri-
sti und ihren Gnadenstand in ein bloBes adoptives Gottesverhiltnis
zur ganzen Trinitdt auszuweisen, wie es eigentlich in der Logik einer
nach auBlen nur gemeinsam handelnden Trinitdt gelegen hitte, holt
hier Thomas auch die menschliche Natur Christi in das nicht nur appro-
priierte, sondern personale innertrinitarische Verhdltnis hinein: auch
als Mensch ist Christus nicht nur gnadenhafter Sohn der ganzen Trinitdt
sondern natiirlicher ewiger Sohn des Vaters.

Hier ist Entscheidendes fiir Thomas und die Christologie iiberhaupt
geschehen: das Axiom (DS 1330), dafl alle Werke der Trinitit nach
auBen gemeinsam seien, daBl umgekehrt fiir alle geschopfliche Wirk-
lichkeit nur ein Verhiltnis zur ganzen Trinitdt denkbar ist, ist hier
durchbrochen: es gilt sicher nicht von der hypostatisch angenommenen
menschlichen Natur Christi, diese steht durch die Einigung mit der
Person des Sohnes in einer nicht appropriierten personalen Beziehung
zu Gott dem Vater. In beiden Richtungen ist die «Gemeinschaft» im
Wirken des dreifaltigen Gottes personspezifisch bestimmt: Gott ist fiir
den ganzen Christus, auch fiir seine menschliche Natur, der ewige Vater
der Trinitdt; und Christus ist als ganzer, auch in seiner menschlichen
Natur, der Sohn des Vaters.

d) Ausnahme oder kritisches Prinzip?

Damit ist fiir einmal die Aporie der beiden unvereinbaren christolo-
gischen Strukturen zugunsten der durchgehaltenen trinitarischen Bezie-
hung entschieden. Mochte es sonst scheinen, Thomas wage in der Chri-
stologie die in der Trinitdtslehre auch fiir Gott akzeptable Kategorie der
Ursprungs- und Hinordnungsbeziehung nicht mehr auf die géttliche Natur
Christi anzuwenden, sieht er sich hier durch das Gewicht der lapidaren
Sohnschaftsaussage der biblischen und dogmatischen Christologie doch
dazu berechtigt und sogar genétigt. Hier bleibt es nicht beliebig, welche
Person aus der Trinitit Mensch geworden ist, sondern die innergé6ttliche
Sohnschaft wird bis in die menschliche Natur Christi hinaus ausgezogen,
und umgekehrt wird diese menschliche Natur in die innergé&ttliche
Sohnschaftsbeziehung eingefiihrt.

Der christologische Gewinn, ndmlich die Vorordnung der sohn-
schaftlichen Beziehung zum Vater vor die binnenchristologische Struktur
der Zweinaturenlehre — die hier allein schon durch die Fragestellung



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 417

bewuf3t bleibt — scheint zundchst an dieser Stelle allein zu stehen. Er
ist sogar bedenklich teuer bezahlt durch die gleichzeitige Dissoziierung
der gnadenhaften Gotteskindschaft von der natiirlichen und urbild-
lichen Gottessohnschaft Christi. Dennoch werden wir diesen Durch-
bruch festhalten und in einer positiv verstandenen Kritik von ihm
ausgehen. Zunichst hat hier Thomas im Widerspruch zu seiner {ibrigen
christologischen Systematik entschieden; er hat sich auch von der
beherrschenden augustinischen Trinitdtslehre entfernt, denn bei diesem
Opus bleibt nun doch mehr bestehen als eine Beziehung zur Trinitdt
in communi, ndmlich eine personale Beziehung der menschlichen Natur
Christi zum Vater in der Person des Sohnes. Ganz allein steht dieser
Durchbruch allerdings nicht: es wiren nur schon innerhalb der christo-
logischen Quaestionen weitere «Inkonsequenzen» aufzuzeigen, vor allem
aber miilten die unbedenklichen relationalen Aussagen iiber den ewigen
Sohn Gottes aus der Trinitdtslehre bis hierher ausgezogen werden
(I.33 und 34). Die dort relational bestimmte Hypostase des Sohnes,
des WORTES, ist es ja, die in der Inkarnation der gottlichen und mensch-
lichen Natur die Subsistenz, dann aber doch eine als ganze relationale
Subsistenz verleiht, von der auch die géttliche Natur und Person nicht
ausgenommen werden und die auch nicht auf die menschliche Natur
zuriickgedrdngt und eingeschrinkt werden darf. Wenn es inmitten der
ewigen und innergéttlichen Trinitit Gottes nicht unwiirdig ist, von
einer sohnschaftlichen Beziehung des Ursprungs und der Hinordnung
zu sprechen, dann besteht kein Anlal3, dies in einer Zweinaturenchristo-
logie von der gottlichen Natur und Person Christi nicht auch zu tun.
Als weitere Ansidtze zu einer konsequenten relationalen Durchstruktu-
rierung der Christologie wiren vor allem die weithin unausgeniitzten
Ansitze der trinitarischen Sendungen auszuwerten (I.43), in denen
schon immer der Ausbruch aus einer geschlossenen immanenten Trinitdt
angebahnt wird und die auf ihre Weiterfithrung in der Christologie
geradezu warten. Mit diesen Ansdtzen zusammen nimmt sich der zuletzt
besprochene Artikel III.23.4 nicht mehr als bloBe systemwidrige Aus-
nahme aus, sondern als ein Zeichen fiir die durchgehaltene und von
Thomas auch in einer dominierenden Zweinaturenchristologie nie ganz
aufgegebene heilsgeschichtliche trinitarische Struktur. Sie widerlegt den
Eindruck, es handle sich in der Pars I und in der Pars ITI um vdéllig
verschiedene Personen, dort um wesentlich relationale innergéttliche
Personen, hier um eine autonome und beziehungslose gottliche Natur
und Person Christi; vielmehr bricht in einer solchen Fragestellung und



418 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

ihrer Losung der Zusammenhalt des Denkens wieder durch. Allerdings
wire Thomas dieser Durchbruch kaum gelungen, wire er nicht unter
dem Gewicht eines uniibersehbaren und nicht abzuschwichenden bibli-
schen und kirchlichen Zeugnisses von der Gottessosnschaft Christi ge-
standen. Mag die bibeltheologische Beziehung Christi zu Gott dem
Vater wiederholt durch den binnenchristologischen Ansatz des Dogmas
und der eigenen Christologie des Thomas abgeschwidcht und verkiirzt
worden sein — wir haben die Aporie deutlich genug aufgezeigt —, an
entscheidender Stelle hat sich das biblische Zeugnis und seine Struktur
doch als wirksamer erwiesen. Natiirlich wiren nun von diesen Durch-
briichen her die iibrigen Abschwadchungen riickgidngig zu machen, eine
Arbeit, die lange vor Thomas schon bei der Theologie des Chalcedonense
ansetzen miilte. Anstelle des symmetrischen Ansatzes der Zweinaturen-
lehre miilte nicht von der Goftheit und Menschheit Christi, sondern von
der urspriinglichen und transzendenten relationalen Gottessohnschaft
Christi ausgegangen werden; ihr hat sich die Zweinaturenchristologie
nach- und unterzuordnen. So lieBe sich unter der Diskontinuitit zwi-
schen der biblischen, der dogmatischen und der scholastischen Christo-
logie eine tieferliegende Kontinuitidt freilegen.

Nach dieser kritischen und dennoch als weiterfiihrend gedachten
Auslegung einiger christologischer Texte des Thomas von Aquin ist
auch schon ihre Bedeutung im 700. Gedichtnisjahr seines Todes er-
kennbar. Zundchst hat uns die Gegeniiberstellung der beiden christo-
logischen Strukturen vor eine Aufgabe gefiihrt, die in den letzten Jahren
mehrere neue Entwiirfe der Christologie ® hervorgebracht hat. Thomas
kénnte ohne Gewaltsamkeit an diesem aktuellen Gesprich beteiligt
werden. Dann aber handelt es sich bei dieser Spannung zwischen einer
binnenchristologischen und einer trinitarisch-relationalen Christologie
auch um das Verstdndnis von Gottes Offenbarung: stehen wir bei Jesus
Christus wirklich der trinitarischen SelbsterschlieBung Gottes gegen-
iiber? Die Frage kann nur bejaht werden, wenn zwischen der Trini-
tiatslehre und der Christologie keine strukturellen Widerspriiche be-
stehen, wie sie sich aber durch eine in sich konsistente Zweinaturen-
christologie in bedrohlichem MaB einstellen. Wie muB3 eine Christologie

9 Eine Ubersicht tiber die neueren christologischen Entwiirfe bei: KASPER
W. — ScHiLsoN A., Christologie im Prisens. Kritische Sichtung neuer Entwiirfe
(Freiburg 1974), mit ausfithrlichen bibliographischen Angaben. Vgl. auch WIEDER-
KEHR D., Konfrontationen und Integrationen der Christologie: Theologische Berich-
te 1T (Zirich 1973) 11-120.



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 419

angelegt sein, wenn sie in Christus den Weg in das Geheimnis Gottes
eroffnen und offen halten soll? Schlieflich zeigen die Texte, mit welcher
Denkanstrengung Thomas zwischen dem biblischen Zeugnis und der
geschichtlichen und dogmatischen Uberlieferung zu vermitteln gesucht
hat. Noch seine gefdhrlichen Verkiirzungen zeigen, wie griindlich und
behutsam Thomas die hermeneutische Aufgabe mit allen ihren Risiken
in seiner Zeit zu lésen suchte. Mag er noch wenig von Hermeneutik
gesprochen haben, so hat er sie jedenfalls beispielhaft betrieben.



	Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

