
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 3

Artikel: Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

Autor: Wiederkehr, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760467

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dietrich Wiederkehr

Spannungen in der Christologie
des Thomas von Aquin

Die Hermeneutik der christologischen Aussagen des Neuen
Testamentes, der Dogmengeschichte und der scholastischen Theologie sieht
sich mit einer Vielzahl von philosophischen und theologischen Kategorien

konfrontiert, in denen sich unterschiedliche Wirklichkeitsverständnisse,

menschliche Erfahrungshorizonte und Geschichtsperspektiven

darstellen. Die Unterschiede lassen sich nicht apologetisch auf
eine Kontinuität hin harmonisieren, sie können auch nicht als unbe-

wältigte Denkaufgaben nebeneinander stehen gelassen oder gegeneinander

ausgespielt werden. Der Wandel der Denkformen und der sprachlichen

Kategorien hat so vielfältige innere und äußere Motive, daß er
zunächst am besten ohne Wertung zur Kenntnis genommen wird: ohne
ein negatives Pauschalurteil etwa der «Hellenisierung», aber auch nicht
mit einem optimistischen Pauschalurteil der fortschreitenden Evolution.
Bisher bezog sich die Gegenüberstellung meistens auf Gegensatzpaare
wie: dynamisch-statisch, existenziell-objektivierend, funktional-ontolo-
gisch, geschichtlich-ungeschichtlich usw; die Sprache des NT und des

Dogmas bot dazu anschauliche Belege in den funktionalen
Christusprädikaten des NT und den Wesensaussagen der altkirchlichen Konzilien.

Weniger beachtet wurde eine andere Differenz zwischen den Chri-
stologien des NT und der nachherigen Dogmen- und Theologiegeschichte :

bei aller innerneutestamentlichen Vielfalt ist die biblische Christologie
doch durch eine durchgehende Beziehungsstruktur gekennzeichnet, die
die Person und Geschichte Christi von Gott dem Vater her und auf
ihn hin bezogen zeigt, während die dogmengeschichtliche Christologie
fast ausschließlich die binnenchristologische Beziehung zwischen der

göttlichen und menschlichen Natur Christi selber kennt. Durch die



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 393

frühe und nur zu endgültige Abstoßung des Adoptianismus und des

Subordinatianismus wird eine über Christus hinausführende Beziehung
zu Gott suspekt und tritt gegenüber der binnenchristologischen Beziehung

der beiden Naturen zueinander zurück. Die rechtgläubige Christologie

meint, sich gegenüber einer bloßen Gottesbeziehung Christi am
sichersten mit einer absoluten Gottheit Christi abgrenzen zu müssen.
Diese Sicherheitsmaßnahme führte allerdings dazu, daß damit auch
die biblische Gottessohnschaft Christi nicht mehr genügend reflektiert
wurde. Der Übergang von der früheren Struktur der Gottesbeziehung
Jesu zur binnenchristologischen Beziehung der beiden Naturen war
beinahe endgültig und vollständig; die frühere Struktur meldet sich
aber immer wieder dort an, wo ursprüngliche ntl Christologoumena
aufgenommen und integriert werden sollten, wo also die dogmatische
Christologie sich ihrer Kontinuität zum NT versichern mußte. Die
Spannung zwischen den beiden Strukturen stellt sich auch ein, wenn
die Trinitätslehre mit ihren innergöttlichen Beziehungen mit der Christologie

zusammengedacht wird; sie bleibt natürlich verborgen, wo die

beiden «Traktate» sich verselbständigt haben l.
Dieser Aufsatz wählt jetzt diese strukturelle Spannung zum Gegenstand

seiner Untersuchung: die Christologie des Thomas von Aquin
(begrenzt auf die Summa Theologiae) wird daraufhin befragt, ob darin
die beiden wesentlich unterschiedenen Beziehungsstrukturen anzutreffen
sind. Neben der Interpretationsaufgabe leitet uns dabei das vorhin
genannte Anliegen : die Kontinuität zwischen dem biblischen Christuszeugnis

und der dogmatischen Reflexion des Thomas, sowie der Zusammenhang
und die Übereinstimmung zwischen der Trinitätslehre und der Christologie,

wobei an diesem Verhältnis auch der offenbarungstheologische
Stellenwert des Christusgeschehens deutlich oder auch undeutlich wird.

1. GESCHLOSSENE ZWEINATURENCHRISTOLOGIE

Zunächst befragen wir die Christologie des Thomas nach ihrer
beherrschenden Struktur; die Stringenz seines durchgehaltenen systematischen

Ansatzes läßt vermuten, daß das Material der biblischen und

1 Die Priorität der sohnschaftlichen Gottesbeziehung Jesu auch für die
dogmatische Christologie wurde grundlegend gefordert von Pannenberg W.,
Grundzüge der Christologie (Gütersloh 21966) 345-349: «Die Indirektheit der Identität

Jesu mit dem Sohne Gottes».

2<i



394 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

theologiegeschichtlichen Überlieferung bei ihm möglichst in einen
einheitlichen Aufbau eingebracht wird.

a) Dogmengeschichtliche Vorentscheidung

Der Entscheidungsspielraum ist allerdings für Thomas wie für die

ganze Scholastik zum vorneherein bestimmt durch die vorausgehende
Geschichte. Bis zum Konzil von Chalcedon standen zwei christologische
Modelle zueinander in Spannung, die mystische Einheitschristologie
des Cyrill von Alexandrien und die nüchterne Unterscheidungschristo-
logie der Antiochener. Der monophysitische Exzess jenes Ansatzes
erfuhr in Chalcedon eine nie mehr voll überwundene Zurückweisung.
Denn das verbale Gleichgewicht der Einheits- und Unterscheidungsformeln

im Chalcedonense (DS 300-303), eingebracht vor allem durch
den Brief Leos an Flavian (DS 290-295), kann nicht darüber
hinwegtäuschen, daß die Tendenz dieser Christologie doch stärker zur
Unterscheidung hin weist 2. Nicht umsonst suchte nachher der sog. Neuchal-
cedonismus die vermißte Einheit aus religiösen und soteriologischen
Gründen wieder einzubringen, aber der Ausgang des monotheletischen
Streites brachte doch wieder die konsequente Durchsetzung der
Zweinaturenlehre und ihrer symmetrischen Unterscheidung der Naturen
und der entsprechenden Vermögen. Die Einheit der Person blieb sicher
besser gewahrt als in den zweideutigen nestorianischen Formulierungen,
aber zunehmend fiel es dieser einen göttüchen Person zu, überhaupt
die Einheit zwischen den beiden Naturen in der einen Hypostase
sicherzustellen. Die Aufmerksamkeit war für dieses Verhältnis und für die

Beziehung zwischen den beiden Naturen voll absorbiert und konnte
sich nicht mehr für die umfassende Gottesbeziehung des ganzen Christus
offenhalten. Dies wäre beim alexandrinischen christologischen Modell
der «mfa physis» wohl noch eher möglich gewesen, weil in ihm die Einheit

zwischen den beiden Naturen in einer beinahe naturhaften Verschmelzung

und Durchdringung durch das Wort und den Sohn aufging 3.

2 Die Entstehungsgeschichte der Formel von Chalcedon und die ihr inhärie-
renden Spannungen sind in einer umfassenden dogmengeschichtlichen Darstellung
von Grillmeier A., Christ in Christian Tradition; from, the Apostolic Age to
Chalcedon (bedeutend erweiterte Fassung der zuerst deutschen Monographie: New
York 1965) behandelt worden.

3 Die Synthese von Chalcedon machte den verschiedenen christologischen
Ansätzen und Schulen noch kein Ende, wie die Entwicklung des Neuchalcedonis-
mus und des Monotheletismus zeigt. Vgl. Elert W., Der Ausgang der altkirchlichen



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 395

Nun war es aber die andere, symmetrisch unterscheidende
Christologie, die die alte Kirche an die mittelalterliche Theologie vermittelte.
Nicht als ob die andern und früheren Ströme völlig versickert wären,
etwa in den Schriften des Athanasius und des Cyrill von Alexandrien,
sie wurden aber doch im Licht der weiterführenden Wirkungsgeschichte,
also im Licht des Chalcedonense gelesen. Damit war aber, wie einleitend

gesagt, die theologische Wahlfreiheit der Scholastik, auch des Thomas

von Aquin, bereits eingeschränkt und durch dieses Vermächtnis der

Dogmengeschichte vorentschieden 4.

b) Die Symmetrie der beiden Naturen als systematischer Ansatz

Es überrascht daher nicht, wenn jetzt die Christologie bei Thomas

konsequent das Zweinaturenschema übernimmt und durchführt: ob es

um das Verhältnis der beiden Naturen an und für sich geht oder um
deren operative Gestalt, die Erkenntnis und das Wollen Christi. Nachdem

in III. 2. der Modus der Einigung von seinen naturhaften oder
bloß moralischen Mißverständnissen abgegrenzt und als Einigung in
der Person bestimmt ist, werden göttliche Natur und Person einerseits

(III. 3) und die Konkretheit der menschlichen Natur anderseits (III.4)
ausgelegt. Die Symmetrie wird besonders deutlich, wo Thomas das

Wissen Christi unterscheidet (III.9-12) und wo er aus der Unterscheidung

der beiden Naturen auch auf unterschiedene Handlungsweise
schließt (III. 19). Sicher wird dabei die Einheit der Person auch immer
einhergeführt, ausdrücklich dort, wo die Einheit des Seins in Christus

aus der Einheit der Hypostase abgeleitet wird (III. 17.2), ferner immer
dann, wenn die beiden Naturen und ihre Wirksamkeit zu einer erfahrbaren

Einheit zusammenzuschließen sind: in absteigender Richtung
wirkt sich die göttliche Natur in einer Vielfalt von Vorzügen der menschlichen

Natur aus, ihrem Gnadenstand (III. 7), ihrem Wissen (III. 9);
in aufsteigender Richtung zieht die seinshafte Einigung auch die existen-
zielle Einigung nach sich im Willen Christi (III. 18). Gerade nach der

vorausgetroffenen Unterscheidung muß ihm an einer wirksamen Einigung

gelegen sein.

Christologie. Eine Untersuchung über Theodor von Pharan und seine Zeit als
Einführung in die alte Dogmengeschichte (Berlin 1957).

4 Über das Verhältnis von Thomas zur altkirchlichen Dogmengeschichte
vgl. Backes I., Die Christologie des hl. Thomas und die griechischen Kirchenväter
(Paderborn 1931); ders., Chalkedon in der Hochscholastik: Chalkedon (hrsg.
von Grillmeier A. - Bacht H. ; Würzburg 1951-54) II 923-939.



396 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

Damit ist aber auch eindeutig, wo für Thomas die entscheidende

christologische Beziehung liegt, nämlich im Verhältnis der beiden Naturen

zueinander, also innerhalb der Einheit Christi selber, ob diese Einheit
dann zuerst als seinshafte Einheit oder in ihren Auswirkungen als

gnadenhafte und freiheitliche Einheit verstanden wird. Die Aufmerksamkeit

für das gegenseitige Verhältnis läßt jede andere Beziehung
weitgehend in den Hintergrund treten, so vor allem die Beziehung der

göttlichen Person des Sohnes zum Vater; das Geschehen der Inkarnation
wie auch die nachherige Geschichte Christi trägt sich weitgehend
zwischen der göttlichen Person und Natur und der menschlichen Natur zu.

c) zunehmende Formalisierung der Person des SOHNES

Verbal behält sicher die annehmende göttliche Person die biblischen
Titel wort und söhn, aber diese trinitarische Bestimmtheit erhält
kaum mehr soviel theologisches Gewicht, daß diese trinitarische Stellung
der Person für die christologische Einheit von Bedeutung wäre. Daß

Thomas, gezielt auf die annehmende Person hin fragend, dafür eine

theologische Begründung bringt, werden wir nachher berücksichtigen.
In der Durchführung seiner Christologie bleibt es weitgehend
unerheblich, daß nicht irgendeine Hypostase der Trinität Träger der
göttlichen Natur ist, sondern der söhn und das wort. Unvermerkt wird
denn auch der Personname oft durch den Namen gott ausgewechselt,
ohne daß dabei die christologische Struktur verändert würde. Dies
sei an einem Beispiel gezeigt :

In III. 7.1 stellt sich Thomas die Frage, ob die vom Wort
angenommene menschliche Seele auch die gratia habitualis gehabt habe, weil
doch die Einigung mit der göttlichen Natur die geschaffene Teilhabe

zu erübrigen scheine (ad 1). Als ersten Grund für diese Notwendigkeit
nennt Thomas im Corpus articuli die unüberbietbare Nähe der menschlichen

Seele zum göttlichen wort (propter unionem animae illius ad

Verbum Dei). Je näher nämlich ein Empfangendes der einwirkenden
Ursache sei, umso mehr empfange es deren Einfluß. Nun aber stamme

der Einfluß der Gnade von Gott, also sei es höchst konvenient,
daß diese Seele auch den Einfluß der göttlichen Gnade empfange. Als
zweiten Grund nennt Thomas die Befähigung der menschlichen Seele

zu einem Gott entsprechenden konnaturalen Handeln in Erkenntnis
und Liebe. Weil diese Seele am nächsten Gott erreichen soll, muß sie

in ihrer menschlichen Natur auch durch den Stand der Gnade erhoben



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 397

werden (propinquissime attingere ad Deum). Der Text zeigt, daß die

göttliche Person einfach als ursprünglicher Träger der göttlichen Natur
gemeint ist und daß es auf ihre spezifische Personstellung nicht
ankommt. So ist es verständlich, daß Verbum und Deus vertauschbar

gebraucht werden.
Die Vermutung wird nachher noch an einigen besonderen

Interpretationen des Thomas zu belegen sein, sie kann aber hier schon

ausgesprochen werden: wo nicht unmittelbar eine bibeltheologische
Fragestellung Thomas zwingt, auf die trinitarische Bezogenheit der göttlichen
Person des Wortes resp. Sohnes zu reflektieren, fungiert dieser Name

weitgehend absolut, unbezogen, als götthche Natur und Person schlechthin.

Es dominiert dagegen die Beziehung der menschlichen Natur und
ihrer Vollzüge auf die götthche Person, resp. Natur des Wortes selber.

Diese beiden Beziehungen sind aber deutlich voneinander zu
unterscheiden als die trinitarische Relation der göttlichen Person des Wortes/
sohnes einerseits und die binnenchristologische Relation der menschlichen

Natur anderseits. Sie unterscheiden sich also sowohl von ihrem

Beziehungsgegenüber her: zum Vater hin oder zur göttlichen Person
des Sohnes hin, wie auch von ihrem Träger her: im ersten Fall ist die

götthche Person des Sohnes selber Träger der Beziehung, im zweiten
Fall ist die menschliche Natur Subjekt der Beziehung. Sind die beiden

Beziehungen aber voneinander unterschieden, so sind sie auch nicht
austauschbar, als ob die sohnschafthche Beziehung der götthchen Person

auf die geschöpfhche Beziehung der menschlichen Natur Christi
übertragen werden könnte. Umgekehrt stellt diese Beziehung auch keinen

Erkenntnisgrund für die trinitarische Beziehung dar. Wenn aber die
sohnschafthche Gottesbeziehung der götthchen Person des Wortes
innerhalb der Christologie nicht in Erscheinung tritt, wenn an die Stelle
einer ausdrücklich relationalen Person einfach eine götthche Person

tritt, wie verhält sich dann eine solche Christologie zur Trinitätslehre?

2. APORIE DER BINNENCHRISTOLOGIE

Wir hatten eingangs auf die noch wichtigere strukturelle Verschiebung

zwischen der biblischen und der dogmen- und theologiegeschichtli-
chen Christologie hingewiesen. Bisher wurde diese Verschiebung mehr in
einem zeitlichen Nacheinander beschrieben; sie wird in ihrer ganzen
Tragweite aber sichtbar, wenn wir einzelne Themen der biblischen



398 Spannungen, in der Christologie des Thomas von Aquin

Christologie in ihrer thomasischen Rezeption verfolgen. Die Arbeit
am biblischen Text in der kursorischen Auslegung, die neben seiner

systematischen Arbeit immer einherging, stellte Thomas immer wieder

vor das ursprüngliche Zeugnis als dem Ausgangspunkt und der
bleibenden kritischen Instanz der theologischen Reflexion. Jedesmal stellt
sich jetzt die Frage, wie die Verschiebung der christologischen Struktur
sich auswirken wird, ob das biblische Zeugnis in die neuen Koordinaten
der Zweinaturenchristologie übertragen wird, oder ob sich das

Koordinatensystem selber vom biblischen Zeugnis in Frage stellen läßt. Die
Christologie des Thomas zeichnet sich vor der späteren thomistischen

Christologie dadurch aus, daß nicht nur die strikt ontologische Analyse
der hypostatischen Union durchgeführt wird, sondern daß sich auch
der heils- und lebensgeschichtliche Leitfaden noch durchhält, auf dem
die «Mysteria vitae Jesu» und einige wichtige Loci der biblischen
Christologie Platz finden. Wir wählen jetzt daraus einige aus, die deutlich
durch die sohnschafiliche Gottesbeziehung Christi geprägt und strukturiert

sind, gerade durch jene Beziehung also, die in der christologischen
Systematik des Thomas durch die zunehmende Formalisierung der

göttlichen Person vor der inner- oder binnenchristologischen Beziehung
stark zurücktritt; diese letztere Beziehung ist der biblischen Christologie

ja völlig unbekannt. Wie setzt sich Thomas mit diesem Material
auseinander?

a) Gehorsam Christi gegenüber dem Vater [III. 18.5-6)

In 111.18 behandelt Thomas die Einheit Christi in seinem Wollen,
wobei er konsequent die Zweinaturenlehre auszieht auf die beiden

Willensvermögen und ihre Akte. In III. 18.5-6 sieht er sich vor das

Verhältnis des göttlichen und menschlichen Willens gestellt: Wollte
der menschliche Wille Christi etwas anderes als Gott wollte? (5) und:
Gab es in Christus einen Widerspruch der beiden Willen? (6).

In Art. 5 zeigt der erste Einwand deutlich die bibeltheologische
Herkunft an, indem mit dem Psalmzitat Ps 39,9 die Gehorsamsexistenz

Christi gegenüber Gott beschrieben wird, die sich auch aus vielen andern

ntl Aussagen belegen läßt (Joh 4,34; 5,30; 6,39). Die uns interessierende
trinitarische Frage wird in dieser Quaestion noch nicht präzise gestellt,
sondern es wird zunächst die anthropologische Frage behandelt, wie
sich die verschiedenen Kräfte des menschlichen Wollens, die Thomas
näher unterscheidet, zum Willen Gottes verhielten. Bei der Unter-



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 399

Scheidung einer «voluntas sensualitatis» und einer «voluntas rationalis»,
die selber noch einmal unterschieden wird insofern sie selber naturhaftes

Streben oder aber von der Vernunft geleitetes Streben ist, haben

wir unter der eigentlichen «voluntas rationalis per moclum rationis»
immer noch den menschlichen Willen Christi zu verstehen, der mit
Rücksicht auf das Heil als dem Ziel des Leidens Christi auch das von
Gott verfügte und gewollte Leiden annimmt: «Es war Wille Gottes,
daß Christus Schmerzen und Leiden und den Tod erlitt, nicht als ob
diese von Gott um ihrer selber willen gewollt wären, sondern in
Hinsicht auf ihr Ziel, das menschliche Heil» (corpus). In seinem von der

Vernunft geleiteten Wollen aber wollte Christus immer dasselbe wie Gott.
Corpus und Antworten auf die Einwände lassen erkennen, daß

Thomas hier beim göttlichen Willen noch nicht binnenchristologisch
an den göttlichen Willen Christi in seiner eigenen göttlichen Natur,
sondern noch unbefangen an den göttlichen Willen des Vaters denkt;
sowohl in der Titelangabe der Quaestio wie im Text ist also mit «Deus»

die Person des Vaters gemeint, wie etwa in Ad 1: «Christus volebat ut
voluntas Patris impleretur», oder auch in Ad 2, wo die Übereinstimmung
im Wollen mit der freundschaftlichen Übereinstimmung begründet wird:
«ratio considérât aliquid volitum in ordine ad voluntatem amici». Schließlich

ist mit dem Zitat Mt 26,39 die Ölbergperikope präsentgehalten.
Die Antworten erwecken den Eindruck, daß der Ansatz der Zwei-

naturenchristologie in Art. 5 noch nicht wirksam wird, sondern daß

einstweilen das bibeltheologische Verhältnis Christus - Vater vorausgesetzt

wird. Ein eigener göttlicher Wille Christi aufgrund seiner
göttlichen Natur ist in dieser Quaestio weder im Wortlaut noch als theologische

Größe vorgekommen. Umso deutlicher wird jetzt die Verschiebung

und die entsprechende Spannung im gleich anschließenden Art. 6 :

Gab es in Christus einen Gegensatz des Wollens? Erst jetzt treten wir
in die eigentlich christologische Problematik ein, nachdem vorher der
Widerstreit noch innerhalb des menschlichen Wollens geklärt worden war.

Wiederum klingt im ersten Einwand die bibeltheologische Situation
der Ölbergszene an; diese wird mit Hilfe eines Athanasiuszitates
interpretiert als Gegensatz zwischen einem menschlich-fleischlichen und
dem göttlichen Willen Christi. Die von Thomas im vorausgehenden
Artikel gemachte Unterscheidung innerhalb des menschlichen Willens
ist hier also nicht eingeholt, sie lag natürlich schon außerhalb des

athanasianischen christologischen Modells, in dem die menschliche

geistige Seele und ihre Freiheit eine minimale und kaum wirksame



400 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

Bedeutung hatte. Das Sed contra zitiert den Konzilstext, in dem gegen
den Monotheletismus die Unterscheidung der beiden Willen gelehrt,
zugleich aber ihre Übereinkunft im Gewollten definiert wurde: «Der

vom göttlichen Willen Christi unterschiedene menschliche Wille widersetzte

sich nicht, sondern gehorchte seinem eigenen: eius) göttlichen
und allmächtigen Willen» (DS 556).

Das Corpus articuli zeigt jetzt aber deutlich die veränderte
Perspektive. Wohl spricht Thomas von einem möglichen Gegensatz im
Willen Christi, insofern - wie schon in 18.5 erarbeitet - ein
untergeordnetes Willensvermögen, für sich allein genommen, anders wollen
könne als das ihm übergeordnete Willensvermögen, von dem es aber
auch selber geleitet wird. Wenn es einen Gegensatz im Willen Christi
gegeben hat, dann höchstens innerhalb seines menschlichen Willens,
solange das natürliche und das sinnliche Wollen (vol. naturalis et vol.

sensualitatis) für sich allein betrachtet werden könnten. Aber auch sie

waren dennoch immer dem rationalen Willen Christi untergeordnet,
nicht einmal hier kam es zu einem Gegensatz. Denn der geistige Wille
in der menschlichen Natur Christi war schon immer dem göttlichen
Willen untergeordnet und gehorsam. Deutlicher als in Art. 5 wird aber

jetzt gesagt, wessen göttlicher Wille hier gebietet und erfüllt wird: es

ist der göttliche Wille der göttlichen Natur Christi selbst: «Licet voluntas

naturalis et voluntas sensualitatis in Christo aliud voluerit quam
divina voluntas et voluntas rationis ipsius (was sich auch auf die divina
voluntas bezieht), non tarnen fuit ibi aliqua contrarietas voluntatum.

Quia neque voluntas eius naturalis, neque voluntas sensualitatis

repudiabat illam rationem secundum quam divina voluntas et voluntas
rationis humanae in Christo passionem volebant» (corpus). Der menschliche

Wille unterstellte sich, bei aller Vielschichtigkeit, die ihm
aufgrund seiner naturhaften und sinnenhaften Komponente eigen ist, dem

göttlichen Ratschluß; vor allem glich sich der menschliche Wille als

«voluntas rationis humanae» dem göttlichen Willen an. Diese

Übereinstimmung wird von Thomas auch in umgekehrter Richtung beschrieben,
diesmal vom göttlichen Willen her in seiner Einwirkung auf den menschlichen

Willen Christi: «neque voluntas divina, neque voluntas rationis
in Christo, impediebatur aut retardabatur per voluntatem naturalem
aut per appetitum sensualitatis». Noch mehr, die Erfahrung des menschlichen

Willens, auch in seinem naturhaften Widerstreben vor dem
Leiden, wurde vom göttlichen und vom menschlich-vernünftigen Willen
Christi sogar gewollt angenommen: «nec e converso voluntas divina



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 401

vel voluntas rationis in Christo refugiebat aut retardabat motum voluntatis

naturalis humanae et motum sensualitatis in Christo.»

Der Unterschied gegenüber dem vorausgehenden Art. 5 ist deutlich:

zwar wird die dort gewonnene Komplexität und gleichzeitige
Einheit des menschlichen Willens festgehalten; zugleich wird aber auch

in der Einheit der beiden Naturen der göttliche Wille als der der Person

Christi eigene Wille bestimmt. Es bleibt nicht mehr unbestimmt, wer
der personale Träger auch dieses göttlichen Willens ist: es ist die gleiche
Person Christi. Damit ist aber die trinitarische Perspektive durch eine

christologische abgelöst worden. Es stehen sich jetzt in der einen und
selben Person Christi göttliche und menschliche Natur, resp. göttlicher
und menschlicher Wille, in Unterscheidung und Einheit gegenüber.
Der Unterschied zwischen der Struktur der bibeltheologischen
Gehorsamssituationen und dieser spekulativen Interpretation ist offensichtlich:

an die Stelle des trinitarischen Gegenübers Vater - Sohn, Gott -
Christus, ist jetzt das inner- und binnenchristologische Gegenüber der
beiden Willen, des göttlichen und menschlichen Willens des einen

Christus getreten. Der «Deus», der in Art. 5 und seiner noch nicht
konsequent durchgeführten Zweinaturenchristologie noch als Gott
Vater verstanden werden konnte, im Sinn der bibeltheologischen
Gehorsamssituation, ist jetzt ohne Zweifel als Gott göttliche Person und
Natur des Sohnes begriffen. Die trinitarische Perspektive war in Art. 5

noch offen, weil und solange die Zweinaturenchristologie noch nicht
konsequent angewandt wurde; ihre ausdrückliche Deutlichkeit in Art. 6

stellt aber unvermeidlich die göttliche Natur und Person Christi davor.
Die Verschiebung und Verkürzung der Perspektive scheint von Thomas

gar nicht wahrgenommen worden zu sein.

Dieselbe Aporie, die wir an diesem Text ausführlich dargestellt
haben, läßt sich an weitern Anwendungen feststellen :

b) Christusherrschaft und Gottesherrschaft {III. 20)

Bibeltheologisch bildet sich das Thema der Herrschaft Christi
erst allmählich heraus, anfangend von der Stellung des vorösterlichen
Jesus im Horizont der Gottesherrschaft, bis zu seiner eschatologischen
Erhöhung und Teilhabe in einer eigenen herrschaftlichen und richtenden
Vollmacht5. Allerdings bleibt auch die ausgebaute und ausdrückliche

5 Über die Stellung Jesu innerhalb der Gottesherrschaft vgl. Schnackenburg

R., Gottes Herrschaft und Reich (Freiburg 41965).



402 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

Herrschaft Christi der ursprünglichen Herrschaft Gottes zugeordnet,
wie dies etwa die Formel «zur Rechten Gottes» (Apg2,33) symbolisch
ausspricht, schließlich hebt sie sich in der vollendeten Geschichte in die

Herrschaft Gottes hinein auf (1 Kor 15,24-28). Die Gemeinschaft Christi
mit der Herrschaft Gottes begründet so einerseits die Handlungseinheit
Jesu mit Gott, von der her mit Recht die nachbiblische Christologie
auf die Seinseinheit als deren seinshafte Ermöglichung geschlossen hat;
dennoch bleibt die Ordnung des Ursprungs und der Verwiesenheit
Christi immer deutlich gewahrt, ohne je in eine unbezügliche Verschmelzung

mit der Herrschaft Gottes und mit Gott selbst aufzugehen. Wie
wird diese klare trinitarische Struktur in das andere Koordinatensystem
des Zweinaturenmodells übertragen? Eine kurze Interpretation von
III. 20. «De subjectione Christi ad Patrem» mag dies zeigen.

In der größern christologischen Systematik (vgl. Q. 16 Intr.) gehört
die Quaestio 20 zu jenen Fragen, die nicht nur die hypostatische Union
in sich selbst behandeln, sondern die präzise das Verhältnis zwischen

Christus und Gott dem Vater betreffen; dabei kennt die Bibeltheologie
Verhältnisse, die von Christus zum Vater hin, und andere, die vom
Vater zu Christus hin beschrieben werden. Der ersten Gruppe gehört
die Unterordnung, das Gebet und das Priestertum Christi an, der
andern die Adoption und die Prädestination Christi.

Zwischen der bibeltheologischen Aussage und der spekulativen
Reflexion liegt neben der strukturellen Verschiebung auch der jahr-
hunderte alte Kampf gegen einen häretischen Subordinatianismus 6, wie

er etwa im Arianismus verurteilt wurde; damit bestand auch nicht
mehr die gleiche Unbefangenheit gegenüber der biblischen Aussage;
dies wird im folgenden zu berücksichtigen sein. So scheint denn zunächst
eine mögliche Rede von einer Unterordnung Christi vor allem durch
die Wesensgleichheit der trinitarischen Personen ausgeschlossen (1.

Einwand). Anderseits sieht sich Thomas einer breiten bibeltheologischen
Überlieferung gegenüber, die zwischen Christus und dem Vater ein
Verhältnis der Über- und Unterordnung sieht; im «sed contra» wird
etwa Joh 14,28 zitiert: «Der Vater ist größer als ich.»

Die Lösung wird durch das beigefügte Augustinuszitat bereits
in der Richtung der Zweinaturenchristologie angebahnt, wenn im Zitat
auch nicht nur neutrale Naturen, sondern heilsgeschichtliche Status

gegenübergestellt werden (forma Dei - forma servi). Für die Verifikation

6 Für eine gerechtere Beurteilung vor allem des vornicänischen Subordinatianismus

vgl. Marcus W., Subordinatianismus: LThK IX (1964) 1138 f.



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 403

der biblischen Aussage grenzt Thomas aber von Anfang an auf die

menschliche Natur ein, ohne auch nur die göttliche Natur oder Person

in Betracht zu ziehen: «habenti aliquam naturam conveniunt ea quae
sunt propria illius naturae» (III.20.1 corpus). Unterordnung ist aber
der menschlichen Natur gegenüber Gott in dreifacher Hinsicht eigen:
durch die Teilhabe an Gottes Gutsein; gegenüber der Macht Gottes,
der die menschliche Kreatur untergeordnet ist; durch die freie
Unterwerfung im Gehorsam gegenüber seinem Gebot. Deshalb kann und muß
diese Unterordnung auch von Christus ausgesagt werden. Aus dem

Zusammenhang ergibt sich, daß diese Aussage nur von der menschlichen

Natur gelten kann.
Wenn jetzt nach der Bezugswirklichkeit dieser Unterordnung

gefragt wird, setzt sich nun doch die bibeltheologische Formulierung
durch: «diese dreifache Unterordnung zum Vater bekennt Christus von
sich» (corpus). Die Antworten zu den Einwänden erläutern wiederholt,
daß von solcher Unterordnung in Christus nur bezüglich seiner menschlichen

Natur die Rede sein kann. Ähnlich wie vorher in 18.5 bleibt hier
das innerchristologische Verhältnis noch ausgeklammert, höchstens wird
von der göttlichen Natur Christi jede Unterordnung als arianische
Häresie negiert. Im Bereich der göttlichen Natur kann die eschatolo-

gische Unterwerfung nur darin bestehen, daß die Seligen in der Anschauung

die gemeinsame Wesenheit von Vater und Sohn erkennen («ut
videant ipsam essentiam communem Patri et Filio», ad 3).

Die Verschiebung der Beziehung zeigt sich auch hier erst im folgenden

Artikel deutlich an: «War Christus sich seiher unterworfen?» (20.2).
Eine alexandrinische Einheitschristologie, wie sie im 1. und 3. Einwand
sich ausspricht, wird zu einer solchen binnenchristologischen
Unterscheidung nur schwer Zugang haben.

Dagegen stützt Augustinus eine solche Unterscheidung, der die

drei Personen viel stärker in die Einheit des göttlichen Wesens
eingebunden hatte (sed Contra 1); schon Augustinus hat also den Weg für
eine Verlagerung der Beziehung zwischen die beiden Naturen Christi
eingeleitet. Christus hat so Knechtsgestalt angenommen, daß er die

Gottesgestalt nicht verlor; wenn nun der Vater dank der Gottesgestalt
größer ist als der Sohn in seiner menschlichen Natur, dann kommt auch
dem Sohn dieses Größer-sein gegenüber sich selber in seiner menschlichen

Natur zu (sed contra 2).
Herr- und Knecht-sein, so Thomas in seiner Antwort (corpus)

werden einer Person aufgrund ihrer Natur zugesprochen. Würde es



404 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

von der Person ausgesprochen, bedeutete dies bei Christus neben der
herrschenden Person des göttlichen Wortes die Annahme einer andern
menschlichen dienenden Person, was auf die Häresie des Nestorius
hinausliefe. Thomas kann sich die Aufteilung von Herrschaft und
Unterordnung nicht anders als in Entsprechung zur göttlichen und menschlichen

Natur denken. Somit bleibt nur die andere Möglichkeit: In seiner

göttlichen Natur kommt Christus mit dem Vater überein, ist er also

Herr; in seiner menschlichen Natur kommt er mit uns überein und
ist unterworfen und dienend. Diese beiden Existenzrichtungen liegen
aber innerhalb der gleichen Person zwischen den beiden Naturen.
Somit kann sich Thomas der augustinischen Unterordnung Christi
unter sich selbst anschließen. Thomas fügt noch eine sprachliche Regelung

an (sciendum tarnen ...): absolut und ohne Unterscheidung der
Naturen können von der Person jene Titel gebraucht werden, die direkt
die Person betreffen, wie etwa söhn. Titel hingegen, die erst aufgrund
der angenommenen menschlichen Natur prädiziert werden können,
sollen vorsichtshalber mit der entsprechenden Präzisierung verwendet
werden: «quod autem sit subiectus vel servus vel minor, est ei attri-
buendum cum determinatione, scilicet, secundum humanam naturam».
Diese Interpretation der biblischen Redeweise von der Unterordnung
Christi unter Gott schränkt nicht nur den Geltungsbereich einer Beziehung

zwischen Christus und Gott auf die menschliche Natur ein, sie

verlegt gleichzeitig die Beziehung als solche zwischen die göttliche
und menschliche Natur Christi. Während die biblische Formel die
Geschichte und die Existenz Christi abkünftig von Gott her und
gehorsam auf Gott hin bezieht, wird jetzt die göttliche Natur und die

ewige Person des Sohnes aus jeglicher Bezogenheit auf Gott ausgespart
und die vorher trinitarische Beziehung zu einer binnenchristologischen
umgeformt. Daß die Beziehung der menschlichen Natur Christi zu
seiner eigenen göttlichen Natur auch noch eine solche zwischen Christus
und Gott sich selber voraushat, wird nicht mehr sichtbar; die
trinitarische Beziehung wird durch die binnenchristologische Beziehung
verdeckt und verdrängt.

c) Gebet und Priestertum Christi {III. 21 und 22)

Die Frage nach dem Gebet Christi löst Thomas in konsequenter
Anwendung der Zweinaturen- resp. Zweiwillenlehre. Im Gebet wird
das Verhältnis zwischen dem Willen Gottes und demjenigen des Menschen



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 405

sprachlich artikuliert und freiheitlich vollzogen. Die Unterscheidung
der Willen in Christus und die Annahme eines unversehrten menschlichen

Willens ziehen denn auch die Annahme eines echten kreatürlichen
und menschlichen Gebetes Christi nach sich. Das Gebet Christi trägt
sich so aber zwischen seinem eigenen göttlichen und menschlichen Willen
zu: «Sed quia in Christo est alia voluntas divina et alia humana; et
voluntas humana non est per se efficax ad implendum ea quae vult,
nisi per virtutem divinam: inde est quod Christo, secundum quod est

homo et humanam voluntatem habens, competit orare» (21. 1 corpus).
Diese Situierung des Gebetes ergibt sich folgerichtig aus dem

Ansatz der Zweinaturen- und Zweiwillenlehre, auch wenn wiederum

bibeltheologische Formulierungen stehen geblieben sind, die nach wie

vor Gott den Vater als den Adressaten des Gebetes Christi zeigen:
«Christus konnte alles vollbringen was er wollte, insofern er Gott war,
nicht aber insofern er Mensch war, denn als solcher besaß er die
Allmacht nicht. Dennoch wollte er, der zugleich Gott und Mensch war,
zum Vater beten (voluit ad Patrem orationem porrigere), nicht als

ob er keine Macht gehabt hätte, sondern zu unserer Belehrung. Erstens

nämlich, um zu offenbaren, daß er vom Vater her ist, zweitens um uns
ein Beispiel zu geben» (21.2. ad 1). Die Spannung zwischen der im
Corpus und in der Antwort zugrundeliegenden christologischen Struktur
ist offensichtlich : die im Corpus gegebene Begründung leitet die Lösung
aus der Unterscheidung der beiden Willen in Christus selber ab, die

Antwort ad 1 hingegen situiert das Gebet zwischen Christus und den

Vater, wobei sogar herausgelesen werden könnte, daß der Sohn auch
in seiner göttlichen Natur in einer Gebetsbeziehung zum Vater steht
(«ut ostenderet se esse a Patre» - ohne nähere Unterscheidung).

Ähnlich wird auch das priesterliche Amt zwar der gottmenschlichen
Person Christi zugeschrieben, die Beziehung priesterlichen Handelns
aber wiederum in der menschlichen Natur begründet und nur von
ihr ausgesagt. Die nicht mehr relational verstandene Wesensgleichheit
des Sohnes mit dem Vater läßt es für Thomas nicht mehr zu, auch die

göttliche Person und Natur des Sohnes in diese Beziehung priesterlichen

Handelns einzubeziehen. Die göttliche Natur und Person erhält
nur indirekt und von außen her eine Bedeutung, insofern sie dem

priesterlichen Handeln des Menschen Jesus unendlichen verdienstlichen
Wert verleiht: «licet Christus non fuerit sacerdos secundum quod Deus,
sed secundum quod homo, unus tarnen et idem fuit sacerdos et Deus

Et ideo, inquantum eius humanitas operabatur in virtute divinitatis,



406 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

illud sacrificium erat efficassissimum ad delenda peccata» (22. 3. ad 1).

Aus diesem Grund erklärt sich auch, weshalb Christus für sich
selber nicht priesterlich handeln kann und auch nicht muß, weil er
durch seine göttliche Natur und Person schon immer zu Gott gelangt
ist und diesen Zugang nicht erst noch vollziehen muß (22. 4).

d) Spannungen zwischen den christologischen Strukturen

An den aufgezählten und analysierten Beispielen ist die eingangs
formulierte Aporie sichtbar geworden. Zwei christologische Strukturen
stehen zueinander in einer Spannung, die in den Texten wiederholt
erkennbar und von Thomas gelegentlich auch gespürt worden ist. Die

Spannung läßt sich gleichzeitig von ihren Quellen wie von ihrer Eigenart
her kennzeichenen :

Die bibeltheologische Christologie sieht Person und Geschichte Christi,

in gewiß unterschiedlicher Deutlichkeit und Ausbildung, doch immer
in einer Beziehung zu Gott, sei es iu einer Beziehung des Ursprungs
und der Herkunft, der Handlungseinheit und Vollmachtsgemeinschaft,
sei es schließlich in einer solchen der gehorsamen und mittlerischen
Hinordnung Christi auf Gott. Diese Struktur erweckt zwar wiederholt
den Eindruck der Unterordnung Christi unter Gott und ist in der
Dogmengeschichte denn auch so verstanden worden. Die gleiche Kategorie
der Beziehung erlaubt es aber, auch eine zunächst eschatologische,
allmählich auch innergeschichtliche und schließlich sogar protologische
Vollmachts- und Lebenseinheit Christi mit Gott auszudrücken, ohne

je Gott und Christus in eine beziehungslose Wesensgleichheit
nebeneinanderzustellen. Dieser Struktur tritt in der ntl Christologie keine
andere Struktur gegenüber, die die Person und Wirklichkeit Christi
in sich abschließt.

Die dogmengeschichtliche und auch von der Scholastik übernommene
Struktur der Zweinaturenlehre hingegen grenzt ihr Blickfeld viel stärker
auf die Wirklichkeit Christi selber ein, auf seine göttliche und menschliche

Natur, die in der einen Person des Wortes subsistieren. Die göttliche

Natur scheint jetzt keinerlei weitere Ursprungs- oder Hinordnungsbeziehung

zuzulassen; die Abgrenzung gegenüber dem Arianismus hat
die vorher noch möglichen legitimen Formen eines Subordinatianismus

verdächtig und unmöglich gemacht. Eine Beziehung zu Gott hinter
sich zurück oder über sich hinaus scheint nur noch mit der menschlichen
Natur Christi verträglich zu sein. Die noch unproblematischen biblischen



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 407

Ursprungs-, Unterordnungs- und Hinordnungsaussagen werden jetzt
als bedenklich von der göttlichen Natur und Person abgelöst und nur
noch für die kreatürliche menschliche Natur Christi zugelassen, höchstens

durch indirekte Idiomenkommunikation können sie noch von
der göttlichen Person prädiziert werden. Waren diese Beziehungsaussagen

vorher auf Gott den Vater gerichtet, dem Jesus in seiner Existenz
gegenüberstand, mit dem er aber auch in eschatologischer und protolo-
gischer Gemeinschaft und Einheit lebte, so zielen sie jetzt nur noch auf
die göttliche Natur und Person des Wortes. Aus der trinitarischen
Beziehung ist eine binnenchristologische Beziehung geworden. Wir
konnten diese Verschiebung gerade dort feststehen, wo Thomas biblische

an den Vater gerichtete Beziehungsaussagen in die andere Struktur
der Zweinaturenchristologie übertrug, was aber eine ernste Verkürzung
der Christologie zur Folge haben mußte.

Nicht weniger ernst zu nehmen ist auch die damit eingetretene
Trennung von Trinitätslehre und Christologie, nicht nur in der äußeren

Anordnung der dogmatischen Traktate, sondern auch in ihrer inneren

Verknüpfung. Der Glaube und die Theologie haben zum trinitarischen
Geheimnis Gottes nur durch Offenbarung Zugang, wobei unter
Offenbarung nicht nur und nicht zuerst eine belehrende und informierende
Offenbarung verstanden sein kann, sondern eine Offenbarung durch
den gelebten Gottesbezug Jesu, der von Gott her und auf Gott hin
lebte, so in den Tod eintrat und von Gott in die Herrlichkeit erhöht
wurde. Für die bibeltheologische Christologie besteht Übereinstimmung
zwischen dem Vollzug dieser Gottesbeziehung Jesu und ihrer zunehmenden

sprachlichen Verdeutlichung: der Gott, von dem her Jesus lebt,

ist derjenige, den er auch als Vater anspricht. Mit der Übertragung auf
die Struktur der Zweinaturenlehre und ihrer binnenchristologischen
Geschlossenheit entfällt diese Übereinstimmung: im Wortlaut der ntl
Zitate ist nach wie vor vom Verhältnis zwischen dem Vater und Jesus
die Rede, in der Systematik wird diese Beziehung aber anderswo,
zwischen der göttlichen und menschlichen Natur Christi des Wortes
situiert. Der sprachliche Wortlaut und der Vollzug meinen nicht mehr
die gleiche Beziehung, umgekehrt wird der Glaube durch diese beiden
Gestalten der Offenbarung, durch den Vollzug und das Wort, zu zwei

je verschiedenen Beziehungen geführt. Das Wort führt ihn nach wie

vor in die trinitarische Gottesbeziehung Jesu zum Vater ein, während
der Vollzug - wie die Dogmatik ihn jetzt situiert - in das binnenchristologische

Verhältnis der beiden Naturen einweist. Die gegenseitige Dek-



408 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

kung von Offenbarungsvollzug und -wort besteht nicht mehr: hier
stehen wir vor der schwerwiegendsten Konsequenz der strukturellen
Spannung in der Christologie des Thomas von Aquin. Man kann mit
gutem Grund von einer Aporie sprechen.

3. KRITIK UND ÜBERWINDUNG DER APORIE

Sosehr Thomas von Aquin sich bemühte, den breiten Strom der
biblischen und patristischen Überlieferung in eine möglichst gewaltlose
Systematik einzubringen, so war er dieser Überlieferung doch zu sehr

verpflichtet und verbunden, als daß er sie «ohne Rest» gewaltsam in
eine Synthese gezwungen hätte. Wohl haben wir die Spannung und den

Widerstreit zwischen den beiden christologischen Strukturen, der trini-
tarischen und derjenigen der Zweinaturenlehre, beobachten können.
Wir haben die Anzeichen des Auseinandergehens feststellen können
und die früheren theologiegeschichtlichen Vorentscheidungen aufgesucht,

in deren Gefolgschaft die Christologie des Thomas sich schon

immer bewegte. Wir können aber auch - und dies soll jetzt kurz versucht
werden - Anzeichen erkennen, daß der Zusammenhang und die Einheit
von Christologie und Trinitätslehre für Thomas doch bewußter waren.
Vor allem war das biblische Zeugnis, mit dem sich Thomas ja immer
wieder in eigener exegetischer Arbeit auseinandersetzte, so deutlich,
daß es sich auch in seiner Systematik noch als resistent erwies. Deshalb

befragen wir jetzt die Theologie des Thomas nach Querverbindungen
zwischen den beiden Themenkreisen, der Christologie und der Trinitätslehre.

Gibt es in seiner Christologie Ansätze, die den trinitarischen
Bezug nach wie vor aufrecht erhalten? Und: gibt es in seiner Trinitätslehre

Ansätze, die bis in die Christologie hinein durch- und ausgezogen
sind? Wir wählen für diese gegenseitige Annäherung drei Texte aus,
die zunächst das Problem verdeutlichen sollen, die aber auch Hinweise
bieten, wie bei und nach Thomas selber eine Überwindung der Aporie
aussehen könnte.

a) Weitgehende Dissoziierung von Trinitätslehre und Christologie (III. 3.5)

In III. 3 behandelt Thomas jene Fragen, die sich mit der
annehmenden Person des Inkarnationsgeschehens befassen, wobei notwendig
die Stellung der annehmenden Person aus der Trinität zur Sprache



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 409

kommt. Wichtig ist bereits die Unterscheidung in III.3.4., wonach
bei der Annahme einer menschlichen Natur durch eine göttliche Person
der Akt selber und der Terminus derselben auseinanderzuhalten sind.
Der Akt selber geht aus der göttlichen Macht hervor, die allen drei
Personen durch die eine Natur gemeinsam ist; dagegen terminiert die

Annahme auf je eine bestimmte und von den andern unterschiedene
Person: «Très enim personae fecerunt ut humana natura uniretur uni

personae Filii» (corpus). Daran schließt sich die spezifisch trinitäts-
theologische Frage an, ob eine andere Person als die Person des Sohnes

Träger der angenommenen Menschennatur hätte sein können (III. 3. 5).

Im Hintergrund der Frage wie ihrer Lösung stoßen die zwei
theologiegeschichtlichen Typen der Trinitätslehre 7 aufeinander, der stärker an
der Dreiheit der Personen orientierte Typus der ostkirchlichen Theologie

und der stärker an der Einheit des Wesens orientierte Typus der
abendländischen augustinischen Tradition. In diesem Artikel wird sich
zunächst diese augustinische Tradition durchsetzen, während in der

wenig später gestellten Frage (3.8) nach der Konvenienz der faktischen

Ordnung doch noch die ostkirchliche und stärker heilsgeschichtliche
Sicht wirksam wird, allerdings ohne die vorherige Dissoziierung noch

rückgängig machen zu können.

In den Einwänden (videtur quod non) meldet sich wiederholt eine

Theologie zu Wort, die eine möglichste Entsprechung und Weiterführung
zwischen innergöttlicher Trinität und christologischer Heilsoikonomia
gewahrt wissen möchte. Eine Abweichung in der Heilsgeschichte von
der innergöttlichen Ordnung führte zu einer Verwirrung und höbe die

Offenbarungsbedeutung des Christusgeschehens auf: «hoc enim vergeret
in confusionem divinarum personarum» (videtur quod non 1); darum
können der Vater und der Geist nicht Träger dieser menschlichen Natur
sein, sondern nur, wie tatsächlich geschehen, der Sohn.

Ferner (videtur quod non 2) verlange die Ähnlichkeit zwischen der
natürlichen Gottessohnschaft und der gnadenhaften Gotteskindschaft
die Person des Sohnes als Träger der menschlichen Natur. Schließlich
wird mindestens der Person des Vaters die Möglichkeit der
Menschwerdung abgesprochen, weil er von seiner innergöttlichen Stellung her

7 Vgl. Breuning W., Trinitätslehre: LThK X (1965) 360-62, bes. 361: «Das
für die spätere lateinische Theologie wichtigste Moment ist der fast absolute Sieg
der augustinischen Trinitätslehre über die von Richard von St. Viktor kräftig
angeschlagene, bei Alexander von Haies und Bonaventura vollendet ausgebildete
Trinitätslehre, die mehr dem griechischen Ansatz folgt. »

27



410 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

gar nicht in die Geschichte gesandt werden könne (videtur quod non 3).
Die gemeinsame Tendenz der drei Einwände ist offensichtlich: zwischen

der annehmenden Person der Inkarnation und ihrem trinitarischen Ort
soll ein erhellender und weiterführender Zusammenhang gewahrt bleiben.

Die Einwände sind jetzt aber bereits nachteilig formuliert, weil
sie die Freiheit Gottes im Verhältnis zur Geschichte durch vorgegebene

Notwendigkeit zu beeinträchtigen und die nicht in Frage kommenden
Personen in ihrer Wesensgleichheit zu gefährden scheinen. Auf dem

Hintergrund des augustinischen Typus ließ sich dieser Eindruck wohl
kaum vermeiden; dies zeigt schon das «Sed contra» an: die drei Personen

wären nicht von gleicher Macht, wenn eine von ihnen etwas könnte,
was die andere nicht kann. Entsprechend fällt auch die begründende
Antwort aus: Sie greift die vorherige Unterscheidung von Akt und
Terminus der Annahme auf. Jeder Person sei nicht nur die gleiche

göttliche Macht zu diesem Akt eigen, sondern jede besitze auch ein

gleichrangiges Personsein, trotz der relationalen und personbildenden
Unterschiede: « Virtus autem divina communiter et indifferenter se

habet ad omnes personas. Eadem est etiam communis ratio personali-
tatis, licet proprietates personales sint différentes» (corpus).
Dementsprechend wird der Akt der Annahme nicht nur von den drei Personen

gemeinsam bewirkt, sondern er kann auch ohne Unterschied auf jede
der drei Personen hin terminieren, also ebensogut auf die Person des

Vaters oder des Geistes.

Die Einwände werden unter Anwendung dieses Prinzips entkräftet.
Ad 1 : Weil die Inkarnation in der Zeit die göttliche Person schon
voraussetzt und nicht erst konstituiert, entsteht durch die Übertragung
des (innertrinitarischen) Namens auf eine andere Person (in der
Heilsgeschichte) keine Verwirrung. Die Sohnschaft in der Heilsgeschichte
könnte also auch einer Person zukommen, die innertrinitarisch die
Person des Vaters oder des Geistes ist. Eine Entsprechung in der
Sohnschaft drängt sich also nicht auf. - Ad 2: Wohl ist die gnadenhafte
Gotteskindschaft ein Abbild der natürlichen Sohnschaft in Gott, aber

- als gemeinsames Werk der Trinität nach außen - setzt sie ebenfalls

zum Vater und zum Geist, wie zum Sohn, in Beziehung. Sie läßt sich
dem Vater appropriieren, weil er Prinzip der natürlichen Sohnschaft

ist, und dem Geist, weil er die gegenseitige Liebe zwischen Vater und
Sohn ist. Somit wäre auch bei einer Inkarnation des Vaters oder des

Geistes die geforderte Ähnlichkeit mit der natürlichen Sohnschaft
gewahrt. - Ad 3: Das ewige Ungezeugtsein des Vaters (esse innascibilis)



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 411

betrifft nur seine innergöttliche Ewigkeit und würde durch eine zeitliche
Geburt nicht ausgeschlossen; ferner ist auch mit der Sendung des

Sohnes die Person des Vaters als deren Herkunft mitgesetzt.
Somit ist also von der innergöttlichen Trinität her über die Person

als dem tatsächlichen Subjekt der Inkarnation noch gar nichts
vorentschieden, sondern es besteht - wenigstens in diesem Artikel - noch

völlige Freiheit. Neben der tatsächlichen Ordnung, in der der Sohn
Mensch wurde, stehen also andere Möglichkeiten, in denen eine andere

trinitarische Person dennoch in der Heilsgeschichte die Stellung Christi
als «Filius Hominis» einnehmen könnte. Diese Beliebigkeit und Ver-
tauschbarkeit wahrt zwar in höchstem Maß die Freiheit Gottes, so weit

sogar, daß die tatsächliche Ordnung ihre offenbarende Bedeutung für
das Geheimnis der Dreifaltigkeit verliert : wenn in der Geschichte ein
anderer Sohn heißen kann, der es im innergöttlichen Geheimnis nicht
ist, dann sagt die Menschwerdung einer göttlichen Person über ihren
innertrinitarischen Ort nichts Verbindliches aus; nur noch der dürftige
Nexus einer Wortoffenbarung und -mitteilung macht dann eine Erkenntnis

der Dreifaltigkeit möglich. Aus dem gleichen Grund wird die
annehmende Person für die Inkarnation und die hypostatische Einheit
über ihre abstrakte Personalität hinaus, in ihrer eigenen Beziehung,
nicht bedeutsam; ob die menschliche Natur von der Person des Vaters
oder des Sohnes getragen wird, verändert das Gottes-Verhältnis der

angenommenen Menschennatur offenbar nicht. Denn die Differenzierung
über die sich Thomas zwar Rechenschaft gibt, wird überspielt durch
die «communis ratio personalitatis, licet proprietates personales sint
différentes» (corpus).

b) Entsprechung von innergöttlicher Trinität und Inkarnation {II1.3.8)

In einem dialektischen Gegensatz zum eben besprochenen Artikel
steht die Frage, ob es geziemender war, daß die Person des Sohnes

Mensch wurde, und nicht diejenige des Vaters oder des Geistes. Nachdem

vorher eine möglichste Freiheit Gottes sichergestellt worden war,
sollte jetzt doch die Richtigkeit der tatsächlichen Ordnung begründet
werden, nicht als eine zwingende Nécessitât, aber doch als sinnvolle
Konvenienz. Die hier untergebrachte bibeltheologische und patristische
Tradition vermag zwar die vorherige Beliebigkeit nicht mehr voll
rückgängig zu machen, stellt ihr aber doch eine innere Angemessenheit
entgegen. Dialektisch ist jetzt auch der Aufbau des Artikels, treten



412 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

jetzt doch die Überlegungen, die vorher die eigenen Gründe des Thomas

darstellten, als zu entkräftende Einwände auf :

1. Eine Menschwerdung des Vaters verminderte die Mißverständnisse

und Irrtümer bezüglich der Inkarnation; die unterordnenden
Beziehungsaussagen könnten dann gar nicht in die innergöttliche Trini-
tät hinein ausgezogen werden. - 2. Die Neuerschaffung der menschlichen

Natur geschieht durch die gleiche Person, der auch schon die Schöpfung
zugeeignet wird, den Vater. - 3. Die Vergebung der Sünden als Ziel
der Menschwerdung geschieht richtigerweise durch den Heiligen Geist,
dessen appropriiertes Werk sie ist.

Thomas stellt sich hier den Schwierigkeiten, die er sich selber durch
die vorherige Vertauschbarkeit bereitet hat, wonach irgendeine trini-
tarische Person Mensch werden könne. Das «Sed contra» tönt bereits
die patristische Überlieferung an, die die biblischen Prädikate des

WORTES sowohl im innergöttlichen wie im heilsgeschichtlichen Bereich

gleicherweise gewahrt wissen will, die also auf eine Entsprechung der
beiden Ebenen tendiert. Das «Corpus» sammelt die Konvenienzgründe
der Tradition: Die Grundlegung und die Wiederherstellung des

Schöpfungswerkes sollen durch das gleiche wort geschehen. Menschliche

Weisheit hat teil an der göttlichen Weisheit. Die Hinführung zum Erbe
der Kindschaft geschieht durch denjenigen, der nicht nur durch gnadenhafte

Adoption, sondern von Natur aus schon Sohn ist. Das sündige
Streben nach Erkenntnis bei Adam wird geheilt durch das göttliche
wort der Weisheit.

Bei den Antworten auf die Einwände sei vor allem die dritte Antwort

erwähnt, die paradoxerweise beinahe die gleichen Überlegungen
macht, wie sie in III.3.5. vorkamen. Dort hatten sie gerade die
Möglichkeit einer Menschwerdung des Heiligen Geistes begründet, weil er
doch die gegenseitige Liebe von Vater und Sohn wäre und so in der

Heilsgeschichte die «Rolle» des Sohnes übernehmen könnte. Hier wird
nun genau das Gegenteil gefolgert: weil der Geist nicht eine selbständige

Gabe ist, sondern diejenige zwischen Vater und Sohn, sei es doch

richtiger, daß der Sohn Mensch wurde, «cuius Spiritus Sanctus est
donum» (III.3.8. ad 3).

Nachdem Thomas den Zusammenhang zwischen innergöttlicher
und heilsgeschichtlicher Trinität beinahe bis zur Beliebigkeit gelockert
hatte, suchte er sie in diesem Artikel doch wieder stärker aneinander

zu binden. Aus dem innergöttlichen Geheimnis führt nun doch eine

offenbarende Kontinuität in die Inkarnation hinaus, und umgekehrt



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 413

ermöglicht diese einen Erkenntniszugang ins Geheimnis der innergött-
lichen Trinität. Bei dieser Sicht wird es für die menschliche Natur
Christi von Bedeutung, von welcher trinitarischen Person sie angenommen

und getragen ist: sie wird auch in sich selber bestimmt durch die

Beziehung des Ursprungs und der Hinordnung, wie sie der Person des

Wortes und des sohnes eigen ist. In gleichem Maß wird der trinitarische
Gottesbezug Christi offengehalten und kann nicht mehr durch eine

binnenchristologische Geschlossenheit verstellt und verkürzt werden.

c) Gottessohnschaft und Gotteskindschaft (III. 23)

An einer Stelle sieht sich Thomas fast unausweichlich der Aporie
der beiden christologischen Strukturen gegenübergestellt, wenn er das

Verhältnis zwischen der natürlichen Sohnschaft Christi und der gnadenhaften

Gotteskindschaft bestimmen soll: «De adoptione, an Christo
conveniat.» Vor allem hält sich hier die sohnschaftliche Beziehung, wie
sie auch für die innergöttliche Trinität klargestellt wurde, bis in die

Christologie durch. Andere Beziehungsaussagen, wie Unterordnung,
Gehorsam, Gebet, Opfer usw. wurden von Thomas, als mit der
göttlichen Natur und Person unverträglich, der menschlichen Natur Christi
zugewiesen und auf sie eingeschränkt.

Die Struktur der Zweinaturenchristologie unterwarf sich die

heilsgeschichtliche trinitarische Beziehungsstruktur. Sollte jetzt auch die

sohnschaftliche Beziehung als unverträgliche Subordination aus dem
Bereich der göttlichen Natur und Person ausgewiesen und auf die

menschliche Natur eingeschränkt werden? Oder bliebe für die menschliche

Natur Christi nur eine gesteigerte Teilhabe an der geschaffenen
Gnade und der adoptiven Gotteskindschaft übrig? Die Durchführung
wird zeigen, wie hier für einmal das Gewicht des biblischen Zeugnisses
sich gegenüber den systematisierenden Versuchen einer Umstrukturierung

behauptet.
Zuerst wird allerdings der Nexus zwischen der natürlichen

Gottessohnschaft und der gnadenhaften Gotteskindschaft noch einmal
gelockert. In III.23.2 wird die Annahme an Kindesstatt durch die Gnade
der ganzen Trinität zugeschrieben: «Utrum adoptare conveniat toti
Trinitati». Wiederum stellt sich die Frage, ob der Kreis der innergöttlichen

Trinität sich in Christus auch auf die Menschen hin öffne oder

geschlossen bleibe. Nachher wird sich die Frage noch verschärfen, ob

er sich wenigstens für Christus selber öffne. Eine Vorentscheidung ist



414 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

schon durch das Gnadenverständnis des Thomas getroffen: Gnade ist
zwar auch die gnädige und freie Zuwendung Gottes zum Menschen,
sie ist aber vor allem - und dafür steht meistens der Begriff «Gnade» -
die Wirkung dieser gnädigen Zuwendung im Menschen, seine Erhebung
in das übernatürliche Leben, die geschaffene Teilhabe und Befähigung
zur Lebensgemeinschaft, Erkenntnis und Liebe Gottes. Als solches

Werk geht auch die Annahme an Kindesstatt von der ganzen Trinität
aus. Nur die innergöttliche Zeugung ist ein Proprium der Person des

Vaters, so wie innergöttliche Sohnschaft ein Proprium des Sohnes ist.
Aber die Annahme an Kindesstatt bringt eine geschaffene Wirkung
hervor und ist somit der ganzen Trinität als «opus ad extra» gemeinsam:

«facere quemquam effectum in creaturis est commune toti Trini-
tati, propter unitatem naturae: quia ubi est una natura, oportet quod
ibi sit una virtus et una operatio Et ideo homines adoptare in filios
Dei convenit toti Trinitati» (III.23.2 corpus).

Von dieser nicht trinitarisch differenzierten Gottesbeziehung der

gnadenhaften Gotteskindschaft hebt Thomas schon in diesem Artikel
die natürliche Sohnschaft Christi ab: «Zwar werden wir durch die
Annahme an Kindesstatt (adoptio) Brüder Christi, weil wir gleichsam
denselben Vater haben wie er. Aber er ist doch anders der Vater Christi
als der unsrige. Vater Christi ist er durch die natürliche Zeugung (natu-
raliter generando), und dies ist ihm (personbildend) eigen. Unser Vater
aber ist er (nicht durch naturhafte Zeugung, sondern) durch eine

freiwillige Tat (voluntarie aliquid faciendo), und dies ist ihm mit dem Sohn

und dem Geist gemeinsam. Darum ist Christus nicht Sohn der ganzen
Trinität wie wir» (III.3.23.2 ad 2).

Noch bleibt aber offen, wie konsequent diese personale Sohnschaftsbeziehung

auch für die Christologie gilt, ob sie sich auch gegen die sich
abschließende binnenchristologische Zweinaturenstruktur durchsetzt.
Der folgende Artikel III. 23.4 behebt hier jeden Zweifel, weil er die

natürliche Sohnschaft Christi jetzt auch auf seine menschliche Natur
ausweitet und diese in sie einbezieht: «Utrum Christus, secundum quod
homo, sit filius adoptivus.»

Bei den Einwänden verdient der zweite unsere Aufmerksamkeit:
mit Augustinus sieht Thomas zwischen der Gnade der Rechtfertigung
und der Gnade der Inkarnation eine Analogie. Zumal bei seiner Betonung
der geschaffenen Gnade läge es nun nahe, Christus als begnadeten
Menschen auch nur subsumierend in eine allgemeine und höchstens appro-
prierte Beziehung zur Trinität zu stellen. Wiederum stellte sich dann die



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 415

binnenchristologische Beziehung zwischen die göttliche Natur des

Sohnes und seine menschliche Natur.
Die Antwort geht aber einen andern und erstaunlichen Weg: Die

Bezeichnung Christi als angenommener (adoptiver) Sohn ist zweifellos
durch die wiederholte Verurteilung des Adoptianismus8 nicht mehr

vom Verdacht zu befreien und darum unzulässig geworden. Von der
natürlichen Sohnschaft kann an Christus nichts, auch nicht seine

menschliche Natur ausgenommen werden. Während Thomas die

Beziehungsaussagen sonst auf ihre Vereinbarkeit mit der göttlichen oder
menschlichen Natur geprüft und danach ihre Anwendung praktiziert
hat, wird hier die Person zum entscheidenden Kriterium. Sohnschaft

gilt primär von der Person, nicht von der Natur. Sohnschaft ist - Thomas
verweist ausdrücklich auf seine Trinitätslehre in 1.32.3 - eine personale

Proprietät. Wenn jetzt in Christus nicht zwei, sondern nur eine Person

ist, nämlich die ungeschaffene Person, dann kann in ihm daneben von
keiner bloß abbildlichen oder teilhabenden Sohnschaft mehr gesprochen
werden. Darum kann Christus, als natürlicher Sohn Gottes, in keiner
Weise (auch nicht für seine menschliche Natur) als bloß angenommener
Sohn bezeichnet werden: «Et ideo Christus, qui est Filius Dei naturalis,
nullo modo potest dici filius adoptivus» (III.23.4 corpus).

Thomas ist sich des außergewöhnlichen Gedankenganges offenbar
bewußt, wenn er in der Antwort ad 3 sein sonstiges Vorgehen vom jetzigen

abhebt: «Die andern Beziehungsaussagen, wie Geschöpflichkeit,
Dienstverhältnis, Unterordnung und Unterwerfung unter Gott betrafen
nicht nur die Person, sondern auch die Natur.» Wir werden sogar sagen
müssen: Thomas hat jene Beziehungsaussagen ausschließlich auf die
menschliche Natur eingeschränkt und sie von der göttlichen Person

Christi abgelöst und ferngehalten. Hier geschieht aber etwas ganz
anderes: die Beziehungsaussage hat ihren eigentlichen Ort gerade in
der göttlichen Person und Natur, aufgrund ihrer innergöttlichen
Sohnschaft. Sie muß also zuerst von ihr ausgesagt werden und läßt sich nicht
abschwächend auf die menschliche Natur zurückdrängen. Überdies
erhält jetzt auch die menschliche Natur gleichen Anteil und gleiche

8 In der Geschichte des Adoptianismus sind mindestens zwei Formen zu
unterscheiden: der frühere sieht das gnadenhafte Verhältnis zwischen Jesus und
Gott, der spätere versteht die Einigung der beiden Naturen auf moralische Weise;
auch hier ist eine strukturelle Verschiebung und eine andere Situierung eingetreten.

Vgl. Grillmeier A., Adoptianismus: LThK I (1957) 153-155. Auch hier ist
vor allem für den frühen Adoptianismus eine gerechtere Beurteilung festzustellen.



416 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

Unmittelbarkeit in der Gottesbeziehung Christi zum Vater. Vor der für
ihn unmöglichen Alternative, die geschöpfliche menschliche Natur Christi

und ihren Gnadenstand in ein bloßes adoptives Gottesverhältnis

zur ganzen Trinität auszuweisen, wie es eigentlich in der Logik einer
nach außen nur gemeinsam handelnden Trinität gelegen hätte, holt
hier Thomas auch die menschliche Natur Christi in das nicht nur appro-
priierte, sondern personale innertrinitarische Verhältnis hinein: auch
als Mensch ist Christus nicht nur gnadenhafter Sohn der ganzen Trinität
sondern natürlicher ewiger Sohn des Vaters.

Hier ist Entscheidendes für Thomas und die Christologie überhaupt
geschehen: das Axiom (DS 1330), daß alle Werke der Trinität nach
außen gemeinsam seien, daß umgekehrt für alle geschöpfliehe
Wirklichkeit nur ein Verhältnis zur ganzen Trinität denkbar ist, ist hier
durchbrochen: es gilt sicher nicht von der hypostatisch angenommenen
menschlichen Natur Christi, diese steht durch die Einigung mit der
Person des Sohnes in einer nicht appropriierten personalen Beziehung
zu Gott dem Vater. In beiden Richtungen ist die «Gemeinschaft» im
Wirken des dreifaltigen Gottes personspezifisch bestimmt: Gott ist für
den ganzen Christus, auch für seine menschliche Natur, der ewige Vater
der Trinität; und Christus ist als ganzer, auch in seiner menschlichen

Natur, der Sohn des Vaters.

d) Ausnahme oder kritisches Prinzip?

Damit ist für einmal die Aporie der beiden unvereinbaren christolo-
gischen Strukturen zugunsten der durchgehaltenen trinitarischen Beziehung

entschieden. Mochte es sonst scheinen, Thomas wage in der
Christologie die in der Trinitätslehre auch für Gott akzeptable Kategorie der

Ursprungs- und Hinordnungsbeziehung nicht mehr auf die göttliche Natur
Christi anzuwenden, sieht er sich hier durch das Gewicht der lapidaren
Sohnschaftsaussage der biblischen und dogmatischen Christologie doch

dazu berechtigt und sogar genötigt. Hier bleibt es nicht beliebig, welche
Person aus der Trinität Mensch geworden ist, sondern die innergöttliche
Sohnschaft wird bis in die menschliche Natur Christi hinaus ausgezogen,
und umgekehrt wird diese menschliche Natur in die innergöttliche
Sohnschaftsbeziehung eingeführt.

Der christologische Gewinn, nämlich die Verordnung der sohn-

schaftlichen Beziehung zum Vater vor die binnenchristologische Struktur
der Zweinaturenlehre - die hier allein schon durch die Fragestellung



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 417

bewußt bleibt - scheint zunächst an dieser Stelle allein zu stehen. Er
ist sogar bedenklich teuer bezahlt durch die gleichzeitige Dissoziierung
der gnadenhaften Gotteskindschaft von der natürlichen und urbildlichen

Gottessohnschaft Christi. Dennoch werden wir diesen Durchbruch

festhalten und in einer positiv verstandenen Kritik von ihm
ausgehen. Zunächst hat hier Thomas im Widerspruch zu seiner übrigen
christologischen Systematik entschieden; er hat sich auch von der
beherrschenden augustinischen Trinitätslehre entfernt, denn bei diesem

Opus bleibt nun doch mehr bestehen als eine Beziehung zur Trinität
in communi, nämlich eine personale Beziehung der menschlichen Natur
Christi zum Vater in der Person des Sohnes. Ganz allein steht dieser

Durchbruch allerdings nicht : es wären nur schon innerhalb der
christologischen Quaestionen weitere «Inkonsequenzen» aufzuzeigen, vor allem
aber müßten die unbedenklichen relationalen Aussagen über den ewigen
Sohn Gottes aus der Trinitätslehre bis hierher ausgezogen werden

(1.33 und 34). Die dort relational bestimmte Hypostase des Sohnes,
des Wortes, ist es ja, die in der Inkarnation der göttlichen und menschlichen

Natur die Subsistenz, dann aber doch eine als ganze relationale
Subsistenz verleiht, von der auch die göttliche Natur und Person nicht
ausgenommen werden und die auch nicht auf die menschliche Natur
zurückgedrängt und eingeschränkt werden darf. Wenn es inmitten der

ewigen und innergöttlichen Trinität Gottes nicht unwürdig ist, von
einer sohnschaftlichen Beziehung des Ursprungs und der Hinordnung
zu sprechen, dann besteht kein Anlaß, dies in einer Zweinaturenchristo-
logie von der göttlichen Natur und Person Christi nicht auch zu tun.
Als weitere Ansätze zu einer konsequenten relationalen Durchstruktu-
rierung der Christologie wären vor allem die weithin unausgenützten
Ansätze der trinitarischen Sendungen auszuwerten (1.43), in denen
schon immer der Ausbruch aus einer geschlossenen immanenten Trinität
angebahnt wird und die auf ihre Weiterführung in der Christologie
geradezu warten. Mit diesen Ansätzen zusammen nimmt sich der zuletzt
besprochene Artikel III. 23.4 nicht mehr als bloße systemwidrige
Ausnahme aus, sondern als ein Zeichen für die durchgehaltene und von
Thomas auch in einer dominierenden Zweinaturenchristologie nie ganz
aufgegebene heilsgeschichtliche trinitarische Struktur. Sie widerlegt den

Eindruck, es handle sich in der Pars I und in der Pars III um völlig
verschiedene Personen, dort um wesentlich relationale innergöttliche
Personen, hier um eine autonome und beziehungslose göttliche Natur
und Person Christi; vielmehr bricht in einer solchen Fragestellung und



418 Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

ihrer Lösung der Zusammenhalt des Denkens wieder durch. Allerdings
wäre Thomas dieser Durchbruch kaum gelungen, wäre er nicht unter
dem Gewicht eines unübersehbaren und nicht abzuschwächenden
biblischen und kirchlichen Zeugnisses von der Gottesso/mschaft Christi
gestanden. Mag die bibeltheologische Beziehung Christi zu Gott dem
Vater wiederholt durch den binnenchristologischen Ansatz des Dogmas
und der eigenen Christologie des Thomas abgeschwächt und verkürzt
worden sein - wir haben die Aporie deutlich genug aufgezeigt -, an
entscheidender Stelle hat sich das biblische Zeugnis und seine Struktur
doch als wirksamer erwiesen. Natürlich wären nun von diesen
Durchbrüchen her die übrigen Abschwächungen rückgängig zu machen, eine

Arbeit, die lange vor Thomas schon bei der Theologie des Chalcedonense

ansetzen müßte. Anstelle des symmetrischen Ansatzes der Zweinaturenlehre

müßte nicht von der Gottheit und Menschheit Christi, sondern von
der ursprünglichen und transzendenten relationalen Gottessohnschaft
Christi ausgegangen werden; ihr hat sich die Zweinaturenchristologie
nach- und unterzuordnen. So ließe sich unter der Diskontinuität
zwischen der biblischen, der dogmatischen und der scholastischen Christologie

eine tieferliegende Kontinuität freilegen.
Nach dieser kritischen und dennoch als weiterführend gedachten

Auslegung einiger christologischer Texte des Thomas von Aquin ist
auch schon ihre Bedeutung im 700. Gedächtnis] ahr seines Todes
erkennbar. Zunächst hat uns die Gegenüberstellung der beiden christo-
logischen Strukturen vor eine Aufgabe geführt, die in den letzten Jahren
mehrere neue Entwürfe der Christologie 9 hervorgebracht hat. Thomas
könnte ohne Gewaltsamkeit an diesem aktuellen Gespräch beteiligt
werden. Dann aber handelt es sich bei dieser Spannung zwischen einer

binnenchristologischen und einer trinitarisch-relationalen Christologie
auch um das Verständnis von Gottes Offenbarung: stehen wir bei Jesus
Christus wirklich der trinitarischen Selbsterschließung Gottes gegenüber?

Die Frage kann nur bejaht werden, wenn zwischen der Trini-
tätslehre und der Christologie keine strukturellen Widersprüche
bestehen, wie sie sich aber durch eine in sich konsistente Zweinaturenchristologie

in bedrohlichem Maß einstellen. Wie muß eine Christologie

9 Eine Übersicht über die neueren christologischen Entwürfe bei: Kasper
W. - Schilson A., Christologie im Präsens. Kritische Sichtung neuer Entwürfe
(Freiburg 1974), mit ausführlichen bibliographischen Angaben. Vgl. auch Wiederkehr

D., Konfrontationen und Integrationen der Christologie: Theologische Berichte

II (Zürich 1973) 11-120.



Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin 419

angelegt sein, wenn sie in Christus den Weg in das Geheimnis Gottes
eröffnen und offen halten soll? Schließlich zeigen die Texte, mit welcher

Denkanstrengung Thomas zwischen dem biblischen Zeugnis und der

geschichtlichen und dogmatischen Überlieferung zu vermitteln gesucht
hat. Noch seine gefährlichen Verkürzungen zeigen, wie gründlich und
behutsam Thomas die hermeneutische Aufgabe mit allen ihren Risiken
in seiner Zeit zu lösen suchte. Mag er noch wenig von Hermeneutik

gesprochen haben, so hat er sie jedenfalls beispielhaft betrieben.


	Spannungen in der Christologie des Thomas von Aquin

