Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 3

Artikel: Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre
Autor: Pesch, Otto Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760466

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ott0o HERMANN PESCH

Die bleibende Bedeutung
der thomanischen Tugendlehre

Eine theologiegeschichtliche Meditation

Eine Meditation darf personlich werden. So sei der persénliche
Hintergrund der folgenden Uberlegungen berichtet. Es war, vor eini-
gen Jahren, in einem Gesprich mit evangelischen Theologen — Profes-
soren und Studenten. Man debattierte iiber Thomas von Aquin und
Luther. Bleiben sie fiir immer Antipoden, zwischen denen es nur ein
Entweder-Oder gibt? Oder handelt es sich um verschiedenartige Ge-
samtauspragungen reflektierten christlichen Glaubens, die grundsitz-
lich gleiches Recht vor dem Evangelium haben? Es ging also um den
Fragenkomplex, der seit einem guten Jahrzehnt in der katholischen
und evangelischen Theologie mit neuer Hoffnung gegeniiber alten Fron-
ten oder mit alten Fronten gegeniiber neuen Hoffnungen diskutiert
wird 1. NaturgemidB endete die Debatte mit der Frage an den Verfasser

1 Vgl. St. PrURTNER, Luther und Thomas im Gespriach. Unser Heil zwischen
GewiBheit und Gefiahrdung. Heidelberg 1961; U. Ktiun, Via caritatis. Theologie
des Gesetzes bei Thomas von Aquin. Berlin-Gottingen 1964/65; H. VORSTER,
Das Freiheitsverstindnis bei Thomas von Aquin und Martin Luther. Gottingen
1965; G. EBELING, Der hermeneutische Ort der Gotteslehre bei Petrus Lombardus
und Thomas von Aquin. ZThK 61 (1964) 283-326; Existenz zwischen Gott und Gott.
Ein Beitrag zur Frage nach der Existenz Gottes. ZThK 62 (1965) 86-113 (beide
Aufsitze jetzt in: Wort und Glaube II, Tiibingen 1969, 209-256; 257-286); G.
HEenNIG, Cajetan und Luther. Ein historischer Beitrag zur Begegnung von Thomis-
mus und Reformation. Stuttgart 1966; H. KasTeN, Taufe und Rechtfertigung
bei Thomas von Aquin und Martin Luther. Miinchen 1970; O. H. PescH, Frei-
heitsbegriff und Freiheitslehre bei Thomas von Aquin und Luther. Cath 17 (1963)
197-244; pERs., Der hermeneutische Ort der Theologie bei Thomas von Aquin und



360 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

dieses Beitrages: « Worin sehen Sie bleibende Bedeutung der thomani-
schen Theologie — einmal abgesehen von der Moglichkeit eines Kon-
senses mit der Theologie Luthers?»

Meine Antwort:

«Es wird Sie iiberraschen, aber ich sehe diese bleibende Bedeutung
vor allem in der Tugend- und Habituslehre, genauer im Einbezug des
(kritisch uminterpretierten) aristotelischen Habitusbegriffes in die Inter-
pretation der christlichen Tugend, das heiBt, der auf ihre anthropolo-
gische Struktur bedachten christlichen Existenz.»

Es folgten einige aphoristische Bemerkungen zur Begriindung dieser
Auffassung.

Was damals mehr einer Intuition folgend gesagt wurde, soll hier
etwas genauer reflektiert und begriindet werden. Unsere These will
nicht behaupten, die Tugend- und Habituslehre, noch einmal genauer:
die Deutung der christlichen Existenz mittels der Konzeption von
der Tugend als einem eingegossenen Habitus, sei das Einzige, was
bleibende Bedeutung bei Thomas hat. Auf die bleibende Bedeutung
seiner neuen theologischen Wiirdigung der materiellen Welt (einschlieB-

Martin Luther und die Frage nach dem Verhiltnis von Philosophie und Theologie.
ThQ 146 (1966) 159-212; pERs., Die Lehre vom «Verdienst» als Problem fiir Theo-
logie und Verkiindigung, in: Wahrheit und Verkiindigung. Michael Schmaus zum
70. Geburtstag. Hrsg. von L. Scheffczyk, W. Dettloff, R. Heinzmann. Miinchen-
Paderborn-Wien 1967, II, 1865-1907; pErs., Existentielle und sapientiale Theo-
logie. Hermeneutische Erwdgungen zur systematisch-theologischen Konfrontation
zwischen Luther und Thomas von Aquin. ThLZ 92 (1967) 731-742; pERs., Die
Frage nach Gott bei Thomas von Aquin und Martin Luther. Die Neue Ordnung
24 (1970) 1-20; DERs., Besinnung auf die Sakramente. Historische und systema-
tische Uberlegungen und ihre pastoralen Konsequenzen. FZPhTh 18 (1971) 266-321;
DERS., «Das hei3t eine neue Kirche bauen». Luther und Cajetan in Augsburg, in:
Begegnung. Beitrage zu einer Hermeneutik des theologischen Gesprichs. Hein-
rich Fries gewidmet von Freunden, Schiilern und Kollegen. Hrsg. von M. Seckler,
O. H. Pesch, ]J. Brosseder, W. Pannenberg. Graz-Wien-Koln 1972, 645-661.

Dies sind nur die umfangreicheren Arbeiten direkt zum Thema Thomas und
Luther. Eine groe Zahl weiterer, kleinerer Wortmeldungen sowie andere Arbeiten,
die in je ihrem eigenem Zusammenhang auf das Thema Thomas und Luther zu
sprechen kommen, sind in den genannten Titeln verzeichnet. Eine Art zusammen-
fassender Standortbestimmung, bis wohin das katholisch-lutherische Gesprich
nicht zuletzt dank der Impulse von Arbeiten wie den oben genannten heute gekom-
men ist, habe ich versucht in meinem Beitrag: Gottes Gnadenhandeln als Recht-
fertigung und Heiligung des Menschen, in: MysTERIUM SALUTIS. Grundri3 heils-
geschichtlicher Dogmatik. Hrsg. von J. Feiner und M. Loéhrer, Bd. IV/2, 831-920



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 361

lich der Sinnlichkeit des Menschen), seiner Ireiheitslehre, seiner Konzep-
tion von den Sakramenten, seiner Geschichtstheologie, seiner zuriick-
haltenden, in Christologie und Geschichtstheologie hineingenommenen
Ekklesiologie, seines Theologiebegriffes liefle sich hier ebenso hinweisen,
und die Bedeutung des Thomas in diesen Fragen ist gerade in jiingster
Zeit herausgestellt worden 2.

Doch kann man, wo es um diese Probleme geht, weithin auch auf
andere Theologen des Mittelalters zuriickgreifen. Aber bei der Tugend-
und Habituslehre sind wir bei einem Proprium des Thomas. Zwar ist
die Anwendung der Begriffe « Tugend» (virfus) und «Habitus» wiederum
keineswegs exklusiv fiir Thomas. Aber der gesamte Begriindungszu-
sammenhang und die Auswirkung der Konzeption in die iibrige Theolo-
gie des Aquinaten hinein ist doch von einer fiir ihn typischen Stringenz
und Originalitdt. Bei seinen groBen Vorgangern — Wilhelm von Auvergne,
Wilhelm von Auxerre, Philipp dem Kanzler — und Zeitgenossen -
Bonaventura, Alexander von Hales und seinem Schiilerkreis — ist die
Arbeit mit dem Tugend- und Habitusbegriff bedeutend argloser, sozu-
sagen weniger chancenbewuft 3. Und nack Thomas wird das Lehrstiick
unter dem EinfluB der Umorientierungen der Gnadenlehre bei Duns

2 Anstelle ausfiihrlicher Literaturhinweise sei auf das Literaturverzeichnis
bei PescH, Theologie der Rechtfertigung (s. Anm. 1) verwiesen, dort bes. auf
die Arbeiten von M.-D. CaeENU, Y. CONGAR, L. OEING-HANHOFF, ST. PFURTNER,
J. PiepER, E. SCHILLEBEECKX, M. SECKLER, G. SIEWERTH, G.SOHNGEN; unter
den jiingeren Arbeiten vgl. bes. D. ScHLUTER, Der Wille und das Gute bei Thomas
von Aquin. FZPhTh 18 (1971) 88-136; K. RIESENHUBER, Die Transzendenz der
Freiheit zum Guten. Der Wille in der Anthropologie und Metaphysik des Thomas
von Aquin. Miinchen 1971 ; H. A. OBErRMAN, Contra vanam curiositatem. Ein Kapi-
tel der Theologie zwischen Seelenwinkel und Weltall. Ziirich 1974, bes. 29-31.

Hinsichtlich einer Wiirdigung der Aktualitdat der Philosophie und Theologie
des Aquinaten wirkt sich das Jubildumsjahr 1974 nattirlich nicht nur in diesem
Heft der FZPhTh aus. Es sei verwiesen auf zwei (sich an unterschiedliche Leser-
gruppen wendende) Festschriften: Thomas von Aquin. 1274-1974. Hrsg. von
L. Oeing-HaNHOFF. Miinchen 1974: Thomas von Aquino. Interpretation und
Rezeption — Studien und Texte. Mainz 1974. Thren ganzen Jahrgang 1974 widmet
die in Washington erscheinende Zeitschrift THE THoMIsT der Gegenwartsbedeutung
der Philosophie und Theologie des hl. Thomas.

3 Zur komplizierten Diskussionslage in der Hochscholastik wvgl. hier die
nach wie vor unentbehrliche Untersuchung von J. Auer, Die Entwicklung der
Gnadenlehre in der Hochscholastik. Bd. 1, Freiburg/Br. 1942, 173-212, bes. 181-
192; ferner E. G6ssMANN, Metaphysik und Heilsgeschichte. Eine theologische
Untersuchung der Summa Halensis. Miinchen 1964 ; vgl. jetzt auch den knappen,
aber instruktiven Uberblick bei P. FrRaNsEN, Dogmengeschichtliche Entfaltung der
Gnadenlehre, in: MYSTERIUM SALUTIS (s. Anm. 1) IV/2, 631-766, hier: 671-679.

24



362 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

Scotus bald miBverstanden *. Nicht umsonst hat man Thomas hédufiger
den «Theologen des Ubergangs» genannt, welche Art von Wiirdigung
man damit auch immer aussprechen wollte 3.

I. UNTER TOTALEM VERDACHT

Es ist gleichwohl nicht ohne Pikanterie, der Tugend- und Habitus-
lehre «bleibende Bedeutung» zuzuerkennen und in ihr ein unerledigtes
Thema der Theologie zu sehen. Denn damit wird ausgerechnet ein
Lehrstiick nach vorn geriickt, auf das sich seit Luther der massivste
Angriff reformatorischer Theologie gerichtet hat und noch richtet. Wenn
Luther schon in der «Disputatio contra scholasticam theologiam» die
These aufstellt: « Kurzum, der ganze Aristoteles verhdlt sich zur Theo-
logie wie die Finsternis zum Licht» ¢, so hat er dabei vor allem die
Lehre von Gnade und (theologischer) Tugend als (aristotelisch verstan-
denen) Habitus im Auge. Sein ganzes Leben lang hat Luther dhnliche
Urteile abgegeben 7, und die Lutherforschung und die lutherische Theo-
logie haben sie ihm nachgesprochen, oft geradezu nachgebetet. In der
Polemik gegen die Habitus-Lehre laufen fast alle Vorwiirfe der Refor-
mation gegen die mittelalterliche Theologie zusammen.

Was sind das fiir Vorwiirfe? Sie lassen sich folgendermaBen zusam-
menfassen.

1. Die als Habitus verstandene Tugend macht das Leben aus
dem Glauben zu einer Sache der Einiibung gemiB dem Axiom: «Iteratis
actibus fit habitus — durch wiederholtes Tun entsteht ein Gehabenn».

* Literatur und zusammenfassende Darstellung bei Pesch, Theologie der
Rechtfertigung, 708-715; vgl. auch P. FRANSEN, ebd.

5 Vgl. H. U. voN BaLTHASAR, Thomas von Aquin im kirchlichen Denken von
heute. Gloria Dei 8 (1953) 65-76, hier: 76; M. SECKLER, Das Heil in der Geschichte.
Geschichtstheologisches Denken bei Thomas von Aquin. Miinchen 1964, 16;
P. ENGELHARDT, in: Neues Glaubensbuch. Der gemeinsame christliche Glaube.
Hrsg. von J. Feiner und L. Vischer. Freiburg/Br.-Zarich 1973, 53.

6 WA (= Weimarer Ausgabe: Kritische Gesamtausgabe der Werke Luthers,
‘Weimar 1883 ff.) 1/266 These 50; vgl. Thesen 41-49.

7 Vgl. z. B. WA 4/3,32 (1. Psalmenvorlesung, 1513-1515); 56/172,8 (Romer-
briefvorlesung 1515-1516); 39 I1/282,8 (Disputation, 1537); 30 II/658,29 (Rhap-
sodia seu concepta in librum de loco iustificationis, 1530). Weitere Stellen und
Problemdarstellung bei: G. EBELING, Luther. Einfiihrung in sein Denken. Tibin-
gen 1964, 79-99.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 363

Der Mensch wird Christ, Glaubender, Hoffender, Liebender auf dieselbe
Weise, wie nach Aristoteles 8 auch einer ein Virtuose auf der Zither wird:
durch Training und Eingewohnung des betreffenden Tétigkeitsver-
mogens an stets dieselbe Weise des Handelns, bis diese «gekonnt» ist
und glatt und leicht von der Hand geht. Die Qualitdt des Christseins,
die Gemeinschaft mit Gott durch Glaube, Hoffnung und Liebe wird
damit abhidngig von persénlicher Anstrengung und zugleich von mit-
gebrachter Begabung. Dann aber ist es dahin mit dem biblischen Zeugnis
von der bedingungslosen Gnade Gottes um Christi willen. An ihre Stelle
tritt der Appell an die eigenen Moglichkeiten und den entscheidungs-
freien Willen des Menschen. Dieser Vorwurf wird nur selten so glasklar
erhoben ? — kein objektiver Leser des Aquinaten kann ja auch die Texte
iibersehen, wodurch die Habituslehre vor einer solchen Inanspruch-
nahme abgesichert wird 1° -, aber in vielen lutherischen Stellungnahmen
schwingt er mit oder wird lediglich durch einige Kautelen abge-
schwicht 1.

2. Mit diesem Vorwurf ist ein zweiter logisch verbunden: Wenn das
Leben aus dem Glauben eine Sache der Einiibung ist, dann kann die
Gnade Gottes nur noch zur Uwnferstiitzung der menschlichen Krifte
notig sein. Grundsitzlich konnte es der Mensch auch allein — damit es

8 Nik. Eth.II 1: 1103 a 14— b 25; vgl. THoMAs, In Eth. IT1: lect. 1 (ed.
Marietti n. 245-254, bes. 250 u. 252). °

9 Vgl. etwa H.-J. IwanD, Glaubensgerechtigkeit nach Luthers Lehre. Miin-
chen 31959, 50 {.; R. Scawarz, Fides, spes und caritas beim jungen Luther. Unter
besonderer Beriicksichtigung der mittelalterlichen Tradition. Berlin 1962, 1{. —
Im folgenden geben wir jeweils nur wenige, besonders charakteristische Belege
aus der lutherischen Theologie. Weitere Belege finden sich bei Pesch, Theologie
der Rechtfertigung (s. Anm. 1), bes. 714 {.; 758-771; 786-789.

10 Vgl. w. u. S. 372-377.

11 Vgl. etwa E. WoLF, Peregrinatio (I). Studien zur reformatorischen Theologie
und zum Kirchenproblem (= Gesammelte Aufsitze). Miinchen 21962, 126-130;
318-324; H. J. IwanD, Um den rechten Glauben (= Gesammelte Aufsatze). Miin-
chen 1959, 250-253; W. JoesT, Gnade. RGG II (1958) 1641 {.; P. ALtHAUS, Die
Theologie Martin Luthers. Giitersloh #1969, 202 f.; G. EBELING, Luther (s. Anm. 7),
96 f.; DERs., Das Problem des Natiirlichen bei Luther, in: Kirche, Mystik, Heili-
gung und das Problem des Natiirlichen bei Luther. Vortrige des Dritten Inter-
nationalen Kongresses fiir Lutherforschung, Jarvenpdi, Finnland, 11.-16. August
1966, hrsg. von I. Asheim. Géttingen 1967, 169-179, hier: 175 {. (jetzt in: Luther-
studien I. Tibingen 1971, 280-282).

Mogliche Belege bei Thomas: Summa Theologiae (= STh) I-1I 51,2; 100,1-2;
113,3-5. 8 (vgl. hier die fiir das lutherische Mi3verstindnis symptomatische Inter-
pretation des «requiratur» bei IwaND, Um den rechten Glauben, ebd.); vgl. auch
I 83,1 c. (Anfang), ein Text, der scheinbar alle lutherischen Vorwiirfe bestitigt.



364 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

aber sicherer, leichter, vollkommener geht, hilft ihm Gottes Gnade.
Das aber widerstreitet geradewegs dem biblischen Zeugnis, dal der
Mensch absolut und in jeder Hinsicht der Gnade Gottes bedarf und
sonst rettungslos verloren ist, fiir immer Gott fernbleibt. Die anthropo-
logische Lehre einer Philosophie, die grundsitzlich vom Stehen des
Menschen vor Gott nichts weill, kann, im christlichen Glauben heran-
gezogen, nur zur Abschwichung des biblischen Zeugnisses fithren, indem
fiir Gott und seine Gnade notwendig nur noch eine Ergdnzungsfunktion
bei der Selbstverwirklichung des Menschen iibrigbleibt 2.

3. Die Tugend- und Habituslehre versteht — wie schon der Name
Habitus zu erkennen gibt — die Gnade Gottes als Besitz, als ein «Haben».
Selbst wenn man, was lutherische Theologen durchaus nicht verkennen,
beteuert, dieser Habitus sei geschenkt, er sei unverdienbar, keine Erobe-
rung des Menschen aus eigener Kraft, so ist er doch, nachdem er nur
erst einmal geschenkt wurde, mein Besitz, die Gnade in meiner Seele,
die Kraft in meinen Kriften. Und dieser «Besitz» soll nicht brachliegen,
ich soll damit «wirken», ja — um das Eigentumsmodell vollstindig zu
machen — ich soll mir auf seiner Basis « Verdienste» erwerben 13. Aber
die Gnade Gottes kann nach dem biblischen Zeugnis in keiner Weise
mein «Besitz» werden. Wir tragen unseren Schatz in irdenen GefidlBen.
Gottes Treue zu sich selbst, die hilt, was sie verspricht, kann nicht
umgedeutet werden in einen Besitz, iiber den der Mensch verfiigt.

4. Die Tugend- und Habituslehre verkennt den personalen Charak-
ter des Heils. Sie beschreibt christliche Existenz in sachhaften, an
untermenschlichen Phidnomenen gebildeten Kategorien. Konsequent
besteht dann das Heil nicht in personaler Gemeinschaft mit Gott,

12 Vgl. die in Anm. 9 und 11 angegebenen Belege aus den Arbeiten von IwWAND
WoLr, EBELING. — Mogliche Belege bei Tmomas: I-II 90 prooem.; 91,4; 98,1
(bes. ad 2!); die hdufige Rede vom «auxilium gratiae» in I-IT 109. Gott und Gnade
als Mittel zur Selbstverwirklichung des Menschen scheinen {iiberdies geradezu
exemplarisch formuliert im Traktat des hl. THomas iiber die «beatitudo»: I-II
1-5, und so wird es auch in der evangelischen Theologie empfunden (Belege bei
Pesch, Theologie der Rechtfertigung, 533 Anm. 18); soll es da zufillig sein,
daB in I-II 2,8; 3,8; 5,7 von Gnade iiberhaupt nicht die Rede ist?

13 Vgl. E. WoLF, Peregrinatio (I) (s. Anm. 11), 127 f.; 322 {.; und schon
W. ELErT, Morphologie des Luthertums, Bd. 1, Miinchen 21958, 67 f. — Mogliche
Belege bei THomas sind vor allem die Stellen, wo er von der mehr oder weniger
tiefen « Verwurzelung» der eingegossenen Gnade und Tugend im Menschen, von
dessen mehr oder weniger groflen «Partizipation» an Gnade und Tugend spricht:
etwa I-1I 52,1-3; 53,4; 66,1; 122,4; II-IT 5,4; 24,4-10; zum «Verdienst» vgl.
in dieser Hinsicht I-I1 114,4. 8,



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 365

sondern im Haben dieser Gnadenqualitit und dieses Tugendhabitus.
Konsequent fithrt das zur Selbstberuhigung iiber den eigenen Heilszu-
stand oder doch zum Streben danach. Konsequent fithrt das zu einer
zustandhaften, undynamischen Heilsvorstellung, die Luther etwas iiber-
trieben, aber prinzipiell richtig mit der Vorstellung vom mit Far-
be bemalten Brett '* und von der «otiosa qualitas» *> charakterisiert.
Das aber widerstreitet der personalistischen Art, wie das biblische
Zeugnis von Gottes Erbarmen mit dem Siinder, vom Wirken und Trei-
ben des Geistes, vom Wort als Medium der Begegnung zwischen Gott
und Welt redet .

5. Die Tugend- und Habituslehre — selbst wenn alle anderen Vor-
wiirfe zu entkriften wiren — verkennt die Realitit der Siinde. Der
tiefste Einwand der Reformation gegen die Tugend- und Habituslehre
liegt in der These vom «simul iustus et peccator» !’. Die Tugend- und
Habituslehre impliziert, daBl der Gerechtfertigte so von der Siinde
befreit ist, daf3 er nicht mehr der Siinde verfallen muf,; dal3 er ohne
Siinde in Gehorsam und Liebe gegen Gott leben kann — oder Gott hitte
sein Werk wie ein Stiimper getan. Zwar hat die jiingere Thomasfor-
schung zeigen konnen, daB3 das Bild jedenfalls bei Thomas so hell nicht

4 «Es ist gar ein groB, stark, machtig und tédtig Ding um Gottes Gnade,
sie liegt nicht, wie die Traumprediger fabulieren, in der Seele und schldft oder
1aBt sich tragen wie ein gemaltes Brett seine Farbe tragt. Nein, nicht also, sie
tragt, sie fuhrt, sie treibt, sie zieht, sie wandelt, sie wirkt alles im Menschen und
146t sich wohl fithlen und erfahren» (WA 10 I 1/114 f., 20: Postille iiber Tit 3,4-7,
Weihnachtspostille 1522) ; vgl. weiter 56/187, 15 f.; 312, 1 ff. (Rémerbriefkommen-
tar, 1515/16); 1/227,1 (Disputatio contra scholasticam theologiam, 1517); 40 II/
422,28 (Ennarratio Psalmi LI, 1532, Druck 1538); 46/44, 26 (Predigten iiber Johan-
nes 16 u. 17, 1537, Druck 1538).

15 «Ergo fides illa non est otiosa qualitas, sed tanta est eius magnitudo,
ut obscuret et prorsus tollat ista stultissima somnia doctrinae Sophisticae, de
fictione fidei formatae et charitatis, de meritis, de dignitate aut qualitate nostra
etc.» (WA 40 I/228,12: GroBer Galaterkommentar, 1531, Druck 1535); vgl. auch
die in Anm. 14 zitierte Stelle aus der Disputatio contra scholasticam theologiam.

16 Vgl. etwa R. HERMANN, Gesammelte Studien zur Theologie Luthers und
der Reformation. Goéttingen 1960, 380; P. ArtHAus, Die christliche Wahrheit.
Lehrbuch der Dogmatik. Giitersloh 81969, 232; 280 f.; G. EBELING, Wort Gottes
und Tradition. Studien zu einer Hermeneutik der Konfessionen. Gottingen 1964,
203. — Mogliche Belege bei Thomas: I-1I 110,1-4; 111,1; 113,2.

17 Vgl. PescH, Theologie der Rechtfertigung, 109-122; 298-300; 526-537;
dort ist die Literatur zur Interpretation der These Luthers und zum Stand des
interkonfessionellen Gespriches um diese These verzeichnet. Vgl. auch PEscH,
Existentielle und sapientiale Theologie (s. Anm. 1), 734-737; DERs., Gottes Gnaden-
handeln (s. Anm. 1), 886-891. Vgl. auch u. Anm. 19 und S. 383-385.



366 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

ist, wie es auf den ersten Blick scheint 8. Aber es ist dennoch heller,
als die Reformation fiir zuldssig hilt, und es verunklart das Bild des
bis zum Ende auf Gottes Vergebung angewiesenen Menschen, eine
Vergebung, die es nicht nur mit «Resten», mit einem «Zunder» der Siinde
zu tun hat, sondern mit wirklicher und radikaler Siindigkeit °.

II. RICHTIGSTELLUNGEN

Es lassen sich zahlreiche Thomastexte beibringen, deren Wortlaut
all diese Vorwiirfe zu stiitzen scheint ?°. Und so geschieht es denn auch
in der Lutherforschung und in der evangelischen Theologie. Das Ver-
fahren mufB allerdings fragwiirdig bleiben. Wer Thomas kennt, weil3,
daB ein einzelner Text oft (nicht immer!) fiir sich allein den ganzen
Gedanken des Aquinaten nicht wiedergibt und nur in einem Kontext,
der oft nicht weniger als sein ganzes Werk umfalit, zutreffend verstan-
den werden kann. Das muB} keineswegs immer an der besonderen Schwie-
rigkeit des thomanischen Denkens liegen. Viel eher liegt es einfach
daran, dal Thomas noch nicht vor den Problemen und Voraussetzungen
Luthers steht, daher also zum Beispiel Worte, die dreihundert Jahre
spidter hochbrisant waren, noch ganz naiv gebraucht oder sie auch nur
anders versteht, als sich ihr Verstdndnis in den Jahrhunderten zwischen
ihm und der Reformation entwickelt hat. Es sollte also eigentlich keiner
besonderen Einschirfung bediirfen, daB man selbstverstindlich im
Rahmen einer Problemstellung der reformatorischen Theologie nicht
einfach Thomastexte als positiven oder negativen Beleg heranziehen

18 Vgl. PescH, a.a. 0., 526-537; KUHN, Via caritatis (s. Anm. 1), 260-262;
269-271.

19 Stimmen aus der Lutherforschung und lutherischen Theologie an den in
Anm. 17 angegebenen Stellen bei PEscH, Theologie der Rechtfertigung. — Mogliche
Belege bei Tromas: I-1T 109,8-10; 113,7; II-IT 23,8; 24,8. 9; 27,5. 6. — In aus-
fithrlichen Besprechungen unserer Untersuchung iiber Theologie der Rechtferti-
gung bei Luther und Thomas (s. Anm. 1) haben U. Ktun (ThLZ 93, 1968, 885-
889, hier: 888-890) und R. K6sTERs (ZkTh 91, 1969, 590-596, hier: 593 f.) kriti-
siert, die Thomasinterpretation in Sachen «simul iustus et peccator» sei zu sehr
«in bonam partem (lutheranam)» geraten. Wir akzeptieren die gewichtigen Argu-
mente, werden aber den Verdacht nicht los, daB die methodischen und hermeneu-
tischen Voraussetzungen, unter denen die «Offenheit» bei Thomas vertreten wurde,
bei Kithn und Kosters ebensowenig voll gewiirdigt und veranschlagt wurden wie
bei H. A. OBERMAN in seiner Rezension in: Kerk en Theologie 20 (1969) 186-191,
hier: 188 {.; vgl. dazu unsere Antwort an Oberman, a. a. O. 389-393, hier 390-392.

20 Vgl. die in Anm. 11-13, 16 und 19 angegebenen Thomasstellen.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 367

darf, ohne zu fragen, was denn genau gemeint sei, wenn schon ein sol-
cher Text Verwirrung stiftet oder Unbehagen auslost. Fiir eine Reihe
jiingerer evangelischer Theologen %, die sich ausfiihrlicher mit Thomas
beschiftigt haben, ist dieser Hinweis auch nicht mehr nétig. Doch re-
prasentieren sie leider noch nicht den Durchschnitt evangelischer Theo-
logie.

Aber mag man auch teilweise noch gegen Winde reden miissen,
der Popanz einer Tugend- und Habituslehre, wie ihn die vorgenannten
Vorwiirfe spiegeln, muB aus der Schullinie gebracht werden. Er bietet
ganz einfach ein sachlich und historisch falsches Bild.

Es diirfte zundchst nicht iiberfliissig sein, darauf hinzuweisen, daB3
die Tugend- und Habituslehre, wie sie uns bei Thomas entgegentritt,
nicht kirchliche Lehre ist. Zwar begegnen uns gerade dort, wo die
katholische Kirche sich mit der Reformation auseinandersetzt, nimlich
auf dem Trienter Konzil und insonderheit im Dekret iiber die Recht-
fertigung, eine Wortwahl und ein Begriffsinstrumentarium, das aus
dem Kontext der Lehre von den Habitus stammt 22, Doch ist sich die
einschligige Forschung dartiber einig, daB sich das Konzil keineswegs
auf eine bestimmte mittelalterliche Schultheologie in ihrem ganzen
Kontext festlegen wollte. Die betreffenden Worte sind denn auch recht
locker und nicht im entferntesten mit jener Prézision gebraucht, wie
das bei Thomas der Fall ist 23. Als Absicht dieser Formulierungen ist
nur erkennbar, dafl die Konzilsviter mittels dieser Begriffe die inner-

21 Vgl. die in Anm. 1 genannten Arbeiten von Kiihn, Vorster, Kasten. Glei-
ches gilt aber ebenso etwa fiir Ebeling wie fiir alle lutherischen Theologen, die es
gewohnt sind, trotz dominierenden systematischen Interesses Thomas mit den
Methoden geistesgeschichtlicher Forschung zu erarbeiten.

22 Vgl. DS 1530; 1547; 1561 (¢inhaerere»); 1529 («causa formalis»); vgl.
auch DS 904; 780; 1942. In all diesen Texten kommt das Wort «qualitas», nicht
vor. Erst der Trienter Katechismus spricht von der «divina qualitas in anima»
(Cat. ad parochos, p. II, De Bapt. sacr., n. 50: ed. Ratisbonae 1887, pag. 142).

23 Jungste Aufarbeitung bei P. FRANSEN (s. Anm. 3) in: MYSTERIUM SALUTIS,
IV (2, 712-727, bes. 717-721. Die hier getroffene Feststellung bleibt oberhalb der
Kontroverse zwischen H. A. OBERMAN, Das tridentinische Rechtfertigungsdekret
im Lichte spatmittelalterlicher Theologie, ZThK 61 (1964) 251-282, und H. RUk-
KERT, Promereri. Eine Studie zum tridentinischen Rechtfertigungsdekret als
Antwort an H. A. Oberman. ZThK 68 (1971) 162-194 (jetzt in: Vortrige und Auf-
sdtze zur historischen Theologie. Tubingen 1972, 264-294). Auch wenn — nach
Riickert — sich in Trient die thomistische Position durchgesetzt hat, so mu3 das
nicht bedeuten und bedeutet auch nicht, daB das Konzil den gesamien theologischen
und philosophischen Kontext der thomanischen Gnadenlehre mitiibernommen und
gar dogmatisiert hatte.



368 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

menschliche, anthropologisch-metaphysische Eigenart der Rechtferti-
gungsgnade zum Ausdruck bringen und gegen jede Vorstellung abgren-
zen wollten, wonach diese Rechtfertigungsgnade dem Menschen duller-
lich bleibe, ihn aber in seinem innerlichen Wesen nicht verdndere.
Dariiber hinaus hat das Konzil kein besonderes Interesse an der Habitus-
lehre, zumal dann nicht, nachdem es den absoluten Geschenkcharakter
der in der Terminologie der Habituslehre beschriebenen Gnade heraus-
gestellt hat ?*. So ist also die kontroverstheologische Debatte um die
Habituslehre in keiner Weise mit dem Gewicht der Frage nach der
Konfessionstrennung und ihrem Recht belastet. Die Debatte kann sozu-
sagen rein theologisch ausgetragen werden, als Frage danach, was
dieses theologische Denkmodell eintrigt, was es gefihrdet, welchen
Nutzen oder welchen Schaden es in Theologie und Praxis stiften kann
und womoglich gestiftet hat.

Was aber ist dann der authentische Sinn der Habitusvorstellung
in der Theologie, wenn schon die genannten Vorwiirfe aus der reforma-
torischen Theologie auf Fehlurteilen beruhen?

Am Anfang steht ein Ubersetzungsproblem. Die «Kraft» (Sdvapig)
Gottes, von der Paulus spricht, wird im Lateinischen ebenso zur virtus,
wie die «Tugend» (&petm) des Aristoteles mit virtus ibersetzt wird. Von
vornherein hat also der mittelalterliche Tugendbegriff etwas Schillern-
des an sich. Das tritt deutlich zutage an den zwei Definitionen der
Tugend, die im Mittelalter umgingen und als Ausgangspunkt theolo-
gischer Reflexion unvermeidlich waren. Die eine stammt von Aristoteles
und lautet: « Tugend ist, was den, der sie hat, gut macht und sein Werk
gut sein 1dBt» 2°. Die andere geht sachlich auf Augustinus zuriick, ihre
sprachlich im Mittelalter geldufigste Form jedoch auf Petrus von Poi-
tiers, der sich seinerseits wiederum auf die Sentenzen des Petrus Lom-
dardus stiitzt. Sie lautet: «Tugend ist gute Beschaffenheit des Geistes,
kraft deren man recht lebt, die niemand miBbraucht und die Gott in
uns ohne uns wirkt» %6. Thomas kennt und zitiert beide Definitionen 7.
Die erste bestimmt das Wesen der Tugend allgemein von ihrer gut-

2+ Vgl. DS 1521; 1523; 1528-1532; 1551-1553; 1560 f£.

25 (Virtus est quae bonum facit habentem et opus eius bonum reddit». Vgl.
ArisTtoTELES, Nik. Eth. IT 5: 1106 a 15-23.

26 «Virtus est bona qualitas mentis, qua recte vivitur, qua nullus male utitur,
quam Deus in nobis sine nobis operatur». Vgl. AugusTtiNus, De libero arbitrio
I1,19: PL 32, 1268 ; PETrUs LoMmBARDUS, Sent. II d. 27 c. 5; PETRUS VON POITIERS,
Glosse zu den Sentenzen, ITI 1: PL 211, 1041.

27 I-1I 55,3 sed contra; 4 arg. 1 und sed contra.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 369

machenden Wirkung auf Sein und Handeln des Menschen her. Sie ist
mehr eine Beschreibung als eine logisch formgerechte Definition. Die
zweite dagegen ist nicht nur formgerecht, sondern vor allem auch eine
theologische Definition der Tugend: der Mensch erhidlt sie ohne sein
Zutun als Geschenk Gottes. Die Elemente der ersten Definition sind
darin gewahrt: Tugend ist auch hier gute Verfassung des Geistes, und
ein gutes Leben ist die Folge. Zugleich wird deutlicher die ethische
Bewandtnis der Tugend festgestellt: eine rein technische oder eine
intellektuelle Fertigkeit kann man miBbrauchen; zum Wesen der Tugend
gehort es, da sie MiBbrauch ausschlieBt, oder sie wiirde sich selbst
aufheben.

An zwei Stellen kann die aristotelische Habituslehre nun erhellend
in diese zweite Definition der Tugend eintreten. Einmal legt der Ausdruck
«gute Verfassung des Geistes» dies nahe. Denn das Wort «Verfassung»
(qualitas) 1aBt an die aristotelische Kategorienlehre, und zwar an die
dritte der obersten Gattungen des Seienden bzw. an das zweite der
neun Akzidentien denken 2. Der Habitus aber ist bekanntlich eine
Unterart der qualitas *°. Mit der Kennzeichnung der Tugend als Habitus
ist damit die ethische Beschaffenheit der Person in ihrer formalontolo-
gischen und anthropologischen Struktur erhellt.

Zum anderen legt die Wendung: «die niemand milbraucht», den
Gedanken an den Habitus nahe. Denn das Kennzeichnende eines Habitus
im aristotelischen Verstdndnis ist, daBl er zwar das Tatigkeitsvermogen
in Richtung auf eine bestimmte Tatigkeit vervollkommnet, es aber
nicht zur zwangsldufigen Aktivitit bringt: Die Person «gebraucht»

28 Zur aristotelischen Kategorienlehre vgl. das immer noch hilfreiche Buch
von H. Bonitz, iiber die Kategorien des Aristoteles. 1853, Nachdruck Darmstadt
1967; neuere Untersuchungen: E. TugenpuAT, TI KATA TINOZ. Eine Unter-
suchung zu Struktur und Ursprung aristotelischer Grundbegriffe. Freiburg/Br.-
Minchen 1958; F. WipLINGER, Physis und Logos. Zum Kérperphdnomen in seiner
Bedeutung fiir den Ursprung der Metaphysik bei Aristoteles. Freiburg/Br.-Miin-
chen-Wien 1971. Zur Systematisierung bei Thomas vgl. A. D. SERTILLANGES, Der
hl. Thomas von Aquin. Ko6ln 21954, 75-131 (frz.: Paris 21955); H. MEYER, Thomas
von Aquin. Sein System und seine geistesgeschichtliche Stellung. Paderborn
21961, 147-173; und A. F. Urz, Grundlagen der menschlichen Handlung. Kom-
mentar zu I-II 40-70. Deutsche Thomas-Ausgabe Bd. 11, Salzburg-Leipzig
1940, 452-529.

Wie sich das ganze Lehrstiick und seine theologische Verarbeitung bei Thomas
unter dezidiert lutherischem Blick ausnehmen, dazu vgl. Kasten, Taufe und Recht-
fertigung (s. Anm. 1), 102-146 — zugleich unseres Wissens die jiingste zusammen-
hingende Gesamtdarstellung des Themas.

29 Vgl. ArRisTOTELES, Kategorien 8: 8 b 25-9 a 13.



370 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

den Habitus, dieser hebt die Freiheit nicht auf. Der Einbezug der
Habituslehre erhellt also den fiir die ethische Tugend eigentiimlichen
Zusammenfall von fester Neigung zum Guten und Freiheit der Ent-
scheidung. Allerdings muB der Habitusbegriff etliche Umformungen
durchmachen, bis er geeignet ist, in dieser Weise das Wesen christlicher
Tugend verstehen zu lassen. Skizzieren wir kurz die Stufen dieser
Umformung: 3°

Erste Stufe: Habitus bezeichnet eine durch Ubung erworbene Fer-
tigkeit in ein und derselben Téatigkeit. Das Schulbeispiel des Aristoteles
vom Zitherspieler erwdhnten wir schon 3!. Die Wirkung des Habitus
ist ein quasi-spontanes, leicht von der Hand gehendes und lustvolles
Handeln in den Tatigkeiten, zu denen der Habitus das Tétigkeitsver-
mogen vorpriagt. Mit den Worten des Mittelalters: das Handeln erfolgt
prompte, faciliter et delectabiliter. Jedes noch nicht festgelegte, sondern
noch plastische Téatigkeitsvermégen kann Triger eines solchen Habitus
werden: die sinnlichen Vermdgen ebenso wie Verstand und Wille.

Zweite Stufe: Dieser technische Habitus-Begriff wird auf das Feld
des ethischen Handelns iibertragen — iibrigens schon bei Aristoteles 32,
Denn wie fiir technische Fertigkeiten, so kann man auch fiir ethisch
gutes Handeln seine Titigkeitsvermogen ausrichten und einiiben. So
bleibt auch im ethischen Bereich die phdnomenale Struktur des Habitus
gewahrt: Einiibung, quasi-spontanes, leicht von der Hand gehendes,
freudvolles Handeln. In diesem ethischen Bereich heiBt der Habitus
Tugend (virtus). Die Tugenden kann man voneinander unterscheiden
und einteilen: einerseits nach den Tétigkeitsvermdgen, denn der ethi-
sche Habitus kann nicht nur im Willen sein, sondern ebenso im Intellekt,
soweit dessen Tétigkeit ethische Bewandtnis hat, und ebenso auch in
den sinnlichen Antriebskriften. Anderseits ergeben sich innerhalb der
Tatigkeitsvermdgen weitere Verzweigungen durch die verschiedenen
Objekte ethischen Handelns, denn kein Tatigkeitsvermogen ist nur auf
ein einziges Objekt festgelegt. Das minutiés ausgearbeitete «System»
der Tugenden bei Thomas — mit insgesamt 44 Tugenden als Endresul-
tat — ist das Ergebnis solcher Unterscheidungs- und Einteilungsbe-
miihungen.

30 Ausfiihrlicher dazu vor allem Urtz, a. a. O.; wir rekapitulieren im folgenden
unsere eigene Darstellung in: Das Gesetz. Kommentar zu I-II 90-105. Deutsche
Thomas-Ausgabe Bd. 13. Heidelberg-Graz 1974, zu I-II 100, 8.

3t Vgl. o. Anm. 8.

32 An der in Anm. 8 angegebenen Stelle.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 371

Am deutlichsten zeigt sich die Struktur des ethischen Habitus,
also der Tugend, im Bereich der sinnlichen Antriebskrifte: Die Ubung
in der MdBigung des Verlangens nach Alkoholgenull etwa erzeugt die
Tugend der Niichternheit, die Ubung in der Bezwingung des Jéhzorns
die Tugend der Sanftmut *° usw. Aber auch im Bereich geistiger Tatig-
keitsvermégen ist die Struktur der Sache die gleiche. Die Ubung in dem
Willen, unbedingt jedem Menschen «das Seine» zukommen zu lassen,
bewirkt die Tugend der Gerechtigkeit, die Ubung des Intellektes in
der situationsgerechten Anwendung der ethischen Normen bewirkt die
Tugend der Klugheit 3*. Beim Intellekt ist allerdings zu beachten,
daB nicht jeder Habitus eine Tugend sein muBl. Entscheidend dafiir ist,
ob eine Téatigkeit des Intellektes auf ethisches Handeln bezogen ist.
Oder mit den Worten der oben angefiithrten zweiten mittelalterlichen
Definition der Tugend: ob eine Tétigkeit des Intellektes «miBbraucht»
werden kann. Das Wissen zum Beispiel kann man miBbrauchen, die
Klugheit kann man — im mittelalterlichen Verstindnis 35 — nicht miB-
brauchen, oder sie wire nicht mehr Klugheit. Darum ist die «Wissen-
schaft» (scientia) zwar ein intellektueller Habitus, aber keine Tugend.
Die Klugheit dagegen ist ein intellektueller Habitus und eine intellek-
tuelle Tugend dazu.

An dieser Stelle taucht bekanntlich bei Thomas die weitere Frage
auf: Gibt es eine Tugend im Bereich der rein «theoretischen», nur zu-
stimmenden, aber nicht unmittelbar das Handeln steuernden Erkennt-
nis? Von dieser Frage hingt der Tugendcharakter des Glaubens ab.
Wird sie negativ entschieden, was macht dann den Glauben zur Tugend ?
Wird sie positiv entschieden, wie soll man dann den Unterschied zwi-
schen dem Glauben der Gerechtfertigten und dem Glauben des schweren
Siinders und gar dem Glauben der Damonen verstehen 3¢?

Dritte Stufe: Der technische und ethische Habitus-Begriff erfihrt
eine Erweiterung. Im Zusammenhang mit anderen anthropologischen
Aussagen mull man die Tatsache interpretieren, daB3 es eingeschliffene
Tatigkeitsvorpragungen gibt, die angeboren sind, die jeder Mensch
von Natur aus mit auf die Welt bringt und die so sicher funktionieren,
daB der Mensch nze anders als in Entsprechung zu diesen angeborenen
Vorpriagungen handelt. Dazu gehéren zum Beispiel die obersten Prinzi-

33 Vgl. 1T-1I 149,2. 3; 157,2: 158,2 — in Verbindung mit I-II 63,2; 64,1.
3¢ Vgl. 1I-1I 58,1. 3. 11; 47,1 ad 3. 3. 4.

35 Vgl TI-IT 47,5-8.

3 Vgl. II-1I 4,2-5; 5,2; 6,1-2.



972 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

pien des Erkennens - nie wird der Mensch in seinem Erkennen gegen
den Satz vom Widerspruch verstoffen, wonach ndmlich etwas nicht
zugleich und unter demselben Gesichtspunkt sein und nicht sein kann.
Nie wird der Mensch gegen den Spruch der synderesis handeln, dalB
das Gute zu tun und das Bdse zu lassen sei. Nie wird der Mensch
bewullt sein Ungliick anstreben — und damit gegen das angeborene
Streben nach Gliickseligkeit handeln.

Mit dem Habitus haben diese angeborenen Tétigkeitsvorprigungen
gemeinsam, daB sie das ihnen entsprechende Handeln leicht, selbstver-
standlich und lustvoll machen. Sie iibertreffen den Habitus aber darin,
daB sie nicht auf Einlibung angewiesen, daher auch nicht wieder auszu-
loschen sind, und dal man niemals ihnen zuwiderhandelt. So mul
man auf den Gedanken kommen, ob die Eigenart dieser angeborenen
Tatigkeitsvorpragungen nicht den MaBstab dafiir bildet, was iiberhaupt
ein Habitus in vollen Sinne ist. Das bedeutet: Die zum Wesen des
Habitus gehorige Festigkeit im entsprechenden Handeln - difficile
mobilis — ergibt sich nicht mehr aus dem Subjekt, nimlich aus der Griind-
lichkeit der Ubung, sondern aus dem Objekt des Habitus. Je mehr dieses
mit der ontologischen Struktur des Menschen unldsbar verbunden, in
sie eingesenkt ist, desto fester ist der Habitus, desto mehr also ist er
Habitus. Das nur Eingeiibte sinkt unter diesem MaBstab auf eine Vor-
stufe des Habitus ab, eine dispositio, die, verglichen mit der Festigkeit
des angeborenen Habitus, leicht zerstérbar ist — facile mobilis. Hier
liegt denn auch schon der rein philosophisch-anthropologische Grund,
daB Thomas die «erworbenen», die eingeiibten Tugenden, verglichen
mit den «eingegossenen», nicht als «vollkommene» Tugenden, sondern
nur als «Dispositionen» zur Tugend gelten liBt 37 — wenngleich der
eigentliche Grund fiir dieses Urteil ein anderer ist. Aber damit sind wir
schon bei der ndchsten Stufe der Umformung des Habitusbegriffes.

Vierte Stufe: Von der aristotelischen Philosophie beeinflulte Theo-
logen versuchen seit dem Beginn des 13. Jahrhunderts, mit Hilfe des
Habitusbegriffes — in der Fassung aufgrund der zuletzt beschriebenen
Umformung — die christlichen Grundvorgidnge von Glaube, Hoffnung
und Liebe zu interpretieren. Wie waghalsig dieses Unterfangen ist,
zeigen die Vorwiirfe in der evangelischen, speziell der lutherischen
Theologie, von denen wir gesprochen haben 3. Was meinten die mittel-

37 Vgl. 1I-11 65,2 c.
38 Vgl. 0. S. 362-366.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 373

alterlichen Theologen, was meinte Thomas, wenn sie diesen Denkweg be-
traten? Als Thomas auf diesem Wege seinen Vorgingern folgte, war der
Weg schon wohlgebahnt. So kommt es, daB in den Abhandlungen der
Summa Theologiae, in denen Thomas formell von den Habitus und
den Tugenden spricht 3%, der eigentliche theologische Impuls gar nicht
recht erkennbar wird. Man kann es insofern keinem lutherischen Theo-
logen veriibeln, wenn er nur aufgrund der Lektiire dieser Quéstionen
tatsidchlich zu seinen milverstehenden Auffassungen kommt. Das ent-
scheidende Argument fiir die Einfithrung der Habituslehre lesen wir
bei Thomas ndmlich nicht in seiner Abhandlung iiber die Tugenden im
allgemeinen, auch nicht in der iiber Glaube, Hoffnung und Liebe *,
sondern in der Lehre von der Gnade, nimlich dort, wo Thomas fragt,
ob die Gnade eine gqualitas in der Seele des Menschen sei *.. Glaube,
Hoffnung und Liebe kénnen nur Habitus sein, wenn die Gnade, deren
Frucht sie sind, ontologisch von derselben Art ist. Anderseits kann die
Gnade nicht selber ein Habitus sein, denn wie die Seele nicht einfach
identisch ist mit den Seelenvermogen, die notwendig zu ihr gehoren *?,
so ist die Gnade nicht einfach identisch mit Glaube, Hoffnung und
Liebe, die mit ihr zusammen geschenkt werden #. Daher fragt Thomas
im Falle der Gnade nicht, ob sie ein Habitus sei, sondern, ob sie im Be-
reich der ontologischen Realitdt liege, der auch der Habitus angehort,
ndmlich innerhalb der Kategorie der «Qualitéty.

Dennoch lauft die Uberlegung so, als sei nach einem Habitus gefragt.
Warum nédmlich ist die Gnade eine Qualitit? Wire sie das nicht, argu-
mentiert Thomas, dann fehlte der christlichen Existenz das Spontane,
Leichte und Freudige **. Das ist aristotelischer Denkzwang: Wenn die
christliche Existenz Selbstverstdndlichkeit, Anstrengungslosigkeit und
Freude gewinnen soll, dann ist das fiir einen an Aristoteles geschulten
Kopf nur mit dem Mittel der Lehre von den Qualititen darzustellen und
einsichtig zu machen. Aber warum mull christliche Existenz spontan,
leicht und freudig sich vollziehen? Die Antwort des Thomas, fiir sein
Gottesbild wie fiir sein Verstiandnis christlicher Existenz gleich bezeich-
nend, lautet: weil Gott andernfalls den Menschen dort, wo es um seine

39 I-IT 49-68.

40 JI-1T 1-46.

A TIT 110, 2.

&) 77, 1:5.6

43 I-II 110,3. 4; vgl. 62, 4; 65, 2-5; II-1I 23,1-8; 24,2,
# I-II 110,2 c.



374 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

eigentliche Berufung geht, vergleichsweise schlechter stellt als in den
Bereichen seines Lebens, die er mit den {ibrigen Geschépfen gemeinsam
hat. Denn dort ist der Mensch mit Anlagen und Tétigkeitsneigungen
ausgestattet, die es ihm ermoglichen, spontan, leicht und lustvoll zu
handeln. Anders ausgedriickt: Wenn das Leben aus der Gnade nicht
ebenso vollkommen sein kann wie das Leben der Geschopfe, die der
Gnade, das hei8t der besonderen personlichen Gottesgemeinschaft 4
nicht teilhaft werden, dann wire Gott in demselben Augenblick geizig,
wo er sich vorbehaltlos schenkt 6.

Eine solche Vorstellung wire fiir das Gottesbild und das Verstind-
nis christlicher Existenz in den Augen des Thomas gleich verheerend.
Fiir das Gottesbild, weil Gott dann nicht mehr der iiberlegen alles
lenkende Schopfergott sein kénnte — Thomas zitiert nicht ohne tieferen
Grund gerade in diesem Zusammenhang Weish 8,1: «Und er ordnet
alles auf sanfte Art» 47, Und fiir das Verstdndnis der christlichen Existenz,
weil ihr dann menschliche Vollkommenheit versagt bliebe. Weil fiir
Thomas beides absurd wire, mull aus der Undenkbarkeit des Gegenteils
geschlossen werden, daB die Gnade nach dem Modell einer Qualitdt
im aristotelischen Sinne (quaedam qualitas) verstanden und von daher
ihre Ausbreitung in Verstand und Wille als qualitative Tatigkeitsvor-
pragungen, das heiBt, als Habitus beschrieben werden darf. Damit
ist dem Leben in Glaube, Hoffnung und Liebe einerseits die Chance
vollkommenen menschlichen Gelingens vindiziert, anderseits ist das tat-
siachliche Gelingen christlicher Existenz bis hin zu anstrengungsloser
Selbstverstidndlichkeit theologisch-anthropologisch erklirt.

LaBt sich aber auch das andere Wesenselement des Habitus, die
Verankerung in der ontologischen Struktur des Menschen, im Fall von

5 Vgl. I-1T 110,1 c.

46 Vgl. TH.-A. DEMAN, Der Neue Bund und die Gnade. Kommentar zu I-II
106-114. Deutsche Thomas-Ausgabe Bd. 14. Heidelberg-Graz 1955, 355. Genau
diese Uberlegung ist fiir I-II 110,2 c. charakteristisch und fehlt auffilligerweise
dort, wo man sie eigentlich schon erwarten sollte: in I-IT 51,4; 62,1; 63,3 — den
Stellen, wo Thomas begriindet, dall es eingegossene Habitus und Tugenden geben
mufl. Thomas beschrinkt sich hier auf das Argument, daf3 die menschliche Aktions-
struktur auf das ihre natiirliche Kraft iibersteigende Ziel hin nur durch gottliche
EingieBung «proportioniert» werden konne. Aber der Vergleich mit 110,2 c. erster
Teil zeigt, daB dieses — einleuchtende — Postulat noch nicht unbedingt erzwingt,
die Tugend miisse das formalontologische Statut eines Habitus haben.

47 I-I1 110, 2 c. Thomas liebt offenbar dieses Wort als Ausdruck seines Gottes-
bildes; vgl. I 22,2 sed contra; 103;8.c.; 109,2¢c.; II-11 23,2 ¢c.; 165,1 ¢c.; 111 44,4
sed contra; 46,9 c.; 55,6 sed contra; 60,4 c.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 375

Glaube, Hoffnung und Liebe verifizieren? Glaube, Hoffnung und Liebe
konnen ja, gemessen an den MaBstdben der dritten Stufe der Entwick-
lung des Habitusbegriffes, nur dann Habitus sein, wenn sie nicht nur
die wohltiatigen psychologischen Erscheinungsformen des Habitus ha-
ben, sondern iiberdies nicht vom schwankenden Erfolg menschlicher
Ubung abhingig sind. Da die christlichen Grundvorginge nicht Mitgift
der Natur sind wie zum Beispiel das Streben nach Gliickseligkeit, kann
ihre ontologische Festigkeit nur durch eine besondere Tat Gottes ge-
sichert sein. So entsteht die Idee des habitus infusus, des «eingegossenen»
Habitus, und nur in diesem Sinne sind Glaube, Hoffnung und Liebe
ein Habitus, das heit: Tugend.

Fiigen wir hinzu, daBB Thomas diese Idee des eingegossenen Habitus
nicht nur auf die Gnade und die theologischen Tugenden beschrinkt,
sondern auf die «moralischen» Tugenden, also die «Kardinaltugenden»
und ihre Teiltugenden ausdehnt. Der Vorgang ist bezeichnend: Die
in einer philosophisch-ethischen Analyse herausgearbeiteten Kardinal-
tugenden werden zu Tugenden des christlichen Lebens und als solche
nicht durch Ubung erworben, sondern von Gott eingegossen *8. Sie
sind daher von den gleichnamigen erworbenen Tugenden spezifisch
verschieden, wenngleich sie deren Funktionen {iibernehmen *°. Ver-
glichen mit der eingegossenen ist die erworbene Tugend nur «unvoll-
kommene Tugend», nur «Disposition» zur wahren, eingegossenen Tu-
gend .

Zu dieser Erweiterung hat die Kirche noch weniger lehramtlich
Stellung genommen als zur Deutung des christlichen Lebens im Medium
der Qualitdtenlehre iiberhaupt **. Doch 1dBt diese Erweiterung aufs
deutlichste den Sinn und die Funktion der Habituslehre bei Thomas
erkennen. Das Ganze ist das, was man heute ein Postulat nennen
wiirde: Bestimmte Phinomene oder Daten fordern eine Erklirung,
bestimmte Moglichkeiten bieten sich an, aufgrund persénlicher oder
allgemeiner Denkvoraussetzungen. Die gefundene Erkldrung verbleibt
dann in der Abhéngigkeit sowohl von den Daten als auch vom Verste-

48 T-IT 51,4; 63,3; De virtutibus 10 c.

49 I-I1 63,4; De virtutibus 10 ad 10.

50 I-II 65,2.

51 Vgl. w. 0. S.3671.; DS 780 («..fidem aut caritatem aliasque virtutes ...»)
greift die Theorie auf, kann aber, da der Skopus des Textes ein anderer und zudem
alles andere als eine feierliche Lehrentscheidung ist, héchstens als lehramtliche
Freigabe der Diskussion um diese Theorie, nicht aber als ihre Sanktionierung
gewertet werden.



376 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

henskontext und kann auBerhalb dessen vollstindig miBverstindlich,
nichtssagend, ja sogar gefdhrlich werden, wie gerade das Schicksal
der Habituslehre in der Theologie gezeigt hat. Zu erklidren wiinscht man
die Spontaneitit und Freudigkeit oder mit einem Wort: die mensch-
liche Vollendung des Lebensvollzuges aus der Gnade Gottes. Dazu
greift man zur Theorie von den Habitus, weil im Rahmen einer aristote-
lischen Deutung des Menschen vollendetes menschliches Leben und
Handeln nur als Handeln aus dem Habitus zu begreifen ist. Dieser
Habitus ist aber, darin meldet sich der christliche Glaube zu Wort,
weder eigenmdchtig erworben noch eine Mitgift der Natur, sondern
mull eigens von Gott gegeben sein, zusammen mit der Gnade selbst,
aus der alles gelebte Gottesverhdltnis kommt, mit anderen Worten:
dieser Habitus mull ebenso wie die Gnade als «eingegossen» betrachtet
werden und verhilt sich zu dieser wie die Tédtigkeitsvermogen der Seele
zur Seele selbst. Dal3 aber iiberhaupt christliche Existenz auch in der
Hochform vollendeten menschlichen Handelns von Gott gewollt und
ermoglicht ist, ist fiir uns heute — nach Luthers These, der Christ sei
«gerecht und Siinder zugleich» 32 — keineswegs mehr selbstverstdndlich.
Fir Thomas und seinesgleichen jedoch kann man das nur bezweifeln,
wenn man es fiir moéglich hilt, daBl Gottes Gnade vergleichsweise gerin-
gere Vollendung schafft als Gottes Schopfungstat. Der Beweis fiir den
Habitus-Charakter der Gnade und der Seinsgriinde des christlichen
Handelns ist ein Konvenienzbeweis, aber in den Augen des Thomas
einer vom gleichen Rang wie etwa der Beweis fiir die Konvenienz der
Inkarnation, eine Konvenienz, die Notwendigkeit einschlieft 3. Die
Theorie von den eingegossenen Tugenden wird also zu ihrem Teil Mittel
und Zeichen einer Gesamtsicht von Gottes souverdnem und einheit-
lichem Handeln in Schépfung und Erlésung, das Thomas zusammen-
fassend kennzeichnet mit dem schon zitierten Satz Weish 8, 1.

Es ist eine bedeutsame Nebenlinie in der theologischen Rezeption
der Qualitas-Habitus-Theorie, dafl die mittelalterlichen Theologen mit
ihr einen neuen, sicheren Schutzwall gegen jeden Pelagianismus auf-
richten wollen. Schon im 12. Jahrhundert stellte man, von der augusti-
nischen Tradition herkommend, die Frage, ob die Gnade eine Qualitdit
oder eine Bewegung in der Seele sei. Die Entscheidung fiel zugunsten

52 Vgl. w. 0. S. 365 f. und w. u. S. 383-385.

53 Zur verschiedenen Tragweite des Konvenienzbeweises vgl. SECKLER, Das
Heil in der Geschichte (s. Anm. 5), 44-47; PescH, Besinnung auf die Sakramente
(s. Anm. 1), 276-280.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 7

der Qualitit, denn wire die Gnade eine Bewegung der Seele, dann kime
sie wenigstens teilweise aus dem freien Willen des Menschen, die Recht-
fertigung des Siinders durch die Gnade kénnte dann nicht mehr allein
von Gott sein. Der Begriff qualitas wird von Alanus ab Insulis in Bezie-
hung zur Habitus-Vorstellung gesetzt, von Philipp dem Kanzler zu
Beginn des 13. Jahrhunderts aristotelisch als « Form» interpretiert — der
allgemeinste metaphysische Oberbegriff fiir qualitas und habitus — und
wird so klassisch fiir die Hochscholastik 4.

Die Habitustheorie will also einmal sagen und erhellen, daB3 Glaube,
Hoffnung und Liebe und das, was aus ihnen folgt, Gottes Geschenk und
damit {iberhaupt mdglich sind. Sie will, zweitens, erkldren, dal Glaube,
Hoffnung und Liebe und das, was aus ihnen folgt, spontan, anstrengungs-
los und freudig geschehen konnen. Sie will, schlieBlich, verdeutlichen, dal3
die christliche Existenz nicht iiber und neben der «natiirlichen» Existenz
sich ereignet, sondern in thren ureigenen Strukiuren, als ihre angemessene
Vollendung wirklich wird. Wenn dies nun der wirkliche Sinn der Habitus-
lehre in der Deutung christlicher Existenz ist, wie steht es dann mit
den Vorwiirfen Luthers und der lutherischen Theologie?

III. WIDERSPRUCH ODER UNTERSCHIED ?

Blicken wir einzeln auf die Vorwiirfe zuriick, von denen wir aus-
gingen.

1. Die Konzeption des «eingegossenen Habitus» schliet die Vor-
stellung, Glaube, Hoffnung und Liebe seien eine Moglichkeit mensch-
licher Einiibung, vollstindig aus. Glaube, Hoffnung und Liebe sind in
keiner Weise etwas, was sich der Mensch durch Training selbst erwerben
kann, schon gar nicht so, dal3 ein Erfolg dieses Trainings Bedingung fiir
Gottes Gnade wire 5. Sie sind gerade umgekehrt erst moglich, weil

5% Vgl. H. BouiLLarD, Conversion et grace chez saint Thomas d’Aquin. Paris
1944, 216 1.; ausfithrliche Materialdarstellung bei A. M. LANDGRAF, Dogmen-
geschichte der Frithscholastik. Regensburg 1952-1956, 1/1, 141-237; ]J. AUER,
Die Entwicklung der Gnadenlehre (s. Anm. 3) I, 86-221; ferner Z. ALSZEGHY,
Nova creatura. La nozione della grazia nei commentari medievali di S. Paolo.
Rom 1956, 51 f.; 76; 84; 126 f.; 131 f.; 143; 153-155; 192 f.; 197 {.; und wiederum
P. FRANSEN in: MyYSTERIUM SaLuTtis 1V/2, 671-679.

55 Das sieht inzwischen auch die evangelische Thomasforschung. Vgl. bes.
KUnN, Via caritatis (s. Anm. 1), 257 {.; EBELING, Luther, 96 {.; A. PETERSs, Glaube
und Werk. Luthers Rechtfertigungslehre im Lichte der Heiligen Schrift. Berlin-

25



378 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

Gott zuvor und wun-bedingt seine Gnade geschenkt hat. Der Geschenk-
charakter christlicher Existenz ist gerade der eine wesentliche Akzent
in der Idee des «eingegossenen» Habitus.

2. Damit erledigt sich auch von selbst der Vorwurf, Gottes Gnade
sei dem Menschen nur zur Unterstiitzung seiner natiirlichen Krifte
notig. Texte bei Thomas, die das anscheinend nahezulegen scheinen,
haben, wie sich bei genauer Beachtung des Kontextes zeigt, einen ande-
ren Sinn 3¢, Uberdies zeigt ein genauerer Blick in die Texte des Aquinaten
zum Thema Siinde und «Verderbnis der Natur», dal an den einschligi-
gen Aussagen des Apostels Paulus {iber die radikale Siindigkeit des
Menschen und seine Unfdhigkeit zu jeglichem Guten ohne Gottes Gnade
keine Abstriche gemacht werden. SchlieBlich ist Thomas der einzige
bedeutende Theologe des Mittelalters, der durch genaues Augustinus-
studium und Kenntnisnahme gewisser altkirchlicher Texte nicht nur den
klassischen Pelagianismus, sondern auch noch dessen abgeschwichte
Form, den Semipelagianismus entdeckt und fiir seine Gnadenlehre
entsprechende Konsequenzen gezogen hat, die nach ihm bis Luther
wieder vergessen wurden 7.

3. Es trifft auch nicht, wie nun deutlich sein diirfte, den Sinn
der Habituslehre, wenn man aus dem bloBen Wortsinn des Wortes
«Habitus» folgert, hier werde die Gnade als «Besitz» in die Verfiigung
des Menschen gegeben. Denn die Gnade, deren Erscheinungsform in
den Téatigkeitsvermogen der Habitus ist, ist ihrerseits nicht ein Ding,
ein um seiner selbst willen geschaffenes Geschopf. Fiir Freunde der
Theologie des heiligen Thomas gilt es bekanntermaBen als besonderer
Vorzug, fiir Nicht-Thomisten, insbesondere viele evangelische Theolo-
gen, gilt es umgekehrt als besonderes Argernis, was auf jeden Fall aber
kein Thomaskenner iibersehen kann: welch starken Akzent Thomas
im Rahmen seiner Schopfungslehre auf die These legt, da Gottes alles
Sein durchdringendes schopferisches Wirken das Eigenwirken der Ge-
schopfe nicht aufhebt, sondern.gerade begriindet. Es ist nicht etwa
Gottes Schwiche, sondern Gottes GroBe, wenn auch die Geschopfe

\

Hamburg 1962, 210. Urteile wie die in Anm. 9 verzeichneten sind heute die Aus-
nahme.

56 Das ¢adiuvare» in I-II 90 prooem. ist nicht der Gegensatz zu einem Neu-
schaffen, das nichts «Unterstiitzbares» im Menschen voraussetzte, sondern der
Gegensatz zum «instruere» des Gesetzes.

57 Vgl. BouiLLARD, Conversion et grace (s. Anm. 54), 92-122; M. SECKLER,
Instinkt und Glaubenswille nach Thomas von Aquin. Mainz 1961, 90-104.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 379

als sie selber wirken und je ihr eigenes Sein haben *%. Wer das vor Augen
hat, dem muf} die ganz anders geartete Struktur des Gedankenganges
auffallen, den Thomas bei der Beschreibung und Interpretation des
geschopflichen Charakters der Gnade entwickelt . Die Gnade wird
nicht als selbstindige Wirklichkeit «geschaffen». Vielmehr muf} die
«besondere Liebe» (specialis dilectio) Gottes notwendig im Menschen
einen schopferischen Effekt haben, oder Gott liebte wie ein Mensch,
dessen Liebe die Vorziige des Geliebten nicht setzt, sondern voraussetzt
und auf sie angewiesen ist. Wenn Thomas die Frage bejaht, «ob die
Gnade in der Seele des Menschen etwas setze», so macht er damit nicht
Front gegen eine «forensische» oder «extrinsezistische» Gnadenvorstel-
lung — die, soweit sie eine geschopfliche Wirkung der Gnade ausschlieflen
soll, ohnehin nur die vermeintliche Lehre der Reformatoren in den
Kopfen der Trienter Konzilsviter, nicht aber die wirkliche Position
der Reformatoren war —, sondern will «nur» den Unterschied zwischen
menschlicher Liebe und der schopferischen Liebe Gottes artikulieren.
Als Wirklichkeit im Menschen ist die Gnade nichts anderes als das,
was sich um des gottlichen Charakters der Liebe Gottes willen im Men-
schen ereignen muf, wenn ihn Gottes Liebe erreicht. Im iibrigen hat sie
gerade kein eigenes Sein und eigenes Wirken, vielmehr ist das, was
«die Gnade» ist und wirkt, nichts anderes als das, was Gott am Menschen
tut, wenn er sich in jener «besonderen Liebe» dem Menschen zuwendet,
mit der er sich nur den vernunftbegabten Geschépfen als ewiges Gut
selbst mitteilt ©. «Die Gnade ist also eine Wirklichkeit in der Seele;
ja, aber eine Wirklichkeit, die sozusagen der Gunst in Gott innerlich
anhaftet, wie wenn man bei einem geliebten Geschopf dasjenige Gnade
nennen wollte, was im anderen die Liebe hervorgerufen hat; aber hier
sind die Rollen vertauscht und die Gnade ist im Geliebten Wirkung
statt Ursachey 1.

Entsprechendes gilt dann auch fiir die Habitus, die mit der Gnade
untrennbar verbunden sind: die theologischen und sittlichen Tugenden.
Wenn sie, wie schon gesagt, spezifisch anders sind als die Tugenden,
die der Mensch sich durch Ubung selbst erwirbt, so grundlegend dadurch,

58 Vgl. I 19,8; 22,4; 105,1. 5. Interpretation aus katholischer Sicht: PEscH,
Theologie der Rechtfertigung, 840-849; aus evangelischer Sicht: VoRrsTER, Das
Freiheitsverstandnis (s. Anm. 1), 67-128.

59 Vgl. I-IT 110, 1.

60 Vgl. PrscH, a. a. O., 628-633.

61 DEMAN, a. a. O. (s. Anm. 46), 353 {.



380 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

daB sie, wie die Gnade selbst, nicht mein Besitz, meine, wenn auch nur
geschenkte, Moglichkeit sind, sondern gewissermaflen das schépferische
Hindurchgehen der «besonderen Liebe Gottes» durch die dynamische
Struktur des menschlichen Wesens. An diese unausgesetzte Liebe Gottes
bleibt, als inneres Moment ihrer selbst, alles gebunden, was die geschopf-
liche Gnadenwirklichkeit ausmacht. Daran dndert sich auch nichts,
wenn Thomas anschlieBend das ontologisch-anthropologische Statut
dieser geschopflichen Gnadenwirklichkeit untersucht. Im Gegenteil,
dieses Unterfangen mulBl im Licht der hier dargestellten Voraussetzun-
gen und theologischen Intentionen interpretiert werden, oder es wird
miBverstanden.

Im Licht dieser Klirungen ist dann auch die thomanische Lehre
vom «Verdienst» zu interpretieren. Hier kann nicht ndher darauf einge-
gangen werden 2, Doch auch, wenn Thomas erklirt, die caritas und mit
ihr alle anderen Tugenden erméglichten dem Menschen, daf3 seine Werke
vor Gott verdienstlich seien, und umgekehrt beruhe jedes Verdienst
auf der caritas %3, so diirfen solche Texte nicht von riickwirts zur Inter-
pretation der Tugend-Habitus-Lehre herangezogen werden, als wiiBte
man von vornherein mit voélliger Klarheit, was Begriff und Lehre vom
«Verdienst» bedeuten miilten 4. Vielmehr mufl umgekehrt der Sinn -
und gegebenenfalls die Problematik — der Verdienstlehre von den Grund-
positionen der Gnaden- und Tugendlehre her ertrtert werden. Dabei
zeigt sich denn, daB jedenfalls bei Thomas die Verdienstlehre keines-
wegs das Mittel ist, den Menschen als letztendlichen Stifter seines
Heils vor Gott aufzubauen.

Von diesen Uberlegungen her ergibt sich die Antwort auf den
vierten Vorwurf:

4. Die Tugend- und Habituslehre will den pefsonalen Charakter
des Heils nicht etwa ausblenden, sondern erkldren. Nicht die « Gnaden-
qualitat» als solche ist das Heil Gottes, sondern Gott selbst, der sich
um Christi willen dem Menschen (wieder neu) zuwendet und schenkt.
Nicht das Haben dieser Gnadenqualitit ist der Heilsvollzug des Men-
schen, sondern die dadurch anthropologisch erméglichte und erkldrte
Begegnung des Menschen mit Gott in Erkenntnis und Liebe. Alle Vor-

62 Vgl. PescH, a. a. O., 771-789; pERs., Die Lehre vom « Verdienst» (s. Anm. 1).

63 T-IT 114, 4.

6 So geschieht es durchschnittlich auf lutherischer Seite; vgl. die bei PrscH
a.a. O., verzeichnete lutherische Literatur. Die groBe Ausnahme ist wiederum
KUnnN, Via caritatis, 216-218; 262 {.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 381

wiirfe Luthers und der reformatorischen Theologie treffen nicht den
Sinn der thomanischen Lehre, vielmehr eine theologische Situation, in
der man diskutierte, ob Gott einen Menschen auch ohne den Gnaden-
und Tugendhabitus retten, ob er ihn auch mit diesem verwerfen und
verdammen koénne, mit anderen Worten: eine Diskussionssituation,
der die Tugend- und Habituslehre des 13. Jahrhunderts zwar eine feste
und darum unantastbare Tradition geworden war, ohne daBl man doch
mit ihr theologisch noch sehr viel anfangen konnte. Die theologische
Intention des 13. Jahrhunderts jedenfalls war aus dem Blickfeld ge-
raten — nur so ist es zu erkldren, daBl aus dem notwendigen schopferi-
schen Effekt der ewigen Liebe Gottes die Frage nach einer méglichen
Heilsbedingung werden konnte. Nachweislich ist es in der Spidtschola-
stik, und zwar quer durch alle Schulen hindurch, zu diesem MiBver-
stindnis gekommen . Unter diesen Voraussetzungen war Luthers
Polemik berechtigt und haben auch die Vorwiirfe moderner evange-
lischer Theologen gegen ein «verdinglichtes» Heilsverstindnis in der
katholischen Theologie ihre Berechtigung. Dies um so mehr, als das
Trienter Konzil sich eben deshalb, weil es sich aus den scholastischen
Schulstreitigkeiten heraushalten wollte, zwar der Sprache und Begriff-
lichkeit der scholastischen Doktrin bedient, ohne den theologischen
Impuls etwa bei Thomas mitaufzunehmen. Es ist zwar hochst bedauer-
lich, aber kein Wunder, wenn daraufhin die katholische Theologie nach
Trient in antireformatorischem Eifer die «verdinglichenden» Elemente
der Trienter Formulierungen betont und, unter Berufung auf die mittel-
alterliche Theologie, aber nur scheinbar im Einklang mit ihrer groBen
Tradition, ndher ausarbeitet. Aus der Frage des Thomas: «Ob die Gnade
in der Seele des Menschen etwas setzt», deren Sinn wir besprochen
haben, wird nun die Abhandlung iiber die « Hervorbringung der Gnade
im Menschen» 96,

Unsere These, dal Thomas mit der Qualitas-Theorie den personalen
Charakter des Heils nicht ausblenden, sondern gerade anthropologisch
erkliren will, wird durch nichts eindrucksvoller gestiitzt als durch die
Lehre des Aquinaten von den «Gaben des Heiligen Geistes» %7, Es ist

65 Vgl. PEscH, Theologie der Rechtfertigung, 708-714 — dort Literatur; vgl.
auch P. FRANSEN in: MysTERIUM SaLuTis 1V/2, 677-679.

66 Bezeichnend etwa T. Diekamp, Katholische Dogmatik nach den Grund-
sdtzen des heiligen Thomas. 11, 10., neubearbeitete Auflage von K. Jussen, Miinster
1952, 432. Vgl. auch FRANSEN, a. a. O., 729-732.

67 T_1I 68. Literatur bei PeEscH, a. a. O., 656—658.



382 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

bekannt, daB Thomas diese Gaben des Heiligen Geistes ebenfalls als
Habitus versteht und jede von ihnen einer der drei theologischen und
der vier Kardinaltugenden zuordnet. Als besondere Eigentiimlichkeit
dieser Habitus gibt Thomas an, sie seien die dem Menschen mit den
eingegossenen Tugenden geschenkte Fihigkeit, auf die unmittelbare
Eingebung des Heiligen Geistes einzugehen und zu antworten. Das
Lehrstiick von den sieben Gaben des Heiligen Geistes ist also bei Thomas
genau der Punkt, wo Luthers Lehre vom «Treiben des Geistes» zur
Sprache kommt. Das Bedeutsame bei Thomas ist nun, daB er, wenn er
seine eigene Theorie ernst nimmt, eigentlich eine solche Lehre von den
Gaben nicht mehr braucht. Nichts anderes als die theologischen Tugen-
den sind ja die Befahigung des Menschen, spontan, freudig und selbst-
verstdndlich auf Gottes Wirken in der Seele antwortend einzugehen.
Und nicht von ungefihr argumentiert Thomas bei der Begriindung,
warum es Gaben des Heiligen Geistes geben miisse, in ganz dhnlicher
Weise, wie er schon zur Begriindung der Gnade als einer Qualitit argu-
mentiert hatte %8. Das Lehrstiick von den Gaben des Heiligen Geistes
erklart sich also vordergriindig gewil3 aus dem Respekt des mittelalter-

68 Vgl. I-I1 68,1 c. (zweite Halfte) mit 110,2c.; am Anfang von 68,1 c.
siecht Thomas genau das Problem einer Konvergenz der Definition der «dona»
mit der der Tugenden. Aus eben diesem Grunde scheint es auch, iiber die Auf-
arbeitung der Texte und historischen Verbindungslinien hinaus, in der Literatur
so still um dieses thomanische Lehrstiick geworden zu sein. Was M.-M. LABOUR-
DETTE, Dons du Saint-Esprit. Saint Thomas et la théologie thomiste, in: Diction-
naire de Spiritualité ascétique et mystique, IT (1956), 1610-1635, auf den S. 1633-
1635 zur bleibenden Bedeutung dieses Lehrstiicks sagt, klingt fast resigniert.
Neuerdings hat A. J. KeLLy im Kontext der gegenwirtigen charismatischen
Bewegungen in der Kirche und des Interesses an unmittelbarer Gottesbegegnung
in der Meditation eine beachtenswerte Neuentdeckung der Dona-Lehre versucht:
The Gifts of the Spirit: Aquinas and the modern Context. The Thomist 38 (1974)
193-231. Er bestdtigt aber die alte thomistische Verlegenheit insofern, als seine
Aufwertung der « Gaben» nun durch eine relative Abwertung der Tugenden erkauft
werden mul3.

Fiir den status quaestionis in der systematischen Theologie ist bezeichnend
P. FrRanseEN, Das neue Sein des Menschen in Christus, in: MYSTERIUM SALUTIS
IV/2, 921-982, hier: 963 f.: eine «Commemoratio» von gut einer Druckseite!
Die Preisfrage der mittelalterlichen Theologie nach dem Verhédltnis von Gnade,
Tugend und Gabe (vgl. die folgende Anm.) kann Fransen nur noch als «miilige
theologische Frage» empfinden. Natiirlich liegt das nicht am Autor, sondern an
der Sache, nicht zuletzt an der weitergekommenen exegetischen Einsicht, die dem
Lehrstiick seinen klassischen Beleg (Jes 11,2) entzieht. Gerade die moderne Ver-
legenheit gegeniiber der Dona-Lehre wird aber dann erst recht zum Hinweis, daf3
wir bei der Interpretation der thomanischen Gnadenlehre die Lehre von den Dona
nicht ernst genug nehmen kénnen.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 383

lichen Theologen vor der Heiligen Schrift, die er fiir Gottes héchstper-
sonliches Wort hilt ®. Unter diesen Voraussetzungen muBte ein Text
wie Jes 11,2 eine Lehre von sieben Gaben des Heiligen Geistes geradezu
erzwingen. Tiefer betrachtet erweist dieses Lehrstiick aber, wie wenig
Thomas am personalen Charakter des Heils vorbeisieht. Was schon in
der Lehre von den «go6ttlichen Sendungen» und vom Menschen als
«Ebenbild Gottes» aktenkundig wird, daB ndmlich die Einwohnung
Gottes im Menschen die Gestalt einer Gemeinschaft durch Erkenntnis
und Liebe hat, und daB der Mensch eben dadurch im vollen Sinne
Ebenbild Gottes ist 7%, erfihrt durch die Lehre von den Gaben des
Heiligen Geistes den kronenden AbschluB. Die gleichartige Argumenta-
tion in diesem Lehrstiick und in der Gnadenlehre erhirtet eine Inter-
pretation, wonach die Idee von der Gnade als gualifas keine andere
Funktion hat als die, gerade das Leben des Menschen in personaler
Gottesgemeinschaft zu interpretieren. Man kann einen solchen Inter-
pretationsversuch fiir {iberfliisssig oder gar fiir gefihrlich halten — wie
Luther und seine Nachfahren es tun. Man kann sie aber kaum bezich-
tigen, sie lasse den personalen Charakter des Heils aus dem Auge.

5. Der einzige Vorwurf, der nicht mehr mit einer richtigstellenden
Interpretation allein zu entkréften ist, ist der, die thomanische Tugend-
und Habituslehre erlaube nicht mehr, die von der Reformation neu
herausgestellte Radikalitit der Siinde zu artikulieren, die in Luthers
These gipfelt, der Christ sei «gerecht und Siinder zugleich», weil er die
radikale Widersetzlichkeit seines Wesens gegeniiber Gott bis an sein
Ende nicht los werde und darum sein Heil nicht von den mdéglichen
Entfaltungen eines qualitithaften Gnadenlebens, sondern allein vom
verzeihenden Erbarmen Gottes beim letzten Gericht erwarten koénne.
Mit aller Interpretationskunst gibt es hier nichts mehr zu deuteln:

69 Vgl. I-II 68,1 c. (in der Mitte). Zum Verstindnis der Schrift als Wort
Gottes vgl. PEscH, Das Gesetz (s. Anm. 30), Exkurs 4; DERs., Theologie des Wor-
tes bei Thomas von Aquin. ZThK 66 (1969) 437-465.

Das intensive theologische Interesse des hl. Thomas an der Dona-Lehre
zeigt sich nicht nur an der ausfithrlichen Diskussion der verschiedenen Standpunkte
in I-IT 68,1, sondern auch in der Zuordnung der einzelnen «dona» zu den theolo-
gischen Tugenden in II-IT 8; 9 (dem Glauben werden zwei «dona» zugeordnet:
«intellectus» und «scientia», dafiir geht die «temperantia» leer aus; vgl. allerdings
I-I1 68,4 ad 1; I1-11 141,1 ad 3); 19; 45; 52; 121; 139 — und in der Tatsache, daf3
Thomas sogar innerhalb der STh seine Meinung dndert und noch selbst darauf
aufmerksam macht; vgl. I-IT 68,4 mit II-11 8,6.

70 Vgl. T 47 mit T 93.



384 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

Thomas hat gewil Ansitze und Andeutungen, die in die Richtung des
«gerecht und Siinder zugleich» weisen. Auch steht sein Stindenverstind-
nis als solches der reformatorischen Radikalitit nicht nach — man muB
nur genauer hinschauen 7*. Aber das gilt vor der Rechtfertigung. Zu
behaupten, Thomas sei fiir ein lutherisches «gerecht und Siinder zu-
gleich» «offen», heilt indes wohl zuviel behaupten 72. Die Frage kann
hier nur ganz radikal gestellt werden: Ist es fiir einen christlichen Theo-
logen unerldBlich, die Existenz des Menschen in der Siinde in der Gestalt
darzustellen, wie Luther es tut, oder gibt es mogliche und legitime
Ansitze eines Gesamtverstidndnisses von der Sache des Glaubens, die
die Siinde, auch die Siindigkeit des Christen, in anderem Lichte sieht?
An der Legitimitdt eines «gerecht und Stinder zugleich» im Sinne Luthers
brauchen heute auch katholischerseits grundsitzlich kaum noch Zweifel
angemeldet zu werden, mag man auch immer noch iiber die Brauchbar-
keit dieser Formel als einer streng dogmatischen Aussage nicht einig
sein 73. Anders steht es um die Frage, ob nur mit einer in dieser Formel
ausgesprochenen Interpretation christlicher Existenz dem biblischen,
besonders dem paulinischen Zeugnis von der Siinde Rechnung getragen
sei. Wir meinen, diese Frage verneinen zu diirfen. Dies hier begriinden
zu wollen hieBe allerdings, einen eigenen Aufsatz zu schreiben. Fiir den
Fortgang unserer Uberlegungen miissen wir diese Begriindung unter-
stellen 74. Statt ihrer hier nur ein argumentum ad hominem: Wollte man
ein lutherisches «gerecht und Siinder zugleich» fiir absolut unentbehrlich
halten, dann kénnte man immerhin Theologen wie Karl Rahner oder
gar Teilhard de Chardin kaum noch als Christen und christliche Theo-
logen im Vollsinne anerkennen. Ja nicht einmal Paulus kénnte dann
vor einem lutherischen Theologen ganz bestehen, denn nach Ausweis
der Lutherforschung selber hilt Paulus den Christen nicht im Sinne
Luthers fiir den bleibenden Siinder °, und sogar die Andeutung einer

71 Vgl. PeEscH, Theologie der Rechtfertigung, 468-516.

72 Vgl. o. Anm. 19,

3 Vgl. etwa K. RAHNER, Gerecht und Siinder zugleich, in: Schriften zur
Theologie VI, Einsiedeln-Ziirich-Koéln 1965, 262-276, und A. BRANDENBURG,
Martin Luther gegenwdartig. Katholische Lutherstudien. Paderborn 1969, 109, mit
R. K6sTERS, Luthers These «Gerecht und Stinder zugleich». Zu dem gleichnamigen
Buch von Rudolf HErRMANN: Cath 18 (1964), 48-77; 193-217; 10 (1965) 138-162;
171-185; auch DERs., in der in Anm. 19 erwdhnten Besprechung, 594.

7¢ Vgl. PescH, Existentielle und sapientiale Theologie (s. Anm. 1); Theologie
der Rechtfertigung, 526-537.

75 Vgl. W. Joest, Paulus und das Luthersche simul iustus et peccator.
KuD 1 (1955) 269-320, bes. 284-295; 301; 317-320.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 385

These, wonach Luther anhand von Paulus die Sache des Glaubens,
naherhin: die Existenz des Menschen vor Gott tiefer verstanden habe
als der Apostel selbst, ist aktenkundig 76.

Ist man der Meinung, daB solche Thesen denn doch zu weit gehen,
dann wird sich der Gedanke aufdriangen, dall sowohl die thomanische
Konzeption der Gnaden-, Tugend- und Habituslehre als auch Luthers
Verstindnis vom Christen als «gerecht und Siinder zugleich» zwar
nicht miteinander verrechenbare, dennoch gleichrangige und vor dem
Evangelium grundsitzlich gleichberechtigte Interpretationen christli-
cher Existenz darstellen, deren Vorziige und Nachteile sich nicht in einer
geschichtslosen und situationsfernen Analyse ihres jeweiligen Gedanken-
ganges darstellen, sondern sich nur in konkreter menschlicher, kirch-
licher und seelsorglicher Situation erweisen. Es kann dann durchaus
sein, dafB3 man zu dem Urteil kommt: Zur Zeit Luthers hatte die klassische
Tugend- und Habituslehre — nicht zuletzt durch die in der Zwischenzeit
eingetretenen theologischen Verformungen — bis in die Frommigkeits-
praxis hinein ungute, um nicht zu sagen verheerende Auswirkungen
gezeitigt. Dieser Situation war nicht mehr mit einer bloBen Wiederher-
stellung der urspriinglichen Intentionen beizukommen, sondern allein
durch die Predigt des «gerecht und Siinder zugleich». Man kann auch
der Meinung sein, dall die Aktualitit dieser Formel fiir ein Selbstver-
stindnis christlicher Existenz auch heute keineswegs abgelaufen ist.
Nicht von evangelischer, sondern von katholischer Seite ist inzwischen
die Frage angemeldet worden, ob nicht die moderne Erfahrung viel-
faltigen Unglaubens, der auch die gliubige Existenz durchzieht, nicht
auf der Fluchtlinie der lutherischen Formel liegt, ob also nicht ein
«simul fidelis et infidelis» die moderne Variante des «simul iustus et
peccator» sei’?. Um so mehr dringt sich nun die Frage auf, ob denn die
klassische Tugend- und Habituslehre auch heute noch eine bleibende
Bedeutung habe, und welche.

76 Vgl. etwa P. ALtHAUs, Paulus und Luther iiber den Menschen. Ein Ver-
gleich. Gitersloh 31958, bes. 91-95. Groflere Vorsicht und das Sensorium des
Historikers fiir geschichtliche Wandlungen beweist hier B. Lonsg, Lutherdeutung
heute. Gottingen 1968, 19-32. :

77 Vgl. J.B. METz, Der Unglaube als theologisches Problem. Concilium 1
(1965) 484-492, bes. 487-489.



386 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

IV. BLEIBENDE BEDEUTUNG

Historische Richtigstellung, Korrektur eingebiirgerter historischer
MiBverstindnisse allein garantieren noch keine bleibende Aktualitat
eines theologiegeschichtlichen Sachverhaltes. Dennoch ist die theologie-
geschichtliche Richtigstellung Teil einer mdglichen positiven Antwort
auf die Frage nach bleibender Bedeutung der mittelalterlichen, speziell
thomanischen Tugend- und Habituslehre. Wire unbestreitbar, daB3 die
eingangs skizzierten evangelischen Vorwiirfe recht hdtten, dann kénnte
zweifellos von einer bleibenden Bedeutung dieses Lehrstiicks keine
Rede sein, es sei denn von der bleibenden Bedeutung eines warnenden
Beispiels theologischer Verirrung. Wie also etwa Thomas im Ganzen
fiir die evangelische Theologie in den letzten beiden Jahrzehnten dadurch
als Gespriachspartner interessant wurde, daB3 er durch den Fortgang
der historischen Thomasforschung von dem Verdacht entlastet wurde,
nichts als ein trockener, geschichtsvergessener, bibelferner, spekulier-
wiitiger «Scholastiker» zu sein 78, so fordert die Behauptung, gerade
seine Tugend- und Habituslehre sei nach wie vor aktuell, als erstes den
Nachweis, daB es sich hier um alles andere als die kritiklose Ubernahme
einer aristotelischen Theorie handle. Aber wir denken heute nicht mehr
auf den Spuren des Aristoteles. Gewil3 hat auch heutiges theologisches
Denken, quer durch alle «Schulen» hindurch, seine nicht mehr befragten
Selbstverstindlichkeiten — und moglicherweise wird ein spéterer Histori-
ker sie als typische Denkzwinge des 20. Jahrhunderts beurteilen. Aber
wenn es denn solche sind, so sind es jedenfalls nicht mehr die aristote-
lischen Denkzwinge der zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts. Ist also
nicht doch eine in aristotelischen Kategorien denkende anthropologische
Konzeption von christlicher Existenz nur noch ein theologiegeschicht-
licher Befund, vielleicht schon gar eine theologiegeschichtliche Merk-
wiirdigkeit ?

Wir meinen, unter drei Gesichtspunkten eine bleibende Bedeutung
dieses Lehrstiicks erkennen zu koénnen. Sie ist eine Erinnerung, eine
Denkanweisung, eine Legitimation.

1. Eine Evimnerung. Die thomanische Tugend- und Habituslehre
geht davon aus, daB christliche Existenz in Glaube, Hoffnung und

78 Vgl. PescH, Das Gesetz (s. Anm. 30), Exkurs 1; DERs., Sittengebote,
Kultvorschriften, Rechtssatzungen. Zur Theologiegeschichte von STh I-IT 99,2-5,
in: Thomas von Aquino. Interpretation und Rezeption (s. Anm. 2).



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 387

Liebe, unbeschadet des «eschatologischen Vorbehalts» auch hier, schon
auf Erden menschliche Vollendung erreichen kann. Diese besteht gar
nicht in besonderen, auBergew6hnlichen Hochleistungen, sondern ein-
fach darin, daB3 das Leben in Glaube, Hoffnung und Liebe, das Bemiihen
um ein Leben nach Gottes Gebot leicht, fast selbstverstiandlich und
freudig wird. Die Tugend- und Habituslehre will das deuten und zu-
gleich durch die Deutung zum Malstab machen, der durch sich selbst
fasziniert und dadurch motiviert.

Es ist kaum iibertrieben, wenn man sagt, dal wir hier an eine
«vergessene Wahrheit» erinnert werden. Uber die Griinde mag man
spekulieren, es ist jedenfalls eine Tatsache, daB christliche Existenz
heute nur sehr selten jene mitreiBende Selbstverstdandlichkeit und Freu-
digkeit an den Tag legt, die mehr als alle Argumente durch sich selbst
zum attraktiven Glaubenszeugnis wird. Mehr noch, eine solche Selbst-
verstindlichkeit und Freudigkeit des Lebens aus dem Glauben wird
geradezu als unmoglich und unzuldssig empfunden, Wo sie einmal
zutage tritt, gerit sie nur zu schnell in den Verdacht der Naivitdt, der
Blindheit fiir die unheile Welt, in der wir leben. Statt dessen beherrschen
Anstrengung, humorlose Bemiihtheit und ein gewisses Pathos der «An-
fechtung» die Szene, ja sie werden geradezu als Erweis besonderer
Echtheit des Glaubens in unserer Zeit angesehen. Fast ist man versucht
zu sagen: Eine gewisse freudlose Spiritualitdt des lutherischen «gerecht
und Siinder zugleich» ist uns in Fleisch und Blut iibergegangen (obwohl
Luther selbst sie nicht zu verantworten hat!), und eine gewisse sorglose
Heiterkeit der Kinder Gottes gilt eher als suspekt denn als erstrebens-
wert.

In dieser Situation erinnert uns die Tugend- und Habituslehre
des Thomas an den einfachen Tatbestand, dafl eine Epoche der Theolo-
gie, die wir mit Recht zu den gr6Bten der Kirchengeschichte zdhlen,
in dieser Sache ganz anders gedacht und — vor allem — auch empfunden
hat. Unsere heutige Denk- und Empfindungsweise, mag sie auch noch
so erkldrlich sein, ist jedenfalls unter gliubigen Christen keineswegs
einfach selbstverstindlich. Wir kénnen uns sogar nicht einmal darauf
hinausreden, unsere eigene Zeit sei derart bedrohlich, die Situation der
Menschheit sei so trostlos, daB keine frithere Zeit den Vergleich damit
aushalte und daB3 somit der Stil heutigen Glaubens auch unter keinen
Umstinden am Glaubensstil fritherer Zeiten sich orientieren oder gar
mafnehmen diirfe. Gewil gab es nie zuvor eine totale Gefihrdung der
Erde und des menschlichen Lebens auf ihr, wie sie heute besteht — das



388 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

zu beherzigen und daraus Konsequenzen zu ziehen, darf gerade der
Glaube nicht unterlassen. Was aber den Glaubensstil betrifft, so wird
er weniger vom gewissermallen weltweiten « Gefahrenpotential» als viel-
mehr vom ganz alltédglichen Unsicherheitserlebnis, von der ganz alltig-
lichen Leiderfahrung der Menschen geprigt. Und was diese anlangt,
steht durchaus zu vermuten, dal3 die einfachen Zeitgenossen des Thomas,
die den Wirren der «kaiserlosen, der schrecklichen Zeit» und ihren
politischen und sozialen Umbriichen ausgeliefert waren, tagtiglich am
eigenen Leibe mehr Leiderfahrung und UngewiBheitserfahrung machen
muBten als wir Zeitgenossen der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts,
die auch das Damoklesschwert drohender atomarer Selbstvernichtung
nicht daran hindern konnte, die «Wohlstandsgesellschaft» aufzubauen
und zu genieBen. Wenn ein Thomas von Aquin, dessen eigene Familie
in dem unsdglich bitteren Kampf zwischen den Pdpsten und dem Kaiser-
haus der Staufer ihren Blutzoll zu entrichten hatte 7°, die Freude fir
die erste Frucht der Gottesliebe hilt 8 und demgemil — mit einer
langen theologischen Tradition — die Traurigkeit fiir eine der sieben
Hauptsiinden 8, wenn er daher mit einer fiir den heutigen Leser be-
fremdlichen Ausfiihrlichkeit nach «Heilmitteln» gegen die Traurigkeit
sucht 82, dann ist ein solcher Theologe vom Verdacht eines kindlich
naiven Glaubensstils frei, dann hat eine theologische Konzeption wie
seine Tugend- und Habituslehre uns etwas im Gedé4chtnis zu halten oder
gegebenenfalls ins Geddchtnis zuriickzurufen. Im tibrigen ist Thomas
hier auf seine Weise ja nichts anderes als die klangvolle Variation
eines groBen Themas der Heiligen Schrift.

2. Eine Denkanweisung. Es bleibt nicht bei der Erinnerung. Die
Tugend- und Habituslehre des Thomas gibt zugleich ein Modell dafiir,
wie die beschriebene vollendete Selbstverstidndlichkeit christlicher Exi-
stenz Thema der theologischen Reflexion werden kann. Sie muf das
selbstverstandlich nicht in Gestalt einer aristotelisch gepriagten Tugend-
lehre, als ob jede andere Weise ausgeschlossen sei. Wichtig aber ist
zunidchst tiberhaupt, zu begreifen, dafl hier nicht lediglich eine schone

72 Vgl. W. P. Eckerrt, Einfithrung, in: Das Leben des heiligen Thomas von
Aquino, erzahlt von Wilhelm von Tocco und andere Zeugnisse zu seinem Leben.
Ubertragen und eingeleitet von W. P. Eckert. Diisseldorf 1965, 9-55, hier: 19 {.

8 TI-II 28.

81 111 84,4 c.

82 T-IT 38; vgl. PeEscH, Thomas von Aquin itber Schlafen und Baden. Kleiner
Kommentar zu Summa Theologiae I-II 38,5. ThQ 151 (1971) 155-159.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 389

Frucht gldubiger Existenz begriift und bewundert wird, die gleichwohl
auch fehlen kénnte und diirfte; die am Ende nichts als eine auBergewohn-
liche Besonderheit darstellte; daB3 vielmehr hier ein Thema der theolo-
gischen Anthropologie akzeptiert wird, dem die Theologie sich um ihrer
Sache willen zuwenden muf. Thomas behandelt die freudige Spontanei-
tdt christlicher Existenz nicht etwa im Rahmen seiner Lehre vom
«Stand der Vollkommenheit», er betrachtet sie nicht als Eigentiimlich-
keit nur einer kleinen Gruppe von Christen in der Kirche, er behandelt
sie vielmehr in der allgemeinen Tugendlehre, sieht in ihr also eine Eigen-
tiimlichkeit christlicher Existenz iiberhaupt. Die Denkanweisung der
Tugend- und Habituslehre fiir den Theologen ist erst dann befolgt,
wenn der Versuch gemacht und energisch betrieben wird, die Deutung
christlicher Existenz mit der Idee menschlicher Vollendung in einen
anthropologisch notwendigen Zusammenhang zu bringen. LiB3t man diese
Denkanweisung auller acht, so verbleibt in der theologischen Anthropo-
logie mehr als nur eine einfache Liicke. Die Gefahr kann dann nicht
gebannt werden, daBB Glaube und menschliche Selbstvollendung zuerst
in der theoretischen Reflexion und anschlieBend in der Praxis immer
weniger miteinander zu tun haben. Man ist am Ende zuerst Mensch,
vielleicht sogar ein sympathischer, ein gelungener, ein durch und durch
«menschlicher» Mensch, und nur daneben und aullerdem ist man auch
noch Christ und Glaubender — wo gerade heute mehr denn je alles
darauf ankommt, das Glaubenszeugnis gerade dadurch abzulegen und
kraftvoll zu machen, da man gerade zuerst und zuletzt durch den
Glauben — Mensch wird.

Diese Denkanweisung hat im iibrigen auch der Theologe befolgt,
der wie kein anderer die Tugend- und Habituslehre des Mittelalters
heftig angegriffen und verddchtigt hat: Martin Luther. Auch ohne die
Zuhilfenahme dieses aristotelischen Lehrstiicks traut er dem Glauben
eine solche Lebendigkeit, Spontaneitit und Freudigkeit zu, die sich
im tagtiglichen Leben auswirkt und auswirken muB, daBB sowohl der
katholische als auch der evangelische Christi angesichts eines solchen
optimistischen Bildes von christlicher Existenz nur sagen kénnen: So
ist mein Glaube, ist mein Leben nicht.

3. Eine Legitimation. Was Thomas im Mittel der aristotelischen
Habituslehre zum Ausdruck bringt, bringt Luther — ohne wirklichen
Widerspruch in der Sache — im Mittel personalistischer Kategorien zur
Sprache. Wo bei Thomas die Gnade als Qualitdt die Wurzel von allem
ist, steht bei Luther das Treiben des Geistes und die davon erweckte



390 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

lebendige Aktivitit des Glaubens, der gar nicht anders kann, als seine
guten Friichte bringen 8. Auf die Kategorien kommt es letztlich nicht
an. Um so mehr legitimiert Thomas moderne Versuche, eine Art Gegen-
stiick zur Tugend- und Habituslehre des 13. Jahrhunderts zu schaffen.
Zugegeben, diese Versuche sind selten. Moderne (katholische) Theologie
geht in der Regel schnell und allzu unvermittelt vom Glauben zum
Handeln tiber und kitmmert sich nicht im entferntesten mit der Intensi-
tdt, deren sich das Mittelalter befleiBigte, um die anthropologischen
Implikationen, die diese Vermittlung hat.

Um einen Hinweis zu geben, in welche Richtung eine moderne
Wiederaufnahme der mittelalterlichen Habituslehre fithren konnte, sei
an einen fast schon vergessenen, gleichwohl hier sehr hilfreichen Aufsatz
von Romano Guardini erinnert 8. In einer Betrachtung iiber den «Glau-
ben in der Reflexion» analysiert Guardini in der ihm eigenen treffsiche-
ren Art zundchst die typisch modernen Erschwerungen des Glaubens-
vollzugs. Das Resultat ist zundchst das Eingestdndnis, daf3 tatsidchlich
von Haus aus dem Glauben in unserer Zeit schwerlich noch die Unbe-
fangenheit, Selbstverstdndlichkeit, der Einklang mit der Lebenserfah-
rung und dem Lebensgefiihl eignen kénnen, wie in fritheren Zeiten.
Es braucht gleichwohl nicht dabei zu bleiben. Der Glaube — der allein
Gott verdankte Glaube! - kann gerade durch die immer neue Uber-
windung der modernen Anfechtungen, die immer neue Uberwindung
des Widerspruchs von aullen und innen eine Art Héirte und Festigkeit
gewinnen: Guardini nennt es einen «Charakter» im Glauben. Es scheint,
dieser Begriff ist geeignet, den theologischen Impuls der mittelalter-
lichen Tugend- und Habituslehre mit moderner Glaubenserfahrung zu
verbinden. In die Gefahr der Naivitdt kann ein solches Bemiihen nicht
mehr kommen. Der «Charakter» im Glauben entsteht nicht, indem man
sich vor den modernen Erprobungen christlicher Existenz in Sicherheit
bringt, sondern indem man sie durchsteht. Aber das Resultat ist das,
was Guardini an anderer Stelle 8 einmal «Umbau des Wirklichkeits-
bewuBtseins» nennt: Der Glaube gibt eine neue — und, je linger, desto
mehr, eine selbstverstindliche — Art, die Wirklichkeit anzuschauen, das
eigene Leben zu verstehen, sich in der Welt zurechtzufinden. Man kénnte
in diesem Zusammenhang sogar wieder von typisch christlichen Verhal-

83 Belege vgl. bei PEscH, Theologie der Rechtfertigung, 301 {.; 193;

8 R. Guarbpini, Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte Studien 1923-
1963. Mainz 1963, 279-306.

85 R. GuarDINI, Der Herr. Wiirzburg 1951 (u. 6.), 346-348; 535 1.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 391

tensweisen sprechen — auch wenn man nicht gleich mit jeder den Versuch
einer « Unterscheidung des Christlichen» verbinden muf} —: Gelassenheit,
Dank, Balance zwischen Aktivitit und Passivitit, eine gewisse Selbst-
vergessenheit und gar kindliche Sorglosigkeit, Humor, und nicht zu-
letzt Freude 2.

Wer als Theologe davon heute glaubwiirdig reden kénnte, wer zu
deuten wiite, wie der Glaube dies alles dem Menschen ermoglicht und
es tief in seinem «Charakter» verankert, der hitte die bleibende Bedeu-
tung der thomanischen Tugend- und Habituslehre unter den Verstehens-
bedingungen der Gegenwart sichtbar gemacht und zur Geltung gebracht.

8 Vgl. O. H. PescH, Rechenschaft iiber den Glauben, Mainz 1972, 190-199;
auch: Neues Glaubensbuch (s. Anm. 5), 304-316. .



	Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

