
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 3

Artikel: Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

Autor: Pesch, Otto Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Otto Hermann Pesch

Die bleibende Bedeutung
der thomanischen Tugendlehre

Eine theologiegeschichtliche Meditation

Eine Meditation darf persönlich werden. So sei der persönliche
Hintergrund der folgenden Überlegungen berichtet. Es war, vor einigen

Jahren, in einem Gespräch mit evangelischen Theologen - Professoren

und Studenten. Man debattierte über Thomas von Aquin und
Luther. Bleiben sie für immer Antipoden, zwischen denen es nur ein
Entweder-Oder gibt? Oder handelt es sich um verschiedenartige
Gesamtausprägungen reflektierten christlichen Glaubens, die grundsätzlich

gleiches Recht vor dem Evangelium haben? Es ging also um den

Fragenkomplex, der seit einem guten Jahrzehnt in der katholischen
und evangelischen Theologie mit neuer Hoffnung gegenüber alten Fronten

oder mit alten Fronten gegenüber neuen Hoffnungen diskutiert
wird h Naturgemäß endete die Debatte mit der Frage an den Verfasser

1 Vgl. St. Pförtner, Luther und Thomas im Gespräch. Unser Heil zwischen
Gewißheit und Gefährdung. Heidelberg 1961 ; U. Kühn, Via caritatis. Theologie
des Gesetzes bei Thomas von Aquin. Berlin-Göttingen 1964/65 ; H. Vorster,
Das Freiheitsverständnis bei Thomas von Aquin und Martin Luther. Göttingen
1965; G. Ebeling, Der hermeneutische Ort der Gotteslehre bei Petrus Lombardus
und Thomas von Aquin. ZThK 61 (1964) 283—326; Existenz zwischen Gott und Gott.
Ein Beitrag zur Frage nach der Existenz Gottes. ZThK 62 (1965) 86-113 (beide
Aufsätze jetzt in: Wort und Glaube II, Tübingen 1969, 209-256; 257-286); G.

Hennig, Cajetan und Luther. Ein historischer Beitrag zur Begegnung von Thomis-
mus und Reformation. Stuttgart 1966; H. Kasten, Taufe und Rechtfertigung
bei Thomas von Aquin und Martin Luther. München 1970 ; O. H. Pesch,
Freiheitsbegriff und Freiheitslehre bei Thomas von Aquin und Luther. Cath 17 (1963)
197-244; ders., Der hermeneutische Ort der Theologie bei Thomas von Aquin und



360 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

dieses Beitrages: «Worin sehen Sie bleibende Bedeutung der thomanischen

Theologie - einmal abgesehen von der Möglichkeit eines

Konsenses mit der Theologie Luthers »

Meine Antwort:

«Es wird Sie überraschen, aber ich sehe diese bleibende Bedeutung
vor allem in der Tugend- und Habituslehre, genauer im Einbezug des

(kritisch uminterpretierten) aristotelischen Habitusbegriffes in die
Interpretation der christlichen Tugend, das heißt, der auf ihre anthropologische

Struktur bedachten christlichen Existenz.»

Es folgten einige aphoristische Bemerkungen zur Begründung dieser

Auffassung.

Was damals mehr einer Intuition folgend gesagt wurde, soll hier
etwas genauer reflektiert und begründet werden. Unsere These will
nicht behaupten, die Tugend- und Habituslehre, noch einmal genauer:
die Deutung der christlichen Existenz mittels der Konzeption von
der Tugend als einem eingegossenen Habitus, sei das Einzige, was
bleibende Bedeutung bei Thomas hat. Auf die bleibende Bedeutung
seiner neuen theologischen Würdigung der materiellen Welt (einschließ-

Martin Luther und die Frage nach dem Verhältnis von Philosophie und Theologie.
ThQ 146 (1966) 159-212; ders., Die Lehre vom «Verdienst» als Problem für Theologie

und Verkündigung, in; Wahrheit und Verkündigung. Michael Schmaus zum
70. Geburtstag. Hrsg. von L. Schefïczyk, W. Dettloff, R. Heinzmann. München-
Paderborn-Wien 1967, II, 1865-1907; ders., Existentielle und sapientiale Theologie.

Hermeneutische Erwägungen zur systematisch-theologischen Konfrontation
zwischen Luther und Thomas von Aquin. ThLZ 92 (1967) 731-742; ders., Die
Frage nach Gott bei Thomas von Aquin und Martin Luther. Die Neue Ordnung
24 (1970) 1-20; ders., Besinnung auf die Sakramente. Historische und systematische

Überlegungen und ihre pastoralen Konsequenzen. FZPhTh 18 (1971) 266-321 ;

ders., «Das heißt eine neue Kirche bauen». Luther und Cajetan in Augsburg, in:
Begegnung. Beiträge zu einer Hermeneutik des theologischen Gesprächs. Heinrich

Fries gewidmet von Freunden, Schülern und Kollegen. Hrsg. von M. Seckler,
O. H. Pesch, J. Brosseder, W. Pannenberg. Graz-Wien-Köln 1972, 645-661.

Dies sind nur die umfangreicheren Arbeiten direkt zum Thema Thomas und
Luther. Eine große Zahl weiterer, kleinerer Wortmeldungen sowie andere Arbeiten,
die in je ihrem eigenem Zusammenhang auf das Thema Thomas und Luther zu
sprechen kommen, sind in den genannten Titeln verzeichnet. Eine Art zusammenfassender

Standortbestimmung, bis wohin das katholisch-lutherische Gespräch
nicht zuletzt dank der Impulse von Arbeiten wie den oben genannten heute gekommen

ist, habe ich versucht in meinem Beitrag: Gottes Gnadenhandeln als
Rechtfertigung und Heiligung des Menschen, in: Mysterium Sai.utis. Grundriß
heilsgeschichtlicher Dogmatik. Hrsg. von J. Feiner und M. Löhrer, Bd. IV/2, 831-920



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 361

lieh der Sinnlichkeit des Menschen), seiner Freiheitslehre, seiner Konzeption

von den Sakramenten, seiner Geschichtstheologie, seiner
zurückhaltenden, in Christologie und Geschichtstheologie hineingenommenen
Ekklesiologie, seines Theologiebegriffes ließe sich hier ebenso hinweisen,
und die Bedeutung des Thomas in diesen Fragen ist gerade in jüngster
Zeit herausgestellt worden 2.

Doch kann man, wo es um diese Probleme geht, weithin auch auf
andere Theologen des Mittelalters zurückgreifen. Aber bei der Tugend-
und Habituslehre sind wir bei einem Proprium des Thomas. Zwar ist
die Anwendung der Begriffe «Tugend» (virtus) und «Habitus» wiederum
keineswegs exklusiv für Thomas. Aber der gesamte Begründungszusammenhang

und die Auswirkung der Konzeption in die übrige Theologie

des Aquinaten hinein ist doch von einer für ihn typischen Stringenz
und Originalität. Bei seinen großen Vorgängern - Wilhelm von Auvergne,
Wilhelm von Auxerre, Philipp dem Kanzler - und Zeitgenossen -
Bonaventura, Alexander von Haies und seinem Schülerkreis - ist die

Arbeit mit dem Tugend- und Habitusbegriff bedeutend argloser,
sozusagen weniger chancenbewußt3. Und nach Thomas wird das Lehrstück
unter dem Einfluß der Umorientierungen der Gnadenlehre bei Duns

2 Anstelle ausführlicher Literaturhinweise sei auf das Literaturverzeichnis
bei Pesch, Theologie der Rechtfertigung (s. Anm. 1) verwiesen, dort bes. auf
die Arbeiten von M.-D. Chenu, Y. Congar, L. Oeing-Hanhoff, St. Pförtner,
J. Pieper, E. Schillebeeckx, M. Seckler, G. Siewerth, G. Söhngen; unter
den jüngeren Arbeiten vgl. bes. D. Schlüter, Der Wüle und das Gute bei Thomas
von Aquin. FZPhTh 18 (1971) 88-136; K. Riesenhuber, Die Transzendenz der
Freiheit zum Guten. Der Wille in der Anthropologie und Metaphysik des Thomas
von Aquin. München 1971 ; H. A. Oberman, Contra vanam curiositatem. Ein Kapitel

der Theologie zwischen Seelenwinkel und Weltall. Zürich 1974, bes. 29-31.
Hinsichtlich einer Würdigung der Aktualität der Philosophie und Theologie

des Aquinaten wirkt sich das Jubüäumsjahr 1974 natürlich nicht nur in diesem
Heft der FZPhTh aus. Es sei verwiesen auf zwei (sich an unterschiedliche
Lesergruppen wendende) Festschriften: Thomas von Aquin. 1274-1974. Hrsg. von
L. Oeing-Hanhoff. München 1974 : Thomas von Aquino. Interpretation und
Rezeption - Studien und Texte. Mainz 1974. Ihren ganzen Jahrgang 1974 widmet
die in Washington erscheinende Zeitschrift The Thomist der Gegenwartsbedeutung
der Philosophie und Theologie des hl. Thomas.

3 Zur komplizierten Diskussionslage in der Hochscholastik vgl. hier die
nach wie vor unentbehrliche Untersuchung von J. Auer, Die Entwicklung der
Gnadenlehre in der Hochscholastik. Bd. 1, Freiburg/Br. 1942, 173-212, bes. 181-
192 ; ferner E. Gössmann, Metaphysik und Heilsgeschichte. Eine theologische
Untersuchung der Summa Halensis. München 1964; vgl. jetzt auch den knappen,
aber instruktiven Überblick bei P. Fransen, Dogmengeschichtliche Entfaltung der
Gnadenlehre, in: Mysterium Salutis (s. Anm. 1) IV/2, 631-766, hier; 671-679.

24



362 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

Scotus bald mißverstanden 4. Nicht umsonst hat man Thomas häufiger
den «Theologen des Übergangs» genannt, welche Art von Würdigung
man damit auch immer aussprechen wollte 5.

I. UNTER TOTALEM VERDACHT

Es ist gleichwohl nicht ohne Pikanterie, der Tugend- und Habituslehre

«bleibende Bedeutung» zuzuerkennen und in ihr ein unerledigtes
Thema der Theologie zu sehen. Denn damit wird ausgerechnet ein

Lehrstück nach vorn gerückt, auf das sich seit Luther der massivste

Angriff reformatorischer Theologie gerichtet hat und noch richtet. Wenn
Luther schon in der «Disputatio contra scholasticam theologiam» die

These aufstellt: «Kurzum, der ganze Aristoteles verhält sich zur Theologie

wie die Finsternis zum Licht» 6, so hat er dabei vor allem die
Lehre von Gnade und (theologischer) Tugend als (aristotelisch verstandenen)

Habitus im Auge. Sein ganzes Leben lang hat Luther ähnliche
Urteile abgegeben 7, und die Lutherforschung und die lutherische Theologie

haben sie ihm nachgesprochen, oft geradezu nachgebetet. In der
Polemik gegen die Habitus-Lehre laufen fast alle Vorwürfe der
Reformation gegen die mittelalterliche Theologie zusammen.

Was sind das für Vorwürfe? Sie lassen sich folgendermaßen
zusammenfassen.

1. Die als Habitus verstandene Tugend macht das Leben aus
dem Glauben zu einer Sache der Einübung gemäß dem Axiom: «Iteratis
actibus fit habitus - durch wiederholtes Tun entsteht ein Gehaben».

4 Literatur und zusammenfassende Darstellung bei Pesch, Theologie der
Rechtfertigung, 708-715; vgl. auch P. Fransen, ebd.

5 Vgl. H. U. von Balthasar, Thomas von Aquin im kirchlichen Denken von
heute. Gloria Dei 8 (1953) 65-76, hier: 76; M. Seckler, Das Heil in der Geschichte.
Geschiehtstheologisches Denken bei Thomas von Aquin. München 1964, 16;
P. Engelhardt, in: Neues Glaubensbuch. Der gemeinsame christliche Glaube.
Hrsg. von J. Feiner und L. Vischer. Freiburg/Br.-Zürich 1973, 53.

6 WA Weimarer Ausgabe: Kritische Gesamtausgabe der Werke Luthers,
Weimar 1883 ff.) 1/266 These 50; vgl. Thesen 41-49.

7 Vgl. z.B. WA 4/3,32 (1. Psalmenvorlesung, 1513-1515); 56/172,8
(Römerbriefvorlesung 1515-1516); 39 1/282,8 (Disputation, 1537); 30 II/658,29 (Rhap-
sodia seu concepta in librum de loco iustificationis, 1530). Weitere Stellen und
Problemdarstellung bei: G. Ebeling, Luther. Einführung in sein Denken. Tübingen

1964, 79-99.



Die bleibende Bedeutung der tbomanischen Tugendlehre 363

Der Mensch wird Christ, Glaubender, Hoffender, Liebender auf dieselbe

Weise, wie nach Aristoteles8 auch einer ein Virtuose auf der Zither wird:
durch Training und Eingewöhnung des betreffenden Tätigkeitsvermögens

an stets dieselbe Weise des Handelns, bis diese «gekonnt» ist
und glatt und leicht von der Hand geht. Die Qualität des Christseins,
die Gemeinschaft mit Gott durch Glaube, Hoffnung und Liebe wird
damit abhängig von persönlicher Anstrengung und zugleich von
mitgebrachter Begabung. Dann aber ist es dahin mit dem biblischen Zeugnis
von der bedingungslosen Gnade Gottes um Christi willen. An ihre Stelle

tritt der Appell an die eigenen Möglichkeiten und den entscheidungsfreien

Willen des Menschen. Dieser Vorwurf wird nur selten so glasklar
erhoben 9 - kein objektiver Leser des Aquinaten kann ja auch die Texte
übersehen, wodurch die Habituslehre vor einer solchen Inanspruchnahme

abgesichert wird 10 -, aber in vielen lutherischen Stellungnahmen
schwingt er mit oder wird lediglich durch einige Kautelen
abgeschwächt n.

2. Mit diesem Vorwurf ist ein zweiter logisch verbunden: Wenn das

Leben aus dem Glauben eine Sache der Einübung ist, dann kann die
Gnade Gottes nur noch zur Unterstützung der menschlichen Kräfte
nötig sein. Grundsätzlich könnte es der Mensch auch allein - damit es

8 Nik. Eth. II 1: 1103 a 14- b 25; vgl. Thomas, In Eth. II 1 : lect. 1 (ed.
Marietti n. 245-254, bes. 250 u. 252).

9 Vgl. etwa H.-J. Iwand, Glaubensgerechtigkeit nach Luthers Lehre. München

31959, 50 f. ; R. Schwarz, Fides, spes und Caritas beim jungen Luther. Unter
besonderer Berücksichtigung der mittelalterlichen Tradition. Berlin 1962, 1 f. —

Im folgenden geben wir jeweils nur wenige, besonders charakteristische Belege
aus der lutherischen Theologie. Weitere Belege finden sich bei Pesch, Theologie
der Rechtfertigung (s. Anm. 1), bes. 714 f.; 758-771; 786-789.

10 Vgl. w. u. S. 372-377.
11 Vgl. etwa E. Wolf, Peregrinatio (I). Studien zur reformatorischen Theologie

und zum Kirchenproblem Gesammelte Aufsätze). München 21962, 126-130;
318-324; H. J. Iwand, Um den rechten Glauben Gesammelte Aufsätze). München

1959, 250-253; W. Joest, Gnade. RGG II (1958) 1641 f.; P. Althaus, Die
Theologie Martin Luthers. Gütersloh 81969, 202 f.; G. Ebeling, Luther (s. Anm. 7),
96 f.; ders., Das Problem des Natürlichen bei Luther, in: Kirche, Mystik, Heiligung

und das Problem des Natürlichen bei Luther. Vorträge des Dritten
Internationalen Kongresses für Lutherforschung, Järvenpää, Finnland, 11.-16. August
1966, hrsg. von I. Asheim. Göttingen 1967, 169-179, hier: 175 f. (jetzt in: Lutherstudien

I. Tübingen 1971, 280-282).
Mögliche Belege bei Thomas: Summa Theologiae STh) I-II 51,2; 100,1-2;

113,3-5. 8 (vgl. hier die für das lutherische Mißverständnis symptomatische
Interpretation des «requiratur» bei Iwand, Um den rechten Glauben, ebd.); vgl. auch
I 83,1 c. (Anfang), ein Text, der scheinbar alle lutherischen Vorwürfe bestätigt.



364 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

aber sicherer, leichter, vollkommener geht, hilft ihm Gottes Gnade.

Das aber widerstreitet geradewegs dem biblischen Zeugnis, daß der
Mensch absolut und in jeder Hinsicht der Gnade Gottes bedarf und
sonst rettungslos verloren ist, für immer Gott fernbleibt. Die anthropologische

Lehre einer Philosophie, die grundsätzlich vom Stehen des

Menschen vor Gott nichts weiß, kann, im christlichen Glauben

herangezogen, nur zur Abschwächung des biblischen Zeugnisses führen, indem
für Gott und seine Gnade notwendig nur noch eine Ergänzungsfunktion
bei der Selbstverwirklichung des Menschen übrigbleibt12.

3. Die Tugend- und Habituslehre versteht - wie schon der Name
Habitus zu erkennen gibt - die Gnade Gottes als Besitz, als ein «Haben».
Selbst wenn man, was lutherische Theologen durchaus nicht verkennen,
beteuert, dieser Habitus sei geschenkt, er sei unverdienbar, keine Eroberung

des Menschen aus eigener Kraft, so ist er doch, nachdem er nur
erst einmal geschenkt wurde, mein Besitz, die Gnade in meiner Seele,

die Kraft in meinen Kräften. Und dieser «Besitz» soll nicht brachliegen,
ich soll damit «wirken», ja - um das Eigentumsmodell vollständig zu
machen - ich soll mir auf seiner Basis «Verdienste» erwerben 13. Aber
die Gnade Gottes kann nach dem biblischen Zeugnis in keiner Weise

mein «Besitz» werden. Wir tragen unseren Schatz in irdenen Gefäßen.

Gottes Treue zu sich selbst, die hält, was sie verspricht, kann nicht
umgedeutet werden in einen Besitz, über den der Mensch verfügt.

4. Die Tugend- und Habituslehre verkennt den personalen Charakter

des Heils. Sie beschreibt christliche Existenz in sachhaften, an
untermenschlichen Phänomenen gebildeten Kategorien. Konsequent
besteht dann das Heil nicht in personaler Gemeinschaft mit Gott,

12 Vgl. die in Anm. 9 und 11 angegebenen Belege aus den Arbeiten von Iwand
Wolf, Ebeling. - Mögliche Belege bei Thomas: I-II 90 prooem.; 91,4; 98,1
(bes. ad 2 ; die häufige Rede vom «auxilium gratiae» in I-II 109. Gott und Gnade
als Mittel zur Selbstverwirklichung des Menschen scheinen überdies geradezu
exemplarisch formuliert im Traktat des hl. Thomas über die «beatitudo»: I-II
1-5, und so wird es auch in der evangelischen Theologie empfunden (Belege bei
Pesch, Theologie der Rechtfertigung, 533 Anm. 18) ; soll es da zufällig sein,
daß in I-II 2,8; 3,8; 5,7 von Gnade überhaupt nicht die Rede ist?

13 Vgl. E.Wolf, Peregrinatio (I) (s. Anm. 11), 127 f.; 322 f.; und schon
W. Elert, Morphologie des Luthertums, Bd. 1, München 21958, 67 f. - Mögliche
Belege bei Thomas sind vor allem die Stellen, wo er von der mehr oder weniger
tiefen «Verwurzelung» der eingegossenen Gnade und Tugend im Menschen, von
dessen mehr oder weniger großen «Partizipation» an Gnade und Tugend spricht:
etwa I-II 52,1-3; 53,4; 66,1; 122,4; II-II 5,4; 24,4-10; zum «Verdienst» vgl.
in dieser Hinsicht I-II 114,4. 8.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 365

sondern im Haben dieser Gnadenqualität und dieses Tugendhabitus.
Konsequent führt das zur Selbstberuhigung über den eigenen Heilszustand

oder doch zum Streben danach. Konsequent führt das zu einer

zustandhaften, undynamischen Heilsvorstellung, die Luther etwas
übertrieben, aber prinzipiell richtig mit der Vorstellung vom mit Farbe

bemalten Brett14 und von der «otiosa qualitas»15 charakterisiert.
Das aber widerstreitet der personalistischen Art, wie das biblische

Zeugnis von Gottes Erbarmen mit dem Sünder, vom Wirken und Treiben

des Geistes, vom Wort als Medium der Begegnung zwischen Gott
und Welt redet16.

5. Die Tugend- und Habituslehre - selbst wenn alle anderen
Vorwürfe zu entkräften wären - verkennt die Realität der Sünde. Der
tiefste Einwand der Reformation gegen die Tugend- und Habituslehre
liegt in der These vom «simul iustus et peccator» 17. Die Tugend- und
Habituslehre impliziert, daß der Gerechtfertigte so von der Sünde

befreit ist, daß er nicht mehr der Sünde verfallen muß; daß er ohne
Sünde in Gehorsam und Liebe gegen Gott leben kann - oder Gott hätte
sein Werk wie ein Stümper getan. Zwar hat die jüngere Thomasforschung

zeigen können, daß das Bild jedenfalls bei Thomas so hell nicht

14 «Es ist gar ein groß, stark, mächtig und tätig Ding um Gottes Gnade,
sie liegt nicht, wie die Traumprediger fabulieren, in der Seele und schläft oder
läßt sich tragen wie ein gemaltes Brett seine Farbe trägt. Nein, nicht also, sie

trägt, sie führt, sie treibt, sie zieht, sie wandelt, sie wirkt alles im Menschen und
läßt sich wohl fühlen und erfahren» (WA 10 I 1/114 f., 20: Postille über Tit 3,4-7,
Weihnachtspostille 1522); vgl. weiter 56/187, 15 f.; 312, 1 ff. (Römerbriefkommentar,

1515/16); 1/227,1 (Disputatio contra scholasticam theologiam, 1517); 40 II/
422,28 (Ennarratio Psalmi LI, 1532, Druck 1538); 46/44,26 (Predigten über Johannes

16 u. 17, 1537, Druck 1538).
15 «Ergo fides ilia non est otiosa qualitas, sed tanta est eius magnitudo,

ut obscuret et prorsus tollat ista stultissima somnia doctrinae Sophisticae, de
Actione fidei formatae et charitatis, de meritis, de dignitate aut qualitate nostra
etc.» (WA 40 1/228,12: Großer Galaterkommentar, 1531, Druck 1535); vgl. auch
die in Anm. 14 zitierte Stelle aus der Disputatio contra scholasticam theologiam.

16 Vgl. etwa R. Hermann, Gesammelte Studien zur Theologie Luthers und
der Reformation. Göttingen 1960, 380; P. Althaus, Die christliche Wahrheit.
Lehrbuch der Dogmatik. Gütersloh 81969, 232; 280 f.; G. Ebeling, Wort Gottes
und Tradition. Studien zu einer Hermeneutik der Konfessionen. Göttingen 1964,
203. - Mögliche Belege bei Thomas: I-II 110,1-4; 111,1; 113,2.

17 Vgl. Pesch, Theologie der Rechtfertigung, 109-122; 298-300; 526-537;
dort ist die Literatur zur Interpretation der These Luthers und zum Stand des
interkonfessionellen Gespräches um diese These verzeichnet. Vgl. auch Pesch,
Existentielle und sapientiale Theologie (s. Anm. 1), 734—737; ders., Gottes Gnadenhandeln

(s. Anm. 1), 886-891. Vgl. auch u. Anm. 19 und S. 383-385.



366 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

ist, wie es auf den ersten Blick scheint18. Aber es ist dennoch heller,
als die Reformation für zulässig hält, und es verunklart das Bild des

bis zum Ende auf Gottes Vergebung angewiesenen Menschen, eine

Vergebung, die es nicht nur mit «Resten», mit einem «Zunder» der Sünde

zu tun hat, sondern mit wirklicher und radikaler Sündigkeit19.

II. RICHTIGSTELLUNGEN

Es lassen sich zahlreiche Thomastexte beibringen, deren Wortlaut
all diese Vorwürfe zu stützen scheint 20. Und so geschieht es denn auch

in der Lutherforschung und in der evangelischen Theologie. Das
Verfahren muß allerdings fragwürdig bleiben. Wer Thomas kennt, weiß,
daß ein einzelner Text oft (nicht immer!) für sich allein den ganzen
Gedanken des Aquinaten nicht wiedergibt und nur in einem Kontext,
der oft nicht weniger als sein ganzes Werk umfaßt, zutreffend verstanden

werden kann. Das muß keineswegs immer an der besonderen Schwierigkeit

des thomanischen Denkens liegen. Viel eher liegt es einfach

daran, daß Thomas noch nicht vor den Problemen und Voraussetzungen
Luthers steht, daher also zum Beispiel Worte, die dreihundert Jahre
später hochbrisant waren, noch ganz naiv gebraucht oder sie auch nur
anders versteht, als sich ihr Verständnis in den Jahrhunderten zwischen
ihm und der Reformation entwickelt hat. Es sollte also eigentlich keiner
besonderen Einschärfung bedürfen, daß man selbstverständlich im
Rahmen einer Problemstellung der reformatorischen Theologie nicht
einfach Thomastexte als positiven oder negativen Beleg heranziehen

18 Vgl. Pesch, a. a. O., 526-537; Kühn, Via caritatis (s. Anm. 1), 260-262;
269-271.

19 Stimmen aus der Lutherforschung und lutherischen Theologie an den in
Anm. 17 angegebenen Stellen bei Pesch, Theologie der Rechtfertigung. - Mögliche
Belege bei Thomas: I-II 109,8-10; 113,7; II-II 23,8; 24,8. 9; 27,5. 6. - In
ausführlichen Besprechungen unserer Untersuchung über Theologie der Rechtfertigung

bei Luther und Thomas (s. Anm. 1) haben U. Kühn (ThLZ 93, 1968, 885-
889, hier: 888-890) und R. Kösters (ZkTh 91, 1969, 590-596, hier: 593 f.) kritisiert,

die Thomasinterpretation in Sachen «simul iustus et peccator» sei zu sehr
«in bonam partem (lutheranam) » geraten. Wir akzeptieren die gewichtigen
Argumente, werden aber den Verdacht nicht los, daß die methodischen und hermeneu-
tischen Voraussetzungen, unter denen die «Offenheit» bei Thomas vertreten wurde,
bei Kühn und Kösters ebensowenig voll gewürdigt und veranschlagt wurden wie
bei H. A. Oberman in seiner Rezension in: Kerk en Theologie 20 (1969) 186-191,
hier: 188 f.; vgl. dazu unsere Antwort an Oberman, a. a. O. 389-393, hier 390-392.

20 Vgl. die in Anm. 11-13, 16 und 19 angegebenen Thomasstellen.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 367

darf, ohne zu fragen, was denn genau gemeint sei, wenn schon ein
solcher Text Verwirrung stiftet oder Unbehagen auslöst. Für eine Reihe

jüngerer evangelischer Theologen 21, die sich ausführlicher mit Thomas

beschäftigt haben, ist dieser Hinweis auch nicht mehr nötig. Doch
repräsentieren sie leider noch nicht den Durchschnitt evangelischer Theologie.

Aber mag man auch teilweise noch gegen Wände reden müssen,
der Popanz einer Tugend- und Habituslehre, wie ihn die vorgenannten
Vorwürfe spiegeln, muß aus der Schußlinie gebracht werden. Er bietet

ganz einfach ein sachlich und historisch falsches Bild.
Es dürfte zunächst nicht überflüssig sein, darauf hinzuweisen, daß

die Tugend- und Habituslehre, wie sie uns bei Thomas entgegentritt,
nicht kirchliche Lehre ist. Zwar begegnen uns gerade dort, wo die
katholische Kirche sich mit der Reformation auseinandersetzt, nämlich
auf dem Trienter Konzil und insonderheit im Dekret über die

Rechtfertigung, eine Wortwahl und ein Begriffsinstrumentarium, das aus
dem Kontext der Lehre von den Habitus stammt22. Doch ist sich die

einschlägige Forschung darüber einig, daß sich das Konzil keineswegs
auf eine bestimmte mittelalterliche Schultheologie in ihrem ganzen
Kontext festlegen wollte. Die betreffenden Worte sind denn auch recht
locker und nicht im entferntesten mit jener Präzision gebraucht, wie
das bei Thomas der Fall ist 23. Als Absicht dieser Formulierungen ist
nur erkennbar, daß die Konzilsväter mittels dieser Begriffe die inner-

21 Vgl. die in Anm. 1 genannten Arbeiten von Kühn, Vorster, Kasten. Gleiches

gilt aber ebenso etwa für Ebeling wie für alle lutherischen Theologen, die es

gewohnt sind, trotz dominierenden systematischen Interesses Thomas mit den
Methoden geistesgeschichtlicher Forschung zu erarbeiten.

22 Vgl. DS1530; 1547; 1561 («inhaerere»); 1529 («causa formalis»); vgl.
auch DS904; 780; 1942. In all diesen Texten kommt das Wort «qualitas», nicht
vor. Erst der Trienter Katechismus spricht von der «divina qualitas in anima»
(Cat. ad parochos, p. II, De Bapt. sacr., n. 50: ed. Ratisbonae 1887, pag. 142).

23 Jüngste Aufarbeitung bei P. Fransen (s. Anm. 3) in: Mysterium Salutis,
IV/2, 712-727, bes. 717-721. Die hier getroffene Feststellung bleibt oberhalb der
Kontroverse zwischen H. A. Oberman, Das tridentinische Rechtfertigungsdekret
im Lichte spätmittelalterlicher Theologie, ZThK 61 (1964) 251-282, und H. Rük-
kert, Promereri. Eine Studie zum tridentinischen Rechtfertigungsdekret als
Antwort an H. A. Oberman. ZThK 68 (1971) 162-194 (jetzt in: Vorträge und
Aufsätze zur historischen Theologie. Tübingen 1972, 264-294). Auch wenn - nach
Rückert - sich in Trient die thomistische Position durchgesetzt hat, so muß das
nicht bedeuten und bedeutet auch nicht, daß das Konzil den gesamten theologischen
und philosophischen Kontext der thomanischen Gnadenlehre mitübernommen und
gar dogmatisiert hätte.



368 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

menschliche, anthropologisch-metaphysische Eigenart der Rechtferti-
gungsgnade zum Ausdruck bringen und gegen jede Vorstellung abgrenzen

wollten, wonach diese Rechtfertigungsgnade dem Menschen äußerlich

bleibe, ihn aber in seinem innerlichen Wesen nicht verändere.
Darüber hinaus hat das Konzil kein besonderes Interesse an der Habituslehre,

zumal dann nicht, nachdem es den absoluten Geschenkcharakter
der in der Terminologie der Habituslehre beschriebenen Gnade herausgestellt

hat24. So ist also die kontroverstheologische Debatte um die

Habituslehre in keiner Weise mit dem Gewicht der Frage nach der

Konfessionstrennung und ihrem Recht belastet. Die Debatte kann
sozusagen rein theologisch ausgetragen werden, als Frage danach, was
dieses theologische Denkmodell einträgt, was es gefährdet, welchen

Nutzen oder welchen Schaden es in Theologie und Praxis stiften kann
und womöglich gestiftet hat.

Was aber ist dann der authentische Sinn der Habitusvorstellung
in der Theologie, wenn schon die genannten Vorwürfe aus der
reformatorischen Theologie auf Fehlurteilen beruhen?

Am Anfang steht ein Übersetzungsproblem. Die «Kraft» (Sûvajxtç)

Gottes, von der Paulus spricht, wird im Lateinischen ebenso zur virtus,
wie die «Tugend» (<äcper/j) des Aristoteles mit virtus übersetzt wird. Von
vornherein hat also der mittelalterliche Tugendbegriff etwas Schillerndes

an sich. Das tritt deutlich zutage an den zwei Definitionen der

Tugend, die im Mittelalter umgingen und als Ausgangspunkt
theologischer Reflexion unvermeidlich waren. Die eine stammt von Aristoteles
und lautet: «Tugend ist, was den, der sie hat, gut macht und sein Werk
gut sein läßt » 25. Die andere geht sachlich auf Augustinus zurück, ihre
sprachlich im Mittelalter geläufigste Form jedoch auf Petrus von
Poitiers, der sich seinerseits wiederum auf die Sentenzen des Petrus Lom-
dardus stützt. Sie lautet: «Tugend ist gute Beschaffenheit des Geistes,

kraft deren man recht lebt, die niemand mißbraucht und die Gott in
uns ohne uns wirkt» 26. Thomas kennt und zitiert beide Definitionen 27'.

Die erste bestimmt das Wesen der Tugend allgemein von ihrer gut-

24 Vgl. DS 1521; 1523; 1528-1532; 1551-1553; 1560 f.
25 «Virtus est quae bonum facit habentem et opus eius bonum reddit». Vgl.

Aristoteles, Nik. Eth. II 5: 1106 a 15-23.
26 « Virtus est bona qualitas mentis, qua recte vivitur, qua nullus male utitur,

quam Deus in nobis sine nobis operatur». Vgl. Augustinus, De libero arbitrio
11,19: PL 32, 1268; Petrus Lombardus, Sent. II d. 27 c. 5; Petrus von Poitiers,
Glosse zu den Sentenzen, III 1: PL 211, 1041.

27 I-II 55,3 sed contra; 4 arg. 1 und Sed contra.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 369

machenden Wirkung auf Sein und Handeln des Menschen her. Sie ist
mehr eine Beschreibung als eine logisch formgerechte Definition. Die
zweite dagegen ist nicht nur formgerecht, sondern vor allem auch eine

theologische Definition der Tugend: der Mensch erhält sie ohne sein

Zutun als Geschenk Gottes. Die Elemente der ersten Definition sind
darin gewahrt : Tugend ist auch hier gute Verfassung des Geistes, und
ein gutes Leben ist die Folge. Zugleich wird deutlicher die ethische

Bewandtnis der Tugend festgestellt: eine rein technische oder eine

intellektuelle Fertigkeit kann man mißbrauchen; zum Wesen der Tugend
gehört es, daß sie Mißbrauch ausschließt, oder sie würde sich selbst
aufheben.

An zwei Stellen kann die aristotelische Habituslehre nun erhellend
in diese zweite Definition der Tugend eintreten. Einmal legt der Ausdruck
«gute Verfassung des Geistes» dies nahe. Denn das Wort «Verfassung»

(qualitas) läßt an die aristotelische Kategorienlehre, und zwar an die

dritte der obersten Gattungen des Seienden bzw. an das zweite der

neun Akzidentien denken28. Der Habitus aber ist bekanntlich eine

Unterart der qualitas 29. Mit der Kennzeichnung der Tugend als Habitus
ist damit die ethische Beschaffenheit der Person in ihrer formalontolo-
gischen und anthropologischen Struktur erhellt.

Zum anderen legt die Wendung: «die niemand mißbraucht», den

Gedanken an den Habitus nahe. Denn das Kennzeichnende eines Habitus
im aristotelischen Verständnis ist, daß er zwar das Tätigkeitsvermögen
in Richtung auf eine bestimmte Tätigkeit vervollkommnet, es aber

nicht zur zwangsläufigen Aktivität bringt: Die Person «gebraucht»

28 Zur aristotelischen Kategorienlehre vgl. das immer noch hilfreiche Buch
von H. Bonitz, über die Kategorien des Aristoteles. 1853, Nachdruck Darmstadt
1967; neuere Untersuchungen: E. Tugendhat, TI KATA TINOS. Eine
Untersuchung zu Struktur und Ursprung aristotelischer Grundbegriffe. Freiburg/Br.-
München 1958; F. Wiplinger, Physis und Logos. Zum Körperphänomen in seiner
Bedeutung für den Ursprung der Metaphysik bei Aristoteles. Freiburg/Br.-Mün¬
chen-Wien 1971. Zur Systematisierung bei Thomas vgl. A. D. Sertillanges, Der
hl. Thomas von Aquin. Köln 21954, 75-131 (frz. : Paris 21955) ; H. Meyer, Thomas
von Aquin. Sein System und seine geistesgeschichtliche Stellung. Paderborn
21961, 147-173; und A. F. Utz, Grundlagen der menschlichen Handlung.
Kommentar zu I-II 40-70. Deutsche Thomas-Ausgabe Bd. 11, Salzburg-Leipzig
1940, 452-529.

Wie sich das ganze Lehrstück und seine theologische Verarbeitung bei Thomas
unter dezidiert lutherischem Blick ausnehmen, dazu vgl. Kasten, Taufe und
Rechtfertigung (s. Anm. 1), 102-146 - zugleich unseres Wissens die jüngste zusammenhängende

Gesamtdarstellung des Themas.
29 Vgl. Aristoteles, Kategorien 8 ; 8 b 25- 9 a 13.



370 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

den Habitus, dieser hebt die Freiheit nicht auf. Der Einbezug der
Habituslehre erhellt also den für die ethische Tugend eigentümlichen
Zusammenfall von fester Neigung zum Guten und Freiheit der

Entscheidung. Allerdings muß der Habitusbegriff etliche Umformungen
durchmachen, bis er geeignet ist, in dieser Weise das Wesen christlicher

Tugend verstehen zu lassen. Skizzieren wir kurz die Stufen dieser

Umformung:30
Erste Stufe : Habitus bezeichnet eine durch Übung erworbene

Fertigkeit in ein und derselben Tätigkeit. Das Schulbeispiel des Aristoteles

vom Zitherspieler erwähnten wir schon 31. Die Wirkung des Habitus
ist ein quasi-spontanes, leicht von der Hand gehendes und lustvolles
Handeln in den Tätigkeiten, zu denen der Habitus das Tätigkeitsvermögen

vorprägt. Mit den Worten des Mittelalters: das Handeln erfolgt
prompte, faciliter et delectahiliter. Jedes noch nicht festgelegte, sondern
noch plastische Tätigkeitsvermögen kann Träger eines solchen Habitus
werden: die sinnlichen Vermögen ebenso wie Verstand und Wille.

Zweite Stufe: Dieser technische Habitus-Begriff wird auf das Feld
des ethischen Handelns übertragen - übrigens schon bei Aristoteles 32.

Denn wie für technische Fertigkeiten, so kann man auch für ethisch

gutes Handeln seine Tätigkeitsvermögen ausrichten und einüben. So

bleibt auch im ethischen Bereich die phänomenale Struktur des Habitus
gewahrt: Einübung, quasi-spontanes, leicht von der Hand gehendes,
freudvolles Handeln. In diesem ethischen Bereich heißt der Habitus
Tugend [virtus). Die Tugenden kann man voneinander unterscheiden
und einteilen: einerseits nach den Tätigkeitsvermögen, denn der ethische

Habitus kann nicht nur im Willen sein, sondern ebenso im Intellekt,
soweit dessen Tätigkeit ethische Bewandtnis hat, und ebenso auch in
den sinnlichen Antriebskräften. Anderseits ergeben sich innerhalb der

Tätigkeitsvermögen weitere Verzweigungen durch die verschiedenen

Objekte ethischen Handelns, denn kein Tätigkeitsvermögen ist nur auf
ein einziges Objekt festgelegt. Das minutiös ausgearbeitete «System»
der Tugenden bei Thomas - mit insgesamt 44 Tugenden als Endresultat

- ist das Ergebnis solcher Unterscheidungs- und Einteilungsbemühungen.

30 Ausführlicher dazu vor allem Utz, a. a. O. ; wir rekapitulieren im folgenden
unsere eigene Darstellung in: Das Gesetz. Kommentar zu I-II 90-105. Deutsche
Thomas-Ausgabe Bd. 13. Heidelberg-Graz 1974, zu I-II 100,8.

31 Vgl. o. Anm. 8.
32 An der in Anm. 8 angegebenen Stelle.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 371

Am deutlichsten zeigt sich die Struktur des ethischen Habitus,
also der Tugend, im Bereich der sinnlichen Antriebskräfte : Die Übung
in der Mäßigung des Verlangens nach Alkoholgenuß etwa erzeugt die

Tugend der Nüchternheit, die Übung in der Bezwingung des Jähzorns
die Tugend der Sanftmut33 usw. Aber auch im Bereich geistiger
Tätigkeitsvermögen ist die Struktur der Sache die gleiche. Die Übung in dem

Willen, unbedingt jedem Menschen «das Seine» zukommen zu lassen,

bewirkt die Tugend der Gerechtigkeit, die Übung des Intellektes in
der situationsgerechten Anwendung der ethischen Normen bewirkt die

Tugend der Klugheit 34. Beim Intellekt ist allerdings zu beachten,
daß nicht jeder Habitus eine Tugend sein muß. Entscheidend dafür ist,
ob eine Tätigkeit des Intellektes auf ethisches Handeln bezogen ist.
Oder mit den Worten der oben angeführten zweiten mittelalterlichen
Definition der Tugend: ob eine Tätigkeit des Intellektes «mißbraucht»
werden kann. Das Wissen zum Beispiel kann man mißbrauchen, die

Klugheit kann man - im mittelalterlichen Verständnis 35 - nicht
mißbrauchen, oder sie wäre nicht mehr Klugheit. Darum ist die «Wissenschaft»

(scientia) zwar ein intellektueller Habitus, aber keine Tugend.
Die Klugheit dagegen ist ein intellektueller Habitus und eine intellektuelle

Tugend dazu.
An dieser Stelle taucht bekanntlich bei Thomas die weitere Frage

auf: Gibt es eine Tugend im Bereich der rein «theoretischen», nur
zustimmenden, aber nicht unmittelbar das Handeln steuernden Erkenntnis?

Von dieser Frage hängt der Tugendcharakter des Glaubens ab.

Wird sie negativ entschieden, was macht dann den Glauben zur Tugend?
Wird sie positiv entschieden, wie soll man dann den Unterschied
zwischen dem Glauben der Gerechtfertigten und dem Glauben des schweren
Sünders und gar dem Glauben der Dämonen verstehen 36

Dritte Stufe: Der technische und ethische Habitus-Begriff erfährt
eine Erweiterung. Im Zusammenhang mit anderen anthropologischen
Aussagen muß man die Tatsache interpretieren, daß es eingeschliffene
Tätigkeitsvorprägungen gibt, die angeboren sind, die jeder Mensch

von Natur aus mit auf die Welt bringt und die so sicher funktionieren,
daß der Mensch nie anders als in Entsprechung zu diesen angeborenen

Vorprägungen handelt. Dazu gehören zum Beispiel die obersten Prinzi-

33 Vgl. II-II 149,2. 3; 157,2: 158,2 - in Verbindung mit I-II 63,2; 64,1.
34 Vgl. II-II 58,1. 3. 11; 47,1 ad 3. 3. 4.
35 Vgl. II-II 47,5-8.
36 Vgl. II-II 4,2-5; 5,2; 6,1-2.



372 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

pien des Erkennens - nie wird der Mensch in seinem Erkennen gegen
den Satz vom Widersprach verstoßen, wonach nämlich etwas nicht
zugleich und unter demselben Gesichtspunkt sein und nicht sein kann.
Nie wird der Mensch gegen den Spruch der synderesis handeln, daß

das Gute zu tun und das Böse zu lassen sei. Nie wird der Mensch

bewußt sein Unglück anstreben - und damit gegen das angeborene
Streben nach Glückseligkeit handeln.

Mit dem Habitus haben diese angeborenen Tätigkeitsvorprägungen
gemeinsam, daß sie das ihnen entsprechende Handeln leicht, selbstverständlich

und lustvoll machen. Sie übertreffen den Habitus aber darin,
daß sie nicht auf Einübung angewiesen, daher auch nicht wieder
auszulöschen sind, und daß man niemals ihnen zuwiderhandelt. So muß

man auf den Gedanken kommen, ob die Eigenart dieser angeborenen

Tätigkeitsvorprägungen nicht den Maßstab dafür bildet, was überhaupt
ein Habitus in vollen Sinne ist. Das bedeutet: Die zum Wesen des

Habitus gehörige Festigkeit im entsprechenden Handeln - difficile
mobilis - ergibt sich nicht mehr aus dem Subjekt, nämlich aus der
Gründlichkeit der Übung, sondern aus dem Objekt des Habitus. Je mehr dieses

mit der ontologischen Struktur des Menschen unlösbar verbunden, in
sie eingesenkt ist, desto fester ist der Habitus, desto mehr also ist er
Habitus. Das nur Eingeübte sinkt unter diesem Maßstab auf eine
Vorstufe des Habitus ab, eine dispositio, die, verglichen mit der Festigkeit
des angeborenen Habitus, leicht zerstörbar ist - facile mobilis. Hier
liegt denn auch schon der rein philosophisch-anthropologische Grund,
daß Thomas die «erworbenen», die eingeübten Tugenden, verglichen
mit den «eingegossenen», nicht als «vollkommene» Tugenden, sondern

nur als «Dispositionen» zur Tugend gelten läßt37 - wenngleich der

eigentliche Grund für dieses Urteil ein anderer ist. Aber damit sind wir
schon bei der nächsten Stufe der Umformung des Habitusbegriffes.

Vierte Stufe: Von der aristotelischen Philosophie beeinflußte Theologen

versuchen seit dem Beginn des 13. Jahrhunderts, mit Hilfe des

Habitusbegriffes - in der Fassung aufgrund der zuletzt beschriebenen

Umformung - die christlichen Grundvorgänge von Glaube, Hoffnung
und Liebe zu interpretieren. Wie waghalsig dieses Unterfangen ist,
zeigen die Vorwürfe in der evangelischen, speziell der lutherischen
Theologie, von denen wir gesprochen haben 3S. Was meinten die mittel-

37 Vgl. II-II 65,2 c.
38 Vgl. o. S. 362-366.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 373

alterlichen Theologen, was meinte Thomas, wenn sie diesen Denkweg
betraten Als Thomas auf diesem Wege seinen Vorgängern folgte, war der

Weg schon wohlgebahnt. So kommt es, daß in den Abhandlungen der
Summa Theologiae, in denen Thomas formell von den Habitus und
den Tugenden spricht39, der eigentliche theologische Impuls gar nicht
recht erkennbar wird. Man kann es insofern keinem lutherischen Theologen

verübeln, wenn er nur aufgrund der Lektüre dieser Quästionen
tatsächlich zu seinen mißverstehenden Auffassungen kommt. Das
entscheidende Argument für die Einführung der Habituslehre lesen wir
bei Thomas nämlich nicht in seiner Abhandlung über die Tugenden im
allgemeinen, auch nicht in der über Glaube, Hoffnung und Liebe 40,

sondern in der Lehre von der Gnade, nämlich dort, wo Thomas fragt,
ob die Gnade eine qualitas in der Seele des Menschen sei41. Glaube,

Hoffnung und Liebe können nur Habitus sein, wenn die Gnade, deren

Frucht sie sind, ontologisch von derselben Art ist. Anderseits kann die
Gnade nicht selber ein Habitus sein, denn wie die Seele nicht einfach
identisch ist mit den Seelenvermögen, die notwendig zu ihr gehören 42,

so ist die Gnade nicht einfach identisch mit Glaube, Hoffnung und
Liebe, die mit ihr zusammen geschenkt werden 43. Daher fragt Thomas
im Falle der Gnade nicht, ob sie ein Habitus sei, sondern, ob sie im
Bereich der ontologischen Realität liege, der auch der Habitus angehört,
nämlich innerhalb der Kategorie der «Qualität».

Dennoch läuft die Überlegung so, als sei nach einem Habitus gefragt.
Warum nämlich ist die Gnade eine Qualität? Wäre sie das nicht,
argumentiert Thomas, dann fehlte der christlichen Existenz das Spontane,
Leichte und Freudige44. Das ist aristotelischer Denkzwang: Wenn die

christliche Existenz Selbstverständlichkeit, Anstrengungslosigkeit und
Freude gewinnen soll, dann ist das für einen an Aristoteles geschulten
Kopf nur mit dem Mittel der Lehre von den Qualitäten darzustellen und
einsichtig zu machen. Aber warum muß christliche Existenz spontan,
leicht und freudig sich vollziehen? Die Antwort des Thomas, für sein

Gottesbild wie für sein Verständnis christlicher Existenz gleich bezeichnend,

lautet: weil Gott andernfalls den Menschen dort, wo es um seine

39 I-II 49-68.
40 II-II 1-46.
41 I-II 110,2.
42 I 77, 1.5.6.
43 I-II 110,3. 4; vgl. 62, 4; 65, 2-5; II-II 23,1-8; 24,2.
44 I-II 110,2 c.



374 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

eigentliche Berufung geht, vergleichsweise schlechter stellt als in den

Bereichen seines Lebens, die er mit den übrigen Geschöpfen gemeinsam
hat. Denn dort ist der Mensch mit Anlagen und Tätigkeitsneigungen
ausgestattet, die es ihm ermöglichen, spontan, leicht und lustvoll zu
handeln. Anders ausgedrückt: Wenn das Leben aus der Gnade nicht
ebenso vollkommen sein kann wie das Leben der Geschöpfe, die der
Gnade, das heißt der besonderen persönlichen Gottesgemeinschaft45
nicht teilhaft werden, dann wäre Gott in demselben Augenblick geizig,
wo er sich vorbehaltlos schenkt46.

Eine solche Vorstellung wäre für das Gottesbild und das Verständnis

christlicher Existenz in den Augen des Thomas gleich verheerend.

Für das Gottesbild, weil Gott dann nicht mehr der überlegen alles

lenkende Schöpfergott sein könnte - Thomas zitiert nicht ohne tieferen
Grund gerade in diesem Zusammenhang Weish 8,1: «Lind er ordnet
alles auf sanfte Art »47. Und für das Verständnis der christlichen Existenz,
weil ihr dann menschliche Vollkommenheit versagt bliebe. Weil für
Thomas beides absurd wäre, muß aus der Undenkbarkeit des Gegenteils
geschlossen werden, daß die Gnade nach dem Modell einer Qualität
im aristotelischen Sinne (quaedam qualitas) verstanden und von daher
ihre Ausbreitung in Verstand und Wille als qualitative Tätigkeitsvorprägungen,

das heißt, als Habitus beschrieben werden darf. Damit
ist dem Leben in Glaube, Hoffnung und Liebe einerseits die Chance

vollkommenen menschlichen Gelingens vindiziert, anderseits ist das
tatsächliche Gelingen christlicher Existenz bis hin zu anstrengungsloser
Selbstverständlichkeit theologisch-anthropologisch erklärt.

Läßt sich aber auch das andere Wesenselement des Habitus, die

Verankerung in der ontologischen Struktur des Menschen, im Fall von

45 Vgl. I-II 110,1 c.
46 Vgl. Th.-A. Deman, Der Neue Bund und die Gnade. Kommentar zu I-II

106-114. Deutsche Thomas-Ausgabe Bd. 14. Heidelberg-Graz 1955, 355. Genau
diese Überlegung ist für I-II 110,2 c. charakteristisch und fehlt auffälligerweise
dort, wo man sie eigentlich schon erwarten sollte: in I-II 51,4; 62,1; 63,3 - den
Stellen, wo Thomas begründet, daß es eingegossene Habitus und Tugenden geben
muß. Thomas beschränkt sich hier auf das Argument, daß die menschliche Aktionsstruktur

auf das ihre natürliche Kraft übersteigende Ziel hin nur durch göttliche
Eingießung «proportioniert» werden könne. Aber der Vergleich mit 110,2 c. erster
Teil zeigt, daß dieses - einleuchtende - Postulat noch nicht unbedingt erzwingt,
die Tugend müsse das formalontologische Statut eines Habitus haben.

47 I-II 110,2 c. Thomas liebt offenbar dieses Wort als Ausdruck seines Gottesbildes;

vgl. I 22,2 sed contra; 103,8 c.; 109,2 c.; II-II 23,2 c. ; 165,1 c.; III 44,4
sed contra; 46,9 c.; 55,6 sed contra; 60,4 c.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 375

Glaube, Hoffnung und Liebe verifizieren? Glaube, Hoffnung und Liebe
können ja, gemessen an den Maßstäben der dritten Stufe der Entwicklung

des Habitusbegriffes, nur dann Habitus sein, wenn sie nicht nur
die wohltätigen psychologischen Erscheinungsformen des Habitus
haben, sondern überdies nicht vom schwankenden Erfolg menschlicher
Übung abhängig sind. Da die christlichen Grundvorgänge nicht Mitgift
der Natur sind wie zum Beispiel das Streben nach Glückseligkeit, kann
ihre ontologische Festigkeit nur durch eine besondere Tat Gottes
gesichert sein. So entsteht die Idee des habitus infusus, des «eingegossenen»

Habitus, und nur in diesem Sinne sind Glaube, Hoffnung und Liebe
ein Habitus, das heißt : Tugend.

Fügen wir hinzu, daß Thomas diese Idee des eingegossenen Habitus
nicht nur auf die Gnade und die theologischen Tugenden beschränkt,
sondern auf die «moralischen» Tugenden, also die «Kardinaltugenden»
und ihre Teiltugenden ausdehnt. Der Vorgang ist bezeichnend: Die
in einer philosophisch-ethischen Analyse herausgearbeiteten Kardinaltugenden

werden zu Tugenden des christlichen Lebens und als solche

nicht durch Übung erworben, sondern von Gott eingegossen48. Sie

sind daher von den gleichnamigen erworbenen Tugenden spezifisch
verschieden, wenngleich sie deren Funktionen übernehmen49.
Verglichen mit der eingegossenen ist die erworbene Tugend nur
«unvollkommene Tugend», nur «Disposition» zur wahren, eingegossenen
Tugend 50.

Zu dieser Erweiterung hat die Kirche noch weniger lehramtlich
Stellung genommen als zur Deutung des christlichen Lebens im Medium
der Qualitätenlehre überhaupt51. Doch läßt diese Erweiterung aufs
deutlichste den Sinn und die Funktion der Habituslehre bei Thomas
erkennen. Das Ganze ist das, was man heute ein Postulat nennen
würde: Bestimmte Phänomene oder Daten fordern eine Erklärung,
bestimmte Möglichkeiten bieten sich an, aufgrund persönlicher oder

allgemeiner DenkVoraussetzungen. Die gefundene Erklärung verbleibt
dann in der Abhängigkeit sowohl von den Daten als auch vom Verste-

48 I-II 51,4; 63,3; De virtutibus 10 c.
49 I-II 63,4; De virtutibus 10 ad 10.
50 1-11 65,2.
51 Vgl. w. o. S. 367 f.; DS 780 («...fidem aut caritatem aliasque virtutes ...»)

greift die Theorie auf, kann aber, da der Skopus des Textes ein anderer und zudem
alles andere als eine feierliche Lehrentscheidung ist, höchstens als lehramtliche
Freigabe der Diskussion um diese Theorie, nicht aber als ihre Sanktionierung
gewertet werden.



376 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

henskontext und kann außerhalb dessen vollständig mißverständlich,
nichtssagend, ja sogar gefährlich werden, wie gerade das Schicksal
der Habituslehre in der Theologie gezeigt hat. Zu erklären wünscht man
die Spontaneität und Freudigkeit oder mit einem Wort: die menschliche

Vollendung des Lebensvollzuges aus der Gnade Gottes. Dazu

greift man zur Theorie von den Habitus, weil im Rahmen einer aristotelischen

Deutung des Menschen vollendetes menschliches Leben und
Handeln nur als Handeln aus dem Habitus zu begreifen ist. Dieser
Habitus ist aber, darin meldet sich der christliche Glaube zu Wort,
weder eigenmächtig erworben noch eine Mitgift der Natur, sondern
muß eigens von Gott gegeben sein, zusammen mit der Gnade selbst,

aus der alles gelebte Gottesverhältnis kommt, mit anderen Worten:
dieser Habitus muß ebenso wie die Gnade als «eingegossen» betrachtet
werden und verhält sich zu dieser wie die Tätigkeitsvermögen der Seele

zur Seele selbst. Daß aber überhaupt christliche Existenz auch in der
Hochform vollendeten menschlichen Handelns von Gott gewollt und
ermöglicht ist, ist für uns heute - nach Luthers These, der Christ sei

«gerecht und Sünder zugleich» 52 - keineswegs mehr selbstverständlich.
Für Thomas und seinesgleichen jedoch kann man das nur bezweifeln,
wenn man es für möglich hält, daß Gottes Gnade vergleichsweise geringere

Vollendung schafft als Gottes Schöpfungstat. Der Beweis für den
Habitus-Charakter der Gnade und der Seinsgründe des christlichen
Handelns ist ein Konvenienzbeweis, aber in den Augen des Thomas
einer vom gleichen Rang wie etwa der Beweis für die Konvenienz der

Inkarnation, eine Konvenienz, die Notwendigkeit einschließt53. Die
Theorie von den eingegossenen Tugenden wird also zu ihrem Teil Mittel
und Zeichen einer Gesamtsicht von Gottes souveränem und einheitlichem

Handeln in Schöpfung und Erlösung, das Thomas zusammenfassend

kennzeichnet mit dem schon zitierten Satz Weish 8,1.
Es ist eine bedeutsame Nebenlinie in der theologischen Rezeption

der Qualitas-Habitus-Theorie, daß die mittelalterlichen Theologen mit
ihr einen neuen, sicheren Schutzwall gegen jeden Pelagianismus
aufrichten wollen. Schon im 12. Jahrhundert stellte man, von der augusti-
nischen Tradition herkommend, die Frage, ob die Gnade eine Qualität
oder eine Bewegung in der Seele sei. Die Entscheidung fiel zugunsten

52 Vgl. w. o. S. 365 f. und w. u. S. 383-385.
53 Zur verschiedenen Tragweite des Konvenienzbeweises vgl. Seckler, Das

Heil in der Geschichte (s. Anm. 5), 44-47; Pesch, Besinnung auf die Sakramente
(s. Anm. 1), 276-280.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 377

der Qualität, denn wäre die Gnade eine Bewegung der Seele, dann käme

sie wenigstens teilweise aus dem freien Willen des Menschen, die
Rechtfertigung des Sünders durch die Gnade könnte dann nicht mehr allein

von Gott sein. Der Begriff qualitas wird von Alanus ab Insulis in Beziehung

zur Habitus-Vorstellung gesetzt, von Philipp dem Kanzler zu

Beginn des 13. Jahrhunderts aristotelisch als «Form» interpretiert - der

allgemeinste metaphysische Oberbegriff für qualitas und habitus - und
wird so klassisch für die Hochscholastik 54.

Die Habitustheorie will also einmal sagen und erhellen, daß Glaube,

Hoffnung und Liebe und das, was aus ihnen folgt, Gottes Geschenk und
damit überhaupt möglich sind. Sie will, zweitens, erklären, daß Glaube,

Hoffnung und Liebe und das, was aus ihnen folgt, spontan, anstrengungslos

und freudig geschehen können. Sie will, schließlich, verdeutlichen, daß

die christliche Existenz nicht über und neben der «natürlichen» Existenz
sich ereignet, sondern in ihren ureigenen Strukturen, als ihre angemessene
Vollendung wirklich wird. Wenn dies nun der wirkliche Sinn der Habituslehre

in der Deutung christlicher Existenz ist, wie steht es dann mit
den Vorwürfen Luthers und der lutherischen Theologie?

III. WIDERSPRUCH ODER UNTERSCHIED

Blicken wir einzeln auf die Vorwürfe zurück, von denen wir
ausgingen.

1. Die Konzeption des «eingegossenen Habitus» schließt die
Vorstellung, Glaube, Hoffnung und Liebe seien eine Möglichkeit menschlicher

Einübung, vollständig aus. Glaube, Hoffnung und Liebe sind in
keiner Weise etwas, was sich der Mensch durch Training selbst erwerben

kann, schon gar nicht so, daß ein Erfolg dieses Trainings Bedingung für
Gottes Gnade wäre 55. Sie sind gerade umgekehrt erst möglich, weil

54 Vgl. H. Bouillard, Conversion et grâce chez saint Thomas d'Aquin. Paris
1944, 216 f. ; ausführliche Materialdarstellung bei A. M. Landgraf,
Dogmengeschichte der Frühscholastik. Regensburg 1952-1956, 1/1, 141-237; J.Auer,
Die Entwicklung der Gnadenlehre (s. Anm. 3) I, 86-221 ; ferner Z. Alszeghy,
Nova creatura. La nozione della grazia nei commentari medievali di S. Paolo.
Rom 1956, 51 f.; 76; 84; 126 f.; 131 f.; 143; 153-155; 192 f.; 197 f.; und wiederum
P. Fransen in: Mysterium Salutis IV/2, 671-679.

55 Das sieht inzwischen auch die evangelische Thomasforschung. Vgl. bes.

Kühn, Via caritatis (s. Anm. 1), 257 f.; Ebeling, Luther, 96 f.; A. Peters, Glaube
und Werk. Luthers Rechtfertigungslehre im Lichte der Heiligen Schrift. Berlin-

25



378 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

Gott zuvor und un-beclingt seine Gnade geschenkt hat. Der Geschenkcharakter

christlicher Existenz ist gerade der eine wesentliche Akzent
in der Idee des «eingegossenen» Habitus.

2. Damit erledigt sich auch von selbst der Vorwurf, Gottes Gnade

sei dem Menschen nur zur Unterstützung seiner natürlichen Kräfte
nötig. Texte bei Thomas, die das anscheinend nahezulegen scheinen,

haben, wie sich bei genauer Beachtung des Kontextes zeigt, einen anderen

Sinn56. Überdies zeigt ein genauerer Blick in die Texte des Aquinaten
zum Thema Sünde und «Verderbnis der Natur», daß an den einschlägigen

Aussagen des Apostels Paulus über die radikale Sündigkeit des

Menschen und seine Unfähigkeit zu jeglichem Guten ohne Gottes Gnade

keine Abstriche gemacht werden. Schließlich ist Thomas der einzige
bedeutende Theologe des Mittelalters, der durch genaues Augustinusstudium

und Kenntnisnahme gewisser altkirchlicher Texte nicht nur den

klassischen Pelagianismus, sondern auch noch dessen abgeschwächte

Form, den Semipelagianismus entdeckt und für seine Gnadenlehre

entsprechende Konsequenzen gezogen hat, die nach ihm bis Luther
wieder vergessen wurden 57.

3. Es trifft auch nicht, wie nun deutlich sein dürfte, den Sinn
der Habituslehre, wenn man aus dem bloßen Wortsinn des Wortes
«Habitus» folgert, hier werde die Gnade als «Besitz» in die Verfügung
des Menschen gegeben. Denn die Gnade, deren Erscheinungsform in
den Tätigkeitsvermögen der Habitus ist, ist ihrerseits nicht ein Ding,
ein um seiner selbst willen geschaffenes Geschöpf. Für Freunde der

Theologie des heiligen Thomas gilt es bekanntermaßen als besonderer

Vorzug, für Nicht-Thomisten, insbesondere viele evangelische Theologen,

gilt es umgekehrt als besonderes Ärgernis, was auf jeden Fall aber
kein Thomaskenner übersehen kann: welch starken Akzent Thomas
im Rahmen seiner Schöpfungslehre auf die These legt, daß Gottes alles

Sein durchdringendes schöpferisches Wirken das Eigenwirken der
Geschöpfe nicht aufhebt, sondern. gerade begründet. Es ist nicht etwa
Gottes Schwäche, sondern Gottes Größe, wenn auch die Geschöpfe

Hamburg 1962, 210. Urteile wie die in Anm. 9 verzeichneten sind heute die
Ausnahme.

56 Das «adiuvare» in I-II 90 prooem. ist nicht der Gegensatz zu einem Neu-
schafien, das nichts «Unterstützbares» im Menschen voraussetzte, sondern der
Gegensatz zum « instruere » des Gesetzes.

57 Vgl. Bouillard, Conversion et grâce (s. Anm. 54), 92-122; M. Seckler,
Instinkt und Glaubenswille nach Thomas von Aquin. Mainz 1961, 90-104.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 379

als sie selber wirken und je ihr eigenes Sein haben58. Wer das vor Augen
hat, dem muß die ganz anders geartete Struktur des Gedankenganges

auffallen, den Thomas bei der Beschreibung und Interpretation des

geschöpflichen Charakters der Gnade entwickelt59. Die Gnade wird
nicht als selbständige Wirklichkeit «geschaffen». Vielmehr muß die
«besondere Liebe» (specialis dilectio) Gottes notwendig im Menschen

einen schöpferischen Effekt haben, oder Gott liebte wie ein Mensch,
dessen Liebe die Vorzüge des Geliebten nicht setzt, sondern voraussetzt
und auf sie angewiesen ist. Wenn Thomas die Frage bejaht, «ob die
Gnade in der Seele des Menschen etwas setze», so macht er damit nicht
Front gegen eine «forensische» oder «extrinsezistische» Gnadenvorstellung

- die, soweit sie eine geschöpfliche Wirkung der Gnade ausschließen

soll, ohnehin nur die vermeintliche Lehre der Reformatoren in den

Köpfen der Trienter Konzilsväter, nicht aber die wirkliche Position
der Reformatoren war -, sondern will «nur» den Unterschied zwischen
menschlicher Liebe und der schöpferischen Liebe Gottes artikulieren.
Als Wirklichkeit im Menschen ist die Gnade nichts anderes als das,

was sich um des göttlichen Charakters der Liebe Gottes willen im
Menschen ereignen muß, wenn ihn Gottes Liebe erreicht. Im übrigen hat sie

gerade kein eigenes Sein und eigenes Wirken, vielmehr ist das, was
«die Gnade» ist und wirkt, nichts anderes als das, was Gott am Menschen

tut, wenn er sich in jener «besonderen Liebe» dem Menschen zuwendet,
mit der er sich nur den vernunftbegabten Geschöpfen als ewiges Gut
selbst mitteilt60. «Die Gnade ist also eine Wirklichkeit in der Seele;

ja, aber eine Wirklichkeit, die sozusagen der Gunst in Gott innerlich
anhaftet, wie wenn man bei einem geliebten Geschöpf dasjenige Gnade

nennen wollte, was im anderen die Liebe hervorgerufen hat; aber hier
sind die Rollen vertauscht und die Gnade ist im Geliebten Wirkung
statt Ursache» 61.

Entsprechendes gilt dann auch für die Habitus, die mit der Gnade

untrennbar verbunden sind: die theologischen und sittlichen Tugenden.
Wenn sie, wie schon gesagt, spezifisch anders sind als die Tugenden,
die der Mensch sich durch Übung selbst erwirbt, so grundlegend dadurch,

58 Vgl. I 19,8; 22,4; 105,1. 5. Interpretation aus katholischer Sicht: Pesch,
Theologie der Rechtfertigung, 840-849; aus evangelischer Sicht: Vorster, Das
Freiheitsverständnis (s. Anm. 1), 67-128.

59 Vgl. I-II 110,1.
60 Vgl. Pesch, a. a. O., 628-633.
61 Deman, a. a. O. (s. Anm. 46), 353 f.



380 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

daß sie, wie die Gnade selbst, nicht mein Besitz, meine, wenn auch nur
geschenkte, Möglichkeit sind, sondern gewissermaßen das schöpferische
Hindurchgehen der «besonderen Liebe Gottes» durch die dynamische
Struktur des menschlichen Wesens. An diese unausgesetzte Liebe Gottes

bleibt, als inneres Moment ihrer selbst, alles gebunden, was die geschöpfliche

Gnadenwirklichkeit ausmacht. Daran ändert sich auch nichts,
wenn Thomas anschließend das ontologisch-anthropologische Statut
dieser geschöpflichen Gnadenwirklichkeit untersucht. Im Gegenteil,
dieses Unterfangen muß im Licht der hier dargestellten Voraussetzung

gen und theologischen Intentionen interpretiert werden, oder es wird
mißverstanden.

Im Licht dieser Klärungen ist dann auch die thomanische Lehre

vom «Verdienst» zu interpretieren. Hier kann nicht näher darauf
eingegangen werden 62. Doch auch, wenn Thomas erklärt, die Caritas und mit
ihr alle anderen Tugenden ermöglichten dem Menschen, daß seine Werke

vor Gott verdienstlich seien, und umgekehrt beruhe jedes Verdienst
auf der Caritas 63, so dürfen solche Texte nicht von rückwärts zur
Interpretation der Tugend-Habitus-Lehre herangezogen werden, als wüßte

man von vornherein mit völliger Klarheit, was Begriff und Lehre vom
«Verdienst» bedeuten müßten 54. Vielmehr muß umgekehrt der Sinn -
und gegebenenfalls die Problematik - der Verdienstlehre von den

Grundpositionen der Gnaden- und Tugendlehre her erörtert werden. Dabei
zeigt sich denn, daß jedenfalls bei Thomas die Verdienstlehre keineswegs

das Mittel ist, den Menschen als letztendlichen Stifter seines

Heils vor Gott aufzubauen.
Von diesen Überlegungen her ergibt sich die Antwort auf den

vierten Vorwurf:
4. Die Tugend- und Habituslehre will den personalen Charakter

des Heils nicht etwa ausblenden, sondern erklären. Nicht die «Gnadenqualität»

als solche ist das Heil Gottes, sondern Gott selbst, der sich

um Christi willen dem Menschen (wieder neu) zuwendet und schenkt.
Nicht das Haben dieser Gnadenqualität ist der Heilsvollzug des

Menschen, sondern die dadurch anthropologisch ermöglichte und erklärte
Begegnung des Menschen mit Gott in Erkenntnis und Liebe. Alle Vor-

62 Vgl. Pesch, a. a. O., 771-789; ders., Die Lehre vom «Verdienst» (s. Anm. 1).
63 I-II 114,4.
64 So geschieht es durchschnittlich auf lutherischer Seite; vgl. die bei Pesch

a. a. O., verzeichnete lutherische Literatur. Die große Ausnahme ist wiederum
Kühn, Via caritatis, 216-218; 262 f.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 381

würfe Luthers und der reformatorischen Theologie treffen nicht den

Sinn der thomanischen Lehre, vielmehr eine theologische Situation, in
der man diskutierte, ob Gott einen Menschen auch ohne den Gnaden-

und Tugendhabitus retten, ob er ihn auch mit diesem verwerfen und
verdammen könne, mit anderen Worten: eine Diskussionssituation,
der die Tugend- und Habituslehre des 13. Jahrhunderts zwar eine feste

und darum unantastbare Tradition geworden war, ohne daß man doch

mit ihr theologisch noch sehr viel anfangen konnte. Die theologische
Intention des 13. Jahrhunderts jedenfalls war aus dem Blickfeld
geraten - nur so ist es zu erklären, daß aus dem notwendigen schöpferischen

Effekt der ewigen Liebe Gottes die Frage nach einer möglichen
Heilsbedingung werden konnte. Nachweislich ist es in der Spätscholastik,

und zwar quer durch alle Schulen hindurch, zu diesem
Mißverständnis gekommen65. Unter diesen Voraussetzungen war Luthers
Polemik berechtigt und haben auch die Vorwürfe moderner evangelischer

Theologen gegen ein «verdinglichtes» Heilsverständnis in der
katholischen Theologie ihre Berechtigung. Dies um so mehr, als das

Trienter Konzil sich eben deshalb, weil es sich aus den scholastischen

Schulstreitigkeiten heraushalten wollte, zwar der Sprache und Begrifflichkeit

der scholastischen Doktrin bedient, ohne den theologischen
Impuls etwa bei Thomas mitaufzunehmen. Es ist zwar höchst bedauerlich,

aber kein Wunder, wenn daraufhin die katholische Theologie nach
Trient in antireformatorischem Eifer die «verdinglichenden» Elemente
der Trienter Formulierungen betont und, unter Berufung auf die
mittelalterliche Theologie, aber nur scheinbar im Einklang mit ihrer großen
Tradition, näher ausarbeitet. Aus der Frage des Thomas: «Ob die Gnade

in der Seele des Menschen etwas setzt», deren Sinn wir besprochen
haben, wird nun die Abhandlung über die «Hervorbringung der Gnade

im Menschen» 66.

Unsere These, daß Thomas mit der Qualitas-Theorie den personalen
Charakter des Heils nicht ausblenden, sondern gerade anthropologisch
erklären will, wird durch nichts eindrucksvoller gestützt als durch die

Lehre des Aquinaten von den « Gaben des Heiligen Geistes » 67. Es ist

65 Vgl. Pesch, Theologie der Rechtfertigung, 708-714 - dort Literatur; vgl.
auch P. Fransen in: Mysterium Salutis IV/2, 677-679.

66 Bezeichnend etwa F. Diekamp, Katholische Dogmatik nach den Grundsätzen

des heiligen Thomas. II, 10., neubearbeitete Auflage von K. Jüssen, Münster
1952, 432. Vgl. auch Fransen, a. a. O., 729-732.

67 I-II 68. Literatur bei Pesch, a. a. O., 656-658.



382 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

bekannt, daß Thomas diese Gaben des Heiligen Geistes ebenfalls als

Habitus versteht und jede von ihnen einer der drei theologischen und
der vier Kardinaltugenden zuordnet. Als besondere Eigentümlichkeit
dieser Habitus gibt Thomas an, sie seien die dem Menschen mit den

eingegossenen Tugenden geschenkte Fähigkeit, auf die unmittelbare
Eingebung des Heiligen Geistes einzugehen und zu antworten. Das

Lehrstück von den sieben Gaben des Heiligen Geistes ist also bei Thomas

genau der Punkt, wo Luthers Lehre vom «Treiben des Geistes» zur
Sprache kommt. Das Bedeutsame bei Thomas ist nun, daß er, wenn er
seine eigene Theorie ernst nimmt, eigentlich eine solche Lehre von den

Gaben nicht mehr braucht. Nichts anderes als die theologischen Tugenden

sind ja die Befähigung des Menschen, spontan, freudig und
selbstverständlich auf Gottes Wirken in der Seele antwortend einzugehen.
Und nicht von ungefähr argumentiert Thomas bei der Begründung,
warum es Gaben des Heiligen Geistes geben müsse, in ganz ähnlicher
Weise, wie er schon zur Begründung der Gnade als einer Qualität
argumentiert hatte68. Das Lehrstück von den Gaben des Heiligen Geistes

erklärt sich also vordergründig gewiß aus dem Respekt des mittelalter-

68 Vgl. I-II 68,1 c. (zweite Hälfte) mit 110,2 c. ; am Anfang von 68,1 c.
sieht Thomas genau das Problem einer Konvergenz der Definition der «dona»
mit der der Tugenden. Aus eben diesem Grunde scheint es auch, über die
Aufarbeitung der Texte und historischen Verbindungslinien hinaus, in der Literatur
so still um dieses thomanische Lehrstück geworden zu sein. Was M.-M. Labour-
dette, Dons du Saint-Esprit. Saint Thomas et la théologie thomiste, in: Dictionnaire

de Spiritualité ascétique et mystique, II (1956), 1610-1635, auf den S. 1633-
1635 zur bleibenden Bedeutung dieses Lehrstücks sagt, klingt fast resigniert.
Neuerdings hat A. J. Kelly im Kontext der gegenwärtigen charismatischen
Bewegungen in der Kirche und des Interesses an unmittelbarer Gottesbegegnung
in der Meditation eine beachtenswerte Neuentdeckung der Dona-Lehre versucht:
The Gifts of the Spirit: Aquinas and the modern Context. The Thomist 38 (1974)
193-231. Er bestätigt aber die alte thomistische Verlegenheit insofern, als seine

Aufwertung der «Gaben» nun durch eine relative Abwertung der Tugenden erkauft
werden muß.

Für den status quaestionis in der systematischen Theologie ist bezeichnend
P. Fransen, Das neue Sein des Menschen in Christus, in: Mysterium Salutis
IV/2, 921-982, hier: 963 f.: eine «Commemoratio» von gut einer Druckseite!
Die Preisfrage der mittelalterlichen Theologie nach dem Verhältnis von Gnade,
Tugend und Gabe (vgl. die folgende Anm.) kann Fransen nur noch als «müßige
theologische Frage» empfinden. Natürlich liegt das nicht am Autor, sondern an
der Sache, nicht zuletzt an der weitergekommenen exegetischen Einsicht, die dem
Lehrstück seinen klassischen Beleg (Jesll,2) entzieht. Gerade die moderne
Verlegenheit gegenüber der Dona-Lehre wird aber dann erst recht zum Hinweis, daß
wir bei der Interpretation der thomanischen Gnadenlehre die Lehre von den Dona
nicht ernst genug nehmen können.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 383

liehen Theologen vor der Heiligen Schrift, die er für Gottes höchstpersönliches

Wort hält 69. Unter diesen Voraussetzungen mußte ein Text
wie Jes 11,2 eine Lehre von sieben Gaben des Heiligen Geistes geradezu

erzwingen. Tiefer betrachtet erweist dieses Lehrstück aber, wie wenig
Thomas am personalen Charakter des Heils vorbeisieht. Was schon in
der Lehre von den «göttlichen Sendungen» und vom Menschen als

«Ebenbild Gottes» aktenkundig wird, daß nämlich die Einwohnung
Gottes im Menschen die Gestalt einer Gemeinschaft durch Erkenntnis
und Liebe hat, und daß der Mensch eben dadurch im vollen Sinne

Ebenbild Gottes ist70, erfährt durch die Lehre von den Gaben des

Heiligen Geistes den krönenden Abschluß. Die gleichartige Argumentation

in diesem Lehrstück und in der Gnadenlehre erhärtet eine

Interpretation, wonach die Idee von der Gnade als qualitas keine andere

Funktion hat als die, gerade das Leben des Menschen in personaler
Gottesgemeinschaft zu interpretieren. Man kann einen solchen

Interpretationsversuch für überflüssig oder gar für gefährlich halten - wie

Luther und seine Nachfahren es tun. Man kann sie aber kaum bezichtigen,

sie lasse den personalen Charakter des Heils aus dem Auge.
5. Der einzige Vorwurf, der nicht mehr mit einer richtigstellenden

Interpretation allein zu entkräften ist, ist der, die thomanische Tugend-
und Habituslehre erlaube nicht mehr, die von der Reformation neu
herausgestellte Radikalität der Sünde zu artikulieren, die in Luthers
These gipfelt, der Christ sei «gerecht und Sünder zugleich», weil er die

radikale Widersetzlichkeit seines Wesens gegenüber Gott bis an sein

Ende nicht los werde und darum sein Heil nicht von den möglichen
Entfaltungen eines qualitäthaften Gnadenlebens, sondern allein vom
verzeihenden Erbarmen Gottes beim letzten Gericht erwarten könne.

Mit aller Interpretationskunst gibt es hier nichts mehr zu deuteln:

69 Vgl. I-II 68,1 c. (in der Mitte). Zum Verständnis der Schrift als Wort
Gottes vgl. Pesch, Das Gesetz (s. Anm. 30), Exkurs 4; ders., Theologie des Wortes

bei Thomas von Aquin. ZThK 66 (1969) 437—465.

Das intensive theologische Interesse des hl. Thomas an der Dona-Lehre
zeigt sich nicht nur an der ausführlichen Diskussion der verschiedenen Standpunkte
in I-II 68,1, sondern auch in der Zuordnung der einzelnen «dona» zu den
theologischen Tugenden in II-II 8; 9 (dem Glauben werden zwei «dona» zugeordnet:
«intellectus» und «scientia», dafür geht die «temperantia» leer aus; vgl. allerdings
I-II 68,4 ad 1; II-II 141,1 ad 3); 19; 45; 52; 121; 139 - und in der Tatsache, daß
Thomas sogar innerhalb der STh seine Meinung ändert und noch selbst darauf
aufmerksam macht; vgl. I-II 68,4 mit II-II 8,6.

70 Vgl. I 47 mit I 93.



384 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

Thomas hat gewiß Ansätze und Andeutungen, die in die Richtung des

«gerecht und Sünder zugleich» weisen. Auch steht sein Sündenverständnis

als solches der reformatorischen Radikalität nicht nach - man muß

nur genauer hinschauen 71. Aber das gilt vor der Rechtfertigung. Zu

behaupten, Thomas sei für ein lutherisches «gerecht und Sünder
zugleich» «offen», heißt indes wohl zuviel behaupten72. Die Frage kann
hier nur ganz radikal gestellt werden : Ist es für einen christlichen Theologen

unerläßlich, die Existenz des Menschen in der Sünde in der Gestalt
darzustellen, wie Luther es tut, oder gibt es mögliche und legitime
Ansätze eines GesamtVerständnisses von der Sache des Glaubens, die
die Sünde, auch die Sündigkeit des Christen, in anderem Lichte sieht?
An der Legitimität eines «gerecht und Sünder zugleich» im Sinne Luthers
brauchen heute auch katholischerseits grundsätzlich kaum noch Zweifel
angemeldet zu werden, mag man auch immer noch über die Brauchbarkeit

dieser Formel als einer streng dogmatischen Aussage nicht einig
sein73. Anders steht es um die Frage, ob nur mit einer in dieser Formel
ausgesprochenen Interpretation christlicher Existenz dem biblischen,
besonders dem paulinischen Zeugnis von der Sünde Rechnung getragen
sei. Wir meinen, diese Frage verneinen zu dürfen. Dies hier begründen
zu wollen hieße allerdings, einen eigenen Aufsatz zu schreiben. Für den

Fortgang unserer Überlegungen müssen wir diese Begründung
unterstellen 74. Statt ihrer hier nur ein argumentum ad hominem : Wollte man
ein lutherisches «gerecht und Sünder zugleich» für absolut unentbehrlich
halten, dann könnte man immerhin Theologen wie Karl Rahner oder

gar Teilhard de Chardin kaum noch als Christen und christliche Theologen

im Vollsinne anerkennen. Ja nicht einmal Paulus könnte dann

vor einem lutherischen Theologen ganz bestehen, denn nach Ausweis
der Lutherforschung selber hält Paulus den Christen nicht im Sinne
Luthers für den bleibenden Sünder 75, und sogar die Andeutung einer

71 Vgl. Pesch, Theologie der Rechtfertigung, 468-516.
72 Vgl. o. Anm. 19.
73 Vgl. etwa K. Rahner, Gerecht und Sünder zugleich, in: Schriften zur

Theologie VI, Einsiedeln-Zürich-Köln 1965, 262-276, und A. Brandenburg,
Martin Luther gegenwärtig. Katholische Lutherstudien. Paderborn 1969, 109, mit
R. Kösters, Luthers These « Gerecht und Sünder zugleich ». Zu dem gleichnamigen
Buch von Rudolf Hermann: Cath 18 (1964), 48-77; 193-217; 10 (1965) 138-162;
171-185; auch ders., in der in Anm. 19 erwähnten Besprechung, 594.

74 Vgl. Pesch, Existentielle und sapientiale Theologie (s. Anm. 1); Theologie
der Rechtfertigung, 526-537.

75 Vgl. W. Joest, Paulus und das Luthersche simul iustus et peccator.
KuD 1 (1955) 269-320, bes. 284-295; 301; 317-320.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 385

These, ' wonach Luther anhand von Paulus die Sache des Glaubens,
näherhin: die Existenz des Menschen vor Gott tiefer verstanden habe

als der Apostel selbst, ist aktenkundig 76.

Ist man der Meinung, daß solche Thesen denn doch zu weit gehen,
dann wird sich der Gedanke aufdrängen, daß sowohl die thomanische

Konzeption der Gnaden-, Tugend- und Habituslehre als auch Luthers
Verständnis vom Christen als «gerecht und Sünder zugleich» zwar
nicht miteinander verrechenbare, dennoch gleichrangige und vor dem

Evangelium grundsätzlich gleichberechtigte Interpretationen christlicher

Existenz darstellen, deren Vorzüge und Nachteile sich nicht in einer

geschichtslosen und situationsfernen Analyse ihres jeweiligen Gedankenganges

darstellen, sondern sich nur in konkreter menschlicher, kirchlicher

und seelsorglicher Situation erweisen. Es kann dann durchaus

sein, daß man zu dem Urteil kommt : Zur Zeit Luthers hatte die klassische

Tugend- und Habituslehre - nicht zuletzt durch die in der Zwischenzeit

eingetretenen theologischen Verformungen - bis in die Frömmigkeitspraxis

hinein ungute, um nicht zu sagen verheerende Auswirkungen
gezeitigt. Dieser Situation war nicht mehr mit einer bloßen Wiederherstellung

der ursprünglichen Intentionen beizukommen, sondern allein
durch die Predigt des «gerecht und Sünder zugleich». Man kann auch
der Meinung sein, daß die Aktualität dieser Formel für ein Selbstver-
ständnis christlicher Existenz auch heute keineswegs abgelaufen ist.
Nicht von evangelischer, sondern von katholischer Seite ist inzwischen
die Frage angemeldet worden, ob nicht die moderne Erfahrung
vielfältigen Unglaubens, der auch die gläubige Existenz durchzieht, nicht
auf der Fluchtlinie der lutherischen Formel liegt, ob also nicht ein
«simul fidelis et infidelis» die moderne Variante des «simul iustus et

peccator» sei77. Um so mehr drängt sich nun die Frage auf, ob denn die

klassische Tugend- und Habituslehre auch heute noch eine bleibende

Bedeutung habe, und welche.

76 Vgl. etwa P. Althaus, Paulus und Luther über den Menschen. Ein
Vergleich. Gütersloh 31958, bes. 91-95. Größere Vorsicht und das Sensorium des

Historikers für geschichtliche Wandlungen beweist hier B. Lohse, Lutherdeutung
heute. Göttingen 1968, 19-32.

77 Vgl. J. B. Metz, Der Unglaube als theologisches Problem. Concilium 1

(1965) 484^-92, bes. 487-489.



386 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

IV. BLEIBENDE BEDEUTUNG

Historische Richtigstellung, Korrektur eingebürgerter historischer
Mißverständnisse allein garantieren noch keine bleibende Aktualität
eines theologiegeschichtlichen Sachverhaltes. Dennoch ist die
theologiegeschichtliche Richtigstellung Teil einer möglichen positiven Antwort
auf die Frage nach bleibender Bedeutung der mittelalterlichen, speziell
thomanischen Tugend- und Habituslehre. Wäre unbestreitbar, daß die

eingangs skizzierten evangelischen Vorwürfe recht hätten, dann könnte
zweifellos von einer bleibenden Bedeutung dieses Lehrstücks keine
Rede sein, es sei denn von der bleibenden Bedeutung eines warnenden

Beispiels theologischer Verirrung. Wie also etwa Thomas im Ganzen

für die evangelische Theologie in den letzten beiden Jahrzehnten dadurch
als Gesprächspartner interessant wurde, daß er durch den Fortgang
der historischen Thomasforschung von dem Verdacht entlastet wurde,
nichts als ein trockener, geschichtsvergessener, bibelferner, spekulierwütiger

«Scholastiker» zu sein 78, so fordert die Behauptung, gerade
seine Tugend- und Habituslehre sei nach wie vor aktuell, als erstes den

Nachweis, daß es sich hier um alles andere als die kritiklose Übernahme
einer aristotelischen Theorie handle. Aber wir denken heute nicht mehr
auf den Spuren des Aristoteles. Gewiß hat auch heutiges theologisches
Denken, quer durch alle «Schulen» hindurch, seine nicht mehr befragten
Selbstverständlichkeiten - und möglicherweise wird ein späterer Historiker

sie als typische Denkzwänge des 20. Jahrhunderts beurteilen. Aber
wenn es denn solche sind, so sind es jedenfalls nicht mehr die aristotelischen

Denkzwänge der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts. Ist also

nicht doch eine in aristotelischen Kategorien denkende anthropologische
Konzeption von christlicher Existenz nur noch ein theologiegeschichtlicher

Befund, vielleicht schon gar eine theologiegeschichtliche
Merkwürdigkeit

Wir meinen, unter drei Gesichtspunkten eine bleibende Bedeutung
dieses Lehrstücks erkennen zu können. Sie ist eine Erinnerung, eine

Denkanweisung, eine Legitimation.
1. Eine Erinnerung. Die thomanische Tugend- und Habituslehre

geht davon aus, daß christliche Existenz in Glaube, Hoffnung und

78 Vgl. Pesch, Das Gesetz (s. Anm. 30), Exkurs 1; ders., Sittengebote,
Kultvorschriften, Rechtssatzungen. Zur Theologiegeschichte von STh I-II 99,2-5,
in : Thomas von Aquino. Interpretation und Rezeption (s. Anm. 2).



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 387

Liebe, unbeschadet des «eschatologischen Vorbehalts» auch hier, schon

auf Erden menschliche Vollendung erreichen kann. Diese besteht gar
nicht in besonderen, außergewöhnlichen Hochleistungen, sondern
einfach darin, daß das Leben in Glaube, Hoffnung und Liebe, das Bemühen

um ein Leben nach Gottes Gebot leicht, fast selbstverständlich und
freudig wird. Die Tugend- und Habituslehre will das deuten und
zugleich durch die Deutung zum Maßstab machen, der durch sich selbst

fasziniert und dadurch motiviert.
Es ist kaum übertrieben, wenn man sagt, daß wir hier an eine

«vergessene Wahrheit» erinnert werden. Über die Gründe mag man
spekulieren, es ist jedenfalls eine Tatsache, daß christliche Existenz
heute nur sehr selten jene mitreißende Selbstverständlichkeit und
Freudigkeit an den Tag legt, die mehr als alle Argumente durch sich selbst

zum attraktiven Glaubenszeugnis wird. Mehr noch, eine solche
Selbstverständlichkeit und Freudigkeit des Lebens aus dem Glauben wird
geradezu als unmöglich und unzulässig empfunden, Wo sie einmal

zutage tritt, gerät sie nur zu schnell in den Verdacht der Naivität, der
Blindheit für die unheile Welt, in der wir leben. Statt dessen beherrschen

Anstrengung, humorlose Bemühtheit und ein gewisses Pathos der
«Anfechtung» die Szene, ja sie werden geradezu als Erweis besonderer
Echtheit des Glaubens in unserer Zeit angesehen. Fast ist man versucht
zu sagen : Eine gewisse freudlose Spiritualität des lutherischen «gerecht
und Sünder zugleich» ist uns in Fleisch und Blut übergegangen (obwohl
Luther selbst sie nicht zu verantworten hat!), und eine gewisse sorglose
Heiterkeit der Kinder Gottes gilt eher als suspekt denn als erstrebenswert.

In dieser Situation erinnert uns die Tugend- und Habituslehre
des Thomas an den einfachen Tatbestand, daß eine Epoche der Theologie,

die wir mit Recht zu den größten der Kirchengeschichte zählen,
in dieser Sache ganz anders gedacht und - vor allem - auch empfunden
hat. Unsere heutige Denk- und Empfindungsweise, mag sie auch noch

so erklärlich sein, ist jedenfalls unter gläubigen Christen keineswegs
einfach selbstverständlich. Wir können uns sogar nicht einmal darauf
hinausreden, unsere eigene Zeit sei derart bedrohlich, die Situation der
Menschheit sei so trostlos, daß keine frühere Zeit den Vergleich damit
aushalte und daß somit der Stil heutigen Glaubens auch unter keinen
Umständen am Glaubensstil früherer Zeiten sich orientieren oder gar
maßnehmen dürfe. Gewiß gab es nie zuvor eine totale Gefährdung der
Erde und des menschlichen Lebens auf ihr, wie sie heute besteht - das



388 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

zu beherzigen und daraus Konsequenzen zu ziehen, darf gerade der
Glaube nicht unterlassen. Was aber den Glaubensstil betrifft, so wird
er weniger vom gewissermaßen weltweiten «Gefahrenpotential» als
vielmehr vom ganz alltäglichen Unsicherheitserlebnis, von der ganz alltäglichen

Leiderfahrung der Menschen geprägt. Und was diese anlangt,
steht durchaus zu vermuten, daß die einfachen Zeitgenossen des Thomas,
die den Wirren der «kaiserlosen, der schrecklichen Zeit» und ihren
politischen und sozialen Umbrüchen ausgeliefert waren, tagtäglich am
eigenen Leibe mehr Leiderfahrung und Ungewißheitserfahrung machen

mußten als wir Zeitgenossen der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts,
die auch das Damoklesschwert drohender atomarer Selbstvernichtung
nicht daran hindern konnte, die «Wohlstandsgesellschaft» aufzubauen
und zu genießen. Wenn ein Thomas von Aquin, dessen eigene Familie
in dem unsäglich bitteren Kampf zwischen den Päpsten und dem Kaiserhaus

der Staufer ihren Blutzoll zu entrichten hatte 79, die Freude für
die erste Frucht der Gottesliebe hält80 und demgemäß - mit einer

langen theologischen Tradition - die Traurigkeit für eine der sieben

Hauptsünden 81, wenn er daher mit einer für den heutigen Leser
befremdlichen Ausführlichkeit nach «Heilmitteln» gegen die Traurigkeit
sucht 82, dann ist ein solcher Theologe vom Verdacht eines kindlich
naiven Glaubensstils frei, dann hat eine theologische Konzeption wie
seine Tugend- und Habituslehre uns etwas im Gedächtnis zu halten oder

gegebenenfalls ins Gedächtnis zurückzurufen. Im übrigen ist Thomas
hier auf seine Weise ja nichts anderes als die klangvolle Variation
eines großen Themas der Heiligen Schrift.

2. Eine Denkanweisung. Es bleibt nicht bei der Erinnerung. Die

Tugend- und Habituslehre des Thomas gibt zugleich ein Modell dafür,
wie die beschriebene vollendete Selbstverständlichkeit christlicher
Existenz Thema der theologischen Reflexion werden kann. Sie muß das

selbstverständlich nicht in Gestalt einer aristotelisch geprägten Tugendlehre,

als ob jede andere Weise ausgeschlossen sei. Wichtig aber ist
zunächst überhaupt, zu begreifen, daß hier nicht lediglich eine schöne

79 Vgl. W. P. Eckert, Einführung, in: Das Leben des heiligen Thomas von
Aquino, erzählt von Wilhelm von Tocco und andere Zeugnisse zu seinem Leben.
Übertragen und eingeleitet von W. P. Eckert. Düsseldorf 1965, 9-55, hier: 19 f.

80 II-II 28.
81 I-II 84,4 c.
82 I-II 38; vgl. Pesch, Thomas von Aquin über Schlafen und Baden. Kleiner

Kommentar zu Summa Theologiae I-II 38,5. ThQ 151 (1971) 155-159.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 389

Frucht gläubiger Existenz begrüßt und bewundert wird, die gleichwohl
auch fehlen könnte und dürfte ; die am Ende nichts als eine außergewöhnliche

Besonderheit darstellte; daß vielmehr hier ein Thema der
theologischen Anthropologie akzeptiert wird, dem die Theologie sich um ihrer
Sache willen zuwenden muß. Thomas behandelt die freudige Spontaneität

christlicher Existenz nicht etwa im Rahmen seiner Lehre vom
«Stand der Vollkommenheit», er betrachtet sie nicht als Eigentümlichkeit

nur einer kleinen Gruppe von Christen in der Kirche, er behandelt
sie vielmehr in der allgemeinen Tugendlehre, sieht in ihr also eine
Eigentümlichkeit christlicher Existenz überhaupt. Die Denkanweisung der

Tugend- und Habituslehre für den Theologen ist erst dann befolgt,
wenn der Versuch gemacht und energisch betrieben wird, die Deutung
christlicher Existenz mit der Idee menschlicher Vollendung in einen

anthropologisch notwendigen Zusammenhang zu bringen. Läßt man diese

Denkanweisung außer acht, so verbleibt in der theologischen Anthropologie

mehr als nur eine einfache Lücke. Die Gefahr kann dann nicht
gebannt werden, daß Glaube und menschliche Selbstvollendung zuerst
in der theoretischen Reflexion und anschließend in der Praxis immer
weniger miteinander zu tun haben. Man ist am Ende zuerst Mensch,
vielleicht sogar ein sympathischer, ein gelungener, ein durch und durch
«menschlicher» Mensch, und nur daneben und außerdem ist man auch
noch Christ und Glaubender - wo gerade heute mehr denn je alles

darauf ankommt, das Glaubenszeugnis gerade dadurch abzulegen und
kraftvoll zu machen, daß man gerade zuerst und zuletzt durch den

Glauben - Mensch wird.
Diese Denkanweisung hat im übrigen auch der Theologe befolgt,

der wie kein anderer die Tugend- und Habituslehre des Mittelalters
heftig angegriffen und verdächtigt hat: Martin Luther. Auch ohne die
Zuhilfenahme dieses aristotelischen Lehrstücks traut er dem Glauben
eine solche Lebendigkeit, Spontaneität und Freudigkeit zu, die sich

im tagtäglichen Leben auswirkt und auswirken muß, daß sowohl der
katholische als auch der evangelische Christi angesichts eines solchen

optimistischen Bildes von christlicher Existenz nur sagen können: So

ist mein Glaube, ist mein Leben nicht.
3. Eine Legitimation. Was Thomas im Mittel der aristotelischen

Habituslehre zum Ausdruck bringt, bringt Luther - ohne wirklichen
Widerspruch in der Sache - im Mittel personalistischer Kategorien zur
Sprache. Wo bei Thomas die Gnade als Qualität die Wurzel von allem

ist, steht bei Luther das Treiben des Geistes und die davon erweckte



390 Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

lebendige Aktivität des Glaubens, der gar nicht anders kann, als seine

guten Früchte bringen 83. Auf die Kategorien kommt es letztlich nicht
an. Um so mehr legitimiert Thomas moderne Versuche, eine Art Gegenstück

zur Tugend- und Habituslehre des 13. Jahrhunderts zu schaffen.

Zugegeben, diese Versuche sind selten. Moderne (katholische) Theologie
geht in der Regel schnell und allzu unvermittelt vom Glauben zum
Handeln über und kümmert sich nicht im entferntesten mit der Intensität,

deren sich das Mittelalter befleißigte, um die anthropologischen
Implikationen, die diese Vermittlung hat.

Um einen Hinweis zu geben, in welche Richtung eine moderne
Wiederaufnahme der mittelalterlichen Habituslehre führen könnte, sei

an einen fast schon vergessenen, gleichwohl hier sehr hilfreichen Aufsatz
von Romano Guardini erinnert84. In einer Betrachtung über den «Glauben

in der Reflexion» analysiert Guardini in der ihm eigenen treffsicheren

Art zunächst die typisch modernen Erschwerungen des Glaubensvollzugs.

Das Resultat ist zunächst das Eingeständnis, daß tatsächlich
von Haus aus dem Glauben in unserer Zeit schwerlich noch die
Unbefangenheit, Selbstverständlichkeit, der Einklang mit der Lebenserfahrung

und dem Lebensgefühl eignen können, wie in früheren Zeiten.
Es braucht gleichwohl nicht dabei zu bleiben. Der Glaube - der allein
Gott verdankte Glaube! - kann gerade durch die immer neue
Überwindung der modernen Anfechtungen, die immer neue Überwindung
des Widerspruchs von außen und innen eine Art Härte und Festigkeit
gewinnen: Guardini nennt es einen «Charakter» im Glauben. Es scheint,
dieser Begriff ist geeignet, den theologischen Impuls der mittelalterlichen

Tugend- und Habituslehre mit moderner Glaubenserfahrung zu
verbinden. In die Gefahr der Naivität kann ein solches Bemühen nicht
mehr kommen. Der «Charakter» im Glauben entsteht nicht, indem man
sich vor den modernen Erprobungen christlicher Existenz in Sicherheit

bringt, sondern indem man sie durchsteht. Aber das Resultat ist das,

was Guardini an anderer Stelle 85 einmal «Umbau des Wirklichkeitsbewußtseins»

nennt: Der Glaube gibt eine neue - und, je länger, desto

mehr, eine selbstverständliche - Art, die Wirklichkeit anzuschauen, das

eigene Leben zu verstehen, sich in der Welt zurechtzufinden. Man könnte
in diesem Zusammenhang sogar wieder von typisch christlichen Verhal-

83 Belege vgl. bei Pesch, Theologie der Rechtfertigung, 301 f.; 193;
84 R. Guardini, Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte Studien 1923-

1963. Mainz 1963, 279-306.
85 R. Guardini, Der Herr. Würzburg 1951 (u. ö.), 346-348; 535 f.



Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre 391

tensweisen sprechen - auch wenn man nicht gleich mit jeder den Versuch
einer «Unterscheidung des Christlichen» verbinden muß Gelassenheit,

Dank, Balance zwischen Aktivität und Passivität, eine gewisse
Selbstvergessenheit und gar kindliche Sorglosigkeit, Humor, und nicht
zuletzt Freude 8S.

Wer als Theologe davon heute glaubwürdig reden könnte, wer zu
deuten wüßte, wie der Glaube dies alles dem Menschen ermöglicht und
es tief in seinem «Charakter» verankert, der hätte die bleibende Bedeutung

der thomanischen Tugend- und Habituslehre unter den Verstehens-

bedingungen der Gegenwart sichtbar gemacht und zur Geltung gebracht.

86 Vgl. O. H. Pesch, Rechenschaft über den Glauben, Mainz 1972, 190-199;
auch; Neues Glaubensbuch (s. Anm. 5), 304-316.


	Die bleibende Bedeutung der thomanischen Tugendlehre

