Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 3

Artikel: Thomas von Aquin - 6kumenisches Erbe
Autor: Kidhn, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760465

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ULricH KUHN

Thomas von Aquin — 6kumenisches Erbe”

I

Friedrich Nietzsche sagt im Vorwort seiner zweiten « UnzeitgemaBen
Betrachtung» «Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben»:
«GewiB, wir brauchen Historie, aber wir brauchen sie anders, als sie der
verwohnte Miifigginger im Garten des Wissens braucht, mag derselbe
auch vornehm auf unsere derben und anmuthlosen Bediirfnisse und Néte
herabsehen. Das heiB3t, wir brauchen sie zum Leben und zur That, nicht
zur bequemen Abkehr vom Leben und von der That ... Nur soweit
die Historie dem Leben dient, wollen wir ihr dienen: aber es giebt einen
Grad, Historie zu treiben, und eine Schitzung derselben, bei der das Le-
ben verkiimmert und entartet ...» (Kroner 2, 127 f.) Thomas von Aquin,
zu dessen Gedenken wir versammelt sind, meint Ahnliches, wenn er sich
einmal iiber den Sinn duBert, den ein Studium fritherer Denker haben
koénnte: «Das Studium der Philosophie ist nicht zu dem Zwecke da zu
erfahren, was Menschen gedacht haben, sondern wie die Wahrheit der
Dinge sich verhdlt» (De caelo et mundo 1,22). Damit sind Gefahr und
Chance dieses Thomas-Gedenkens angedeutet. Wir gedenken seiner nicht
deshalb, weil wir als gebildete moderne Menschen natiirlich auch groBen
Personlichkeiten der fernen Vergangenheit unsere Anerkennung nicht
versagen wollen, sondern wir tun es in der Meinung, Thomas koénnte
uns im 20. Jahrhundert etwas bedeuten, kénnte uns Hilfe sein bei der
Frage, «wie die Wahrheit der Dinge sich verhédlt».

* Vortrag, gehalten am 16. Mai 1974 in der Aula der Universitit Freiburg |
Schweiz, anldBlich der akademischen Thomas-Feier (1274-1974).



348 Thomas von Aquin — 6kumenisches Erbe

Es ist schon nahezu selbstverstindlich, daB3 dies heute auch ein
evangelischer Theologe sagt, und es diirfte kaum noch Verwunderung
erregen, dall die evangelische Theologie sich dem Gedenken der katho-
lischen Theologie und ihrem Bemiithen um dieses gewaltige Erbe an-
schlieBt, ja daB sie Thomas gemeinsam mit der katholischen Theologie
in das Licht 6kumenischer Bemiithungen und Hoffnungen riickt. Beides
ware noch vor 50 Jahren schwer vorstellbar gewesen. Man hat hier und
da sogar fast den Eindruck, als seien gegenwirtig evangelische Theo-
logen von Thomas ganz besonders fasziniert, wie umgekehrt die Bemii-
hung der katholischen Theologie um Martin Luther uns Evangelische,
die wir bereits als Konfirmanden Luthers Kleinen Katechismus gelernt
haben, nur beschimen kann. Offenbar haben wir an den theologischen
Vitern der jeweils anderen Kirche das entdeckt, was fiir uns hilfreich
und weiterfithrend ist. Auf diese Weise erschloB sich geradezu eine
neue Dimension des 6kumenischen Dialogs: Thomas und Luther — und
zwar jeweils von der Gegenseite herangezogen — sind zu Gesprichs-
partnern geworden, die den im 16. Jahrhundert so nicht zustandege-
kommenen Austausch iiber das Evangelium heute nachholen und damit
unsere eigene oOkumenische Sache verhandeln. Stephanus Pfiirtners
Schrift: «Thomas und Luther im Gesprich» von 1961 hat hier weg-
weisende Bedeutung gehabt. Sie hat zum ersten Mal {iberzeugend dar-
gelegt, dal konfessionelle Streitfragen sich iiberraschend entschirfen,
wenn durch sachgemédBe Interpretation der scheinbar gegensdtzlichen
Begrifflichkeit und Diktion bei Thomas und Luther plotzlich die ge-
meinsame Sache sichtbar wird, die beide — je auf ihre Weise — zum Aus-
druck bringen wollten.

Thomas von Aquin ist 6kumenisches Erbe aber noch in einem
direkteren Sinn. Wenn wir Thomas als den klassischen Theologen der
katholischen Kirche bezeichnen, so ist das richtig, es ist bis ins Kirchen-
recht hinein verbrieft; und dennoch ist es nicht die ganze Wahrheit.
Denn Thomas wirkte drei Jahrhunderte vor der abendlindischen Glau-
bensspaltung und gehért damit von vormherein — und nicht erst, wie
etwa Luther fiir die katholische Theologie, durch dkumenische Zuwen-
dung — dieser abendldndischen Christenheit insgesamt. Ob es im evange-
lischen Bereich gern gehért wird oder nicht: Thomas ist ein Glied unserer
eigenen Geschichte ebenso wie derjenigen der katholischen Theologie
und Kirche. Luther und Calvin standen durchaus nicht weniger als
viele Viter des Trienter Konzils in der von ihm herkommenden Tradi-
tion. Freilich hatte die evangelische Theologie seit jeher gewisse Schwie-



Thomas von Aquin — dkumenisches Erbe 349

rigkeiten mit der Bewiltigung ihrer vorreformatorischen Vergangen-
heit. Das lag nicht nur daran, dal Luther alles andere war als ein
Thomas-Kenner und daf3 er nicht eben sehr qualifizierte Urteile iiber
ihn abgegeben hat. « Thomas est loquacissimus» — Thomas ist ein Schwat-
zer -; man schiamt sich fast, an ein solches Diktum Luthers erinnert
zu werden. Die Schwierigkeit liegt vor allem darin begriindet, daB3 sich
die Reformation insgesamt als Bruch mit der Theologie vor ihr verstand
und daB sie sich gegen die mittelalterliche theologische Tradition auf
die Schrift verwiesen sah. Fiir evangelisches DurchschnittsbewuBtsein
hatte das zur Folge, dal weithin — einmal abgesehen vom Urchristen-
tum — von der Kirchengeschichte ernsthaft erst ab 16. Jahrhundert
Kenntnis genommen wurde (wobei z. B. auch die groBe Wertschidtzung
der dogmatischen Tradition der Alten Kirche durch die Reformation
deutlich in den Hintergrund des BewubBtseins trat). Noch heute spiirt
man bis in die theologische Ausbildung hinein im evangelischen Bereich,
da zum Mittelalter und seinen Problemstellungen nur schwer ein
echter Zugang zu finden ist. Gewisse Verdikte, etwa die Behauptung
der Schidlichkeit jeglicher Metaphysik (vor allem ein Erbe I. Kants),
haben hier ein Ubriges getan.

Nun ist man aber in der evangelischen Theologie in zunehmendem
MaBe zu der Einsicht gelangt, daBl schon allein die Fragestellungen,
von denen her die Reformation dachte, ihren zeitgeschichtlichen Hin-
tergrund nicht verleugnen kénnen. Ist Luther nicht gerade mit seinem
Hauptanliegen, der Rechtfertigung des Siinders allein aus Gnaden,
noch ganz dem zu Ende gehenden Mittelalter verhaftet?

Ferner ist fraglich geworden, ob das nachkantische Metaphysik-
verbot sich wirklich zu Recht auf die Reformation berufen kann. Min-
destens das ontologische Problem, dem sich die klassische und die mittel-
alterliche Metaphysik zu stellen suchte - in der nichtthomistischen
Philosophie etwa seit N. Hartmann und dem spiteren Heidegger wieder
salonfihig -, hat sich in der evangelischen Theologie, wie z. B. P. Tillichs
Werk zeigt, als unabweisbar erwiesen. Und Tillich weill sich Luther in
erheblichem MaBe verpflichtet.

In diesem Zusammenhang ist es nicht unwichtig, sich klarzumachen,
da die Forschung uns in den letzten Jahrzehnten ein ganz neues
Thomas-Bild beschert hat. Es seien nur die Namen des Franzosen
Marie-Dominique Chenu und des Deutschen Josef Pieper genannt. Es
ist z. B. jetzt deutlicher als frither, da Thomas nicht in erster Linie
und vor allem Philosoph, sondern wesentlich Theologe war und Philo-



350 Thomas von Aquin — 8kumenisches Erbe

sophie ausschlieflich aus theologischem Interesse trieb. Dieses neue
Thomas-Bild hat im Grunde erst die Moglichkeit zu jenem Dialog mit
Luther geschaffen. Und es macht es leichter, in Thomas einen Menschen
und einen Denker zu entdecken, der als Gesprichspartner in unserer
geistigen, theologischen und kirchlichen Situation geradezu {iberraschend
aktuell ist.

So kénnte das Thomas-Gedenken 1974 dazu helfen, auch fiir evan-
gelisches BewuBtsein Thomas als entscheidenden Faktor der eigenen
Herkunftsgeschichte (und damit also der gemeinsamen Herkunftsge-
schichte der abendlindischen Christenheit) stirker sichtbar werden
zu lassen.

Dieses Gedenken ist also mehr als ein Stiick mittelalterlicher
Historiographie, wenn es in jenem doppelten Sinne der ékumenischen
Bedeutung seines Werkes gebiihrende Aufmerksamkeit zuwendet, wenn
Thomas von uns als gemeinsames Okumenisches Erbe in Anspruch
genommen wird. Ich mochte nun an zwei Aussagen aus dem Werke
des Thomas zu verdeutlichen versuchen, was solche Inanspruchnahme
konkret heiBBen koénnte.

II

Thomas war in betontem MaBe ein Theologe der Schépfung. Er hat
den Mut besessen, die gesamte Weltwirklichkeit fiir Gott zu reklamieren
und Gott aus der Welt erkennen zu lehren. Natiirlich ist das auf christ-
lichem Boden niemals bestritten worden. Aber in der neuplatonisch-
augustinischen Tradition, durch das frithe Mittelalter hindurch bis
hin zu Thomas, tiberwiegt doch der Gedanke, daB3 das Erlésungshandeln
Gottes eine Erlosung von der Welt ist. Die Welt ist Schatten und Zei-
chen des Ewigen, das allein Wert und Giiltigkeit hat. Fiir Thomas hat
demgegeniiber die Entdeckung des Aristoteles in seinen metaphysischen
und naturphilosophischen Schriften zu einer ganz neuen Konzeption
gefithrt. Oder mufte Thomas auf Aristoteles stoBen, um dem Neuen,
das sich anbahnte, sachgemidll Ausdruck zu verleihen? Jedenfalls ist
die Wiederentdeckung des Aristoteles im 13. Jahrhundert eine der be-
merkenswertesten Konstellationen der Geistesgeschichte. Sie erfolgte
in dem Augenblick, in dem der abendldndische Geist an die Schwelle
der Neuzeit gekommen war, jener Neuzeit, auf deren Programm die
Hinwendung zu Welt und Natur, die Verlagerung des Interesses vom



Thomas von Aquin — 8kumenisches Erbe 351

Himmel zur Erde, von der Ewigkeit zur Zeit stand. Genau diese Wende
wird durch den Ubergang von der platonisch-neuplatonischen zur ari-
stotelischen Metaphysik gekennzeichnet. Aristotelische Metaphysik —
das bedeutet philosophisch: die Welt ist nicht nur Schatten des Ewigen,
allein Wesentlichen, sondern die Welt ist selbst das Wesentliche, in
ihr sind die letzten Werte selbst zu finden. Davon war Thomas fasziniert
— aber so, daBl ihm Aristoteles zum Mittel wurde, den Glauben der
Christenheit an Gott den Schopfer neu zu formulieren. Die Welt ist
ihm wesentlich, weil in ihr das Werk des Schépfers vorliegt, der sich
in ihr gleichsam konkret und greifbar gemacht hat, der sie gut gemacht
hat, der sich selbst auch in ihr zu erkennen gibt. « Gott ist das erste Urbild
aller Dinge» sagt Thomas. Wie ein Kiinstler bringt Gott die Dinge
auf Grund von Urbildern hervor, die in seiner Weisheit enthalten und
sachlich nichts anderes als sein Wesen selbst sind. Gott strebt namlich
danach, sein eigenes Gutsein den Geschopfen mitzuteilen (S. th. I, 44,
3 c. und 4 c.). Aus dieser Uberzeugung heraus trieb Thomas Metaphysik,
Metaphysik lehrte den Theologen Thomas, den Glauben an die Welt
als Schopfung Gottes konkret zu denken. «Es ist nicht der ‘ritterliche’
Mensch, der die symbolische Entwirklichung der sinnlichen Welt uner-
triaglich findet, sondern es ist der Theologe Thomas, der sich fiir die
Weltwirklichkeit entscheidet, wie sie im Werke des Aristoteles zutage
tritt ... Thomas erkennt in der Welthaltung des Aristoteles, in der
Bejahung des Konkreten und der sinnlichen Weltwirklichkeit etwas
ganz und gar Eigenes und Zugehoriges wieder, etwas von Uranfang
Christliches, ndamlich ... das Element der christlichen Schépfungsbe-
jahung» (J. Pieper, Hinfithrung zu Thomas von Aquin, 1958, S. 73 {.).
Wenn wir Thomas als 6kumenisches Erbe in den Blick bekommen
wollen, dann liegt wohl an dieser Stelle einer der wesentlichen Bezugs-
punkte. Dabei ist das fiir uns Bedeutsame in diesem Zusammenhang
freilich nicht wie fiir die Menschen des 13. Jahrhunderts die Bejahung
der Welt als solche, wie sie bei Thomas durchbruchshaft sich erstmalig
ankiindigt. Der innerkirchliche Streit mit Thomas ging damals vor
allem um die Frage, ob es legitim ist, so wie er zur Welt ja zu sagen.
Unser Problem ist jedoch nicht, daB wir an zu starker Weltverachtung
leiden. Im Gegenteil: die Bejahung der Welt ist uns neuzeitlichen Men-
schen so geldufig, daB wir uns dazu nicht noch zusitzlich ermuntern
lassen miissen. Die positive Bewertung etwa von Leidenschaft und
Sinnlichkeit ist ebenso selbstverstindlich, wie (hoffentlich) der Auftrag,
fiir soziale und politische Gerechtigkeit auf dieser Erde einzutreten.



352 Thomas von Aquin — 6kumenisches Erbe

Nein, was Thomas uns Heutigen zu sagen hat, liegt sozusagen in der
entgegengesetzten Richtung. In unserer Welthingegebenheit, in unserer
Sidkularitdt droht uns Gott zu entgleiten, wihrend die Welt fiir Thomas
gerade ein Erweis der Gottheit Gottes ist. Vielleicht blicken wir mit
einer gewissen Sehnsucht auf die in ihm verkorperte Moglichkeit, die
Wirklichkeit Gottes und seiner Zuwendung und die Wirklichkeit der
Welt zu einer groBen Synthese zusammenzubinden, ehe beides ausein-
anderbricht — auf jene einmalige gliickliche Situation der «Uberginglich-
keit zwischen Antike und Neuzeit» (H. U. von Balthasar). Jedoch sind
die Zeichen der Zeit zu ernst, als daBl wir es bei purer Sehnsucht, bei
nostalgischen Gefithlen belassen kénnten. Vielmehr stellt sich uns den-
kenden Menschen doch ernsthaft die Frage, wie und wo wir eigentlich
heute Gott zu denken haben. Bleibt er lediglich das Woher meiner Exi-
stenz — in Fortfithrung des kantischen moralischen Postulates, unter
Absehung vom Weltbezug unseres Daseins? Wird er uns zu einer Chiffre
lediglich fiir eine erhoffte Zukunft? Oder ist es nicht an der Zeit, die
Welt, wie sie heute und hier ist, auf ihre Zugehorigkeit zu Gott zu be-
fragen und so denkend an Gott zuriickzugeben? Genau das aber wire
das Programm der thomanischen Metaphysik: ein Programm, das dem
Thomas auch heute — und zwar im Namen des urspriinglichen Aristo-
teles und des neuzeitlichen Atheismus — bestritten wird. Sicher wird man
die Metaphysik des Thomas im einzelnen nicht einfach wiederholen
konnen; man wird sie hineinzunehmen haben in das Denken der Wirk-
lichkeit als Geschichte, vielleicht wird man die von G. Ebeling nicht
ganz mit Unrecht monierte «Situationsvergessenheit» korrigieren miis-
sen. Auch wird man im Blick auf die Situation der Wirklichkeit ihr
Zeugnis von Gott noch stidrker unter der Kategorie der Fraglichkeit
zu bedenken haben. Aber sollte uns Thomas nicht daran erinnern, daf3
wir auch und gerade auf dem Weg des Denkens einen unter uns gras-
sierenden «Horizontalismus» kritisch anzugehen haben? Wir sollten
uns von ihm angesichts unserer Weltwirklichkeit neuen Mut zu Gott
machen lassen.

Freilich bleibt hier sofort noch das andere zu bedenken, das J. Pie-
per «das negative Element in der Theologie des Thomas» genannt hat.
Auch nach Thomas wire alles verdorben, wenn gewissermafen in einem
DirektschluBverfahren Gott aus der Weltwirklichkeit abgeleitet wiirde.
Thomas weill um die absolute Andersartigkeit Gottes der Welt gegen-
iiber. Dariiber diirfen uns auch die sogenannten «Gottesbeweise» nicht
hinwegtduschen. Sie sind fiir Thomas nicht der Weg, auf dem er allererst



Thomas von Aquin — ékumenisches Erbe 353

zu Gott findet. Sondern Thomas kennt Gott als Glaubender, er kennt
ihn als den, der die Welt liebend in Hdnden hilt, und von diesem Wissen
aus weist er sozusagen nachtriglich auf, daB sich in der Weltwirklich-
keit sichere Spuren fiir Gott finden lassen. Bei alledem gilt dann aber
jener mehrfach wiederkehrende Satz: « Wir wissen von Gott nicht, was
er ist, sondern vielmehr, was er nicht ist.» Das ist die Sicherung gegen
ein allzu simples Verfahren in der Gotteserkenntnis. Es verbietet jeg-
lichen Versuch einer Definition Gottes, es verweist das Denken ins
Geheimnis, auch und gerade dort, wo die Wirklichkeit der Welt, die
vor Augen ist, ihre dunklen Seiten zeigt, jene Seiten, die Thomas als
«Mangel an Sein» (und somit ja auch als Infragestellung von Sinn) zu
begreifen sucht. Dennoch ist das, was wir (wenn auch per negationem)
iiber Gott sagen konnen, welthafte Aussage iiber ihn und Ausweis
dessen, dall er — als Geheimnis — anwesend und nicht abwesend ist.

Diese theologische Weltsicht des Thomas hat ihre Entsprechung in
seinem Lebensvollzug. Chenu hat ihn mit der Formel charakterisiert:
«Bruch mit der Welt und Gegenwart in ihr». Jene Spannungseinheit
von Gott als dem Anderen und der Welt als dem Ort seiner Gegenwart
und Erscheinung spiegelt sich wider in der Spannungseinheit von Kon-
templation und héchster Aktion in der Welt. Der Dominikaner Thomas
lebte eine kontemplative Existenz, von der wiederum sein ganzes Werk
Zeuge ist — bis hin zu den die Moraltheologie kréonenden Quaestionen der
Summa theologiae iiber den Ordensstand. Aber er lebte sie mitten in
der Welt, nicht in der klosterlichen Abgeschiedenheit einer Benedik-
tinerabtei. Er war gegenwirtig vor allem in den Auseinandersetzungen
an der Universitidt, wo das christliche Mittelalter durchaus nicht unan-
gefochten blieb, sondern sich erhebliche Anfragen vonseiten arabischer
Gelehrter gefallen lassen mufBte. Thomas’ Wirken und Denken war hier
apologetisch und missionarisch herausgefordert, wie man sich das als
Nachgeborener kaum mehr klarzumachen in der Lage ist. Aber all das
geschah tatsdchlich aus dem Wurzelgrund der Kontemplation. Weder
Aktion noch strenges systematisches Denken standen ihr entgegen, aber
ohne sie wire es eben nicht diese Aktion und dieses Denken gewesen.
Man fragt sich an dieser Stelle, ob unser missionarisches und gesell-
schaftskritisches Wirken geniigend Deckung hat durch jenen kontem-
plativen Bezug, durch jenen «vertikal» zu nennenden Grund, der allein
tiefstes Engagement fiir die Welt mit letzter Freiheit der Welt gegen-
iiber zu koppeln vermag. Vielleicht ist die Situation der Kirche, wo sie
keine Privilegien hat und wo sie definitiv in die Minderheitensituation



354 Thomas von Aquin — 8kumenisches Erbe

gefiihrt ist, besonders geeignet, diese Anfrage vernehmen zu lassen, so
wie ja z. B. die Kraft der orthodoxen Kirchen in besonderem MaBle aus
der dort gelebten Kontemplation kommt. «Bruch mit der Welt und
Gegenwart in ihr» — das konnte so etwas wie die Weltformel ebenso
wie die Existenzformel des Thomas sein und eine Spannungseinheit
markieren, die uns seine Gkumenisch-theologische Aktualitit in der
gegenwirtigen Stunde aufzeigt und dariiber hinaus zur allgemeinen
geistigen Orientierung in der gegenwirtigen Situation verhelfen kann.

III

Thomas war nicht nur Theologe der Schépfung. Thomas war eben-
so Theologe des Evangeliums, und beides ist bei ihm, wie es in guter
Theologie nicht anders sein kann, engstens miteinander verkniipft und
weist verwandte Strukturen auf. Thomas war Theologe des Evangeliums,
weill das im Grunde die erste und eigentliche Aufgabe der Theologie
ist: dem Evangelium als der guten Nachricht von Gottes erbarmender
Zuwendung zur Welt nachzudenken. Und wenn wir nach Thomas als
nach unserem o6kumenischen Erbe fragen, dann haben wir uns wohl
vor allem auch daran zu orientieren, was Thomas uns iiber das Evange-
lium zu sagen weil3.

Freilich miissen wir — dhnlich wie bei der Schépfungsmetaphysik
des Thomas — auch hier zunichst einmal so etwas wie eine Angstschwelle
iiberschreiten. In der Uberschrift der berithmten Quaestio 106 der Prima
Secundae formuliert Thomas ndmlich: «Vom Gesetz des Evangeliums,
welches auch neues Gesetz heiBt». Diese Ausdrucksweise hat Thomas
aus der Tradition {ibernommen, und sie vererbte sich weiter — aber
wir haben ein unmittelbares Verstindnis fiir das Mil3trauen, das sie
bei den Reformatoren wecken mufte. Auch uns wird es einigermafBen
ungemiitlich angesichts einer solchen, offensichtlich ins Gesetzliche ab-
gleitenden Bezeichnung dessen, worum es eigentlich und zentral in
unserem Glauben geht. Wenn wir ndher hinblicken, merken wir freilich
schnell, daB3 wir uns durch diese Terminologie nicht beirren lassen diir-
fen. Thomas meint mit «Gesetz» nicht eine schriftlich-verbale Verord-
nung. Er meint das so wenig, da man sich geradezu fragen muB}, ob
das Evangelium fiir ihn noch als « Wort Gottes» begreifbar ist. Vielmehr
meint Thomas mit «Gesetz» die in die Herzen der Menschen von Gott



Thomas von Aquin — 6kumenisches Erbe 355

gegebene verwandelnde Gnade des Heiligen Geistes, jene neumachende
Kraft der Wiedergeburt, von der das Neue Testament sehr kriftig zu
reden weiB. Ja, im Neuen Testament selbst, ndmlich bei Paulus, wird
in diesem Zusammenhang vom «Gesetz des Glaubens» und vom «Gesetz
des Geistes» gesprochen. Ahnlich wie bei Thomas ist das Wort «Gesetz»
hier eher in dem Sinne gebraucht, in dem wir von einem «Naturgesetz»,
also einer inneren GesetzmiBigkeit sprechen.

Indem Thomas das Evangelium in diesem Sinne als eine den Men-
schen innerlich neuschaffende Gnadengabe begreift, werden wir wieder
hineingefiihrt in den bereits beobachteten Spannungsraum von Innen-
sein und Auflensein im Verhidltnis Gottes zu seinem Geschopf. Es hat
zundchst den Anschein, als werde die Gnadengabe des Evangeliums
bei Thomas zu einer iibernatiirlichen anthropologischen Gegebenheit,
zu etwas, was zwar in Gott seinen Ursprung hat, aber dann doch als
Entitit ganz in die Regie des Menschen iibergeht. Ich habe noch als
Student auf der Universitit gelernt, daB es sich bei Thomas so verhilt,
und ich habe ebenso gelernt, dal man von einem genuinen biblischen
Verstdndnis des Evangeliums her hier duflerst kritisch zu sein habe.
Denn hier werde ja in einer vom Neuen Testament her unzuldssigen
Weise der Mensch zum Subjekt und Triger des Heils gemacht, mittels
der ihm mitgeteilten Gabe konne er im Grunde sich selbst in den Himmel
bringen — wihrend doch in Wirklichkeit das Heil «auBerhalb unser»
allein in Gott und seinem vergebenden Wort zu suchen sei. Wird bei
Thomas nicht das Evangelium zu einer raffinierten und verfeinerten
Form von Selbst- und Werkgerechtigkeit, zu einem Mittel hochsten
Zu-sich-selbst-Kommens des Menschen?

Nun merken wir bereits, dall schon solche Vorwiirfe in unseren
Ohren einigermaBen ambivalent klingen. Wire es denn so schlimm und
unchristlich, das Evangelium als eine Gabe Gottes zu verstehen, mittels
derer der Mensch den Weg zu seinem wahren Selbst, zu seiner Identitét
mit sich und seinem wahren Wesen findet? Wenn das Neue Testament
von der Wiedergeburt oder der Gotteskindschaft aus dem Geist Gottes
spricht, dann wird man schlecht in Abrede stellen kénnen, daB hier
so etwas wie eine wahre Erfiillung von Gott gemeinten Menschseins
gewdhrt wird. Es ist die traditionelle Gefahr der evangelischen Theo-
logie, daB sie das Evangelium zu sehr «dufleres» Wort bleiben lieB3,
Wort der Vergebung, das nicht eo ipso auch innerlich zurechtbringen-
des und neumachendes Wort ist. Luther selbst wuBte freilich sehr
wohl um die durch das Evangelium zustandegebrachte Identitdt des



356 Thomas von Aquin — 6kumenisches Erbe

Menschen mit seinem eigentlichen Wesen, eine Identitit, die vor allem
in der neuen personalen Beziehung des Menschen zu Gott besteht.
Aber eine «Geistvergessenheit» muBte sich die evangelische Theologie
vor einiger Zeit doch vorwerfen lassen — nicht nur von den Sekten,
die diesen Mangel gern fiir sich ausbeuten, sondern aus den eigenen
theologischen Reihen. Und Thomas kénnte hier 6kumenisches Erbe in
dem Sinne sein, dall er einem einseitigen «auBen» oder «von aulen»
der Gnade das notwendig korrespondierende «innen» zur Seite stellt.

Umgekehrt ist es nun aber nicht so, daBl Thomas nu» um das «in-
nen» der Gnade wiifite. DaB es die Gnade des Heiligen Geistes ist, besagt
nicht nur ihre Herkunft von Gott, sondern auch dies, dal Gott in ihr
stindig als der eigentlich den Menschen Haltende und Bewahrende am
Werke ist. Und die Gnade wiederum bringt den Menschen hinein in
eine Bewegung, die ihn ganz radikal von sich selbst wegfiihrt, in die
Bewegung von Glaube, Hoffnung und Liebe, in der er sich selbstver-
gessen an Gott und die Menschen hingibt. Erst wenn man die Gnade in
diesem Kontext sieht, wird man dem gerecht, was Thomas mit der
Rede vom Evangelium als dem «neuen Gesetz» meint. Das ist gewil3
nicht einfach dasselbe wie das, was Luther oder die anderen Reforma-
toren gelehrt haben. Aber ein evangelischer Theologe wird darin eine
legitime, 6kumenisch bereichernde Formulierung dessen erkennen koén-
nen, was die Schrift unter Evangelium und Heil versteht.

Es hat den Anschein, als wire noch eine weitere Seite der Rede des
Thomas vom Evangelium als dem Neuen Gesetz von erheblicher 6kume-
nischer Bedeutung. An einer bedeutsamen Stelle bezeichnet Thomas es
ausdriicklich als das «Gesetz der Freiheit» (S. th. I-IT 108,1). Das heif3t:
es ist neues Gesetz in dem Sinne, dafl gerade keine neuen Gesetzes-
kodizes aufgerichtet werden. Ausdriicklich geboten bzw. verboten ist
lediglich, was die Gnade vermittelt (nimlich die Sakramente) und was
notwendig zum «Gebrauch der Gnade» gehort bzw. zu ihr im eklatanten
Widerspruch steht: Thomas nennt das Bekennen des Glaubens bzw.
die Verleugnung des Glaubens. Alles andere ist «einem jeden nach dem
Grade seiner Verantwortung {iberlassen». Fiir den mit lutherischer
Theologie Bewanderten dringt sich die Erinnerung an die berithmte
Auseinandersetzung um den «tertius usus legis», den Gebrauch des
Gesetzes fiir die Christen, auf, und die Feststellungen des Thomas an
diesem Punkte sind dhnlich befreiend wie das, was aus den lutherischen
Auseinandersetzungen iiber «Gesetz und Freiheit» zu lernen ist. Wieso
ist dieser Aspekt der Rede vom Evangelium als dem «neuen Gesetz»



Thomas von Aquin — dkumenisches Erbe 357

von okumenischem Belang? Einfach deshalb, weil er doch wohl ein
entscheidendes Licht auf den ganzen Bereich des Rechtes in der Kirche
wirft, auf die Fragen der kirchlichen Strukturen, der Amter, der Hier-
archie. Es ist mir bewuBt, welcher neuralgische Punkt hier angeriihrt
ist. Aber es darf wohl einem evangelischen Theologen, der engagiert
nach Thomas als 6kumenischem Erbe fragt, nicht verwehrt sein, gerade
an dieser Stelle Umschau zu halten. Und da fillt ihm auf, daB3 die Viter
des 16. Jahrhunderis sich in erster Linie um das Verstindnis des Evan-
geliums gestritten haben. Und er wird nicht in Abrede stellen wollen,
daB ein Streit um das Evangelium immer ein notwendiger Streit ist.
Heute hingegen sind wir 6kumenisch so weit, dal wir uns im Verstdnd-
nis des Evangeliums als Briider anerkennen, da3 wir gemeinsame Doku-
mente iiber die Eucharistie verfassen, dall wir ein «Neues Glaubens-
buch» gemeinsam schreiben, damit zum ersten Mal seit der Reformation
gemeinsam eine Gesamtdarstellung des christlichen Glaubens wagen
und offensichtlich dem Glaubensempfinden der Christen beider Kirchen
damit lebhaft entsprechen. Und dennoch sind wir getrennt: im Grunde
wegen der Fragen um Amt und Hierarchie, also wegen verschiedener
Ansichten iiber kirchliche Strukturen, ja im letzten Grunde wegen
kirchenrechtlicher Fragen oder — tiefer — wegen des Stellenwertes des
Rechtes in unserem Verstdndnis der Kirche. Zeigt sich hier, daf wir
in dem, was Evangelium als Freiheit vom Gesetz heilt, uns einander
doch noch nicht wirklich gendhert haben? Das ist eine bedriickende
Situation, und ich meine, gerade in dieser Situation wire {iber Thomas
als okumenisches Erbe und iiber seine Aussagen zum neuen Gesetz
der Freiheit nachzudenken. Thomas koénnte uns hier neuen Mut zur
Fretheit zusprechen.

Ist es zu kithn, Thomas in solcher Weise zum Gesprichspartner in
unseren gegenwartigen Sorgen und Anliegen zu machen? Ich glaube im
Gegenteil: nur dann hat ein Jubildium wie das diesjahrige Thomas-
Gedenken einen legitimen Sinn, wenn die ferne Vergangenheit uns
gegenwirtig wird als Anfrage, Mahnung, Ermutigung und Trost. Denn
wie sagte es Thomas selbst: «Das Studium der Philosophie ist nicht zu
dem Zwecke da zu erfahren, was Menschen gedacht haben, sondern wie
die Wahrheit der Dinge sich verhdlt.» Und speziell auf unsere Begegnung
mit Thomas im 20. Jahrhundert diirfte zutreffen, was Nietzsche in
der bereits eingangs zitierten «UnzeitgemadBen Betrachtung» sagt: « Wo-
durch also niitzt dem Gegenwirtigen die monumentalische Betrachtung



358 Thomas von Aquin — 6kumenisches Erbe

der Vergangenheit, die Beschidftigung mit dem Classischen und Selt-
nen fritherer Zeiten? Er entnimmt daraus, dafl das Grofle, das einmal da
war, jedenfalls einmal mdglich war und deshalb auch wohl wieder ein-
mal moglich sein wird; er geht muthiger seinen Gang, denn jetzt ist
der Zweifel, der ihn in schwicheren Stunden anfillt, ob er nicht viel-
leicht das Unmdogliche wolle, aus dem Felde geschlagen.» (Kroner 2,
145 1.). Moge uns Thomas als 6kumenisches Erbe auch und gerade in
unseren Okumenischen Verlegenheiten ein Helfer sein, das unmoéglich
Erscheinende als moglich zu erkennen und als solches von Gott zu
erbitten.



	Thomas von Aquin - ökumenisches Erbe

