
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 3

Artikel: Thomas von Aquin - ökumenisches Erbe

Autor: Kühn, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrich Kühn

Thomas von Aquin - ökumenisches Erbe*

i

Friedrich Nietzsche sagt im Vorwort seiner zweiten «Unzeitgemäßen

Betrachtung» «Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben»:

«Gewiß, wir brauchen Historie, aber wir brauchen sie anders, als sie der
verwöhnte Müßiggänger im Garten des Wissens braucht, mag derselbe

auch vornehm auf unsere derben und anmuthlosen Bedürfnisse und Nöte
herabsehen. Das heißt, wir brauchen sie zum Leben und zur That, nicht
zur bequemen Abkehr vom Leben und von der That Nur soweit
die Historie dem Leben dient, wollen wir ihr dienen : aber es giebt einen

Grad, Historie zu treiben, und eine Schätzung derselben, bei der das
Leben verkümmert und entartet ...» (Kröner 2, 127 f.) Thomas von Aquin,
zu dessen Gedenken wir versammelt sind, meint Ahnliches, wenn er sich
einmal über den Sinn äußert, den ein Studium früherer Denker haben
könnte: «Das Studium der Philosophie ist nicht zu dem Zwecke da zu
erfahren, was Menschen gedacht haben, sondern wie die Wahrheit der

Dinge sich verhält» (De caelo et mundo 1,22). Damit sind Gefahr und
Chance dieses Thomas-Gedenkens angedeutet. Wir gedenken seiner nicht
deshalb, weil wir als gebildete moderne Menschen natürlich auch großen
Persönlichkeiten der fernen Vergangenheit unsere Anerkennung nicht

versagen wollen, sondern wir tun es in der Meinung, Thomas könnte
uns im 20. Jahrhundert etwas bedeuten, könnte uns Hilfe sein bei der

Frage, «wie die Wahrheit der Dinge sich verhält».

* Vortrag, gehalten am 16. Mai 1974 in der Aula der Universität Freiburg /
Schweiz, anläßlich der akademischen Thomas-Feier (1274-1974).



348 Thomas von Aquin - ökumenisches Erbe

Es ist schon nahezu selbstverständlich, daß dies heute auch ein

evangelischer Theologe sagt, und es dürfte kaum noch Verwunderung
erregen, daß die evangelische Theologie sich dem Gedenken der
katholischen Theologie und ihrem Bemühen um dieses gewaltige Erbe
anschließt, ja daß sie Thomas gemeinsam mit der katholischen Theologie
in das Licht ökumenischer Bemühungen und Hoffnungen rückt. Beides

wäre noch vor 50 Jahren schwer vorstellbar gewesen. Man hat hier und
da sogar fast den Eindruck, als seien gegenwärtig evangelische Theologen

von Thomas ganz besonders fasziniert, wie umgekehrt die Bemühung

der katholischen Theologie um Martin Luther uns Evangelische,
die wir bereits als Konfirmanden Luthers Kleinen Katechismus gelernt
haben, nur beschämen kann. Offenbar haben wir an den theologischen
Vätern der jeweils anderen Kirche das entdeckt, was für uns hilfreich
und weiterführend ist. Auf diese Weise erschloß sich geradezu eine

neue Dimension des ökumenischen Dialogs : Thomas und Luther - und
zwar jeweils von der Gegenseite herangezogen - sind zu Gesprächspartnern

geworden, die den im 16. Jahrhundert so nicht zustandegekommenen

Austausch über das Evangelium heute nachholen und damit
unsere eigene ökumenische Sache verhandeln. Stephanus Pfürtners
Schrift: «Thomas und Luther im Gespräch» von 1961 hat hier
wegweisende Bedeutung gehabt. Sie hat zum ersten Mal überzeugend
dargelegt, daß konfessionelle Streitfragen sich überraschend entschärfen,
wenn durch sachgemäße Interpretation der scheinbar gegensätzlichen
Begrifflichkeit und Diktion bei Thomas und Luther plötzlich die
gemeinsame Sache sichtbar wird, die beide - je auf ihre Weise - zum
Ausdruck bringen wollten.

Thomas von Aquin ist ökumenisches Erbe aber noch in einem

direkteren Sinn. Wenn wir Thomas als den klassischen Theologen der
katholischen Kirche bezeichnen, so ist das richtig, es ist bis ins Kirchenrecht

hinein verbrieft; und dennoch ist es nicht die ganze Wahrheit.
Denn Thomas wirkte drei Jahrhunderte vor der abendländischen
Glaubensspaltung und gehört damit von vornherein - und nicht erst, wie
etwa Luther für die katholische Theologie, durch ökumenische Zuwendung

- dieser abendländischen Christenheit insgesamt. Ob es im evangelischen

Bereich gern gehört wird oder nicht : Thomas ist ein Glied unserer
eigenen Geschichte ebenso wie derjenigen der katholischen Theologie
und Kirche. Luther und Calvin standen durchaus nicht weniger als

viele Väter des Trienter Konzils in der von ihm herkommenden Tradition.

Freilich hatte die evangelische Theologie seit jeher gewisse Schwie-



Thomas von Aquin - ökumenisches Erbe 349

rigkeiten mit der Bewältigung ihrer vorreformatorischen Vergangenheit.

Das lag nicht nur daran, daß Luther alles andere war als ein
Thomas-Kenner und daß er nicht eben sehr qualifizierte Urteile über
ihn abgegeben hat. «Thomas est loquacissimus» - Thomas ist ein Schwätzer

-; man schämt sich fast, an ein solches Diktum Luthers erinnert
zu werden. Die Schwierigkeit liegt vor allem darin begründet, daß sich
die Reformation insgesamt als Bruch mit der Theologie vor ihr verstand
und daß sie sich gegen die mittelalterliche theologische Tradition auf
die Schrift verwiesen sah. Für evangelisches Durchschnittsbewußtsein
hatte das zur Folge, daß weithin - einmal abgesehen vom Urchristentum

- von der Kirchengeschichte ernsthaft erst ab 16. Jahrhundert
Kenntnis genommen wurde (wobei z. B. auch die große Wertschätzung
der dogmatischen Tradition der Alten Kirche durch die Reformation
deutlich in den Hintergrund des Bewußtseins trat). Noch heute spürt
man bis in die theologische Ausbildung hinein im evangelischen Bereich,
daß zum Mittelalter und seinen Problemstellungen nur schwer ein

echter Zugang zu finden ist. Gewisse Verdikte, etwa die Behauptung
der Schädlichkeit jeglicher Metaphysik (vor allem ein Erbe I. Kants),
haben hier ein Übriges getan.

Nun ist man aber in der evangelischen Theologie in zunehmendem
Maße zu der Einsicht gelangt, daß schon allein die Fragestellungen,
von denen her die Reformation dachte, ihren zeitgeschichtlichen
Hintergrund nicht verleugnen können. Ist Luther nicht gerade mit seinem

Hauptanliegen, der Rechtfertigung des Sünders allein aus Gnaden,
noch ganz dem zu Ende gehenden Mittelalter verhaftet

Ferner ist fraglich geworden, ob das nachkantische Metaphysikverbot

sich wirklich zu Recht auf die Reformation berufen kann.
Mindestens das ontologische Problem, dem sich die klassische und die
mittelalterliche Metaphysik zu stellen suchte - in der nichtthomistischen
Philosophie etwa seit N. Hartmann und dem späteren Heidegger wieder

salonfähig -, hat sich in der evangelischen Theologie, wie z. B. P. Tillichs
Werk zeigt, als unabweisbar erwiesen. Und Tillich weiß sich Luther in
erheblichem Maße verpflichtet.

In diesem Zusammenhang ist es nicht unwichtig, sich klarzumachen,
daß die Forschung uns in den letzten Jahrzehnten ein ganz neues
Thomas-Bild beschert hat. Es seien nur die Namen des Franzosen

Marie-Dominique Chenu und des Deutschen Josef Pieper genannt. Es

ist z. B. jetzt deutlicher als früher, daß Thomas nicht in erster Linie
und vor allem Philosoph, sondern wesentlich Theologe war und Philo-



350 Thomas von Aquin - ökumenisches Erbe

sophie ausschließlich aus theologischem Interesse trieb. Dieses neue
Thomas-Bild hat im Grunde erst die Möglichkeit zu jenem Dialog mit"
Luther geschaffen. Und es macht es leichter, in Thomas einen Menschen

und einen Denker zu entdecken, der als Gesprächspartner in unserer
geistigen, theologischen und kirchlichen Situation geradezu überraschend
aktuell ist.

So könnte das Thomas-Gedenken 1974 dazu helfen, auch für
evangelisches Bewußtsein Thomas als entscheidenden Faktor der eigenen

Herkunftsgeschichte (und damit also der gemeinsamen Herkunftsgeschichte

der abendländischen Christenheit) stärker sichtbar werden

zu lassen.

Dieses Gedenken ist also mehr als ein Stück mittelalterlicher
Historiographie, wenn es in jenem doppelten Sinne der ökumenischen

Bedeutung seines Werkes gebührende Aufmerksamkeit zuwendet, wenn
Thomas von uns als gemeinsames ökumenisches Erbe in Anspruch

genommen wird. Ich möchte nun an zwei Aussagen aus dem Werke
des Thomas zu verdeutlichen versuchen, was solche Inanspruchnahme
konkret heißen könnte.

II

Thomas war in betontem Maße ein Theologe der Schöpfung. Er hat
den Mut besessen, die gesamte WeltWirklichkeit für Gott zu reklamieren
und Gott aus der Welt erkennen zu lehren. Natürlich ist das auf
christlichem Boden niemals bestritten worden. Aber in der neuplatonisch-
augustinischen Tradition, durch das frühe Mittelalter hindurch bis

hin zu Thomas, überwiegt doch der Gedanke, daß das Erlösungshandeln
Gottes eine Erlösung von der Welt ist. Die Welt ist Schatten und
Zeichen des Ewigen, das allein Wert und Gültigkeit hat. Für Thomas hat
demgegenüber die Entdeckung des Aristoteles in seinen metaphysischen
und naturphilosophischen Schriften zu einer ganz neuen Konzeption
geführt. Oder mußte Thomas auf Aristoteles stoßen, um dem Neuen,
das sich anbahnte, sachgemäß Ausdruck zu verleihen? Jedenfalls ist
die Wiederentdeckung des Aristoteles im 13. Jahrhundert eine der
bemerkenswertesten Konstellationen der Geistesgeschichte. Sie erfolgte
in dem Augenblick, in dem der abendländische Geist an die Schwelle

der Neuzeit gekommen war, jener Neuzeit, auf deren Programm die

Hinwendung zu Welt und Natur, die Verlagerung des Interesses vom



Thomas von Aquin - ökumenisches Erbe 351

Himmel zur Erde, von der Ewigkeit zur Zeit stand. Genau diese Wende

wird durch den Übergang von der platonisch-neuplatonischen zur
aristotelischen Metaphysik gekennzeichnet. Aristotelische Metaphysik -
das bedeutet philosophisch : die Welt ist nicht nur Schatten des Ewigen,
allein Wesentlichen, sondern die Welt ist selbst das Wesentliche, in
ihr sind die letzten Werte selbst zu finden. Davon war Thomas fasziniert

- aber so, daß ihm Aristoteles zum Mittel wurde, den Glauben der
Christenheit an Gott den Schöpfer neu zu formulieren. Die Welt ist
ihm wesentlich, weil in ihr das Werk des Schöpfers vorhegt, der sich

in ihr gleichsam konkret und greifbar gemacht hat, der sie gut gemacht
hat, der sich selbst auch in ihr zu erkennen gibt. «Gott ist das erste Urbild
aller Dinge» sagt Thomas. Wie ein Künstler bringt Gott die Dinge
auf Grund von Urbildern hervor, die in seiner Weisheit enthalten und
sachlich nichts anderes als sein Wesen selbst sind. Gott strebt nämlich
danach, sein eigenes Gutsein den Geschöpfen mitzuteilen (S. th. I, 44,
3 c. und 4 c.). Aus dieser Überzeugung heraus trieb Thomas Metaphysik,
Metaphysik lehrte den Theologen Thomas, den Glauben an die Welt
als Schöpfung Gottes konkret zu denken. «Es ist nicht der 'ritterliche'
Mensch, der die symbolische Entwirklichung der sinnlichen Welt
unerträglich findet, sondern es ist der Theologe Thomas, der sich für die

Weltwirküchkeit entscheidet, wie sie im Werke des Aristoteles zutage
tritt Thomas erkennt in der Welthaltung des Aristoteles, in der

Bejahung des Konkreten und der sinnlichen Weltwirklichkeit etwas

ganz und gar Eigenes und Zugehöriges wieder, etwas von Uranfang
Christliches, nämlich das Element der christlichen Schöpfungsbejahung»

(J. Pieper, Hinführung zu Thomas von Aquin, 1958, S. 73 f.).
Wenn wir Thomas als ökumenisches Erbe in den Blick bekommen

wollen, dann liegt wohl an dieser Stelle einer der wesentlichen Bezugspunkte.

Dabei ist das für uns Bedeutsame in diesem Zusammenhang
freilich nicht wie für die Menschen des 13. Jahrhunderts die Bejahung
der Welt als solche, wie sie bei Thomas durchbruchshaft sich erstmalig
ankündigt. Der innerkirchliche Streit mit Thomas ging damals vor
allem um die Frage, ob es legitim ist, so wie er zur Welt ja zu sagen.
Unser Problem ist jedoch nicht, daß wir an zu starker Weltverachtung
leiden. Im Gegenteil : die Bej ahung der Welt ist uns neuzeitlichen
Menschen so geläufig, daß wir uns dazu nicht noch zusätzlich ermuntern
lassen müssen. Die positive Bewertung etwa von Leidenschaft und
Sinnlichkeit ist ebenso selbstverständlich, wie (hoffentlich) der Auftrag,
für soziale und politische Gerechtigkeit auf dieser Erde einzutreten.



352 Thomas von Aquin - ökumenisches Erbe

Nein, was Thomas uns Heutigen zu sagen hat, liegt sozusagen in der

entgegengesetzten Richtung. In unserer Welthingegebenheit, in unserer
Säkularität droht uns Gott zu entgleiten, während die Welt für Thomas

gerade ein Erweis der Gottheit Gottes ist. Vielleicht blicken wir mit
einer gewissen Sehnsucht auf die in ihm verkörperte Möglichkeit, die

Wirklichkeit Gottes und seiner Zuwendung und die Wirklichkeit der

Welt zu einer großen Synthese zusammenzubinden, ehe beides
auseinanderbricht - auf jene einmalige glückliche Situation der «Übergänglich-
keit zwischen Antike und Neuzeit» (H. U. von Balthasar). Jedoch sind
die Zeichen der Zeit zu ernst, als daß wir es bei purer Sehnsucht, bei

nostalgischen Gefühlen belassen könnten. Vielmehr stellt sich uns
denkenden Menschen doch ernsthaft die Frage, wie und wo wir eigentlich
heute Gott zu denken haben. Bleibt er lediglich das Woher meiner
Existenz - in Fortführung des kantischen moralischen Postulates, unter
Absehung vom Weltbezug unseres Daseins Wird er uns zu einer Chiffre

lediglich für eine erhoffte Zukunft? Oder ist es nicht an der Zeit, die

Welt, wie sie heute und hier ist, auf ihre Zugehörigkeit zu Gott zu
befragen und so denkend an Gott zurückzugeben? Genau das aber wäre
das Programm der thomanischen Metaphysik: ein Programm, das dem
Thomas auch heute - und zwar im Namen des ursprünglichen Aristoteles

und des neuzeitlichen Atheismus - bestritten wird. Sicher wird man
die Metaphysik des Thomas im einzelnen nicht einfach wiederholen

können; man wird sie hineinzunehmen haben in das Denken der
Wirklichkeit als Geschichte, vielleicht wird man die von G. Ebeling nicht

ganz mit Unrecht monierte «SituationsVergessenheit» korrigieren müssen.

Auch wird man im Blick auf die Situation der Wirklichkeit ihr
Zeugnis von Gott noch stärker unter der Kategorie der Fraglichkeit
zu bedenken haben. Aber sollte uns Thomas nicht daran erinnern, daß

wir auch und gerade auf dem Weg des Denkens einen unter uns
grassierenden «Horizontalismus» kritisch anzugehen haben? Wir sollten

uns von ihm angesichts unserer WeltWirklichkeit neuen Mut zu Gott

machen lassen.

Freilich bleibt hier sofort noch das andere zu bedenken, das J. Pieper

«das negative Element in der Theologie des Thomas» genannt hat.
Auch nach Thomas wäre alles verdorben, wenn gewissermaßen in einem

Direktschlußverfahren Gott aus der WeltWirklichkeit abgeleitet würde.
Thomas weiß um die absolute Andersartigkeit Gottes der Welt gegenüber.

Darüber dürfen uns auch die sogenannten «Gottesbeweise» nicht
hinwegtäuschen. Sie sind für Thomas nicht der Weg, auf dem er allererst



Thomas von Aquin - ökumenisches Erbe 353

zu Gott findet. Sondern Thomas kennt Gott als Glaubender, er kennt
ihn als den, der die Welt liebend in Händen hält, und von diesem Wissen

aus weist er sozusagen nachträglich auf, daß sich in der Weltwirklichkeit

sichere Spuren für Gott finden lassen. Bei alledem gilt dann aber

jener mehrfach wiederkehrende Satz: «Wir wissen von Gott nicht, was

er ist, sondern vielmehr, was er nicht ist.» Das ist die Sicherung gegen
ein allzu simples Verfahren in der Gotteserkenntnis. Es verbietet
jeglichen Versuch einer Definition Gottes, es verweist das Denken ins

Geheimnis, auch und gerade dort, wo die Wirklichkeit der Welt, die

vor Augen ist, ihre dunklen Seiten zeigt, jene Seiten, die Thomas als

«Mangel an Sein» (und somit ja auch als Infragestellung von Sinn) zu
begreifen sucht. Dennoch ist das, was wir (wenn auch per negationem)
über Gott sagen können, welthafte Aussage über ihn und Ausweis

dessen, daß er - als Geheimnis - anwesend und nicht abwesend ist.
Diese theologische Weltsicht des Thomas hat ihre Entsprechung in

seinem Lebensvollzug. Chenu hat ihn mit der Formel charakterisiert:
«Bruch mit der Welt und Gegenwart in ihr». Jene Spannungseinheit
von Gott als dem Anderen und der Welt als dem Ort seiner Gegenwart
und Erscheinung spiegelt sich wider in der Spannungseinheit von
Kontemplation und höchster Aktion in der Welt. Der Dominikaner Thomas
lebte eine kontemplative Existenz, von der wiederum sein ganzes Werk
Zeuge ist - bis hin zu den die Moraltheologie krönenden Quaestionen der
Summa theologiae über den Ordensstand. Aber er lebte sie mitten in
der Welt, nicht in der klösterlichen Abgeschiedenheit einer
Benediktinerabtei. Er war gegenwärtig vor allem in den Auseinandersetzungen
an der Universität, wo das christliche Mittelalter durchaus nicht
unangefochten blieb, sondern sich erhebliche Anfragen vonseiten arabischer
Gelehrter gefallen lassen mußte. Thomas' Wirken und Denken war hier
apologetisch und missionarisch herausgefordert, wie man sich das als

Nachgeborener kaum mehr klarzumachen in der Lage ist. Aber all das

geschah tatsächlich aus dem Wurzelgrund der Kontemplation. Weder
Aktion noch strenges systematisches Denken standen ihr entgegen, aber
ohne sie wäre es eben nicht diese Aktion und dieses Denken gewesen.
Man fragt sich an dieser Stelle, ob unser missionarisches und
gesellschaftskritisches Wirken genügend Deckung hat durch jenen
kontemplativen Bezug, durch jenen «vertikal» zu nennenden Grund, der allein
tiefstes Engagement für die Welt mit letzter Freiheit der Welt gegenüber

zu koppeln vermag. Vielleicht ist die Situation der Kirche, wo sie

keine Privilegien hat und wo sie definitiv in die Minderheitensituation



354 Thomas von Aquin - ökumenisches Erbe

geführt ist, besonders geeignet, diese Anfrage vernehmen zu lassen, so

wie ja z. B. die Kraft der orthodoxen Kirchen in besonderem Maße aus
der dort gelebten Kontemplation kommt. «Bruch mit der Welt und
Gegenwart in ihr» - das könnte so etwas wie die Weltformel ebenso

wie die Existenzformel des Thomas sein und eine Spannungseinheit
markieren, die uns seine ökumenisch-theologische Aktualität in der

gegenwärtigen Stunde aufzeigt und darüber hinaus zur allgemeinen
geistigen Orientierung in der gegenwärtigen Situation verhelfen kann.

III

Thomas war nicht nur Theologe der Schöpfung. Thomas war ebenso

Theologe des Evangeliums, und beides ist bei ihm, wie es in guter
Theologie nicht anders sein kann, engstens miteinander verknüpft und
weist verwandte Strukturen auf. Thomas war Theologe des Evangeliums,
weil das im Grunde die erste und eigentliche Aufgabe der Theologie
ist: dem Evangelium als der guten Nachricht von Gottes erbarmender

Zuwendung zur Welt nachzudenken. Und wenn wir nach Thomas als

nach unserem ökumenischen Erbe fragen, dann haben wir uns wohl
vor allem auch daran zu orientieren, was Thomas uns über das Evangelium

zu sagen weiß.
Freilich müssen wir - ähnlich wie bei der Schöpfungsmetaphysik

des Thomas - auch hier zunächst einmal so etwas wie eine Angstschwelle
überschreiten. In der Überschrift der berühmten Quaestio 106 der Prima
Secundae formuliert Thomas nämlich: «Vom Gesetz des Evangeliums,
welches auch neues Gesetz heißt». Diese Ausdrucksweise hat Thomas

aus der Tradition übernommen, und sie vererbte sich weiter - aber
wir haben ein unmittelbares Verständnis für das Mißtrauen, das sie

bei den Reformatoren wecken mußte. Auch uns wird es einigermaßen
ungemütlich angesichts einer solchen, offensichtlich ins Gesetzliche

abgleitenden Bezeichnung dessen, worum es eigentlich und zentral in
unserem Glauben geht. Wenn wir näher hinblicken, merken wir freilich
schnell, daß wir uns durch diese Terminologie nicht beirren lassen dürfen.

Thomas meint mit «Gesetz» nicht eine schriftlich-verbale Verordnung.

Er meint das so wenig, daß man sich geradezu fragen muß, ob
das Evangelium für ihn noch als «Wort Gottes» begreifbar ist. Vielmehr
meint Thomas mit «Gesetz» die in die Herzen der Menschen von Gott



Thomas von Aquin - ökumenisches Erbe 355

gegebene verwandelnde Gnade des Heiligen Geistes, jene neumachende

Kraft der Wiedergeburt, von der das Neue Testament sehr kräftig zu
reden weiß. Ja, im Neuen Testament selbst, nämlich bei Paulus, wird
in diesem Zusammenhang vom «Gesetz des Glaubens» und vom «Gesetz

des Geistes» gesprochen. Ahnlich wie bei Thomas ist das Wort «Gesetz»

hier eher in dem Sinne gebraucht, in dem wir von einem «Naturgesetz»,
also einer inneren Gesetzmäßigkeit sprechen.

Indem Thomas das Evangelium in diesem Sinne als eine den
Menschen innerlich neuschaffende Gnadengabe begreift, werden wir wieder

hineingeführt in den bereits beobachteten Spannungsraum von Innensein

und Außensein im Verhältnis Gottes zu seinem Geschöpf. Es hat
zunächst den Anschein, als werde die Gnadengabe des Evangeliums
bei Thomas zu einer übernatürlichen anthropologischen Gegebenheit,

zu etwas, was zwar in Gott seinen Ursprung hat, aber dann doch als

Entität ganz in die Regie des Menschen übergeht. Ich habe noch als

Student auf der Universität gelernt, daß es sich bei Thomas so verhält,
und ich habe ebenso gelernt, daß man von einem genuinen biblischen
Verständnis des Evangeliums her hier äußerst kritisch zu sein habe.

Denn hier werde ja in einer vom Neuen Testament her unzulässigen
Weise der Mensch zum Subjekt und Träger des Heils gemacht, mittels
der ihm mitgeteilten Gabe könne er im Grunde sich selbst in den Himmel
bringen - während doch in Wirklichkeit das Heil «außerhalb unser»
allein in Gott und seinem vergebenden Wort zu suchen sei. Wird bei
Thomas nicht das Evangelium zu einer raffinierten und verfeinerten
Form von Selbst- und Werkgerechtigkeit, zu einem Mittel höchsten
Zu-sich-selbst-Kommens des Menschen?

Nun merken wir bereits, daß schon solche Vorwürfe in unseren
Ohren einigermaßen ambivalent klingen. Wäre es denn so schlimm und
unchristlich, das Evangelium als eine Gabe Gottes zu verstehen, mittels
derer der Mensch den Weg zu seinem wahren Selbst, zu seiner Identität
mit sich und seinem wahren Wesen findet? Wenn das Neue Testament

von der Wiedergeburt oder der Gotteskindschaft aus dem Geist Gottes

spricht, dann wird man schlecht in Abrede stellen können, daß hier
so etwas wie eine wahre Erfüllung von Gott gemeinten Menschseins

gewährt wird. Es ist die traditionelle Gefahr der evangelischen Theologie,

daß sie das Evangelium zu sehr «äußeres» Wort bleiben Heß,

Wort der Vergebung, das nicht eo ipso auch innerlich zurechtbringendes

und neumachendes Wort ist. Luther selbst wußte freilich sehr

wohl um die durch das Evangelium zustandegebrachte Identität des



356 Thomas von Aquin - ökumenisches Erbe

Menschen mit seinem eigentlichen Wesen, eine Identität, die vor allem
in der neuen personalen Beziehung des Menschen zu Gott besteht.
Aber eine «Geistvergessenheit» mußte sich die evangelische Theologie
vor einiger Zeit doch vorwerfen lassen - nicht nur von den Sekten,
die diesen Mangel gern für sich ausbeuten, sondern aus den eigenen
theologischen Reihen. Und Thomas könnte hier ökumenisches Erbe in
dem Sinne sein, daß er einem einseitigen «außen» oder «von außen»

der Gnade das notwendig korrespondierende «innen» zur Seite stellt.
Umgekehrt ist es nun aber nicht so, daß Thomas nur um das

«innen» der Gnade wüßte. Daß es die Gnade des Heiligen Geistes ist, besagt
nicht nur ihre Herkunft von Gott, sondern auch dies, daß Gott in ihr
ständig als der eigentlich den Menschen Haltende und Bewahrende am
Werke ist. Und die Gnade wiederum bringt den Menschen hinein in
eine Bewegung, die ihn ganz radikal von sich selbst wegführt, in die

Bewegung von Glaube, Hoffnung und Liebe, in der er sich selbstvergessen

an Gott und die Menschen hingibt. Erst wenn man die Gnade in
diesem Kontext sieht, wird man dem gerecht, was Thomas mit der
Rede vom Evangelium als dem «neuen Gesetz» meint. Das ist gewiß
nicht einfach dasselbe wie das, was Luther oder die anderen Reformatoren

gelehrt haben. Aber ein evangelischer Theologe wird darin eine

legitime, ökumenisch bereichernde Formulierung dessen erkennen können,

was die Schrift unter Evangelium und Heil versteht.
Es hat den Anschein, als wäre noch eine weitere Seite der Rede des

Thomas vom Evangelium als dem Neuen Gesetz von erheblicher ökumenischer

Bedeutung. An einer bedeutsamen Stelle bezeichnet Thomas es

ausdrücklich als das «Gesetz der Freiheit» (S. th. I-II 108,1). Das heißt:
es ist neues Gesetz in dem Sinne, daß gerade keine neuen Gesetzes-

kodizes aufgerichtet werden. Ausdrücklich geboten bzw. verboten ist
lediglich, was die Gnade vermittelt (nämlich die Sakramente) und was

notwendig zum «Gebrauch der Gnade» gehört bzw. zu ihr im eklatanten
Widerspruch steht: Thomas nennt das Bekennen des Glaubens bzw.
die Verleugnung des Glaubens. Alles andere ist «einem jeden nach dem
Grade seiner Verantwortung überlassen». Für den mit lutherischer
Theologie Bewanderten drängt sich die Erinnerung an die berühmte
Auseinandersetzung um den «tertius usus legis», den Gebrauch des

Gesetzes für die Christen, auf, und die Feststellungen des Thomas an
diesem Punkte sind ähnlich befreiend wie das, was aus den lutherischen

Auseinandersetzungen über «Gesetz und Freiheit» zu lernen ist. Wieso
ist dieser Aspekt der Rede vom Evangelium als dem «neuen Gesetz»



Thomas von Aquin - ökumenisches Erbe 357

von ökumenischem Belang? Einfach deshalb, weil er doch wohl ein

entscheidendes Licht auf den ganzen Bereich des Rechtes in der Kirche
wirft, auf die Fragen der kirchlichen Strukturen, der Amter, der
Hierarchie. Es ist mir bewußt, welcher neuralgische Punkt hier angerührt
ist. Aber es darf wohl einem evangelischen Theologen, der engagiert
nach Thomas als ökumenischem Erbe fragt, nicht verwehrt sein, gerade

an dieser Stelle Umschau zu halten. Und da fällt ihm auf, daß die Väter
des 16. Jahrhunderts sich in erster Linie um das Verständnis des

Evangeliums gestritten haben. Und er wird nicht in Abrede stellen wollen,
daß ein Streit um das Evangelium immer ein notwendiger Streit ist.
Heute hingegen sind wir ökumenisch so weit, daß wir uns im Verständnis

des Evangeliums als Brüder anerkennen, daß wir gemeinsame Dokumente

über die Eucharistie verfassen, daß wir ein «Neues Glaubensbuch

» gemeinsam schreiben, damit zum ersten Mal seit der Reformation
gemeinsam eine Gesamtdarstellung des christlichen Glaubens wagen
und offensichtlich dem Glaubensempfinden der Christen beider Kirchen
damit lebhaft entsprechen. Und dennoch sind wir getrennt : im Grunde

wegen der Fragen um Amt und Hierarchie, also wegen verschiedener
Ansichten über kirchliche Strukturen, ja im letzten Grunde wegen
kirchenrechtlicher Fragen oder - tiefer - wegen des Stellenwertes des

Rechtes in unserem Verständnis der Kirche. Zeigt sich hier, daß wir
in dem, was Evangelium als Freiheit vom Gesetz heißt, uns einander
doch noch nicht wirklich genähert haben? Das ist eine bedrückende

Situation, und ich meine, gerade in dieser Situation wäre über Thomas
als ökumenisches Erbe und über seine Aussagen zum neuen Gesetz

der Freiheit nachzudenken. Thomas könnte uns hier neuen Mut zur
Freiheit zusprechen.

Ist es zu kühn, Thomas in solcher Weise zum Gesprächspartner in
unseren gegenwärtigen Sorgen und Anliegen zu machen? Ich glaube im
Gegenteil: nur dann hat ein Jubiläum wie das diesjährige Thomas-
Gedenken einen legitimen Sinn, wenn die ferne Vergangenheit uns
gegenwärtig wird als Anfrage, Mahnung, Ermutigung und Trost. Denn
wie sagte es Thomas selbst: «Das Studium der Philosophie ist nicht zu
dem Zwecke da zu erfahren, was Menschen gedacht haben, sondern wie
die Wahrheit der Dinge sich verhält.» Und speziell auf unsere Begegnung
mit Thomas im 20. Jahrhundert dürfte zutreffen, was Nietzsche in
der bereits eingangs zitierten «Unzeitgemäßen Betrachtung» sagt:
«Wodurch also nützt dem Gegenwärtigen die monumentalische Betrachtung



358 Thomas von Aquin - ökumenisches Erbe

der Vergangenheit, die Beschäftigung mit dem Classischen und Seltnen

früherer Zeiten Er entnimmt daraus, daß das Große, das einmal da

war, jedenfalls einmal möglich war und deshalb auch wohl wieder
einmal möglich sein wird; er geht muthiger seinen Gang, denn jetzt ist
der Zweifel, der ihn in schwächeren Stunden anfällt, ob er nicht
vielleicht das Unmögliche wolle, aus dem Felde geschlagen.» (Kröner 2,

145 f.). Möge uns Thomas als ökumenisches Erbe auch und gerade in
unseren ökumenischen Verlegenheiten ein Helfer sein, das unmöglich
Erscheinende als möglich zu erkennen und als solches von Gott zu
erbitten.


	Thomas von Aquin - ökumenisches Erbe

