Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 3

Artikel: Saint Thomas d'Aquin et I'esprit cecuménique
Autor: Congar, Yves

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760464

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ommne verum, a quocumgue dicatur,
a Spiritu Sancto est

De ver. I, 8 (Ps.-Ambros.)

S. THOMAE AQUINATIS

septingenties recurrente mortis anno



i
i

v

,_
3 * ety
e Mt

N




YVvESs CONGAR

Saint Thomas d’Aquin

et Pesprit cccuménique”™

J’ai choisi un étrange sujet pour célébrer le centenaire de Thomas
d’Aquin. N'y a-t-il pas du paradoxe, sinon méme un peu de provocation,
a parler de «S. Thomas et l'esprit cecuménique»? Plusieurs raisons
conseilleraient ici une grande prudence.

D’abord il n'y a oecuménisme que si I'on admet l'autre comme
autre, si I'on reconnait qu’il a aussz des raisons et qu’'on peut donc rece-
voir de lui. Or I'époque de S. Thomas est celle d'une Chrétienté tres
stire d’elle-méme, et méme, disons, d’'un catholicisme latin loyal au
pape comme a son chef, absolument assuré de sa légitimité et de sa
vérité. Que pouvait étre, dans ces conditions, un dialogue cecuméni-
que? Les hérétiques devaient étre «exterminés»: ce qui ne signifiait pas
tués, mais bien éloignés, chassés du territoire. Cela pouvait cependant
aller jusqu’a la destruction physique. Qu'on se rappelle les cathares
de Montségur. Voici un récit significatif. Cela se passe a Cluny, au
début du régne de S. Louis qui a raconté I'épisode a Joinville: «Il y eut
une grande conférence de clercs et de Juifs au monastére de Cluny.
I1 y eut 14 un chevalier ... qui se leva et s’appuya sur sa béquille et dit
qu’on lui fit venir le plus grand clerc et le plus grand maitre des Juifs.
Et ainsi firent-ils ... ‘Maitre, fit le chevalier, je vous demande si vous
croyez que la Vierge Marie, qui porta Dieu en ses flancs et en ses bras,
ait enfanté vierge et qu’elle soit meére de Dieu.” Et le Juif répondit que
de tout cela il ne croyait rien ... Vraiment, fit le chevalier, vous le payerez.
Et alors il leva sa béquille et frappa le Juif prés de l'oreille et le jeta

* Conférence tenue le 16 mai 1974 dans 1’Aula de I'’Université de Fribourg/
Suisse, a l'occasion de la séance académique en I’honneur de S. Thomas d’Aquin
(1274-1974).



332 Saint Thomas d’Aquin et 1’esprit cecuménique

par terre. Et les Juifs se mirent en fuite et emporterent leur maitre
tout blésse, et ainsi finit la conférence» 1.

Evidemment, S. Thomas, lui, aurait discuté (cf. ITa II2e, q. 10,
a.7) et il I'a fait! Il est vrai qu’il défend les principes admis dans la
chrétienté de son temps sur la conduite a tenir a I'égard des hérétiques,
des Juifs, des infideles ou des paiens: cf. II2 ITae, q. 10, art. 10 a 12,
principes inspirés par un «droit de la Foi» qui, chez Thomas, cependant,
ne détruit pas le droit de la nature. Il a bien écrit aussi un Contra errores
Graecorum. Je ferai & ce sujet trois remarques: 1) Ce titre n’est pas de
lui, mais des catalogues. De fait, il n'y a rzen, dans cet ouvrage, contre
les Grecs. S. Thomas y met au point un certains nombre d’énoncés
qu'un Libellus, a lui transmis par le pape Urbain IV, attribuait, souvent
a tort, aux Péres ou auteurs grecs. Mais nulle part Thomas n’impute ces
erreurs aux Grecs. Il critique cependant comme erronés le rejet du
Filioque (dont il estime que «per Filium» est 1’équivalent) et celui de
la primauté papale. — 2) Thomas a, pour les Péres grecs, une immense
vénération 2. Lui qu'on se représente comme un pur spéculatif — et
Dieu sait qu’il était doué pour la spéculation! —, il a passé une grande
partie de sa vie a chercher et lire de nouveaux textes, a se faire faire de
nouvelles traductions, a dialoguer ou discuter avec tous les courants
d’'idées. Rappelez-vous ce qu’'on nous rapporte: rentrant de Saint-
Denis sur Paris avec un groupe d’étudiants, ceux-ci lui disent: Ah!
Si vous pouviez avoir Paris! Et lui de répondre: J’aimerais mieux une
traduction de Chrysostome sur S. Matthieu3! S’il avait participé a
une discussion avec les Grecs, il aurait certainement exprimé la con-
statation qui devait tout sauver a Florence en 1439, celle de la commu-
nion qui a régné naguere entre Péres latins et Peres grecs, alors qu’ils
tenaient déja, chacun de leur coté, les positions sur lesquelles on s’est
affronté et opposé par la suite. — 3) Nous verrons plus loin ce que nous

1 JoinviLpLE, Histoire de saint Louis, ch. X (Ed. N. de Wailly).

2 ¢Praesumptuosum esset tantorum doctorum tam expressis auctoritatibus
contraire»: C. err. Graec., I, 10; 12, q. 39 a. 5 ad 1. «Quamvis contrarium non sit
reputandum erroneum, praecipue propter sententiam Gregorii Nazianzeni cuius
tanta est in doctrina christiana auctoritas, ut nullus unquam eius dictis calumniam
inferre praesumpserit, sicut nec Athanasii documentis, ut Hieronymus dicit»:
Ia q. 61 a. 4 c. «Neutrum autem horum (Augustin et Grégoire de Nazianze) aestimo
esse sanae doctrinae contrarium: quia nimis praesumptuosum videretur asserere
tantos Ecclesiae doctores a sana doctrina pietatis deviasse»: De natura angelorum
cxkZ;

3 Déposition de Barthélémy de Capone au procés de canonisation: Acta
SS 7 mars, c. 9, n. 78.



Saint Thomas d’Aquin et I'esprit cecuménique 333

pouvons penser qu’il aurait dit aux Grecs s’il avait participé au concile
de Lyon — on sait qu’il est mort en s’y rendant — sur la Procession du
Saint-Esprit.

Autre motif pour lequel on pourrait estimer déplacé de parler
de S. Thomas comme modéle ou précurseur en cecuménisme: son atti-
tude d’esprit est tellement éloignée de la notre — ou la notre de la sienne!
— Non seulement il habite la sérénité, alors que nous vivons dans le
drame, dans la mise en question de tout, mais il est un représentant de
ce qu'on a appelé le «gradualisme» *: c’est une vision du monde totale,
allant des réalités physiques a Dieu, en passant par I'homme et par les
anges, selon une hiérarchie dans I'étre: «the great chain of Beings».
Cela suppose une vue ontique des étants. Méme en matiere éthique ou
politique, Thomas aime justifier une regle par I'ordre général du monde,
par une référence cosmologique 3. Et de fait, le catholicisme latin, celui
de l'enseignement ordinaire méme du Magistére romain, est pénétré
de cet esprit. Je suis convaincu que c’est une cause de difficulté pour
bien comprendre la théologie protestante et Luther, qui partent de
points de vue existentiels, personnels, dramatiques, qui parlent de
situations historiques concrétes et non de la nature des choses abstrac-
tion faite de leur condition existentielle historique. C’est assez net, par
exemple, en anthropologie. Et comment oublier que S. Thomas parle
du péché, de la grace et de toute I'éthique avant de parler du Christ
(ce qui est impossible pour les protestants) et des sacrements (ce qui
ne convient guere aux Orthodoxes) ?

Je ne veux pas minimiser la difficulté, qui est a la racine de ’espéce
de désaffection a 1’égard de S. Thomas que l'on constate aujourd’hui
dans la théologie catholique elle-méme. On est plus a l'aise avec les
Péres, plus personnalistes, plus historiques, plus existentiels, moins
systématiques, moins analytiques. Je voudrais cependant faire deux
remarques:

1) Soit dans ses analyses faites selon des schémas d’ordre du genre
«quae sunt supra, quae in ipsa (persona, ainma), quae sunt infra ...» 6,
soit dans ses distinctions, S. Thomas ne présente que des points de vue

* G. MULLER, Gradualismus. Eine Vorstudie z. altdeutschen Literaturge-
schichte, in Deutsche Vierteljahrschrift f. Literatur-Wissenschaft u. Geistesge-
schichte 2 (1924) 681-720.

5 Voir par exemple, dans la Somme, I2II2e, .94 a.2; IIall2e, q.2 a. 3;
q. 58, a.3 ad 2; q. 104, a. 1, 4 et 5 etc. Pour le schéma de 1’échelle des étres, cf.
par exemple C. Gent. IV, 11; Q. disp. de anima, a. 6.

¢ Ainsi I3, qq. 85-88; I2Ilae, q. 2.



334 Saint Thomas d’Aquin et 1'esprit cecuménique

formels. Il est nécessaire de recomposer la réalité concréte pour laquelle
ce ne sont que des points de vue ou des moyens de perception. Malheu-
reusement, on a souvent réifié les points de vue formels d’approche des
choses, d’analyse ou de distinction. Les thomistes ont trop souvent
traité 1'histoire comme un accident qui ne modifiait pas la réalité. Il y a
souvent chez eux un mépris des faits! Un de mes confréres aime dire:
I1 y a une hérésie qu'on n’a malheureusement jamais condamnée:
I'abstraction. Ce n’est pas l'esprit de S. Thomas. C’est la réalité totale
et concréte qu'on atteint sous un certain angle. Les sciences modernes
de 'homme ne procédent pas autrement, mais elles ont incontestable-
ment un vif sentiment de la totalité globale et complexe de ce dont
elles traitent.

2) S. Thomas a eu une perception personnelle extrémement vive
de l'originalité du sujet humain, de sa liberté d'une certaine fagon auto-
créatrice. J'en étonne peut-étre quelques-uns en disant cela. Clest
pourtant la vérité. Cela commande le plan méme de la Somme o1 Thomas
expose d’abord les réalités et les structures antérieures a tout usage de
la liberté par 'homme, et donc aussi a I’histoire, puis les conditions
dans lesquelles s’exerce cette liberté 7. Mais surtout cela se marque dans
la IT2 pars, ot ’homme n’est pas traité comme «nature», au sens actuel
de ce mot, mais comme créateur de ce qu’il est appelé a étre, par ses
actes et par les habitus vertueux: il se construit lui-méme. Cela se
marque dans la perception trés profonde et tres vive de la liberté, de
la condition du chrétien comme liberté 8. Cela se marque dans le fait
que la personne est proposée comme la supréme réalisation, la supréme
valeur de I'étre créé °. Ici encore, ne faisons pas de S. Thomas un moder-
ne, mais sachons reconnaitre chez lui ce qui le rend lisible et profitable
pour nous aujourd’hui encore.

Finalement, le critére le plus valable serait de recueillir les appré-
ciations que les non-catholiques romains ont porté et portent sur Thomas

7 Telle est du moins l'intéressante interprétation de: A. PaTroorT, L’'unité
de la I2 Pars et le mouvement interne de la Somme théologique de S. Thomas
d’Aquin, in Rev. Sc. phil. théol. 47 (1963) 513-544.

8 Cf. quelques pages trop globales de M. M. GorcE sur le sujet, in Rev. Sc.
phil. théol. 19 (1930) 266-267; et cf. H. VORSTER cité infra, n. 19.

La liberté, condition de I'homme et du chrétien: I2II12¢, q. 108 a. 4; I12I1ae,
q. 183 a. 1 et 4 et la doctrine sur 'obéissance q. 104 a. 5 et 6 a laquelle se référait
Jean Huss.

9 Voir par exemple C. Gentiles IV,11; 12, q. 29 a. 3; IaIlae, prol.; C. J. GEF-
FRE, Structure de la personne et rapports interpersonnels, in Rev. Thomiste 63
(1963) 672-692; J. B. METz, Christliche Anthropozentrik. Miinchen 1962.



Saint Thomas d’Aquin et 'esprit cecuménique 335

d’Aquin. Nous ne pouvons évidemment prétendre qu’'a un échantil-
lonnage, mais on peut le faire assez large.

Laissons de coté les expressions d’ignorance ou de préjugés. Elles
peuvent pourtant venir d’esprits distingués: d'un Vilmar, par exemple
(t 1872), dont le sens dogmatique était pourtant supérieur. Il écrivait:
«S. Thomas fut assassiné en 1274 par Charles d’Anjou. Il poussa les
distinctions jusqu'a en oublier la matiére méme dont il traite» 0. Il
n’y a pas un mot de vrai dans ces deux phrases.

Je ne vais pas faire ’histoire des appréciations portées sur S. Thomas
depuis les Réformes du X VIe siécle jusqu’a nos jours. Luther ne pouvait
goftiter le role donné a Aristote par Thomas. Il semble d’ailleurs I’avoir
moins étudié que simplement consulté !*. L’attribution & Thomas d'un
De venerabili Altaris sacramento pseudépigraphe nous a valu, dans
I’Apologie de la Confession d’Augsbourg (XXIV,62) I'accusation assez
fantastique de tenir que le sacrifice de la Croix avait été pour le péché
originel, le sacrifice de la Messe étant fait pour racheter les péchés quoti-
diens 2! Le reproche figurait d’abord dans les Articles de la Church of
England; on I'a supprimé du texte de 1571. Est-ce parce que la Réforme
anglicane avait une tout autre attitude, autrement positive, que les
Réformes continentales, luthérienne surtout, a 1'égard de la raison et de
la Tradition? Les classiques anglicans du XVIIe siécle citent S. Thomas
et lui attribuent un crédit 3. Bien des contemporains aussi 4! Mais
on assiste dans le protestantisme continental contemporain a une ré-

10 Dogmatik I, p. 78; cité par K. BarTH, Die protestantische Theologie des
XIX. Jahrhunderts. Zurich 1947, p. 571.

11 Tuther a sans doute consulté la Somme plus qu’il ne I’a vraiment étudiée.
I1 estime que, parti des textes scripturaires, Thomas conclut par Aristote et inter-
prete I’Ecriture selon lui (Téschreden: W. 1. n° 280; 8 juin 1532). Mais il en a surtout
au Contra Gentiles, qu’il trouve ridicule (ib.) : ce n’est pas un catéchisme. S. Thomas
y tient la theése impie que la foi infuse est compatible avec le péché mortel (ib.
n° 438: début 1533). On connait 1'appréciation qui rapproche et oppose Thomas
et Bonaventure (que nous rapprochons aussi dans la célébration de leur centenaire):
«Huc mihi Bonaventuram numero, incomparabilem virum, in quo multum fuit
spiritus prae omnibus, qui ex Academiis servati sunt. De quo numero et S. Thomas
Aquinas, si tamen sanctus est, nam vehementer dubito, cum adeo mnihil olfiat
spiritus in eo...» (Ad librum Ambrosii Catharini... responsio, 1521: W. 7, p. 774).

12 Fr. CLARK, The Eucharistic Sacrifice and the Reformation (London, 1960,
p. 469-503 et 572-592) traite la question historique.

13 Cf. J. K. RyaN, The reputation of St Thomas Aquinas among the English
protestant Thinkers of the Seventeenth Century. Washington 1948.

14+ Ainsi CH. GORE en pneumatologie, The Holy Ghost and the Church.
London 1924, p. 190-196; E. L. MascaLr, Existence and Analogy. London 1949,



336 Saint Thomas d’Aquin et 1’esprit cecuménique

évaluation trés intéressante et positive de S. Thomas. Karl Barth
mentionne le fait qu’'on a publié & Strasbourg, au XVII® siécle, un
gros livre intitulé Thomas Aquinas veritatis evangelicae confessor, et
il ajoute pour son propre compte: «Une lecture attentive des ceuvres du
Doctor angelicus permet de constater chez lui la présence de certaines
lignes de force qui, si elles ne meénent pas directement a la Réformation,
n’aboutissent pas davantage au romanisme jésuitique; ainsi lorsqu’on
sait utiliser intelligemment cet immense compendium de la tradition
antérieure que constitue la Somme, on s’apercoit que son auteur est,
sur bien des points, un théologien évangélique utile & connaitre» 5.
On peut lire d’autres déclarations de ce genre chez des théologiens
luthériens: «Thomas d’Aquin appartient aux peéres de la théologie
protestante», dit Th. Bonhoffer 6.

Je ne vais pas, cela n’aurait aucun sens dans une conférence, dresser
un historique ou un bilan de ce que des théologiens non romains ont
dit sur S. Thomas. Je ne peux cependant passer sous silence quelques
études trés approfondies et parfois trés volumineuses qui ont été publiées
en Allemagne ces derniéres années. Et pas sur des points secondaires,
mais sur des points d’anthropologie théologique et de sotériologie ou il
semble que devraient s’opposer au maximum le point de vue ontologique
et sapientiel de S. Thomas et le point de vue existentiel-dramatique
de Luther. Je vise I'étude de Stephan Pfiirtner, sur la certitude du
salut '7; celle de Ulrich Kiihn sur la théologie de la loi chez S. Thomas !8;
celle de Hans Vorster sur la compréhension de la liberté chez Thomas
et Luther 1?; celle enfin de Hermann Pesch sur la théologie de la justifi-
cation chez Luther et chez Thomas d’Aquin ?°. Il s’avére que Thomas

2e éd. 1966; Corpus Christi. Essays on the Church and the Eucharist. London
1953, chap. VI.

15 Kirchliche Dogmatik I/2. Ziirich 1938, p. 686 (Trad. fse: Dogmatique
I/2 *** Genéve 1955, p. 158 s.).

16 TH. BoNHOFFER, Die Gotteslehre des Thomas von Aquin als Sprach-
problem. Tiibingen 1961, p. 3.

17 STEPHANUS PrURTNER, Luther und Thomas in Gesprach. Unser Heil
zwischen GewiBheit und Gefihrdung. Heidelberg 1961.

18 U, KtuN, Via caritatis. Theologie des Gesetzes bei Thomas von Aquin.
Berlin 1964. Voir a ce sujet I’étude de M. FroIDURE, La théologie protestante de
la Loi nouvelle peut-elle se réclamer de S. Thomas? in Rev. Sc. phil. théol. 51
(1967) 53-61.

19 H, VorsTER, Das Freiheitsverstindnis bei Thomas von Aquin und Martin
Luther (Kirche und Konfession 8). Géttingen-Ziirich 1965.

20 H. PescH, Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und Thomas



Saint Thomas d’Aquin et I'esprit cecuménique 337

a su exprimer dans une construction rationnellement rigoureuse des
perceptions évangéliques authentiques. Sa conviction que l'ordre de la
rédemption englobe 'ordre de la création et qu’ils sont tous deux soumis
au méme Seigneur 1’a empéché de les opposer et méme de les séparer.
C’est cette conviction profonde qui se retrouve aussi sous 1'emploi
théologique de l’analogie de l'étre, sur laquelle nous avons les études
non seulement de E. L. Mascall, mais celle du luthérien suédois H. Lytt-
kens 2. Certes, on ne peut faire coincider Thomas et Luther, la théologie
sapientielle de celui-la et la «theologia crucis» de celui-ci. Et de méme
Thomas et Barth. Mais il est prouvé que Thomas peut étre, pour la
théologie protestante, un dialogant valable et méme un inspirateur
ou du moins un témoin.

I1 pourrait y avoir de la naiveté qui, a ce degré, supposerait une
bonne dose d’ignorance et de suffisance, a penser que S. Thomas aurait,
en somme, répondu d’avance a toutes les questions soulevées depuis
lui, singulierement a celles de ces grands univers spirituels que sont,
soit I’Orthodoxie orientale, soit les communions chrétiennes issues de
la Réforme. Préchant a Toulouse le panégyrique du saint devant l'in-
signe relique du chef de S. Thomas, le P. Lacordaire s’écriait, en s’adres-
sant 4 lui: «Ouvrez-lui (a ce siécle inquiet) les mystéres de cette doctrine
ol, lors méme que vous n’avez pas prévu, vous avez encore tout dit...!»??
C’est éloquent, mais cela pourrait n'étre que la formule éclatante d’une
prétention ridicule. Celui qui est informé sait que 'esprit humain est
toujours en recherche, en création, et que, soit au plan philosophique,
soit au plan théologique, il a, depuis Thomas, apporté bien des vues
insoupconnées de celui-ci. L’cecuménisme vit, au moins en son premier
moment, de la reconnaissance de l'autre et d’un effort pour le com-
prendre. C’est & cet égard, maintenant, que nous voudrions éprouver
la valeur de S. Thomas, disons sa valeur d’accueil.

Eh bien, disons-le de suite: elle est grande. C'est ce que je vou-
drais montrer par quatre considérations dont je développerai surtout
la dernieére.

von Aquin. Mainz 1967. Pesch a présenté les travaux de Kithn et de Vorster dans
Catholica 18 (1964) 24-27 et 20 (1966) 54-78.

2t H. LyTtTKENS, The Analogy between God and the World. An investiga
tion of its Backgrounds and Interpretation of its Use by Thomas of Aquinas.
Upsal, 1952. Pour MASCALL, voir supra n. 14.

22 Discours pour la translation du chef de S. Thomas d’Aquin. Toulouse,
18 juillet 1852: péroraison.



338 Saint Thomas d’Aquin et I’esprit cecuménique

1) S. Thomas parle toujours «formellement». C’est ce que ne cesse
de remarquer le plus grand commentateur de la Somme, Thomas de
Vio, dit Cajetan, celui qui, comme légat pontifical, eut a recevoir Luther
en octobre 1518 23, Cela signifie: parler d'une chose sous un aspect
défini et demeurer cohérent avec cet aspect dans les raisonnements et
les distinctions qu’on peut faire. Ce n’est pas vain. Cela permet de
parler d'une chose sous un angle précis. Or combien de discussions
s’éternisent parce qu'on mélange les points de vue, croyant parler de
la méme chose alors qu’'on le fait sous des aspects différents. Combien
n’ai-je pas entendu de discussions de ce type: «Churchill a sauvé la
liberté face au Nazisme. — Je te dis que c’était un mauvais peintre!»
De quoi parle-t-on? Du politique ou du peintre? Sous quelle formalité?
Or le langage formel a cet avantage parmi d’autres: il fait atteindre
un essentiel qui demeure sous les formes concrétes qu'’il peut prendre
dans I’histoire. C’est un peu comme ’or sous la fluctuation des monnaies.
C’est une des raisons de la possibilité d’appliquer des considérations
ou des distinctions de S. Thomas a des situations qu’il n’avait pas
prévues. Car il a parlé des choses a un niveau tel, d’'une facon tellement
formelle, que cela vaut toujours. Seulement, il faut soi-méme s’élever
a ce niveau et a cette rigueur.

2) Au «formalissime semper loquitur» de Cajetan, répond le «Pru-
dentissimus frater Thomas» d’un contemporain. Je veux parler ici de
la distinction que Thomas a su faire entre ce qu’il est nécessaire de
tenir et les opinions libres, ou entre le certainement prouvé et I’hypothé-
tique. Parlant des sancti, nous dirions des Peres, il dit, au sujet des
positions prises sur le commencement du monde: «Convenientes in
eo quod fidei est... varia, ad minus quantum ad verborum superficiem,
dixisse inveniuntur; in his quae de necessitate fidei non sunt licuit
eis diversimode opinari, sicut et nobis» 2%. «D’accord sur ce qui est de
foi, ... on les voit parler différemment, au moins si 'on considére leurs
énoncés superficiellement. Dans les questions qui n’appartiennent pas
en rigueur a la foi, ils ont été libres de penser diversement, tout comme
nous le sommes également.» Il a appliqué ce principe tout spécialement
aux questions de cosmologie, soit purement philosophique ou rationnelle,

23 Voir par exemple ses commentaires in Iam, q.13 a.4 n°IV; q.54 a.1
n° XXI fin; q. 79 a.9 no IIT; Jam]Jae q. 5 a.1 n°I; q.18 a. 4 no III; TIam J]ae,
qoda. 1 oL e cqlid 4. 30:0 1,

2% In 1T Sent. d. 2 q:1 a.3.



Saint Thomas d’Aquin et I'esprit cecuménique 339

soit «sacrée», c’est-a-dire interprétant le récit biblique des six jours %.

On pourrait évoquer aussi le soin que Thomas a mis dans les attri-
butions des «notes théologiques»: les négatives telles que haereticum,
erroneum, temerarium, et celles qu’il ajoute, dont il est peut-étre le
créateur: stultum, stultissime, incongruum, prétant a 1'irrisio infidelium,
ce qu’il était si scrupuleusement soucieux d’éviter!

Il est vrai que les thomistes n'ont pas toujours bien imité leur
maitre. Ils I’ont traité en oracle de vérité absolue, totale, définitive. La
théologie de S. Thomas est méme entrée, a I'époque moderne, dans I'ex-
pression du magistére ordinaire, surtout romain: encycliques, critéres
des appréciations doctrinales. Cela peut s’expliquer comme fait interne
de la vie de I’Eglise catholique. Aprés tout, d’autres ont aussi leurs
références classiques pratiquement plus ou moins normatives. Mais
en cecuménisme il faut tenir des régles d’orthodoxie et de discernement
plus «catholiques».

3) Qui a fréquenté longuement S. Thomas découvre chez lui,
inséré dans la construction d'un édifice austére et sous les formes imper-
sonnelles un peu pesantes de ’appareil scolaire, des perceptions évangé-
liques extrémement vives et profondes. Le P. Chenu a montré le role
que son évangélisme joue dans la théologie de S. Thomas. I1 I'a considéré
plutdt sous 'aspect de la méthode théologique: retour aux sources. Voici
quelques notations touchant certaines positions de S. Thomas. Chacune
mériterait une étude. Pour chacune je pourrais donner d’abondantes
citations.

— Etonnante perception de la référence et de la mesure eschatolo-
gique, soit de la foi, soit du dogme: une perception de la vérité divine
en tendance a cette vérité elle-méme («perceptio divinae veritatis tendens
in ipsam»: une formule que K. Barth a aimé citer, Die christliche Dog-
matik im Entwurf, I, 1927, p. 122), soit de la théologie. Ce sont des
activités de fendance vers une mesure jamais atteinte. Perception ana-
logue touchant le statut de 1'Eglise, que Thomas voit intermédiaire
entre la Synagogue et le Royaume.

— Dans la ligne de S. Augustin, une vision du culte spirituel comme
consistant en la foi, 'espérance et la charité: «Les trois théologales».
Et aussi, une perception étonnamment forte du caractére fhéologal de

25 Exemples trés nombreux. Ainsi Declaratio XLII quaestionum, prol. (2 avril
1271: éd. Vives XXVII; 248; éd. Parme XVI, 163); Quodl. XII, 8; 12, q. 61 a. 4;
q.68 a.4; q. 70 a. 3 c¢ fin; I2I12e, q. 4 a. 7 ad 3.



340 Saint Thomas d’Aquin et I'esprit cecuménique

ces vertus. Elles ont Dieu lui-méme, en 1’absolu de sa Réalité souve-
raine, comme motif, comme régle, comme objet. Le motif de la foi
«nihil aluid est quam Veritas prima». Croire au sens chrétien du mot,
c’est avoir accueilli en soi le témoignage de Dieu sur lui-méme; c’est
vivre d'un acte de Dieu!

— Une perception vraiment originale a cette époque, de la nature
du culte chrétien, spirituel %¢; de l'originalité de ce culte et du sacrifice
qu’il comporte, et donc aussi du sacerdoce qui lui fait face, a I'égard
du culte mosaique et du sacerdoce d’Aaron ?7. S’agissant du sacerdoce
chrétien, reconnaissance de la place de la parole, du ministére de la
parole 28,

- La conception du sceau baptismal et du sceau de 1'Esprit a la
confirmation comme participation au sacerdoce du Christ pour le culte
a rendre ici-bas. Thomas voit le baptéme et la confirmation comme
faisant les «fideles Christi», et ceux-ci comme constituant cette «lettre
écrite par I’Esprit de Dieu» dont parle S. Paul (2 Cor 3,3) ou cet édifice
spirituel, ce temple du Saint-Esprit dont il parle aussi?’. L’idée de
I’Eglise comme maison de Dieu, temple consacré et donc saint, est
fonciére chez S. Thomas 3°.

— I1 doit beaucoup a S. Augustin (De spiritu et littera) pour sa
conception de la Loi nouvelle, loi évangélique, loi de liberté. Elle consiste
principalement dans la grace du Saint-Esprit. Les questions de la 12 ITae
a ce sujet (q.106 a.1, a.2; q.107 a.1 et a.4; q. 108 a.1) ont leur
complément dans le commentaire sur les Romains, les Galates, les
Hébreux 31. C’est une charte extraordinaire d’évangélisme. Nul doute
qu'on y trouve des principes qui auraient été décisifs dans un traité
de I’Eglise si Thomas en avait rédigé un.

Dans sa vision de 1’Eglise, Thomas articule en effet une perception
trés vive de la spiritualité des vertus théologales et de la grace qui
sont des arrhes de l’eschatologie, et une reconnaissance des conditions
historiques, terrestres, sensibles et sociétaires, qui sont les nétres ici-

26 Cf. I2II2e q. 102 a. 4 ad 3.

27 Cf. entre autres Com. In Hebr. c. 3 lect 1; II2IIae, q. 124 a. 5.

28 Cf. M.-J. Le GuirLrou, Théologie du Mysteére. Le Christ et I’Eglise. Paris
1963, p. 243 s.

- 29 IIIa, q. 72 a. 11; IaIlae, q. 102 a. 4 ad 9.

30 Cf. Expos. in Symb., a. 9.

31 Cf. S. LyoNNET, St Paul Liberty and Law. Rome, 1962 = Liberté chrétien-
ne et loi de I’Esprit selon S. Paul, in La vie selon 1’Esprit, condition du chrétien,
Unam Sanctam 55 (Paris 1965) p. 169-195.



Saint Thomas d’Aquin et ’esprit cecuménique 341

bas: la «gratia Spiritus Sancti» et les «inducentia ad usum hujus gratiae»:
sacrements, textes, dogmes, lois...; ou encore le sceau de la prédestina-
tion et de la grice intérieure et le sceau des sacrements relevant du «cultus
praesentis ecclesiae» 32. Sans aucun doute, Thomas articule et unit les
deux aspects. Il reste qu’il y a deux aspects, presque deux niveaux.
Cela, d'un c6té, peut rendre compte du fait que, chez Thomas, «corps
mystique» recouvre, tantét la communion des saints, tantot 1'Eglise
visible et hiérarchique, d’out le probleme soulevé naguére par A. Mitte-
rer 33; d'un autre coté, cela peut tendre la main & des ecclésiologies
comme celle de Calvin telle qu'un Benjamin Charles Milner Jr. nous
a présenté celle-ci 3*.

— S. Thomas a préparé la distinction moderne entre domaine du
spirituel et domaine du temporel et notre vue de la sécularité du monde.
I1 a pu le faire parce qu’il avait une philosophie de la consistance propre
de I'ordre naturel 35, mais aussi parce que son statut religieux de pau-
vreté mendiante lui a permis de se dégager de la théologie des théses
théocratiques ou hiérocratiques. Et s’il ne 'a pas complétement fait
lui-méme, il a permis a son disciple Jean de Paris de le faire.

— Je pourrais évoquer encore d’autres valeurs cecuméniques de
la théologie de S. Thomas, par exemple la modération de sa théologie
mariale et le contexte résolument christologique qu’il lui a donné (cf.
IITa q. 27), sans, bien shr, minimiser la grandeur et le role uniques de
la Mere de Dieu. Et cela, sans aucun doute, de fagcon consciente et
intentionnelle: car il vivait a une époque d’inflation mariologique dont
le Mariale, heureusement retiré a la paternité d’Albert le Grand, est
un bel exemple! Mais les évocations précédentes suffisent. On regrette
seulement de les avoir réduites a une simple énumération.

4) S. Thomas s’est consacré a la recherche et a I'exposé de la vérité
avec une intensité a la fois héroique et géniale qui n’a guére été égalée.
Il a eu la hantise de reconnaitre et d’assumer toute parcelle de vérité
au prorata de la part de vérité qu’elle traduisait. Et cela d’out qu’elle
vint, dans la conviction que «omne verum, a quocumque dicitur, a

32 Cf. I1I8, q. 63 a.1 ad 1 et a. 3; comp. C. errores Graec. II, 32. Et cf. notre
étude «Ecclesiae» et «Populus (fidelis)» dans 1’ecclésiologie de S. Thomas in St.
Thomas Aquinas, éd. par 1'Institut médiéval de Toronto, 1974.

33 A. M1TTERER, Geheimnisvoller Leib Christi nach St. Thomas von Aquin
und nach Papst Pius XII. Wien 1950.

3+ BENJAMIN CHARLES MILNER, ]Jr., Calvin’s Doctrine of the Church. Leiden
1970.

35 Cf. II»IIae, q. 10 a. 9, 10 et 12,



342 Saint Thomas d’Aquin et I’esprit cecuménique

Spiritu Sancto est» 36. Le systeme de la guaestio (discussion du pro et du
contra, détermination de la doctrine tenue, réponse aux objections)
avait évidemment, et il a parfois chez Thomas, un caractere formaliste.
Tres souvent, cependant, et en tout cas dans toutes les questions impor-
tantes, il est pour Thomas le moyen de discerner le c6té par ol une
position ou un énoncé pechent, le c6té par ou ils apportent un élément
de vérité. Deés lors on trouve des conclusions de ce genre: A certains
égards, 'une et l'autre position est vraie: «secundum aliquid utrumque
est verum»37; ¢utraque pars objectionum secundum aliquid vera est»3%;
«utrumque est aliqualiter verum» 3°. De telles déclarations ne sont pas
trés fréquentes et elles portent sur des questions secondaires. Cependant
le principe est général. Thomas, 'ayant trouvé chez Aristote, le formule
ainsi: «Oportet amare utrosque, scilicet eos quorum opinionem sequimur
et eos quorum opinionem repudiamus. Utrique enim studuerunt ad
inquirendam veritatem et nos in hoc adjuverunt» — Il faut les aimer
les uns et les autres; et ceux dont nous suivons 1'opinion, et ceux dont
nous la rejetons. Les uns et les autres, en effet, ont ceuvré pour trouver
la vérité et ils nous aident en cela méme» #*°. J'aimerais montrer — mais
pour le bien faire il faudrait presque toute une lecon — comment Thomas
a appliqué ce principe; comment il aime partir de solutions insatisfai-
santes, sinon erronées, données aux problemes que posent les affirma-
tions dogmatiques, pour en intégrer les perceptions vraies en une solu-
tion plus synthétique, ou encore comment il reprend certaines expres-
sions d'une autre école en les insérant dans un contexte ou elles prennent
un sens authentique: par exemple, en christologie, des thémes de 1'école
d’Abélard ... Aussi bien, toute sa vie et dans une ceuvre héroiquement
menée — pensez que, par exemple, dans son second enseignement pari-
sien, Thomas a chaque jour assuré une legcon de commentaire biblique
le matin, des commentaires d’Aristote dans le cadre du couvent de
St-Jacques, quelques «Questions disputées», et la rédaction de trois
articles de la Somme en moyenne! — donc, dis-je, toute sa vie Thomas a
été en dialogue qui était souvent polémique, mais dont la premiére
démarche était de se procurer les textes, des traductions nouvelles —

36 Formule de 1’Ambrosiaster (PL 17,245) souvent citée par S. Thomas,
et en général, au Moyen Age.

37 IIal]ae, q.1 a. 2.

38 IIIa, q. 64 a. 3 ad obj.

39 Com. in Ep. ad Rom., c. 10 lect. 3.

40 Com. in Metaph., lib. XII lect. 9 fin.



Saint Thomas d’Aquin et I’esprit cecuménique 343

et peu importait que les textes fussent interdits #'! —, la seconde démarche
étant de bien comprendre ce que l'auteur avait voulu dire, 1'intentio
auctoris. 11 faut nous arréter quelque peu sur cette recherche de 'intentio,
car c’est une piéce majeure de ce que je désigne comme l’esprit cecuméni-
que de S. Thomas *2.

La recherche de l'intentio sert d’abord a S. Thomas pour établir
le sens catholique d’une formule discutable ou dont on a abusé. C’est
une forme nouvelle du classique «exponere reverenter» dont Thomas
fait aussi sa regle. Mais c’est une facon moins artificielle, plus sérieuse,
moins superficielle de pratiquer ’antique principe. Ainsi Thomas restitue
le sens de tel texte de Denys, d’Augustin, d’Anselme *3. Parfois il fait
appel & un autre passage du méme auteur pour montrer qu’'on ne peut
lui imputer ce qu'un de ses textes pouvait faire penser #. D’autres fois
il recourt a l'objet général ou l'intention globale d'un ouvrage pour
situer un passage dont on abusait: ainsi pour tel texte de S. Jean Chryso-
stome objecté par les Séculiers aux Mendiants 4.

S. Thomas n’est pas historien, c’est vrai. Mais sa lecture des textes
selon leur sens authentique est souvent remarquable, et de méme son
flair critique, compte tenu des moyens dont il pouvait disposer. Il était
en tout cas persuadé qu’'on comprend mieux un texte et un auteur
quand on sait & quelle question il devait répondre, de quel vocabulaire
ou de quelles catégories il disposait, et comment se posait pour lui le
probléme #. Et nous le voyons reconstituer la problématique et 1'appro-
che, soit de S. Cyrille d’Alexandrie, soit de S. Augustin, pour expliquer,
par leur #nfentio, un texte discutable *7. Dans ce dernier cas, Thomas
répond en montrant que I'argument ne porte pas, puis il ajoute: «Sed

41 Albert le Grand avait commencé de commenter Aristote a Paris ou ses
«libri naturales» avaient été interdits en 1210 et plusieurs autres fois ensuite; cf.
M. D. CueENvy, Introduction a 1’étude de S. Thomas d’Aquin. Montréal-Paris 1950,
p. 31 et 36 s. On avait bralé les écrits de Maimonide en 1233!

#2 J’ai traité ce sujet plus a fond dans: Valeur et portée cecuménique de
quelques principes herméneutiques de saint Thomas d’Aquin, in Rev. Sc. phil.
théol. 57 (1973) 611-626.

43 Denys: De veritate q. 3 a.1 ad 6; 12 q. 19 a. 4 ad 1. Augustin: 1112 q. 75
a. 1 ad 1; Anselme, De veritate q. 3 a. 1 ad 10.

4 Ainsi pour montrer que la Trinité psychologique d’Augustin ne s’oppose
pas a l'identité de memoria et d’intellectus: 12 q. 79 a. 7.

45 Quodl. I1I, 17; IT2II2¢, q. 184 a. 8 ad 1.

4 Cf. Le prologue de la Declaratio XLII quaest. (Parme XVI, 163; Vivés
XXVII, 248). .

47 S, Cyrille: 1118, q. 2 a. 6 ad 4. S. Augustin: De spiritualibus creaturis a. 10.



344 Saint Thomas d’Aquin et I’esprit cecuménique

tamen ut profundius intentionem Augustini scrutemur...», et il fait
un tableau de l'enchainement des grandes options philosophiques en
matiere d’épistémologie: Présocratiques, Socrate, Platon, Augustin, enfin
Aristote. Ainsi une pensée a laquelle on se heurte doit se comprendre
par ce qui l'a précédée et suscitée. Que donnerait une étude qui, aprés
avoir signalé le sens discutable, ou méme condamnable d'un texte
de Luther, poursuivrait ainsi: «Sed tamen ut profundius intentionem
Lutheri scrutemur»? Mais il n’y a pas a se demander ce qu’elle donnerait,
car nous pouvons faire un bilan de ce qu’elle a déja donné. Il y a quelques
décennies qu’on aborde la question ainsi, et cela a procuré des résultats
extrémement positifs.

S. Thomas, vous le savez, est mort le 7 mars 1274 en se rendant
au concile convoqué a Lyon et ouvert en cette ville le 7 mai. (C’est ce
qui m’a valu de scandaliser ou d’inquiéter, bien involontairement, de
jeunes fréres dominicains de Naples, ou j’étais allé faire des conférences
vers la fin de Vatican II. Ils me demandaient: Que fait-on de S. Thomas
au concile? Je répondis, pensant a Lyon II: «Le concile I'a tué!» Ils
crurent que Vatican II avait liquidé S. Thomas...) Mais revenons a
1274. Qu’aurait dit S. Thomas sur la question décisive de la Procession
du Saint-Esprit s’il avait participé au concile et qu’on y elt vraiment
discuté cet article? Nous pouvons nous en faire une idée par deux
écrits de dix années antérieurs, le Contra errores Graecorum (nous savons
déja que ce titre n’est pas de S. Thomas: il trahit le sens du livret) et
le De Potentia, a. 10, surtout le second, car il semble bien que S. Thomas
a tres tot congu des doutes sur la valeur des textes réunis par Nicolas
de Cotrone dans le libellus soumis par le pape Urbain IV a ’appréciation
de Thomas: il n’en cite plus aucun texte trois ans plus tard lorsqu’il
rédige le traité De Deo Trino de la Somme. Thomas énonce deux grands
principes qu’il applique tout particulierement a la question du Filio-
que: 1) le principe de développement, nécessaire pour répondre aux
erreurs survenues. 2) le principe des différences entre concepts et termes
dans lesquels, ici ou 1a, en Orient et en Occident, on a approché la ques-
tion, puis élaboré et formulé sa solution. Par exemple, les Grecs usent
du terme «cause», pour parler du Pére en sa relation au Fils et a I’Esprit,
alors que les Latins évitent le mot *®, «Cause» a des inconvénients.
L’important, cependant, n’est pas le mot, mais ce qu'on veut dire. «Il
y a des termes qu’il ne convient pas d’employer en latin mais qu'on

48 De potentia, q. 10 a. 1 ad 8.



Saint Thomas d’Aquin et 1’esprit cecuménique 345

peut fort bien employer en grec, en raison du génie de la langue» -
«Aliquid inconvenienter in lingua latina dicitur quod propter proprie-
tatem idiomatis convenienter in lingua graeca dici potest.»

S. Thomas met donc en ceuvre ce que le P. Maurice Villain appelle,
en théologie cecuménique, «le principe des équivalences» *°. Reprenant
une idée déja exprimée par S. Anselme, Thomas dit: comme les Grecs
admettent que I'Esprit est Esprit du Fils et qu’il provient du Pere par
le Fils, «si'on regarde attentivement les énoncés des Grecs, on trouvera
qu’ils difféerent de nous dans les termes plus que dans la visée de leurs
affirmations» — «Si quis recte considerat dicta Graecorum, inveniat
quod a nobis magis differunt in verbis quam in sensu» 3°. Un dialogue
réel avec les Grecs aurait mis S. Thomas devant des difficultés plus
subtiles, dont on ne peut se tirer & bon compte. Notre docteur aurait,
je crois, gardé la méme attitude d’esprit, la méme ligne de recherche.

De fait, c’est celle a laquelle aboutira la discussion vraiment sérieuse
du concile de Ferrare-Florence. C’est sur cette base d'équivalence que
s’est conclue I'union de Florence, en méme temps que sur la conviction
que les Peéres d’Orient et d’Occident, également vénérables, avaient
été ainsi en communion. La bulle Laefentur coeli du 6 juillet 1439 déclare
en effet: «Ce que les saints docteurs et Peéres disent, a savoir que 1’Esprit-
Saint proceéde du Pere par le Fils, veut signifier que le Fils est aussi
bien que le Pére, la cause — selon les Grecs —, le principe — selon les
Latins — de la subsistance du Saint-Esprit» 1. Cette formule ne se
trouvait pas a Lyon en 1274. Son ajout est le fruit du dialogue, et sans
doute aussi de l'esprit de S. Thomas.

Evidemment, ce sont 1a des opérations qu’'on ne peut mener a
bon compte, en parlant trop vite et trop facilement d’équivalence, de
pluralisme et de complémentarité! S. Thomas sait que le spectacle
d’enseignements différents venant d’hommes réputés peut engendrer
le scepticisme 32, Or I’cecuménisme ne doit pas étre et il n’est pas une
école de scepticisme. Ecoutons — ce sera notre conclusion — ces passages
du décret conciliaire Unitatis redintegratio:

«Conservant l'unité dans ce qui est nécessaire, que tous, dans
I’Eglise, chacun selon la fonction qui lui est départie, gardent la liberté

4 M. ViLLAIN, Introduction & I’Oecuménisme. 3e éd. Casterman, 1964, p. 249
s.; 4e éd. 196; p. 297 s.

50 De Potentia q. 10 a. 5 c.

51 Denz. 69; Denz.-Schonm. 1300-1301.

52 C. Gentiles, lib. I c. 4 § Tertium inconveniens.

23



346 Saint Thomas d’Aquin et ’esprit cecuménique

voulue, qu’il s’agisse des formes diverses de la vie spirituelle et de la
discipline, de la variété des rites liturgiques, et méme de I'élaboration
théologique de la vérité révélée; et qu'en tout ils pratiquent la charité.
De la sorte, ils manifesteront toujours plus pleinement la véritable
catholicité et apostolicité de 1'Eglise» 33.

53 Ch.1, n. 4 § 7. Pour l'idée importante reliant certaines différences a I’apo-
stolicité elle-méme, cf. aussi ch. 3, n. 14 § 3.



	Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique

