
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 3

Artikel: Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique

Autor: Congar, Yves

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Omne verum, a quocumque dicatur,

a Spiritu Sancto est

De ver. I, 8 (Ps.-Ambros.)

S. THOMAE AQUINATIS
septingenties récurrente mortis anno

22





Yves Congar

Saint Thomas d'Aquin
et l'esprit œcuménique*

J'ai choisi un étrange sujet pour célébrer le centenaire de Thomas

d'Aquin. N'y a-t-il pas du paradoxe, sinon même un peu de provocation,
à parler de «S. Thomas et l'esprit œcuménique»? Plusieurs raisons
conseilleraient ici une grande prudence.

D'abord il n'y a oecuménisme que si l'on admet l'autre comme

autre, si l'on reconnaît qu'il a aussi des raisons et qu'on peut donc recevoir

de lui. Or l'époque de S. Thomas est celle d'une Chrétienté très
sûre d'elle-même, et même, disons, d'un catholicisme latin loyal au

pape comme à son chef, absolument assuré de sa légitimité et de sa
vérité. Que pouvait être, dans ces conditions, un dialogue œcuménique?

Les hérétiques devaient être «exterminés»: ce qui ne signifiait pas
tués, mais bien éloignés, chassés du territoire. Cela pouvait cependant
aller jusqu'à la destruction physique. Qu'on se rappelle les cathares
de Montségur. Voici un récit significatif. Cela se passe à Cluny, au
début du règne de S. Louis qui a raconté l'épisode à Joinville: «Il y eut
une grande conférence de clercs et de Juifs au monastère de Cluny.
Il y eut là un chevalier qui se leva et s'appuya sur sa béquille et dit
qu'on lui fît venir le plus grand clerc et le plus grand maître des Juifs.
Et ainsi firent-ils 'Maître, fit le chevalier, je vous demande si vous

croyez que la Vierge Marie, qui porta Dieu en ses flancs et en ses bras,
ait enfanté vierge et qu'elle soit mère de Dieu.' Et le Juif répondit que
de tout cela il ne croyait rien Vraiment, fit le chevalier, vous le payerez.
Et alors il leva sa béquille et frappa le Juif près de l'oreille et le jeta

* Conférence tenue le 16 mai 1974 dans l'Aula de l'Université de Fribourg/
Suisse, à l'occasion de la séance académique en l'honneur de S. Thomas d'Aquin
(1274-1974).



332 Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique

par terre. Et les Juifs se mirent en fuite et emportèrent leur maître
tout blésse, et ainsi finit la conférence»1.

Evidemment, S. Thomas, lui, aurait discuté (cf. IIa IIae, q. 10,

a. 7) et il l'a fait Il est vrai qu'il défend les principes admis dans la
chrétienté de son temps sur la conduite à tenir à l'égard des hérétiques,
des Juifs, des infidèles ou des païens: cf. IIa IIae, q. 10, art. 10 à 12,

principes inspirés par un «droit de la Foi» qui, chez Thomas, cependant,
ne détruit pas le droit de la nature. Il a bien écrit aussi un Contra errores
Graecorum. Je ferai à ce sujet trois remarques: 1) Ce titre n'est pas de

lui, mais des catalogues. De fait, il n'y a rien, dans cet ouvrage, contre

les Grecs. S. Thomas y met au point un certains nombre d'énoncés

qu'un Libellus, à lui transmis par le pape Urbain IV, attribuait, souvent
à tort, aux Pères ou auteurs grecs. Mais nulle part Thomas n'impute ces

erreurs aux Grecs. Il critique cependant comme erronés le rejet du

Filioque (dont il estime que «per Filium» est l'équivalent) et celui de

la primauté papale. - 2) Thomas a, pour les Pères grecs, une immense
vénération 2. Lui qu'on se représente comme un pur spéculatif - et
Dieu sait qu'il était doué pour la spéculation -, il a passé une grande

partie de sa vie à chercher et lire de nouveaux textes, à se faire faire de

nouvelles traductions, à dialoguer ou discuter avec tous les courants
d'idées. Rappelez-vous ce qu'on nous rapporte: rentrant de Saint-
Denis sur Paris avec un groupe d'étudiants, ceux-ci lui disent: Ah!
Si vous pouviez avoir Paris! Et lui de répondre: J'aimerais mieux une
traduction de Chrysostome sur S. Matthieu3 S'il avait participé à

une discussion avec les Grecs, il aurait certainement exprimé la
constatation qui devait tout sauver à Florence en 1439, celle de la communion

qui a régné naguère entre Pères latins et Pères grecs, alors qu'ils
tenaient déjà, chacun de leur côté, les positions sur lesquelles on s'est

affronté et opposé par la suite. - 3) Nous verrons plus loin ce que nous

1 Joinville, Histoire de saint Louis, ch. X (Ed. N. de Wailly).
2 « Praesumptuosum esset tantorum doctorum tam expressis auctoritatibus

contraire»: C. err. Graec., I, 10; Ia, q. 39 a. 5 ad 1. «Quamvis contrarium non sit
reputandum erroneum, praecipue propter sententiam Gregorii Nazianzeni cuius
tanta est in doctrina Christiana auctoritas, ut nullus unquam eius dictis calumniam
inferre praesumpserit, sicut nec Athanasii documentis, ut Hieronymus dicit»:
Ia q. 61 a. 4 c. «Neutrum autem horum (Augustin et Grégoire de Nazianze) aestimo
esse sanae doctrinae contrarium: quia nimis praesumptuosum videretur asserere
tantos Ecclesiae doctores a sana doctrina pietatis deviasse»: De natura angelorum
c. 17.

3 Déposition de Barthélémy de Capone au procès de canonisation: Acta
SS 7 mars, c. 9, n. 78.



Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique 333

pouvons penser qu'il aurait dit aux Grecs s'il avait participé au concile
de Lyon - on sait qu'il est mort en s'y rendant - sur la Procession du

Saint-Esprit.
Autre motif pour lequel on pourrait estimer déplacé de parler

de S. Thomas comme modèle ou précurseur en œcuménisme: son
attitude d'esprit est tellement éloignée de la nôtre - ou la nôtre de la sienne

-Non seulement il habite la sérénité, alors que nous vivons dans le

drame, dans la mise en question de tout, mais il est un représentant de

ce qu'on a appelé le «gradualisme» 4: c'est une vision du monde totale,
allant des réalités physiques à Dieu, en passant par l'homme et par les

anges, selon une hiérarchie dans l'être: «the great chain of Beings».
Cela suppose une vue ontique des étants. Même en matière éthique ou
politique, Thomas aime justifier une règle par l'ordre général du monde,

par une référence cosmologique 5. Et de fait, le catholicisme latin, celui
de l'enseignement ordinaire même du Magistère romain, est pénétré
de cet esprit. Je suis convaincu que c'est une cause de difficulté pour
bien comprendre la théologie protestante et Luther, qui partent de

points de vue existentiels, personnels, dramatiques, qui parlent de

situations historiques concrètes et non de la nature des choses abstraction

faite de leur condition existentielle historique. C'est assez net, par
exemple, en anthropologie. Et comment oublier que S. Thomas parle
du péché, de la grâce et de toute l'éthique avant de parler du Christ
(ce qui est impossible pour les protestants) et des sacrements (ce qui
ne convient guère aux Orthodoxes)

Je ne veux pas minimiser la difficulté, qui est à la racine de l'espèce
de désaffection à l'égard de S. Thomas que l'on constate aujourd'hui
dans la théologie catholique elle-même. On est plus à l'aise avec les

Pères, plus personnalistes, plus historiques, plus existentiels, moins

systématiques, moins analytiques. Je voudrais cependant faire deux

remarques :

1) Soit dans ses analyses faites selon des schémas d'ordre du genre
«quae sunt supra, quae in ipsa (persona, ainma), quae sunt infra ...» 6,

soit dans ses distinctions, S. Thomas ne présente que des points de vue

4 G. Müller, Gradualismus. Eine Vorstudie z. altdeutschen Literaturgeschichte,

in Deutsche Vierteljahrschrift f. Literatur-Wissenschaft u. Geistesgeschichte

2 (1924) 681-720.
5 Voir par exemple, dans la Somme, IaIIae, q. 94 a. 2; IIaIIae, q. 2 a. 3;

q. 58, a. 3 ad 2; q. 104, a. 1, 4 et 5 etc. Pour le schéma de l'échelle des êtres, cf.
par exemple C. Gent. IV, 11; Q. disp. de anima, a. 6.

6 Ainsi Ia, qq. 85-88; IaIIae, q. 2.



334 Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique

formels. Il est nécessaire de recomposer la réalité concrète pour laquelle
ce ne sont que des points de vue ou des moyens de perception.
Malheureusement, on a souvent réifié les points de vue formels d'approche des

choses, d'analyse ou de distinction. Les thomistes ont trop souvent
traité l'histoire comme un accident qui ne modifiait pas la réalité. Il y a

souvent chez eux un mépris des faits! Un de mes confrères aime dire:
Il y a une hérésie qu'on n'a malheureusement jamais condamnée:
l'abstraction. Ce n'est pas l'esprit de S. Thomas. C'est la réalité totale
et concrète qu'on atteint sous un certain angle. Les sciences modernes
de l'homme ne procèdent pas autrement, mais elles ont incontestablement

un vif sentiment de la totalité globale et complexe de ce dont
elles traitent.

2) S. Thomas a eu une perception personnelle extrêmement vive
de l'originalité du sujet humain, de sa liberté d'une certaine façon
autocréatrice. J'en étonne peut-être quelques-uns en disant cela. C'est

pourtant la vérité. Cela commande le plan même de la Somme où Thomas

expose d'abord les réalités et les structures antérieures à tout usage de

la liberté par l'homme, et donc aussi à l'histoire, puis les conditions
dans lesquelles s'exerce cette liberté1. Mais surtout cela se marque dans
la IIa pars, où l'homme n'est pas traité comme «nature», au sens actuel
de ce mot, mais comme créateur de ce qu'il est appelé à être, par ses

actes et par les habitus vertueux: il se construit lui-même. Cela se

marque dans la perception très profonde et très vive de la liberté, de

la condition du chrétien comme liberté 8. Cela se marque dans le fait
que la personne est proposée comme la suprême réalisation, la suprême
valeur de l'être créé 9. Ici encore, ne faisons pas de S. Thomas un moderne,

mais sachons reconnaître chez lui ce qui le rend lisible et profitable
pour nous aujourd'hui encore.

Finalement, le critère le plus valable serait de recueillir les
appréciations que les non-catholiques romains ont porté et portent sur Thomas

7 Telle est du moins l'intéressante interprétation de: A. Patfoort, L'unité
de la Ia Pars et le mouvement interne de la Somme théologique de S. Thomas
d'Aquin, in Rev. Sc. phil. théol. 47 (1963) 513-544.

8 Cf. quelques pages trop globales de M. M. Gorce sur le sujet, in Rev. Sc.

phil. théol. 19 (1930) 266-267; et cf. H. Vorster cité infra, n. 19.
La liberté, condition de l'homme et du chrétien: IaIIae, q. 108 a. 4; IIaIIae,

q. 183 a. 1 et 4 et la doctrine sur l'obéissance q. 104 a. 5 et 6 à laquelle se référait
Jean Huss.

9 Voir par exemple C. Gentiles IV, 11; Ia, q. 29 a. 3; IaIIae, prol. ; C. J. Gef-
fré. Structure de la personne et rapports interpersonnels, in Rev. Thomiste 63

(1963) 672-692; J. B. Metz, Christliche Anthropozentrik. München 1962.



Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique 335

d'Aquin. Nous ne pouvons évidemment prétendre qu'à un échantillonnage,

mais on peut le faire assez large.
Laissons de côté les expressions d'ignorance ou de préjugés. Elles

peuvent pourtant venir d'esprits distingués: d'un Vilmar, par exemple
(j- 1872), dont le sens dogmatique était pourtant supérieur. Il écrivait:
«S. Thomas fut assassiné en 1274 par Charles d'Anjou. Il poussa les

distinctions jusqu'à en oublier la matière même dont il traite»10. Il
n'y a pas un mot de vrai dans ces deux phrases.

Je ne vais pas faire l'histoire des appréciations portées sur S. Thomas

depuis les Réformes du XVIe siècle jusqu'à nos jours. Luther ne pouvait
goûter le rôle donné à Aristote par Thomas. Il semble d'ailleurs l'avoir
moins étudié que simplement consulté n. L'attribution à Thomas d'un
De venerabili Altaris sacramento pseudépigraphe nous a valu, dans

l'Apologie de la Confession d'Augsbourg (XXIV, 62) l'accusation assez

fantastique de tenir que le sacrifice de la Croix avait été pour le péché

originel, le sacrifice de la Messe étant fait pour racheter les péchés quotidiens

12 Le reproche figurait d'abord dans les Articles de la Church of

England; on l'a supprimé du texte de 1571. Est-ce parce que la Réforme

anglicane avait une tout autre attitude, autrement positive, que les

Réformes continentales, luthérienne surtout, à l'égard de la raison et de

la Tradition? Les classiques anglicans du XVIIe siècle citent S. Thomas

et lui attribuent un crédit13. Bien des contemporains aussi14 Mais

on assiste dans le protestantisme continental contemporain à une ré-

10 Dogmatik I, p. 78; cité par K. Barth, Die protestantische Theologie des

XIX. Jahrhunderts. Zurich 1947, p. 571.
11 Luther a sans doute consulté la Somme plus qu'il ne l'a vraiment étudiée.

Il estime que, parti des textes scripturaires, Thomas conclut par Aristote et interprète

l'Ecriture selon lui (Tischreden: W. I. n° 280; 8 juin 1532). Mais il en a surtout
au Contra Gentiles, qu'il trouve ridicule (ib.) : ce n'est pas un catéchisme. S. Thomas

y tient la thèse impie que la foi infuse est compatible avec le péché mortel (ib.
n°438: début 1533). On connaît l'appréciation qui rapproche et oppose Thomas
et Bonaventure (que nous rapprochons aussi dans la célébration de leur centenaire) :

«Hue mihi Bonaventuram numéro, incomparabilem virum, in quo multum fuit
spiritus prae omnibus, qui ex Academiis servati sunt. De quo numéro et S. Thomas
Aquinas, si tarnen sanctus est, nam vehementer dubito, cum adeo nihil olfiat
spiritus in eo...» (Ad librum Ambrosii Catharini... responsio, 1521: W. 7, p. 774).

12 Fr. Clark, The Eucharistie Sacrifice and the Reformation (London, 1960,

p. 469-503 et 572-592) traite la question historique.
13 Cf. J. K. Ryan, The reputation of St Thomas Aquinas among the English

protestant Thinkers of the Seventeenth Century. Washington 1948.
14 Ainsi Ch. Gore en pneumatologie, The Holy Ghost and the Church.

London 1924, p. 190-196; E. L. Mascall, Existence and Analogy. London 1949,



336 Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique

évaluation très intéressante et positive de S. Thomas. Karl Barth
mentionne le fait qu'on a publié à Strasbourg, au XVIIe siècle, un
gros livre intitulé Thomas Aquinas veritatis evangelicae confessor, et

il ajoute pour son propre compte: «Une lecture attentive des oeuvres du
Doctor angelicus permet de constater chez lui la présence de certaines

lignes de force qui, si elles ne mènent pas directement à la Réformation,
n'aboutissent pas davantage au romanisme jésuitique; ainsi lorsqu'on
sait utiliser intelligemment cet immense compendium de la tradition
antérieure que constitue la Somme, on s'aperçoit que son auteur est,

sur bien des points, un théologien évangélique utile à connaître» 15.

On peut lire d'autres déclarations de ce genre chez des théologiens
luthériens: «Thomas d'Aquin appartient aux pères de la théologie
protestante», dit Th. Bonhöffer 16.

Je ne vais pas, cela n'aurait aucun sens dans une conférence, dresser

un historique ou un bilan de ce que des théologiens non romains ont
dit sur S. Thomas. Je ne peux cependant passer sous silence quelques
études très approfondies et parfois très volumineuses qui ont été publiées
en Allemagne ces dernières années. Et pas sur des points secondaires,
mais sur des points d'anthropologie théologique et de sotériologie où il
semble que devraient s'opposer au maximum le point de vue ontologique
et sapientiel de S. Thomas et le point de vue existentiel-dramatique
de Luther. Je vise l'étude de Stephan Pfürtner, sur la certitude du
salut17 ; celle de Ulrich Kühn sur la théologie de la loi chez S. Thomas18 ;

celle de Hans Vorster sur la compréhension de la liberté chez Thomas
et Luther 19

; celle enfin de Hermann Pesch sur la théologie de la justification

chez Luther et chez Thomas d'Aquin 20. Il s'avère que Thomas

2e éd. 1966; Corpus Christi. Essays on the Church and the Eucharist. London
1953, chap. VI.

15 Kirchliche Dogmatik 1/2. Zürich 1938, p. 686 (Trad, fse: Dogmatique
1/2 * * *, Genève 1955, p. 158 s.).

16 Th. Bonhöffer, Die Gotteslehre des Thomas von Aquin als
Sprachproblem. Tübingen 1961, p. 3.

17 Stephanus Pfürtner, Luther und Thomas in Gespräch. Unser Heil
zwischen Gewißheit und Gefährdung. Heidelberg 1961.

18 U. Kühn, Via caritatis. Theologie des Gesetzes bei Thomas von Aquin.
Berlin 1964. Voir à ce sujet l'étude de M. Froidure, La théologie protestante de
la Loi nouvelle peut-elle se réclamer de S. Thomas? in Rev. Sc. phil. théol. 51

(1967) 53-61.
19 H. Vorster, Das Freiheitsverständnis bei Thomas von Aquin und Martin

Luther (Kirche und Konfession 8). Göttingen-Zürich 1965.
20 H. Pesch, Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und Thomas



Saint Thomas d'Aquin et l'esprit oecuménique 337

a su exprimer dans une construction rationnellement rigoureuse des

perceptions évangéliques authentiques. Sa conviction que l'ordre de la
rédemption englobe l'ordre de la création et qu'ils sont tous deux soumis

au même Seigneur l'a empêché de les opposer et même de les séparer.
C'est cette conviction profonde qui se retrouve aussi sous l'emploi
théologique de l'analogie de l'être, sur laquelle nous avons les études

non seulement de E. L. Mascall, mais celle du luthérien suédois H. Lytt-
kens 21. Certes, on ne peut faire coïncider Thomas et Luther, la théologie
sapientielle de celui-là et la «theologia crucis» de celui-ci. Et de même

Thomas et Barth. Mais il est prouvé que Thomas peut être, pour la

théologie protestante, un dialogant valable et même un inspirateur
ou du moins un témoin.

Il pourrait y avoir de la naïveté qui, à ce degré, supposerait une
bonne dose d'ignorance et de suffisance, à penser que S. Thomas aurait,
en somme, répondu d'avance à toutes les questions soulevées depuis
lui, singulièrement à celles de ces grands univers spirituels que sont,
soit l'Orthodoxie orientale, soit les communions chrétiennes issues de

la Réforme. Prêchant à Toulouse le panégyrique du saint devant
l'insigne relique du chef de S. Thomas, le P. Lacordaire s'écriait, en s'adres-

sant à lui: «Ouvrez-lui (à ce siècle inquiet) les mystères de cette doctrine
où, lors même que vous n'avez pas prévu, vous avez encore tout dit... » 22

C'est éloquent, mais cela pourrait n'être que la formule éclatante d'une

prétention ridicule. Celui qui est informé sait que l'esprit humain est

toujours en recherche, en création, et que, soit au plan philosophique,
soit au plan théologique, il a, depuis Thomas, apporté bien des vues

insoupçonnées de celui-ci. L'œcuménisme vit, au moins en son premier
moment, de la reconnaissance de l'autre et d'un effort pour le

comprendre. C'est à cet égard, maintenant, que nous voudrions éprouver
la valeur de S. Thomas, disons sa valeur d'accueil.

Eh bien, disons-le de suite: elle est grande. C'est ce que je
voudrais montrer par quatre considérations dont je développerai surtout
la dernière.

von Aquin. Mainz 1967. Pesch a présenté les travaux de Kühn et de Vorster dans
Catholica 18 (1964) 24-27 et 20 (1966) 54-78.

21 H. Lyttkens, The Analogy between God and the World. An investiga
tion of its Backgrounds and Interpretation of its Use by Thomas of Aquinas.
Upsal, 1952. Pour Mascall, voir supra n. 14.

22 Discours pour la translation du chef de S. Thomas d'Aquin. Toulouse,
18 juillet 1852: péroraison.



338 Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique

1) S. Thomas parle toujours «formellement». C'est ce que ne cesse

de remarquer le plus grand commentateur de la Somme, Thomas de

Vio, dit Cajetan, celui qui, comme légat pontifical, eut à recevoir Luther
en octobre 1518 23. Cela signifie: parler d'une chose sous un aspect
défini et demeurer cohérent avec cet aspect dans les raisonnements et
les distinctions qu'on peut faire. Ce n'est pas vain. Cela permet de

parler d'une chose sous un angle précis. Or combien de discussions

s'éternisent parce qu'on mélange les points de vue, croyant parler de

la même chose alors qu'on le fait sous des aspects différents. Combien

n'ai-je pas entendu de discussions de ce type: «Churchill a sauvé la
liberté face au Nazisme. - Je te dis que c'était un mauvais peintre!»
De quoi parle-t-on? Du politique ou du peintre? Sous quelle formalité?
Or le langage formel a cet avantage parmi d'autres: il fait atteindre
un essentiel qui demeure sous les formes concrètes qu'il peut prendre
dans l'histoire. C'est un peu comme l'or sous la fluctuation des monnaies.

C'est une des raisons de la possibilité d'appliquer des considérations

ou des distinctions de S. Thomas à des situations qu'il n'avait pas
prévues. Car il a parlé des choses à un niveau tel, d'une façon tellement
formelle, que cela vaut toujours. Seulement, il faut soi-même s'élever
à ce niveau et à cette rigueur.

2) Au «formalissime semper loquitur» de Cajetan, répond le«Pru-
dentissimus frater Thomas» d'un contemporain. Je veux parler ici de

la distinction que Thomas a su faire entre ce qu'il est nécessaire de

tenir et les opinions libres, ou entre le certainement prouvé et l'hypothétique.

Parlant des sancti, nous dirions des Pères, il dit, au sujet des

positions prises sur le commencement du monde: «Convenientes in
eo quod fidei est... varia, ad minus quantum ad verborum superficiem,
dixisse inveniuntur; in his quae de necessitate fidei non sunt licuit
eis diversimode opinari, sicut et nobis» 24. «D'accord sur ce qui est de

foi, on les voit parler différemment, au moins si l'on considère leurs
énoncés superficiellement. Dans les questions qui n'appartiennent pas
en rigueur à la foi, ils ont été libres de penser diversement, tout comme
nous le sommes également. » Il a appliqué ce principe tout spécialement

aux questions de cosmologie, soit purement philosophique ou rationnelle,

23 Voir par exemple ses commentaires in Iam, q. 13 a. 4 n° IV ; q. 54 a. 1

n° XXI fin; q. 79 a. 9 n° III; Iamjlae q 5 a 1 n° I; q. 18 a. 4 n° III; IIam IIae,
q. 4 a. 1 n° I; in IIIam, q. 14 a. 3 n° II.

24 In II Sent. d. 2 q. 1 a. 3.



Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique 339

soit «sacrée», c'est-à-dire interprétant le récit biblique des six jours 25.

On pourrait évoquer aussi le soin que Thomas a mis dans les

attributions des «notes théologiques»: les négatives telles que haereticum,

erroneum, temerarium, et celles qu'il ajoute, dont il est peut-être le

créateur: stultum, stultissime, incongruum, prêtant à Yirrisio infidelium,
ce qu'il était si scrupuleusement soucieux d'éviter!

Il est vrai que les thomistes n'ont pas toujours bien imité leur
maître. Ils l'ont traité en oracle de vérité absolue, totale, définitive. La
théologie de S. Thomas est même entrée, à l'époque moderne, dans

l'expression du magistère ordinaire, surtout romain: encycliques, critères
des appréciations doctrinales. Cela peut s'expliquer comme fait interne
de la vie de l'Eglise catholique. Après tout, d'autres ont aussi leurs
références classiques pratiquement plus ou moins normatives. Mais

en œcuménisme il faut tenir des règles d'orthodoxie et de discernement

plus «catholiques».
3) Qui a fréquenté longuement S. Thomas découvre chez lui,

inséré dans la construction d'un édifice austère et sous les formes
impersonnelles un peu pesantes de l'appareil scolaire, des perceptions évangé-

liques extrêmement vives et profondes. Le P. Chenu a montré le rôle

que son évangélisme joue dans la théologie de S. Thomas. Il l'a considéré

plutôt sous l'aspect de la méthode théologique: retour aux sources. Voici
quelques notations touchant certaines positions de S. Thomas. Chacune

mériterait une étude. Pour chacune je pourrais donner d'abondantes
citations.

- Etonnante perception de la référence et de la mesure eschatolo-

gique, soit de la foi, soit du dogme: une perception de la vérité divine
en tendance à cette vérité elle-même («perceptio divinae veritatis tendens

in ipsam»: une formule que K. Barth a aimé citer, Die christliche Dog-
matik im Entwurf, I, 1927, p. 122), soit de la théologie. Ce sont des

activités de tendance vers une mesure jamais atteinte. Perception
analogue touchant le statut de l'Eglise, que Thomas voit intermédiaire
entre la Synagogue et le Royaume.

- Dans la ligne de S. Augustin, une vision du culte spirituel comme
consistant en la foi, l'espérance et la charité: «Les trois théologales».
Et aussi, une perception étonnamment forte du caractère théologal de

25 Exemples très nombreux. Ainsi Declaratio XLII quaestionum, prol. (2 avril
1271: éd. Vivès XXVII; 248; éd. Parme XVI, 163); Quodl. XII, 8; I", q. 61 a. 4;
q. 68 a. 4; q. 70 a. 3 c fin; IaIIae, q. 4 a. 7 ad 3.



340 Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique

ces vertus. Elles ont Dieu lui-même, en l'absolu de sa Réalité souveraine,

comme motif, comme règle, comme objet. Le motif de la foi
«nihil aluid est quam Veritas prima». Croire au sens chrétien du mot,
c'est avoir accueilli en soi le témoignage de Dieu sur lui-même; c'est

vivre d'un acte de Dieu

- Une perception vraiment originale à cette époque, de la nature
du culte chrétien, spirituel26; de l'originalité de ce culte et du sacrifice

qu'il comporte, et donc aussi du sacerdoce qui lui fait face, à l'égard
du culte mosaïque et du sacerdoce d'Aaron 21. S'agissant du sacerdoce

chrétien, reconnaissance de la place de la parole, du ministère de la
parole 28.

- La conception du sceau baptismal et du sceau de l'Esprit à la
confirmation comme participation au sacerdoce du Christ pour le culte
à rendre ici-bas. Thomas voit le baptême et la confirmation comme
faisant les «fideles Christi», et ceux-ci comme constituant cette «lettre
écrite par l'Esprit de Dieu» dont parle S. Paul (2 Cor 3,3) ou cet édifice

spirituel, ce temple du Saint-Esprit dont il parle aussi29. L'idée de

l'Eglise comme maison de Dieu, temple consacré et donc saint, est
foncière chez S. Thomas 30.

- Il doit beaucoup à S. Augustin (De spiritu et littera) pour sa

conception de la Loi nouvelle, loi évangélique, loi de liberté. Elle consiste

principalement dans la grâce du Saint-Esprit. Les questions de la Ia IIae
à ce sujet (q. 106 a. 1, a. 2; q. 107 a. 1 et a. 4; q. 108 a. 1) ont leur
complément dans le commentaire sur les Romains, les Galates, les

Hébreux 31. C'est une charte extraordinaire d'évangélisme. Nul doute

qu'on y trouve des principes qui auraient été décisifs dans un traité
de l'Eglise si Thomas en avait rédigé un.

Dans sa vision de l'Eglise, Thomas articule en effet une perception
très vive de la spiritualité des vertus théologales et de la grâce qui
sont des arrhes de l'eschatologie, et une reconnaissance des conditions
historiques, terrestres, sensibles et sociétaires, qui sont les nôtres ici-

26 Cf. Mlae q. 102 a. 4 ad 3.
27 Cf. entre autres Com. In Hebr. c. 3 lect 1 ; IIaIIae, q. 124 a. 5.
28 Cf. M.-J. Le Guillou, Théologie du Mystère. Le Christ et l'Eglise. Paris

1963, p. 243 s.
29 IIIa, q. 72 a. 11 ; IaIIaa, q. 102 a. 4 ad 9.
30 Cf. Expos, in Symb., a. 9.
31 Cf. S. Lyonnet, St Paul Liberty and Law. Rome, 1962 Liberté chrétienne

et loi de l'Esprit selon S. Paul, in La vie selon l'Esprit, condition du chrétien,
Unam Sanctam 55 (Paris 1965) p. 169-195.



Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique 341

bas : la «gratia Spiritus Sancti» et les «inducentia ad usum hujus gratiae» :

sacrements, textes, dogmes, lois...; ou encore le sceau de la prédestination

et de la grâce intérieure et le sceau des sacrements relevant du «cultus

praesentis ecclesiae» 32. Sans aucun doute, Thomas articule et unit les

deux aspects. Il reste qu'il y a deux aspects, presque deux niveaux.
Cela, d'un côté, peut rendre compte du fait que, chez Thomas, «corps
mystique» recouvre, tantôt la communion des saints, tantôt l'Eglise
visible et hiérarchique, d'où le problème soulevé naguère par A. Mitte-
rer33; d'un autre côté, cela peut tendre la main à des ecclésiologies

comme celle de Calvin telle qu'un Benjamin Charles Milner Jr. nous
a présenté celle-ci34.

- S. Thomas a préparé la distinction moderne entre domaine du

spirituel et domaine du temporel et notre vue de la sécularité du monde.

Il a pu le faire parce qu'il avait une philosophie de la consistance propre
de l'ordre naturel35, mais aussi parce que son statut religieux de
pauvreté mendiante lui a permis de se dégager de la théologie des thèses

théocratiques ou hiérocratiques. Et s'il ne l'a pas complètement fait
lui-même, il a permis à son disciple Jean de Paris de le faire.

- Je pourrais évoquer encore d'autres valeurs œcuméniques de

la théologie de S. Thomas, par exemple la modération de sa théologie
mariale et le contexte résolument christologique qu'il lui a donné (cf.
IIIa q. 27), sans, bien sûr, minimiser la grandeur et le rôle uniques de

la Mère de Dieu. Et cela, sans aucun doute, de façon consciente et
intentionnelle: car il vivait à une époque d'inflation mariologique dont
le Mariale, heureusement retiré à la paternité d'Albert le Grand, est

un bel exemple! Mais les évocations précédentes suffisent. On regrette
seulement de les avoir réduites à une simple énumération.

4) S. Thomas s'est consacré à la recherche et à l'exposé de la vérité
avec une intensité à la fois héroïque et géniale qui n'a guère été égalée.

Il a eu la hantise de reconnaître et d'assumer toute parcelle de vérité
au prorata de la part de vérité qu'elle traduisait. Et cela d'où qu'elle
vînt, dans la conviction que «omne verum, a quocumque dicitur, a

32 Cf. IIIa, q. 63 a. 1 ad 1 et a. 3 ; comp. C. errores Graec. II, 32. Et cf. notre
étude «Ecclesiae» et «Populus (fidelis)» dans l'ecclésiologie de S. Thomas in St.
Thomas Aquinas, éd. par l'Institut médiéval de Toronto, 1974.

33 A. Mitterer, Geheimnisvoller Leib Christi nach St. Thomas von Aquin
und nach Papst Pius XII. Wien 1950.

34 Benjamin Charles Milner, Jr., Calvin's Doctrine of the Church. Leiden
1970.

33 Cf. IIaIIae, q. 10 a. 9, 10 et 12.



342 Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique

Spiritu Sancto est»36. Le système de la quaestio (discussion du pro et du

contra, détermination de la doctrine tenue, réponse aux objections)
avait évidemment, et il a parfois chez Thomas, un caractère formaliste.
Très souvent, cependant, et en tout cas dans toutes les questions
importantes, il est pour Thomas le moyen de discerner le côté par où une
position ou un énoncé pèchent, le côté par où ils apportent un élément
de vérité. Dès lors on trouve des conclusions de ce genre: A certains

égards, l'une et l'autre position est vraie: «secundum aliquid utrumque
est verum»37; «utraque pars objectionum secundum aliquid vera est»38;

«utrumque est aliqualiter verum» 39. De telles déclarations ne sont pas
très fréquentes et elles portent sur des questions secondaires. Cependant
le principe est général. Thomas, l'ayant trouvé chez Aristote, le formule
ainsi: «Oportet amare utrosque, scilicet eos quorum opinionem sequimur
et eos quorum opinionem repudiamus. Utrique enim studuerunt ad

inquirendam veritatem et nos in hoc adjuverunt» - Il faut les aimer
les uns et les autres; et ceux dont nous suivons l'opinion, et ceux dont
nous la rejetons. Les uns et les autres, en effet, ont œuvré pour trouver
la vérité et ils nous aident en cela même» 40. J'aimerais montrer - mais

pour le bien faire il faudrait presque toute une leçon - comment Thomas
a appliqué ce principe; comment il aime partir de solutions insatisfaisantes,

sinon erronées, données aux problèmes que posent les affirmations

dogmatiques, pour en intégrer les perceptions vraies en une solution

plus synthétique, ou encore comment il reprend certaines expressions

d'une autre école en les insérant dans un contexte où elles prennent
un sens authentique : par exemple, en christologie, des thèmes de l'école
d'Abélard Aussi bien, toute sa vie et dans une œuvre héroïquement
menée - pensez que, par exemple, dans son second enseignement parisien,

Thomas a chaque jour assuré une leçon de commentaire biblique
le matin, des commentaires d'Aristote dans le cadre du couvent de

St-Jacques, quelques «Questions disputées», et la rédaction de trois
articles de la Somme en moyenne! - donc, dis-je, toute sa vie Thomas a

été en dialogue qui était souvent polémique, mais dont la première
démarche était de se procurer les textes, des traductions nouvelles -

36 Formule de l'Ambrosiaster (PL 17,245) souvent citée par S.Thomas,
et en général, au Moyen Age.

37 XIaIIae( q. 1 a. 2.
38 IIIa, q. 64 a. 3 ad obj.
39 Com. in Ep. ad Rom., c. 10 lect. 3.
40 Com. in Metaph., lib. XII lect. 9 fin.



Saint Thomas d'Aquin et l'esprit oecuménique 343

et peu importait que les textes fussent interdits 41 -, la seconde démarche

étant de bien comprendre ce que l'auteur avait voulu dire, Yintentio
auctoris. Il faut nous arrêter quelque peu sur cette recherche de Yintentio,
car c'est une pièce majeure de ce que je désigne comme l'esprit œcuménique

de S. Thomas42.

La recherche de l'intentio sert d'abord à S. Thomas pour établir
le sens catholique d'une formule discutable ou dont on a abusé. C'est

une forme nouvelle du classique «exponere reverenter» dont Thomas
fait aussi sa règle. Mais c'est une façon moins artificielle, plus sérieuse,
moins superficielle de pratiquer l'antique principe. Ainsi Thomas restitue
le sens de tel texte de Denys, d'Augustin, d'Anselme 43. Parfois il fait
appel à un autre passage du même auteur pour montrer qu'on ne peut
lui imputer ce qu'un de ses textes pouvait faire penser 44. D'autres fois

il recourt à l'objet général ou l'intention globale d'un ouvrage pour
situer un passage dont on abusait: ainsi pour tel texte de S. Jean Chryso-
stome objecté par les Séculiers aux Mendiants 45.

S. Thomas n'est pas historien, c'est vrai. Mais sa lecture des textes
selon leur sens authentique est souvent remarquable, et de même son
flair critique, compte tenu des moyens dont il pouvait disposer. Il était
en tout cas persuadé qu'on comprend mieux un texte et un auteur
quand on sait à quelle question il devait répondre, de quel vocabulaire

ou de quelles catégories il disposait, et comment se posait pour lui le

problème 46. Et nous le voyons reconstituer la problématique et l'approche,

soit de S. Cyrille d'Alexandrie, soit de S. Augustin, pour expliquer,

par leur intentio, un texte discutable 47. Dans ce dernier cas, Thomas

répond en montrant que l'argument ne porte pas, puis il ajoute: «Sed

41 Albert le Grand avait commencé de commenter Aristote à Paris où ses

«libri naturales» avaient été interdits en 1210 et plusieurs autres fois ensuite; cf.
M. D. Chenu, Introduction à l'étude de S. Thomas d'Aquin. Montréal-Paris 1950,

p. 31 et 36 s. On avait brûlé les écrits de Maïmonide en 1233!
42 J'ai traité ce sujet plus à fond dans: Valeur et portée œcuménique de

quelques principes herméneutiques de saint Thomas d'Aquin, in Rev. Sc. phil.
théol. 57 (1973) 611-626.

43 Denys: De veritate q. 3 a. 1 ad 6; Ia q. 19 a. 4 ad 1. Augustin: IIIa q. 75

a. 1 ad 1 ; Anselme, De veritate q. 3 a. 1 ad 10.
44 Ainsi pour montrer que la Trinité psychologique d'Augustin ne s'oppose

pas à l'identité de memoria et d'intellecius : Ia q. 79 a. 7.
45 Quodl. III, 17; IIaIIae, q. 184 a. 8 ad 1.
46 Cf. Le prologue de la Declaratio XLII quaest. (Parme XVI, 163; Vivès

XXVII, 248).
47 S. Cyrille: IIIa, q. 2 a. 6 ad 4. S. Augustin: De spiritualibus creaturis a. 10.



344 Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique

tarnen ut profundius intentionem Augustini scrutemur...», et il fait
un tableau de l'enchaînement des grandes options philosophiques en
matière d'épistémologie : Présocratiques, Socrate, Platon, Augustin, enfin
Aristote. Ainsi une pensée à laquelle on se heurte doit se comprendre

par ce qui l'a précédée et suscitée. Que donnerait une étude qui, après
avoir signalé le sens discutable, ou même condamnable d'un texte
de Luther, poursuivrait ainsi: «Sed tarnen ut profundius intentionem
Lutheri scrutemur»? Mais il n'y a pas à se demander ce qu'elle donnerait,
car nous pouvons faire un bilan de ce qu'elle a déjà donné. Il y a quelques
décennies qu'on aborde la question ainsi, et cela a procuré des résultats
extrêmement positifs.

S. Thomas, vous le savez, est mort le 7 mars 1274 en se rendant
au concile convoqué à Lyon et ouvert en cette ville le 7 mai. (C'est ce

qui m'a valu de scandaliser ou d'inquiéter, bien involontairement, de

jeunes frères dominicains de Naples, où j'étais allé faire des conférences

vers la fin de Vatican II. Ils me demandaient: Que fait-on de S. Thomas
au concile? Je répondis, pensant à Lyon II: «Le concile l'a tué!» Ils
crurent que Vatican II avait liquidé S. Thomas...) Mais revenons à

1274. Qu'aurait dit S. Thomas sur la question décisive de la Procession

du Saint-Esprit s'il avait participé au concile et qu'on y eût vraiment
discuté cet article? Nous pouvons nous en faire une idée par deux
écrits de dix années antérieurs, le Contra errores Graecorum (nous savons

déjà que ce titre n'est pas de S. Thomas: il trahit le sens du livret) et
le De Potentia, a. 10, surtout le second, car il semble bien que S. Thomas

a très tôt conçu des doutes sur la valeur des textes réunis par Nicolas
de Cotrone dans le libellus soumis par le pape Urbain IV à l'appréciation
de Thomas: il n'en cite plus aucun texte trois ans plus tard lorsqu'il
rédige le traité De Deo Trino de la Somme. Thomas énonce deux grands
principes qu'il applique tout particulièrement à la question du Filio-
que: 1) le principe de développement, nécessaire pour répondre aux
erreurs survenues. 2) le principe des différences entre concepts et termes
dans lesquels, ici ou là, en Orient et en Occident, on a approché la question,

puis élaboré et formulé sa solution. Par exemple, les Grecs usent
du terme «cause», pour parler du Père en sa relation au Fils et à l'Esprit,
alors que les Latins évitent le mot48. «Cause» a des inconvénients.

L'important, cependant, n'est pas le mot, mais ce qu'on veut dire. «Il
y a des termes qu'il ne convient pas d'employer en latin mais qu'on

48 De potentia, q. 10 a. 1 ad 8.



Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique 345

peut fort bien employer en grec, en raison du génie de la langue» -
«Aliquid inconvenienter in lingua latina dicitur quod propter proprie-
tatem idiomatis convenienter in lingua graeca dici potest.»

S. Thomas met donc en œuvre ce que le P. Maurice Villain appelle,

en théologie œcuménique, «le principe des équivalences»49. Reprenant
une idée déjà exprimée par S. Anselme, Thomas dit: comme les Grecs

admettent que l'Esprit est Esprit du Fils et qu'il provient du Père par
le Fils, «si l'on regarde attentivement les énoncés des Grecs, on trouvera
qu'ils diffèrent de nous dans les termes plus que dans la visée de leurs
affirmations» - «Si quis recte considérât dicta Graecorum, inveniat
quod a nobis magis différant in verbis quam in sensu» 50. Un dialogue
réel avec les Grecs aurait mis S. Thomas devant des difficultés plus
subtiles, dont on ne peut se tirer à bon compte. Notre docteur aurait,
je crois, gardé la même attitude d'esprit, la même ligne de recherche.

De fait, c'est celle à laquelle aboutira la discussion vraiment sérieuse

du concile de Ferrare-Florence. C'est sur cette base d'équivalence que
s'est conclue l'union de Florence, en même temps que sur la conviction

que les Pères d'Orient et d'Occident, également vénérables, avaient
été ainsi en communion. La bulle Laetentur coeli du 6 juillet 1439 déclare

en effet: «Ce que les saints docteurs et Pères disent, à savoir que l'Esprit-
Saint procède du Père par le Fils, veut signifier que le Fils est aussi

bien que le Père, la cause - selon les Grecs -, le principe - selon les

Latins - de la subsistance du Saint-Esprit»51. Cette formule ne se

trouvait pas à Lyon en 1274. Son ajout est le fruit du dialogue, et sans

doute aussi de l'esprit de S. Thomas.

Evidemment, ce sont là des opérations qu'on ne peut mener à

bon compte, en parlant trop vite et trop facilement d'équivalence, de

pluralisme et de complémentarité! S. Thomas sait que le spectacle
d'enseignements différents venant d'hommes réputés peut engendrer
le scepticisme 52. Or l'œcuménisme ne doit pas être et il n'est pas une
école de scepticisme. Ecoutons - ce sera notre conclusion - ces passages
du décret conciliaire Unitatis redintegratio :

«Conservant l'unité dans ce qui est nécessaire, que tous, dans

l'Eglise, chacun selon la fonction qui lui est départie, gardent la liberté

49 M. Villain, Introduction à l'Oecuménisme. 3e éd. Casterman, 1964, p. 249

s.; 4e éd. 196; p. 297 s.
50 De Potentia q. 10 a. 5 c.
51 Denz. 69; Denz.-Schönm. 1300-1301.
52 C. Gentiles, lib. I c. 4 § Tertium inconveniens.

23



346 Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique

voulue, qu'il s'agisse des formes diverses de la vie spirituelle et de la

discipline, de la variété des rites liturgiques, et même de l'élaboration
théologique de la vérité révélée; et qu'en tout ils pratiquent la charité.
De la sorte, ils manifesteront toujours plus pleinement la véritable
catholicité et apostolicité de l'Eglise»53.

53 Ch. 1, n. 4 § 7. Pour l'idée importante reliant certaines différences à l'apo-
stolicité elle-même, cf. aussi ch. 3, n. 14 § 3.


	Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique

