
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Duval, Yves-Marie: Le Livre de Jonas dans la littérature chrétienne grecque

et latine. - Sources et influence du Commentaire sur Jonas de saint
Jérôme. - Paris: Études Augustiniennes, 1973. 2 Bände, zus. 748 S.

Wer nur ein wenig um die Bedeutung des Zeichens des Jonas in den

Evangelien weiß und zudem die zahlreichen Darstellungen des vom Ungeheuer

befreiten Propheten in der altchristlichen Grabeskunst etwas kennt,
wird mit großem Interesse zur einläßlichen Untersuchung greifen, die
Y. Duval unter dem Titel «Le Livre de Jonas dans la littérature grecque et

latine» der Auslegungsgeschichte des Buches Jonas gewidmet hat. Wer
außerdem noch speziell an der Exegese-Geschichte interessiert ist, wird
darauf gespannt sein, was er über die Quellen und den Einfluß des Kommentars

des Hieronymus zu diesem Propheten erfahren wird (vgl. den Untertitel).

Der Verfasser der Untersuchung selbst hat es ausgezeichnet verstanden,

in der Einleitung die Bedeutung seines Themas ins helle Licht zu rücken
(S. 11-65). In einer Art Fragestellung, die zugleich eine kritische
Bibliographie in sich schließt, weist er auf die einzigartige Stellung des Jonas in
der frühchristlichen Apologetik, in der alten Ikonographie und in den Anfängen

der Liturgie hin. Diese Hinweise werden noch durch einige Angaben
über die in Frage kommenden Texte, vor allem über den Jonas-Kommentar
des Hieronymus sowie durch einige weitere Bemerkungen über die Bedeutung

des Themas ergänzt.
Nach dieser Abgrenzung der Untersuchung behandelt deren erster Teil

(S. 67-111) die jüdische Exegese, wie sie in den Übersetzungen und in den
Targumin, in einer pseudo-philonischen Homilie und bei Flavius Josephus,
in Texten des palästinensischen Judentums und in der spätem jüdischen
Literatur zum Ausdruck gekommen ist. Damit ist in etwa die Behandlung
der christlichen Exegese vorbereitet, die nicht nur in ihren Anfängen,
sondern noch in späteren Zeiten von der jüdischen Exegese abhängig war. -
Der zweite Teil, mit dem Titel «L'ère des allusions» (S. 113-303), bezieht
sich auf griechische wie lateinische Autoren vom 2. bis 4. Jahrhundert. Das
heißt, das zweite Kapitel (S. 119-176) geht den einschlägigen Texten von
Klemens von Rom, Justinus, Irenäus, Methodius und Tertullian nach.
Dabei zeigt sich, daß diese Autoren in ihrer anti-jüdischen und anti-gnosti-
schen Polemik sich kaum um das Zeichen des Jonas, hingegen in besonderer
Weise um die Auferstehung der Toten kümmern. In Adversus Marcionem
des Tertullian erscheint zudem zum ersten Mal das Thema der Reue Gottes.
Im dritten Kapitel (S. 177-211) kommen Hippolyt von Rom, Klemens von



Besprechungen 319

Alexandrien sowie die erhalten gebliebenen Schriften des Origenes zur
Behandlung. Im vierten Kapitel (S. 213-238) hingegen wendet sich die
Untersuchung lateinischen Autoren, Victorinus von Pettau, Hilarius, Zeno von
Verona, Ambrosiaster und Ambrosius von Mailand zu. Dabei zeigt sich
bereits, wie einflußreich die Exegese des Origines auch für die westliche
Exegese gewesen ist. Das fünfte Kapitel (S. 239-272) gilt Eusebius von
Cäsarea, Cyrill von Jerusalem, den Kappadokiern, Johannes Chrysostomus,
Theodor von Mopsuestia, Athanasius, Theophilus und Didymus. Das sechste

Kapitel (S. 273-303) behandelt schließlich die Exegese des Hieronymus
außerhalb seines eigentlichen Jonas-Kommentars, und zwar sowohl in
Schriften, die vorher, wie in solchen, die später verfaßt worden sind. Dabei
stellt sich als besonders wichtig heraus, daß Hieronymus nicht nur von
Origenes, sondern auch von Tertullian abhängt, die beide in ähnlicher Weise
das Jonas-Buch gegen die Marcioniten verteidigt haben. - Der dritte Teil
(S. 305-432) stellt ohne Zweifel das Hauptstück der Untersuchung dar.
Unter dem Titel Le temps des commentaires kommen die Jonas-Kommentare
von Theodor von Mopsuestia, von Hieronymus, von Cyrill von Alexandrien
und von Theodoret zur Darstellung. Dazu werden auch Erklärungen von
Gregor von Nazianz, von Theophylakt und Maximus Confessor zur
ergänzenden Erläuterung herangezogen. Darin steht im Mittelpunkt, was der
Verfasser selbst als These des Hieronymus anschaut. Dieser hat darnach
den Sinn des Jonas-Buches darin gesehen, daß sich der Prophet gegen den
Ruf Gottes sträubte, weil er nicht durch die Bekehrung der Niniviten die
Verdammung seines eigenen Volkes heraufbeschwören wollte. Gerade darin
ist er auch zum Vorbild Jesu wie auch des Apostels Paulus geworden, deren
größtes Leid der Verlust der eigenen Brüder gewesen ist. Überraschenderweise
findet sich diese Auffassung aber auch bei Theodor von Mopsuestia. Dies
ist jedoch kaum durch eine Anhängigkeit des einen vom andern Exegeten
zu erklären. Man hat vielmehr an eine gemeinsame Quelle zu denken, und
zwar an Origenes, wie es durch die andern, von Origenes abhängigen
Kommentare nahegelegt wird. - Der vierte und letzte Teil (S. 439-585) läßt
im dreizehnten Kapitel ersehen, wie im Osten die Katenisten sowie einige
weniger bedeutende Autoren das alte Erbe der Jonas-Exegese an die
byzantinischen Autoren des Mittelalters weitergegeben haben. In ähnlicher Weise
kommt im vierzehnten Kapitel das Nachleben der patristischen Exegese
im Westen zur Darstellung. Dabei stellt sich eigenartigerweise heraus, daß
die Exegese des Hieronymus für lange Zeit ohne größeres Echo blieb. -
Die Untersuchung wird durch eine ausführliche Zusammenfassung
abgeschlossen (S. 587-622). Darin werden die drei hauptsächlichen Problemkreise
nochmals herausgehoben: die Bedeutung des Jonas in seiner Geschichtlichkeit,

die christologische Exegese und die anthropologische Anwendung
(Befreiung von der Sünde). In einem Anhang werden weiter die Fragmente
der Jonas-Exegese in den Katenen zusammengestellt (S. 623-671).
Verzeichnisse der Zitate aus den biblischen, apokryphen, jüdischen,
muselmanischen und antiken Schriften, ein Verzeichnis der Manuskripte, ein
Sachindex und eine ausgewählte Bibliographie sowie das Inhaltsverzeichnis
beschließen die Arbeit.



320 Besprechungen

Diese etwas lange und trotzdem zu summarische Übersicht mag
gezeigt haben, mit welch weitgespannter Untersuchung wir es zu tun haben.
Wir werden darin tatsächlich mit einem gewältigen Material konfrontiert,
in dem nicht bloß eine längst vergangene Zeit zum Aufleben gelangt,
sondern in dem wir auch Antworten für brennende Fragen unserer Zeit, ich
meine für die biblische Hermeneutik und das Problem der Auferstehung,
finden können. Es soll jedoch nicht verschwiegen werden, daß die Lektüre
dieses Werkes selbst für einen fachlich interessierten Leser sehr anspruchsvoll

ist. Eine straffere Darstellung, besonders in den Einleitungen zu
einzelnen Kapiteln und in gewissen methodologischen Einschüben wäre sicher
von Vorteil gewesen. Auch die zahlreichen Vor- und Rückverweise sind
nicht dazu angetan, den Leser in einer klaren Linie zu halten. Ebenso ist
die Aufteilung des Stoffes verschiedentlich zu kompliziert. Der Verfasser
selbst hat das auch gespürt (vgl. S. 308-375). Außerdem drängt sich dem
Leser mehr als einmal die Frage auf, warum so breit erklärt werden muß,
daß in einem Text oder bei einem Autor nichts Einschlägiges zu finden ist
(vgl. z. B. S. 184, 215). Damit soll in keiner Weise gesagt sein, daß der
Verfasser den gewiß umfangreichen Stoff nicht überschaut habe. Es scheint
vielmehr so zu sein, daß er zu vieles sagen wollte. Ja, man frägt sich, ob die
Kompliziertheit des Aufbaues der Arbeit, mit den ermüdenden Vor- und
Rückverweisen und den langatmigen Hypothesen, nicht davon komme, daß
er sich thematisch nicht mehr beschränkt hat. Vielleicht wäre es besser

gewesen, sich ganz auf den Jonas-Kommentar des Hieronymus zu konzentrieren,

das heißt, sich mit dem zu begnügen, was für das Verständnis
dieser Schrift, ihrer Quellen und ihres Einflusses nötig ist (vgl. den Untertitel),

und nicht die ganze Geschichte der Jonas-Exegese miteinzubeziehen.
Eine solche Beschränkung hätte zudem wohl erlaubt, einige Gesichtspunkte,
die den Kommentar des Hieronymus selbst betreffen, gründlicher zu behandeln.

So kommen einem die Angaben über die exegetische Methode weder
genügend klar noch umfassend vor. Es wird nicht eindeutig herausgestellt,
wie die historia sich zur Veritas hebraica verhält (S. 327). Ebenso wünschte
man mehr Klarheit darüber, wie weit die historia selbst einen tiefern Sinn
einschließt. Es wird zu wenig deutlich gesagt, daß sich die intelligentia
spiritualis im Jonas-Kommentar fast durchwegs auf den christologischen
Sinn bezieht (vgl. S. 329). Dabei wäre auch ein Hinweis auf die Bedeutung
von ex persona fällig gewesen. Vor allem hätte das Verhältnis der Exegese
des Hieronymus zur Exegese der lateinischen Grammatiker, auf das der
Verfasser wenigstens in der Zusammenfassung anspielt (S. 618), näher ins
Auge gefaßt werden müssen.

Es seien noch drei kleinere Bemerkungen angefügt. Auch wenn es sich
in der Bibliographie nur um eine Auswahl der einschlägigen Literatur
handelt, hätte wohl G. Bouwman, Des Julian von Aeclanum Kommentar zu
den Propheten Osea, Joel und Arnos, Rom 1958, nicht fehlen dürfen; denn
in dieser Arbeit werden die Studien von Guillet und Vaccari über die antio-
chenische Exegese und näherhin über Theodor von Mopsuestia einer Kritik
unterzogen. Im übrigen fand es der Autor selbst nützlich, seine Bibliographie
nachträglich noch zu ergänzen (S. 65, Anm. 260). Zu seinen Ergänzungen



Besprechungen 321

könnte man noch hinzufügen: K.Lehmann, Auferweckt am 3. Tag nach
der Schrift (Quaestio Disputata 38), Freiburg 1968, mit einem sehr instruktiven

Kapitel über das Triduum mortis in der alten Kirche (vgl. S. 243,
Anm. 21). - Weiter sei bemerkt, daß die Referenzen in den Anmerkungen
nicht immer richtig sind (vgl. S. 44, Anm. 143; S. 287, Anm. 75; S. 328,
Anm. 17/19). Schließlich sei noch gesagt, daß es nicht sehr glücklich ist,
wenn von «cette Italie du Nord encore bien paganisée» (S. 225) die Rede ist,
oder wenn von «carême romain» (S. 228) oder von «prédication quadragési-
male » (S. 230) im Hinblick auf eine Zeit gesprochen wird, in der die vierzigtägige

Fastenzeit noch nicht bestand (vgl. LThK 8,911).
Doch bei diesen vielleicht etwas kleinlichen Bemerkungen geht es nur

um Schönheitsfehler, die bei einer so umfangreichen Arbeit leider nicht zu
vermeiden sind. Doch selbst die weiter oben gemachten kritischen
Feststellungen wollen in keiner Weise in Frage stellen, daß der Verfasser mit
seiner Untersuchung über die Exegese des Jonas-Buches einen äußerst
wertvollen Beitrag an die Geschichte der biblischen Auslegung geleistet
und sich zugleich als vorzüglichen Kenner der patristischen Exegese
ausgewiesen hat.

Basil Studer

Kannengiesser, Charles: Athanase d'Alexandrie. Sur l'Incarnation du
Verbe. Introduction, texte critique, traduction, notes et index. - Paris:
Editions du Cerf 1973. 484 S. (Sources Chrétiennes, 199.)

Vor fast dreißig Jahren hat P. Camelot die Schrift De Incarnatione
Verbi des Athanasius zusammen mit Contra Gentes unter den ersten Bänden
der Sources Chrétiennes bereits herausgegeben. Nun liefert uns C. Kannengiesser

in der gleichen Sammlung eine neue, griechisch-französische Ausgabe
jenes Werkes, das wie kaum ein anderes beweist, wie sehr die Menschwerdung

des Wortes im Mittelpunkt der Theologie des Verteidigers der nizäni-
schen Orthodoxie gestanden hat (vgl. dazu die Bemerkung des Autors
auf S. 55 über das Ziel von DI : «Cette foi chrétienne se trouve envisagée
sous le seul angle de la christologie»).

Diese neue Ausgabe wird durch eine lange Einführung eingeleitet.
Darin wird zuerst die Frage der doppelten Rezension behandelt. Nach
C. Kannengiesser kann nur die längere Fassung als echt betrachtet werden
(S. 26). Die kürzere Rezension, die einen andern theologischen Standpunkt
vertritt, stammt nicht von Athanasius selbst, sondern ist wohl dem Kreis
seiner unmittelbaren Schüler zuzuweisen (S. 43. 48). - Es folgt das zweite
Kapitel über den Aufbau der Schrift: Einleitung, Zusammenhang von
Schöpfung und Erlösung, die Menschwerdung als Sieg über den Tod, die
Wiederherstellung der Logosebenbildlichkeit, der Heilswert der
Menschwerdung, die Testimonia gegen die Juden und die Beweise gegen die Heiden,
Schluß (S. 52-66). Die Schrift erweist sich somit als ziemlich klar gegliedert,

und dieser Aufbau zeigt uns deutlich, wo die Schwerpunkte des «Cwr

21



322 Besprechungen

Deus homo» des Athanasius liegen. - Im dritten Kapitel werden diese

Gesichtspunkte der Soteriologie weiter entfaltet. Dazu leistet die Zusammenstellung

der verschiedenen Bezeichnungen für die Menschwerdung einen
besonders interessanten Beitrag. Vor allem ist aber aus diesem Kapitel
festzuhalten, wie die Heilsbedeutung der Menschwerdung des Wortes auf
dem Hintergrund der athanasianischen Anthropologie erklärt wird. Während
im Urständ die Vereinigung des Menschen mit Gott im Verhältnis des

menschlichen «Nous» zum göttlichen «Logos» begründet war, ist seit der
Menschwerdung das Heil des Menschen, das heißt die Gotteserkenntnis,
durch die Gegenwart des «Logos» im Fleische endgültig gesichert. - Das
vierte Kapitel führt kurz in den Gebrauch der Bibel in DI ein (S. 157-162).
Auf die Frage der patristischen und philosophischen Quellen hingegen wollte
C. Kannengiesser außer etwa in einigen Anmerkungen nicht weiter eingehen
(vgl. S. 7 und 162). - Die letzten zwei Kapitel der Einleitung geben eine
Übersicht über die Ausgaben und die Textgeschichte von Di sowie einen
Hinweis auf die Eigenarten der vorliegenden Ausgabe (S. 163-256). Man
kann sich allerdings fragen, ob in diesen beiden Kapiteln wie zum Teil auch
im dritten die nützlichen Grenzen der Einleitung eines Bandes der Sources
Chrétiennes nicht zu weit überschritten worden sind.

Es folgt der griechische Text mit der französischen Übersetzung, und
zwar gemäß der oben skizzierten Einteilung (Z. 258-469). Auf den Wert
des Textes soll hier nicht weiter eingegangen werden. Hingegen mag ein
Wort zur Übersetzung angebracht sein. Es muß nämlich auffallen, daß
diese machmal etwas zu frei ist. So wenn aWa mit «condition» (S. 276 f.)
oder tcûv 0soX6ycov t»p Stâvoiav mit «la pensée de Dieu» (S. 466 f.) wiedergegeben

werden. Einmal wird ein y.at nicht berücksichtigt, das die Schöpfungsund

Erlösungsordnung einander gegenüberstellt (S. 317). An einer andern
Stelle wird ri)v âyadrjv èiç fjpâç roxpouctàv bloß mit de sa venue chez nous
übersetzt (S. 302 f.). Auch entspricht es kaum dem Kontext, in dem es

heißt, das Christus gekommen ist, wenn roxpoucna als Gegenwart verstanden

wird, und das umso weniger, als das ganze Kapitel gegen die Juden
gerichtet ist, für die der Messias noch nicht gekommen ist (S. 407). Vor
allem wird einmal die grundlegende Antithese von Sieg über den Tod und
Wiederherstellung der Gotteserkenntnis dadurch verwischt, daß der Nachsatz

mit dem Partizip xaOopOcicraç den beiden Hauptsätzen gleichgeordnet
wird («il restaura» anstatt «en restaurant») (S. 299).

Die inhaltlichen Anmerkungen zum Text sind nicht sehr zahlreich,
aber zum Teil recht interessant. So über die Stellung des Athanasius zur
Philosophie (S. 265, vgl. 324), über die «Logikoi» (S. 274), über die Attribute
des «Logos» (S. 288) und über «Organon» (S. 293).

Es sei noch beigefügt, daß die Verzeichnisse der Schriftstellen, der
griechischen Wörter und der alten Autoren sowie eine umfangreiche
Bibliographie die Arbeit wertvoll ergänzen. Es wäre allerdings angebracht gewesen,

im Literaturverzeichnis auch folgende zwei einschlägige Arbeiten
anzuführen: A. Recheis, Engel, Tod und Seelenreise, Rom, 1958 (vgl. S. 357),
und W. Metzger, Der Organongedanke in der Christologie der griechischen
Kirchenväter, Münsterschwarzach, 1968 (vgl. S. 293).



Besprechungen 323

Aufs Ganze gesehen wird man P. Kannengiesser dafür dankbar sein,
daß er De Incarnatioue Verbi von Athanasius, dieses fundamentale Werk
der griechischen Patristik, mit seiner Einführung, seinen Anmerkungen und
seiner Übersetzung zugänglicher gemacht hat.

Basil Studer

Courcelle, Pierre: Recherches sur saint Ambroise. «Vies» anciennes,
culture, iconographie. — Paris. Études Augustiniennes 1973. 379 S. Mit
94, meist ganzseitigen, zum Teil farbigen Abbildungen.

In einer hervorragend ausgestatteten Ausgabe legt hier der weitbekannte

Gelehrte Pierre Courcelle eine Reihe von Untersuchungen über das
Leben, die Bildung und die Ikonographie des Ambrosius von Mailand vor.
Wie der Verfasser in einem kurzen Vorwort bemerkt, versteht er selbst unter
Recherches Arbeiten, in denen vielleicht verschiedene Themen einer so

eingehenden Analyse unterworfen werden, daß dabei neue, wenn auch noch
so geringe Ergebnisse gewonnen werden. Dieses bescheidene und zugleich
anspruchsvolle Ziel hat er auch hier in seiner stets meisterhaften Art
erreicht. Dabei geht es auch in diesen Untersuchungen mit den vielen
Textvergleichen und staunenswert belegten Feststellungen in keiner Weise um
eine Zurschaustellung von Gelehrsamkeit. Die Anmerkungen tragen vielmehr
immer etwas zum Thema bei und sind somit nicht weniger Zeugnis einer
ungeheuren Belesenheit als eines immer sicheren Urteils.

In den ersten fünf Kapiteln nun handelt es sich um kürzere Aufsätze,
in denen das Verhältnis des Ambrosius zu den neuplatonischen Kreisen
von Mailand, zu Chalcidius, zu Macrobius, zu Piaton (Phädon 81c-d) und
Terenz zur Sprache kommen. Besonders interessant erscheint mir dabei
die erste dieser Arbeiten, in der unter dem Titel von «Ambroise 'professeur
de philosophie'» eine Stelle aus der von Paulinus verfaßten Vita (VII, 9)
erklärt wird. Es geht darin um die Beschreibung der Versuche des Ambrosius,

sich der Bischofsweihe zu entziehen. Unter anderem heißt es dabei,
«\philosophiam profiteri voluit». Nach Courcelle bedeutet dies nun, Ambrosius

hätte sich als neuplatonischer Philosoph ausgegeben, um damit^das
christliche Volk abzuhalten, ihn zum Bischof zu machen. Er hätte damals
also mit den Neuplatonikern der Stadt Kontakt aufgenommen und sie bei
sich aufgenommen. Scheinbar eine Kleinigkeit. Aber ein Detail, in dem
sich nicht nur erweist, wie der Verfasser auf allen Registern seiner
bewundernswerten Kenntnis der antiken Literatur im allgemeinen und des
Ambrosius im besondern zu spielen weiß, sondern in dem auch seine These
von den Neuplatonikern Mailands neu bestätigt wird, mit der er vielleicht
am meisten «Neues» zur Ambrosius- und Augustinus-Forschung
beigetragen hat.

Es folgen zwei Untersuchungen, die der karolingischen, von Msgr. Paredi
neulich entdeckten Vita Ambrosii gewidmet sind. In der ersten der beiden
Untersuchungen wird der 1964 zum ersten Mal edierte Text seinen Quellen
gegenübergestellt. Diese Quellen sind später (S. 143-148) eigens zusammen-



324 Besprechungen

gestellt. Unter ihnen treten die Vita des Paulinus und die Historia tripartita
von Kassiodor besonders hervor. In der zweiten Untersuchung hingegen
bringt der Verfasser in einer «Etude philologique, littéraire et historique»
die Eigenart dieser wertvollen Vita zur Darstellung. Dabei kann er hervorheben,

wie sehr sich dieser karolingische Hagiograph durch seine Treue
gegenüber guten historischen Quellen und durch eine originelle Bearbeitung
von ihnen auszeichnet (S. 148). Im übrigen konnte Courcelle selbst die
Angaben, die Paredi über die Quellen dieser Vita gemacht hatte, um ein
Beträchtliches vermehren.

In den letzten beiden Kapiteln, die mehr als die Hälfte des Buches
ausmachen, werden zuerst eine Reihe von Portraits des Heiligen aus
verschiedenen Zeiten, angefangen mit dem bekannten Mosaik aus dem 5.
Jahrhundert, und dann eine weitere Reihe von Szenen aus seinem Leben vorgestellt,

darunter die herrlichen Darstellungen des «Paliotto» von S. Ambro-
gio, Mailand (9. Jh.). Die Wiedergabe dieser Bilder und Miniaturen ist durchwegs

gut, zum Teil hervorragend. Teilweise handelt es sich dabei um bisher
nicht veröffentlichte Darstellungen. In den Erklärungen dazu werden natürlich

Angaben über Herkunft und Datierung gemacht. Außerdem werden die
einzelnen Darstellungen kurz und treffend beschrieben. Dabei wird bei den
Szenen aus dem Leben auch auf die literarischen Quellen hingewiesen und
zudem das eine und andere Detail, wie zum Beispiel die Geißel in der Hand
des Heiligen, abgeklärt.

Auch in diesem ikonographischen Teil zeigt sich Professor Courcelle
als Meister. In Zusammenarbeit mit Jeanne Courcelle-Ladmirant hat er
seine Untersuchungen über Ambrosius von Mailand in wertvoller Weise
ergänzt. Nicht nur die Hagiographen, sondern auch die Kunsthistoriker
werden ihm dafür dankbar sein. Geht doch gerade aus diesem ikonographischen

Teil in eindrücklicher Art hervor, was der Bischof von Mailand der
Nachwelt bedeutet hat. Gleichzeitig werden aber auch die Kunstkenner
darin viel Material für ihre vergleichenden Studien finden.

Es sei noch beigefügt, daß diese Veröffentlichung außer den Verzeichnissen

der Eigennamen, der Darstellungen und ihrer Herkunft eine gut
ausgewählte Ambrosius-Bibliographie enthält. Darin nehmen mit Recht
die zahlreichen Studien des Verfassers selbst einen wichtigen Platz ein.
Man wird darum auch für dieses Arbeits-Instrument dem unermüdlichen
Forscher und geschätzten Lehrer nur danken können.

Basil Studer

Pelland, Gilles S. J.: Cinq études d'Augustin sur le début de la Genèse. -
Tournai: Desclée; Montréal: Bellarmin 1972. 279 S. (Recherches 8: Théologie,

Collection dirigée par les Facultés de la Compagnie de Jésus à Montréal.)

Augustinus hat den Anfang der Genesis in fünf Schriften eingehender
kommentiert: in De Genesi contra Manichaeos lihri duo (388—389), in De
Genesi ad litteram imperfectus liber (393, ergänzt 426), in den letzten drei
Büchern der Confessiones (397-398), in De Genesi ad litteram libri duodecim



Besprechungen 325

(401-415) und im elften Buch von De Civitate Dei (417), wo die Rede von der
Erschaffung der Engel ist. In diesen zum Teil verschiedenartigen Kommentaren

kommt den ersten vier Versen (Gen 1,1-4) offensichtlich eine besondere

Stellung zu. Wenn nämlich der erste Schöpfungsbericht nach Tag und
Nacht, nach Morgen und Abend aufgebaut ist, drängt sich nach Augustinus
die Frage auf, was die durchgehende Unterscheidung von Licht und Finsternis

oder der Hinweis auf die Dauer eines Tages bedeuten können, da doch
die Erschaffung der Sterne erst am vierten Tag erfolgt ist und da zudem in
einem andern Sinn Gott alles zugleich erschaffen hat. Auf diese Frage können

wir nur eine volle Antwort geben, wenn wir alle Elemente, von denen
in den ersten vier Versen die Rede ist, in ihrem Zusammenhang zu verstehen

suchen: Himmel und Erde, den Geist über den Wassern, das Handeln
Gottes am Anfang, das Wort und die Kundgabe des göttlichen Gefallens.
Mit andern Worten, in den Erklärungen zu diesen nach Augustinus
grundlegenden Versen finden wir den entscheidenden Ansatzpunkt zu dessen

ganzer Schöpfungslehre.
Im Hinblick darauf hält es P. Pelland für gerechtfertigt, seine

Untersuchung über die Genesis-Kommentare des heiligen Augustinus auf die
Erklärungen zu den ersten vier Versen zu beschränken. Tatsächlich ist
auch so, wie selbst eine kleine Übersicht über den Inhalt der Arbeit zeigen
kann, der Stoff der Untersuchung bedeutend genug. In Anwendung des

neuplatonischen Schemas von formatus und informis kommen nämlich
in den ersten sechs Kapiteln die Erklärungen zu den ersten zwei Versen
zur Sprache, in denen es um das grundlegende Faktum der Schöpfung
geht. Kapitel 7 ist der Erschaffung der geistigen Wesen gewidmet, für die
sich Augustinus in allen fünf Kommentaren besonders interessiert. Die
letzten drei Kapitel behandeln drei besondere Fragen: Trinität und Schöpfung,

die Bedeutung von Tag und Nacht, und das System der sieben Tage.
In der Zusammenfassung schließlich werden nicht nur die Resultate der
Untersuchung gewürdigt, sondern auch in Übersichtstafeln die Erklärungen
zu den verschiedenen Elementen (in principio, caelum, lux usw.) zusammengestellt.

Es folgen noch eine Zusammenstellung der von Augustinus benützten
Genesis-Texte, eine umfassende Bibliographie, Indizes der Augustinus-
Zitate, der alten und modernen Autoren, sowie das Inhaltsverzeichnis.

Es ist sicher nicht immer leicht, den eingehenden und gewundenen
Analysen zu folgen, denen P. Pelland die Kommentare des Augustinus
unterzieht. Wie könnte man angesichts von deren Kompliziertheit selbst
auch etwas anderes erwarten? Auch der Verzicht, auf die Quellen der
Augustinus-Exegese weiter einzugehen, hat das Verständnis kaum erleichtert.
Trotzdem wird die Arbeit bei jedem Anerkennung finden, der sich die Geduld
nimmt, zusammen mit dem Autor den immer wieder neuansetzenden, oft
hypothetisch bleibenden Betrachtungen des Meisters von Hippo zu folgen.
In besonderer Weise wird man P. Pelland für die methodologischen Hinweise
dankbar sein. So, wenn er darauf aufmerksam macht, daß Augustinus die
neuplatonischen Kategorien je nach der Eigenart der Kommentare in
verschiedener Weise für die Erklärung der Bibel heranzieht (vgl. S. 111 und 148).
Ebenso, wenn er immer wieder betont, wie vorsichtig Augustinus selbst ans



326 Besprechungen

Werk gegangen ist (S. 42, 55 f.). Es fehlen natürlich auch die Hinweise auf
die exegetischen Kategorien nicht (vgl. vor allem S. 16, 29 f. : Unterscheidung

der historia von den andern Schriftsinnen 75). Doch hier hätte ein
Eingehen auf die Quellen, das heißt konkret auf die lateinische Exegese der
historischen Texte, zu einer klareren Umschreibung dessen geführt, was
Augustinus unter dem historischen Sinn versteht. Es wäre noch mehr
herausgetreten, daß Augustinus nicht in erster Linie daran interessiert ist,
was die Hagiographen sagen wollten, sondern am Sinn der res gestae, der
facta, ja am Suchen Gottes selbst (vgl. S. 228 f.).

Basil Studer

Gnädinger, Louise: Eremitica. Studien zur altfranzösischen Heiligenvita
des 12. und 13. Jahrhunderts. - Tübingen: Max Niemeyer 1972. 438 S.

(Beihefte zur Zeitschrift für romanische Philologie, 130. Heft.)

Die umfangreiche Studie zeigt anhand dreier ausgewählter altfranzösischer

Heiligenviten, wie diese Literaturgattung «über Jahrhunderte hinweg
bei gleichzeitiger Stabilität und Offenheit der Erzählstruktur zu erbauen
und zu unterhalten wußte» (Vorwort). Behandelt werden in einem ersten
Teil das altfranzösische Alexiuslied, in einer zweiten, sehr ausgedehnten
Untersuchung die «Vie de saint Gile» des Guillaume de Berneville, also die
Aegidiusvita, und als drittes Beispiel kurz die «Vie de saint Jehan Bouche
d'Or». Erschöpfende Literaturverzeichnisse und zwei Register beschließen
das Werk.

Die Untersuchung zum Alexiuslied bringt in drei Kapiteln höchst
wertvolle literarhistorische Aspekte zur Legendenvita. Was sorgfältiges
und kluges Forschen zur Erhellung der genannten Gattung beitragen kann,
wird an dieser Studie evident. Zuerst wird in einem diachronischen Rückblick

festgestellt - und das ist eine Eigentümlichkeit der Alexiusvita -,
daß dieser Legendenstoff immer wieder, bis in unser Jahrhundert, neu
rezipiert wurde, literarisch oder in existentieller imitatio. Von Henri Ghéon
über Hofmannsthal, Mörike, Goethe, Benedikt Josef Labre und den «Simpli-
cissimus» bis zur Bekehrung des Petrus Valdus im 12. Jh., also chronologisch

im Krebsgang, geht die Autorin der seltsam provokatorischen Kraft
der Alexiusgestalt nach, dieser Heiligenfigur, die in ihrem radikalen Ernst
(Alexius lebt als unerkannter Bettler unter der Treppe seines Vaterhauses)
immer als Leitbild und Ärgernis zugleich empfunden wurde. Dann wird
der Versuch unternommen, die Alexiuslegende nicht in ihrer Textgeschichte
zu beschreiben, sondern «eine einzige Fassung im Verhältnis zu ihrer Umwelt

zu bestimmen» (S. 31; die altfranzösische «Cançun de saint Alexis»
in der Handschrift L). Dabei kann die Verfasserin das Wesen und die Intention

jeder Legendenvita darlegen, nämlich: «ewige, unverrückbare Wahrheiten

sichtbar zu machen» und deshalb unbedingt zu erbauen, zu fordern
und zu bewegen (S. 30), und zugleich die erwiesene enorme Wandlungsund

Anpassungsfähigkeit eines Legendenstoffes aufweisen. Daß die Heiligenvita

merkwürdig zwischen Dichtung und Leben, zwischen Inkarnation in



Besprechungen 327

einem ästhetischen Gebilde und dem nachahmenden Zuhörer steht, zeigt
sich u. a. in dem beliebten Bild der Vita als Spiegel, in dem sich jeder Christ
zu betrachten hat. In der beharrlich verfolgten Frage, wie die altfranzösische
Cançun auf die Zuhörer gewirkt habe, wird im dritten Kapitel die Motivik
des Einsiedlerlebens eingebracht, die nun das Alexiuslied unzweifelhaft in
jene Legendenviten einreiht, von denen das Buch entsprechend dem Titel
handeln will. Es sind dies hier die Motive der Pilger- und Fremdlingschaft,
die Turteltauben-Metapher (Sitzhaltung aus Trauer an einem ausgesuchten
Ort des Leids), Weltflucht und contemptus mundi. - Die drei Kapitel, die
die genannten verschiedenen Aspekte einer Legendenvitenbetrachtung
aufzeigen, greifen ineinander über, nehmen vorweg, liefern nach, was die
Überschriften gesamthaft zu bieten versprechen. Das ist eine Eigentümlichkeit
des Arbeitsstils von L. Gnädinger, der seinen Reiz hat, dem Leser aber
einiges abfordert an gespannter Aufmerksamkeit und andauernder
Konzentration.

So ist es für den selben Leser eine wahre Erholung, nun im zweiten
Teil die Aegidiusvita in ausladender epischer Breite und chronologischer
Sukzession anhand der liebenswürdigen «Vie de saint Gile » des ebenso

liebenswürdigen Kanonikers Guillaume de Berneville vorgelegt zu bekommen.

Was bei der Behandlung der Alexiusvita an Erkenntnissen allgemein
für die Legendenviten heraussprang, kann nun am Beispiel des heiligen
Eremiten Aegidius in schönster Anschaulichkeit nachgelesen werden. Daß
die Lektüre dieser 263 Seiten zum wahren Genuß wird, liegt nicht nur am
menschlicheren Charakter und Leben des saint Gile im Gegensatz zu dem
doch sehr harten Stil des Alexius, sondern vor allem daran, daß die Vita
Guillaume de Bernevilles dem Leser auf eine unvergleichliche Art
nahegebracht wird. Man glaubt nicht, eine gelehrte Forschungsarbeit (was sie
tatsächlich ist) vorgelegt zu bekommen, sondern man lebt in der Fiktion,
selbst unmittelbar den Text der Erzählung zu lesen. Die Fiktion geht soweit,
daß man zuweilen nicht mehr weiß, ob Guillaume de Berneville oder L.
Gnädinger das Récit so spannend macht: retardierend bei wichtigen Episoden,

einschneidende Veränderungen im Leben des Heiligen vorwegnehmend,
aber nie ganz enthüllend, bevor sie tatsächlich eintreffen, und ähnliche
Kunstgriffe des Erzählers. Das unverhohlene Behagen, das sich von der
Gestalt des heiligen Aegidius über den Autor Guillaume de Berneville und
dessen Interpretin L. Gnädinger auf den Leser und nicht zuletzt auf die
Arbeit des Rezensenten ausbreitet, veranlaßt den letzteren zu der Frage,
ob nicht auch das eine Aufgabe des Legendenforschers sein müßte: die
Legendenvita dem heutigen Leser nicht nur verständlich, sondern schmackhaft

zu machen, zumal nur die entsprechenden Philologen die sprachlichen
Voraussetzungen für den Genuß des Originaltextes mitbringen. Jedenfalls
weiß man L. Gnädinger Dank für dieses hilfreiche Buch.

Wenn nun durch das bisher Gesagte der Eindruck entstanden sein
sollte, es handle sich in diesem Teil des Buches um eine schlichte interpretierende

Nacherzählung, so muß das unverzüglich richtiggestellt werden.
Hat schon der erste Teil durch sorgfältige Analyse des vorgelegten Stoffes
bestrickt, so bleibt für die stupende Gelehrsamkeit in der minutiösen Bei-



328 Besprechungen

bringung zahlreicher Belege, Vergleiche, Parallelen zu andern Viten,
Nachweisen aus theologischen und historischen Untersuchungen als Beitrag zu
jeder Episode der Vita schlechthin nur Bewunderung. Als besonders wertvolle

Exkurse wären zu nennen: Metaphorik des Meeres, Symbolik des

Waldes, Tiergemeinschaft, locus amoenus, Milch-Metapher, Gabe der Tränen,

douceur als Frucht der Kontemplation, Symbolik der Wunde, Jagd-
motivik - die meisten davon im Kernstück der Legende: in der Einsiedelei
vorgelegt. Man fragt sich allerdings gelegentlich, ob nicht manche
Ausführungen zu weit gehen. Das Auftreten von Giles Hinde scheint fast
übertrieben ausführlich geschildert; in dem zweimaligen Anfang § § 164 u. 165

liegt doch wohl eine unnötige Verdoppelung. Ähnliche Wiederholungen
findet man bei der Erörterung des Beichtproblems Karls d. Gr. in den § §

322, 323, 324. Die sinnbildliche Dichte der Vorgänge um die Verwundung
Giles und ihre erschöpfende Interpretation läßt die Abhandlung fast an
Ort treten, vgl. § § 206 u. 214. - Zwei andere kleine Schönheitsfehler: Der
Lesbarkeit abhold sind die (nach der Vulgata) römischen Ziffern zur
Bezeichnung der Schriftstellen; im Literaturverzeichnis der Texte findet man
die Ausgabe der «Vie de saint Gile» nur mit großer Mühe, da sie nur unter
dem Namen der Herausgeber figuriert.

Der dritte Teil des Werkes, die Studie zur «Vie de saint Jehan Bouche
d'Or», umfaßt nur 23 Seiten und bringt in der Methode nichts Neues. Die
Untersuchung ist in sich zweifellos wertvoll, drängt sich aber in ihrer Kürze
dem Leser nicht auf. Zurück bleibt nach wie vor der Eindruck von der
fruchtbaren Lektüre der «Vie de saint Gile» und besonders des letzten Kapitels

mit den höchst anregenden Vergleichen und Ausblicken zum höfischen
Roman. Im ganzen Buch jedoch bewundert man die Fülle des ausgebreiteten

Wissens, die Akribie des wissenschaftlichen Apparates, die subtilen
Interpretationen und die vorzüglichen Gesamtwertungen im Vorwort, in
der Vorbemerkung zur Rezeption des Alexiusstoffes, in der Praeambula
und dem bereits erwähnten kostbaren abschließenden Rückblick auf die
«Vie de saint Gile». Dieses respektable Werk der unermüdlichen Zürcher
Mediävistin Louise Gnädinger beweist, daß sich eine eingehende Überlegung
zur Gattung «Legendenvita» tatsächlich lohnt.

Raphaela Gasser


	Besprechungen

