Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Duval, Yves-Marie: Le Livre de Jonas dans la littérature chrétienne grec-
que et latine. — Sources et influence du Commentaiie sur Jonas de saint
Jéréme. — Paris: Etudes Augustiniennes, 1973. 2 Béande, zus. 748 S.

Wer nur ein wenig um die Bedeutung des Zeichens des Jonas in den
Evangelien weill und zudem die zahlreichen Darstellungen des vom Unge-
heuer befreiten Propheten in der altchristlichen Grabeskunst etwas kennt,
wird mit groBem Interesse zur einldBlichen Untersuchung greifen, die
Y. Duval unter dem Titel «Le Livve de Jonas dans la littérature grecque et
latine» der Auslegungsgeschichte des Buches Jonas gewidmet hat. Wer
aullerdem noch speziell an der Exegese-Geschichte interessiert ist, wird
darauf gespannt sein, was er iiber die Quellen und den Einflul} des Kommen-
tars des Hieronymus zu diesem Propheten erfahren wird (vgl. den Unter-
titel). Der Verfasser der Untersuchung selbst hat es ausgezeichnet verstan-
den, in der Einleitung die Bedeutung seines Themas ins helle Licht zu riicken
(S.11-65). In einer Art Fragestellung, die zugleich eine kritische Biblio-
graphie in sich schliet, weist er auf die einzigartige Stellung des Jonas in
der friihchristlichen Apologetik, in der alten Ikonographie und in den Anfan-
gen der Liturgie hin. Diese Hinweise werden noch durch einige Angaben
iiber die in Frage kommenden Texte, vor allem iiber den Jonas-Kommentar
des Hieronymus sowie durch einige weitere Bemerkungen iiber die Bedeu-
tung des Themas erginzt.

Nach dieser Abgrenzung der Untersuchung behandelt deren erster Teil
(S. 67-111) die jiidische Exegese, wie sie in den Ubersetzungen und in den
Targumin, in einer pseudo-philonischen Homilie und bei Flavius Josephus,
in Texten des palédstinensischen Judentums und in der spétern jiidischen
Literatur zum Ausdruck gekommen ist. Damit ist in etwa die Behandlung
der christlichen Exegese vorbereitet, die nicht nur in ihren Anfingen, son-
dern noch in spédteren Zeiten von der jiidischen Exegese abhidngig war. —
Der zweite Teil, mit dem Titel «L’ére des allusions» (S. 113-303), bezieht
sich auf griechische wie lateinische Autoren vom 2. bis 4. Jahrhundert. Das
hei3t, das zweite Kapitel (S. 119-176) geht den einschldgigen Texten von
Klemens von Rom, Justinus, Irendus, Methodius und Tertullian nach.
Dabei zeigt sich, daB3 diese Autoren in ihrer anti-jiidischen und anti-gnosti-
schen Polemik sich kaum um das Zeichen des Jonas, hingegen in besonderer
Weise um die Auferstehung der Toten kiimmern. In Adversus Marcionem
des Tertullian erscheint zudem zum ersten Mal das Thema der Reue Gottes.
Im dritten Kapitel (S. 177-211) kommen Hippolyt von Rom, Klemens von



Besprechungen 319

Alexandrien sowie die erhalten gebliebenen Schriften des Origenes zur Be-
handlung. Im vierten Kapitel (S. 213-238) hingegen wendet sich die Unter-
suchung lateinischen Autoren, Victorinus von Pettau, Hilarius, Zeno von
Verona, Ambrosiaster und Ambrosius von Mailand zu. Dabei zeigt sich
bereits, wie einfluBreich die Exegese des Origines auch fiir die westliche
Exegese gewesen ist. Das fiinfte Kapitel (S.239-272) gilt Eusebius von
Césarea, Cyrill von Jerusalem, den Kappadokiern, Johannes Chrysostomus,
Theodor von Mopsuestia, Athanasius, Theophilus und Didymus. Das sechste
Kapitel (S. 273-303) behandelt schlieBlich die Exegese des Hieronymus
auBerhalb seines eigentlichen Jonas-Kommentars, und zwar sowohl in
Schriften, die vorher, wie in solchen, die spédter verfal3t worden sind. Dabei
stellt sich als besonders wichtig heraus, dal Hieronymus nicht nur von
Origenes, sondern auch von Tertullian abhingt, die beide in dhnlicher Weise
das Jonas-Buch gegen die Marcioniten verteidigt haben. — Der dritte Teil
(S. 305-432) stellt ohne Zweifel das Hauptstiick der Untersuchung dar.
Unter dem Titel Le femps des commentaives kommen die Jonas-Kommentare
von Theodor von Mopsuestia, von Hieronymus, von Cyrill von Alexandrien
und von Theodoret zur Darstellung. Dazu werden auch Erklirungen von
Gregor von Nazianz, von Theophylakt und Maximus Confessor zur ergédn-
zenden Erlduterung herangezogen. Darin steht im Mittelpunkt, was der
Verfasser selbst als These des Hieronymus anschaut. Dieser hat darnach
den Sinn des Jonas-Buches darin gesehen, daBl sich der Prophet gegen den
Ruf Gottes straubte, weil er nicht durch die Bekehrung der Niniviten die
Verdammung seines eigenen Volkes heraufbeschworen wollte. Gerade darin
ist er auch zum Vorbild Jesu wie auch des Apostels Paulus geworden, deren
groBtes Leid der Verlust der eigenen Briider gewesen ist. Uberraschenderweise
findet sich diese Auffassung aber auch bei Theodor von Mopsuestia. Dies
ist jedoch kaum durch eine Anhidngigkeit des einen vom andern Exegeten
zu erkldren. Man hat vielmehr an eine gemeinsame Quelle zu denken, und
zwar an Origenes, wie es durch die andern, von Origenes abhingigen Kom-
mentare nahegelegt wird. — Der vierte und letzte Teil (S. 439-585) 1aB3t
im dreizehnten Kapitel ersehen, wie im Osten die Katenisten sowie einige
weniger bedeutende Autoren das alte Erbe der Jonas-Exegese an die byzan-
tinischen Autoren des Mittelalters weitergegeben haben. In dhnlicher Weise
kommt im vierzehnten Kapitel das Nachleben der patristischen Exegese
im Westen zur Darstellung. Dabei stellt sich eigenartigerweise heraus, dal3
die Exegese des Hieronymus fiir lange Zeit ohne gréBeres Echo blieb. -
Die Untersuchung wird durch eine ausfithrliche Zusammenfassung abge-
schlossen (S. 587-622). Darin werden die drei hauptsédchlichen Problemkreise
nochmals herausgehoben: die Bedeutung des Jonas in seiner Geschichtlich-
keit, die christologische Exegese und die anthropologische Anwendung
(Befreiung von der Siinde). In einem Anhang werden weiter die Fragmente
der Jonas-Exegese in den Katenen zusammengestellt (S.623-671). Ver-
zeichnisse der Zitate aus den biblischen, apokryphen, jiidischen, musel-
manischen und antiken Schriften, ein Verzeichnis der Manuskripte, ein
Sachindex und eine ausgewihlte Bibliographie sowie das Inhaltsverzeichnis
beschlieBen die Arbeit.



320 Besprechungen

Diese etwas lange und trotzdem zu summarische Ubersicht mag ge-
zeigt haben, mit welch weitgespannter Untersuchung wir es zu tun haben.
Wir werden darin tatsdchlich mit einem gewiltigen Material konfrontiert,
in dem nicht blof eine lingst vergangene Zeit zum Aufleben gelangt, son-
dern in dem wir auch Antworten fiir brennende Fragen unserer Zeit, ich
meine fiir die biblische Hermeneutik und das Problem der Auferstehung,
finden kénnen. Es soll jedoch nicht verschwiegen werden, daB3 die Lektiire
dieses Werkes selbst fiir einen fachlich interessierten Leser sehr anspruchs-
voll ist. Eine straffere Darstellung, besonders in den Einleitungen zu ein-
zelnen Kapiteln und in gewissen methodologischen Einschiiben wire sicher
von Vorteil gewesen. Auch die zahlreichen Vor- und Riickverweise sind
nicht dazu angetan, den Leser in einer klaren Linie zu halten. Ebenso ist
die Aufteilung des Stoffes verschiedentlich zu kompliziert. Der Verfasser
selbst hat das auch gespiirt (vgl. S. 308-375). AuBerdem dringt sich dem
Leser mehr als einmal die Frage auf, warum so breit erklart werden mub,
daBl in einem Text oder bei einem Autor nichts Einschlidgiges zu finden ist
(vgl. z. B. S.184, 215). Damit soll in keiner Weise gesagt sein, daf3 der
Verfasser den gewil3 umfangreichen Stoff nicht iiberschaut habe. Es scheint
vielmehr so zu sein, dafl er zu vieles sagen wollte. Ja, man friagt sich, ob die
Kompliziertheit des Aufbaues der Arbeit, mit den ermiidenden Vor- und
Riickverweisen und den langatmigen Hypothesen, nicht davon komme, da@3
er sich thematisch nicht mehr beschriankt hat. Vielleicht wire es besser
gewesen, sich ganz auf den Jonas-Kommentar des Hieronymus zu konzen-
trieren, das heiflt, sich mit dem zu begniigen, was fiir das Verstindnis
dieser Schrift, ihrer Quellen und ihres Einflusses nétig ist (vgl. den Unter-
titel), und nicht die ganze Geschichte der Jonas-Exegese miteinzubeziehen.
Eine solche Beschrankung hédtte zudem wohl erlaubt, einige Gesichtspunkte,
die den Kommentar des Hieronymus selbst betreffen, griindlicher zu behan-
deln. So kommen einem die Angaben iiber die exegetische Methode weder
geniigend klar noch umfassend vor. Es wird nicht eindeutig herausgestellt,
wie die historia sich zur veritas hebraica verhilt (S. 327). Ebenso wiinschte
man mehr Klarheit dariiber, wie weit die historia selbst einen tiefern Sinn
einschliefit. Es wird zu wenig deutlich gesagt, daB sich die infelligentia
spivitualis im Jonas-Kommentar fast durchwegs auf den christologischen
Sinn bezieht (vgl.S.329). Dabei wire auch ein Hinweis auf die Bedeutung
von ex persona fillig gewesen. Vor allem hitte das Verhiltnis der Exegese
des Hieronymus zur Exegese der lateinischen Grammatiker, auf das der
Verfasser wenigstens in der Zusammenfassung anspielt (S. 618), ndher ins
Auge gefafit werden miissen.

Es seien noch drei kleinere Bemerkungen angefiigt. Auch wenn es sich
in der Bibliographie nur um eine Auswahl der einschligigen Literatur
handelt, hdtte wohl G. BouwmaN, Des Julian von Aeclanum Kommentar zu
den Propheten Osea, Joel und Amos, Rom 1958, nicht fehlen diirfen; denn
in dieser Arbeit werden die Studien von Guillet und Vaccari iiber die antio-
chenische Exegese und nédherhin iiber Theodor von Mopsuestia einer Kritik
unterzogen. Im iibrigen fand es der Autor selbst niitzlich, seine Bibliographie
nachtraglich noch zu ergédnzen (S. 65, Anm. 260). Zu seinen Ergdnzungen



Besprechungen 321

koénnte man noch hinzufiigen: K. LEEMANN, Auferweckt am 3. Tag nach
der Schrift (Quaestio Disputata 38), Freiburg 1968, mit einem sehr instruk-
tiven Kapitel tiber das Triduum mortis in der alten Kirche (vgl. S. 243,
Anm. 21). — Weiter sei bemerkt, dal die Referenzen in den Anmerkungen
nicht immer richtig sind (vgl. S.44, Anm. 143; S. 287, Anm. 75; S. 328,
Anm. 17/19). SchlieBlich sei noch gesagt, dal3 es nicht sehr gliicklich ist,
wenn von «cette Italie du Novd encove bien paganisée» (S. 225) die Rede ist,
oder wenn von «caréme romain» (S. 228) oder von «prédication quadragési-
male» (S. 230) im Hinblick auf eine Zeit gesprochen wird, in der die vierzig-
tagige Fastenzeit noch nicht bestand (vgl. LThK 8,911).

Doch bei diesen vielleicht etwas kleinlichen Bemerkungen geht es nur
um Schonheitsfehler, die bei einer so umfangreichen Arbeit leider nicht zu
vermeiden sind. Doch selbst die weiter oben gemachten kritischen Fest-
stellungen wollen in keiner Weise in Frage stellen, daB3 der Verfasser mit
seiner Untersuchung iiber die Exegese des Jonas-Buches einen #dufBerst
wertvollen Beitrag an die Geschichte der biblischen Auslegung geleistet
und sich zugleich als vorziiglichen Kenner der patristischen Exegese ausge-
wiesen hat.

BAsIL STUDER

Kannengiesser, Charles: Athanase d’Alexandrie. Sur I'Incarnation du
Verbe. Introduction, texte critique, traduction, notes et index. — Paris:
Editions du Cerf 1973. 484 S. (Sources Chrétiennes, 199.)

Vor fast dreiig Jahren hat P. Camelot die Schrift De Incarnatione
Verbi des Athanasius zusammen mit Contra Gentes unter den ersten Bianden
der Sources Chrétiennes bereits herausgegeben. Nun liefert uns C. Kannen-
giesser in der gleichen Sammlung eine neue, griechisch-franzdsische Ausgabe
jenes Werkes, das wie kaum ein anderes beweist, wie sehr die Menschwer-
dung des Wortes im Mittelpunkt der Theologie des Verteidigers der nizini-
schen Orthodoxie gestanden hat (vgl. dazu die Bemerkung des Autors
auf S. 55 iiber das Ziel von DI: «Cette foi chrétienne se trouve envisagée
sous le seul angle de la christologie»).

Diese neue Ausgabe wird durch eine lange Einfiihrung eingeleitet.
Darin wird zuerst die Frage der doppelten Rezension behandelt. Nach
C. Kannengiesser kann nur die lingere Fassung als echt betrachtet werden
(S. 26). Die kiirzere Rezension, die einen andern theologischen Standpunkt
vertritt, stammt nicht von Athanasius selbst, sondern ist wohl dem Kreis
seiner unmittelbaren Schiiler zuzuweisen (S. 43. 48). — Es folgt das zweite
Kapitel iiber den Aufbau der Schrift: Einleitung, Zusammenhang wvon
Schépfung und Erlésung, die Menschwerdung als Sieg iiber den Tod, die
Wiederherstellung der ILogosebenbildlichkeit, der Heilswert der Mensch-
werdung, die Testimonia gegen die Juden und die Beweise gegen die Heiden,
SchluB3 (S. 52-66). Die Schrift erweist sich somit als ziemlich klar geglie-
dert, und dieser Aufbau zeigt uns deutlich, wo die Schwerpunkte des «Cur

21



322 Besprechungen

Deus homo» des Athanasius liegen. — Im dritten Kapitel werden diese Ge-
sichtspunkte der Soteriologie weiter entfaltet. Dazu leistet die Zusammen-
stellung der verschiedenen Bezeichnungen fiir die Menschwerdung einen
besonders interessanten Beitrag. Vor allem ist aber aus diesem Kapitel
festzuhalten, wie die Heilsbedeutung der Menschwerdung des Wortes auf
dem Hintergrund der athanasianischen Anthropologie erklart wird. Wihrend
im Urstand die Vereinigung des Menschen mit Gott im Verhiltnis des
menschlichen «Nous» zum gottlichen «Logos» begriindet war, ist seit der
Menschwerdung das Heil des Menschen, das heiBt die Gotteserkenntnis,
durch die Gegenwart des «Logos» im Fleische endgiiltig gesichert. — Das
vierte Kapitel fithrt kurz in den Gebrauch der Bibel in DI ein (S. 157-162).
Auf die Frage der patristischen und philosophischen Quellen hingegen wollte
C. Kannengiesser auller etwa in einigen Anmerkungen nicht weiter eingehen
(vgl. S.7 und 162). — Die letzten zwei Kapitel der Einleitung geben eine
Ubersicht iiber die Ausgaben und die Textgeschichte von D¢ sowie einen
Hinweis auf die Eigenarten der vorliegenden Ausgabe (S.163-256). Man
kann sich allerdings fragen, ob in diesen beiden Kapiteln wie zum Teil auch
im dritten die niitzlichen Grenzen der Einleitung eines Bandes der Sources
Chrétiennes nicht zu weit iiberschritten worden sind.

Es folgt der griechische Text mit der franzosischen Ubersetzung, und
zwar gemdll der oben skizzierten Einteilung (Z. 258-469). Auf den Wert
des Textes soll hier nicht weiter eingegangen werden. Hingegen mag ein
Wort zur Ubersetzung angebracht sein. Es muB ndmlich auffallen, daB
diese machmal etwas zu frei ist. So wenn airix mit «condition» (S. 276 {.)
oder tév Osohbywv T Sudvoxy mit «la pensée de Dieur (S. 466 f.) wiederge-
geben werden. Einmal wird ein xeu nicht beriicksichtigt, das die Schépfungs-
und Erlosungsordnung einander gegeniiberstellt (S. 317). An einer andern
Stelle wird iy dyabfv &g fudc mapouciay bloB mit de sa venue chez mous
iibersetzt (S. 302 f.). Auch entspricht es kaum dem Kontext, in dem es
heil3t, das Christus gekommen ist, wenn napovsia als Gegenwart verstan-
den wird, und das umso weniger, als das ganze Kapitel gegen die Juden
gerichtet ist, fiir die der Messias noch nicht gekommen ist (S. 407). Vor
allem wird einmal die grundlegende Antithese von Sieg iiber den Tod und
Wiederherstellung der Gotteserkenntnis dadurch verwischt, daB der Nach-
satz mit dem Partizip xabopOdoag den beiden Hauptsitzen gleichgeordnet
wird («il restaura» anstatt «en restaurant») (S. 299).

Die inhaltlichen Anmerkungen zum Text sind nicht sehr zahlreich,
aber zum Teil recht interessant. So iiber die Stellung des Athanasius zur
Philosophie (S. 265, vgl. 324), iiber die «Logikoi» (S.274), iiber die Attribute
des «Logos» (S. 288) und iiber «Organon» (S. 293).

Es sei noch beigefiigt, daB die Verzeichnisse der Schriftstellen, der
griechischen Worter und der alten Autoren sowie eine umfangreiche Biblio-
graphie die Arbeit wertvoll ergdnzen. Es wire allerdings angebracht gewe-
sen, im Literaturverzeichnis auch folgende zwei einschlidgige Arbeiten anzu-
fithren: A. ReEcuEls, Engel, Tod und Seelenreise, Rom, 1958 (vgl. S. 357),
und W. METZGER, Der Organongedanke in der Christologie der griechischen
Kirchenviter, Miinsterschwarzach, 1968 (vgl. S. 293).



Besprechungen 323

Aufs Ganze gesehen wird man P. Kannengiesser dafiir dankbar sein,
dal3 er De Incarnatioue Verbi von Athanasius, dieses fundamentale Werk
der griechischen Patristik, mit seiner Einfiihrung, seinen Anmerkungen und
seiner Ubersetzung zuginglicher gemacht hat.

BASIL STUDER

Courcelle, Pierre: Recherches sur saint Ambroise. «Vies» anciennes,
culture, iconographie. — Paris. Etudes Augustiniennes 1973. 379 S. Mit
94, meist ganzseitigen, zum Teil farbigen Abbildungen.

In einer hervorragend ausgestatteten Ausgabe legt hier der weitbe-
kannte Gelehrte Pierre Courcelle eine Reihe von Untersuchungen iiber das
Leben, die Bildung und die Ikonographie des Ambrosius von Mailand vor.
Wie der Verfasser in einem kurzen Vorwort bemerkt, versteht er selbst unter
Recherches Arbeiten, in denen vielleicht verschiedene Themen einer so
eingehenden Analyse unterworfen werden, da dabei neue, wenn auch noch
so geringe Ergebnisse gewonnen werden. Dieses bescheidene und zugleich
anspruchsvolle Ziel hat er auch hier in seiner stets meisterhaften Art er-
reicht. Dabei geht es auch in diesen Untersuchungen mit den vielen Text-
vergleichen und staunenswert belegten Feststellungen in keiner Weise um
eine Zurschaustellung von Gelehrsamkeit. Die Anmerkungen tragen vielmehr
immer etwas zum Thema bei und sind somit nicht weniger Zeugnis einer
ungeheuren Belesenheit als eines immer sicheren Urteils.

In den ersten fiinf Kapiteln nun handelt es sich um kiirzere Aufsitze,
in denen das Verhidltnis des Ambrosius zu den neuplatonischen Kreisen
von Mailand, zu Chalcidius, zu Macrobius, zu Platon (Phiddon 81c—d) und
Terenz zur Sprache kommen. Besonders interessant erscheint mir dabei
die erste dieser Arbeiten, in der unter dem Titel von «Ambroise ‘professeur
de philosophie’» eine Stelle aus der von Paulinus verfaBten Vita (VIL,9)
erklart wird. Es geht darin um die Beschreibung der Versuche des Ambro-~
sius, sich der Bischofsweihe zu entziehen. Unter anderem heil3t es dabei,
«philosophiam profiteri voluit». Nach Courcelle bedeutet dies nun, Ambro-
sius hidtte sich als neuplatonischer Philosoph ausgegeben, um damitgdas
christliche Volk abzuhalten, ihn zum Bischof zu machen. Er hitte damals
also mit den Neuplatonikern der Stadt Kontakt aufgenommen und sie bei
sich aufgenommen. Scheinbar eine Kleinigkeit. Aber ein Detail, in dem
sich nicht nur erweist, wie der Verfasser auf allen Registern seiner bewun-
dernswerten Kenntnis der antiken Literatur im allgemeinen und des Am-
brosius im besondern zu spielen weill, sondern in dem auch seine These
von den Neuplatonikern Mailands neu bestdtigt wird, mit der er vielleicht
am meisten «Neues» zur Ambrosius- und Augustinus-Forschung beige-
tragen hat.

Es folgen zwei Untersuchungen, die der karolingischen, von Msgr. Paredi
neulich entdeckten Vifa Ambrosii gewidmet sind. In der ersten der beiden
Untersuchungen wird der 1964 zum ersten Mal edierte Text seinen Quellen
gegeniibergestellt. Diese Quellen sind spiter (S. 143-148) eigens zusammen-



324 Besprechungen

gestellt. Unter ihnen treten die Vita des Paulinus und die Historia tripartita
von Kassiodor besonders hervor. In der zweiten Untersuchung hingegen
bringt der Verfasser in einer «Etude philologique, littéraive et histovique»
die Eigenart dieser wertvollen Vita zur Darstellung. Dabei kann er hervor-
heben, wie sehr sich dieser karolingische Hagiograph durch seine Treue
gegeniiber guten historischen Quellen und durch eine originelle Bearbeitung
von ihnen auszeichnet (S. 148). Im iibrigen konnte Courcelle selbst die An-
gaben, die Paredi iiber die Quellen dieser Vita gemacht hatte, um ein Be-
trachtliches vermehren.

In den letzten beiden Kapiteln, die mehr als die Hélfte des Buches
ausmachen, werden zuerst eine Reihe von Portraits des Heiligen aus ver-
schiedenen Zeiten, angefangen mit dem bekannten Mosaik aus dem 5. Jahr-
hundert, und dann eine weitere Reihe von Szenen aus seinem Leben vorge-
stellt, darunter die herrlichen Darstellungen des «Paliotto» von S. Ambro-
gio, Mailand (9. Jh.). Die Wiedergabe dieser Bilder und Miniaturen ist durch-
wegs gut, zum Teil hervorragend. Teilweise handelt es sich dabei um bisher
nicht veroffentlichte Darstellungen. In den Erklarungen dazu werden natiir-
lich Angaben iiber Herkunft und Datierung gemacht. Aulerdem werden die
einzelnen Darstellungen kurz und treffend beschrieben. Dabei wird bei den
Szenen aus dem Leben auch auf die literarischen Quellen hingewiesen und
zudem das eine und andere Detail, wie zum Beispiel die GeiBel in der Hand
des Heiligen, abgeklart.

Auch in diesem ikonographischen Teil zeigt sich Professor Courcelle
als Meister. In Zusammenarbeit mit Jeanne Courcelle-Ladmirant hat er
seine Untersuchungen iiber Ambrosius von Mailand in wertvoller Weise
erganzt. Nicht nur die Hagiographen, sondern auch die Kunsthistoriker
werden ihm dafiir dankbar sein. Geht doch gerade aus diesem ikonographi-
schen Teil in eindriicklicher Art hervor, was der Bischof von Mailand der
Nachwelt bedeutet hat. Gleichzeitig werden aber auch die Kunstkenner
darin viel Material fiir ihre vergleichenden Studien finden.

Es sei noch beigefiigt, daBl diese Veroffentlichung auBer den Verzeich-
nissen der Eigennamen, der Darstellungen und ihrer Herkunft eine gut
ausgewihlte Ambrosius-Bibliographie enthilt. Darin nehmen mit Recht
die zahlreichen Studien des Verfassers selbst einen wichtigen Platz ein.
Man wird darum auch fiir dieses Arbeits-Instrument dem unermiidlichen
Forscher und geschédtzten Lehrer nur danken kénnen.

BaAsiL STUDER

Pelland, Gilles S. J.: Cinq études d’Augustin sur le début de la Genése. —
Tournai: Desclée; Montréal: Bellarmin 1972, 279 S. (Recherches 8: Théolo-
gie, Collection dirigée par les Facultés de la Compagnie de Jésus a Montréal.)

Augustinus hat den Anfang der Genesis in fiinf Schriften eingehender
kommentiert: in De Genesi contra Manichaeos libvi duo (388-389), in De
Genesi ad littevam imperfectus liber (393, erganzt 426), in den letzten drei
Biichern der Confessiones (397-398), in De Genesi ad litteram libvi duodecim



Besprechungen 325

(401-415) und im elften Buch von De Civitate Dei (417), wo die Rede von der
Erschaffung der Engel ist. In diesen zum Teil verschiedenartigen Kommen-
taren kommt den ersten vier Versen (Gen 1,1-4) offensichtlich eine beson-
dere Stellung zu. Wenn namlich der erste Schépfungsbericht nach Tag und
Nacht, nach Morgen und Abend aufgebaut ist, drangt sich nach Augustinus
die Frage auf, was die durchgehende Unterscheidung von Licht und Finster-
nis oder der Hinweis auf die Dauer eines Tages bedeuten kénnen, da doch
die Erschaffung der Sterne erst am vierten Tag erfolgt ist und da zudem in
einem andern Sinn Gott alles zugleich erschaffen hat. Auf diese Frage kon-
nen wir nur eine volle Antwort geben, wenn wir alle Elemente, von denen
in den ersten vier Versen die Rede ist, in ihrem Zusammenhang zu verste-
hen suchen: Himmel und Erde, den Geist iiber den Wassern, das Handeln
Gottes am Anfang, das Wort und die Kundgabe des gottlichen Gefallens.
Mit andern Worten, in den Erkldarungen zu diesen nach Augustinus grund-
legenden Versen finden wir den entscheidenden Ansatzpunkt zu dessen
ganzer Schopfungslehre.

Im Hinblick darauf hilt es P. Pelland fiir gerechtfertigt, seine Unter-
suchung iiber die Genesis-Kommentare des heiligen Augustinus auf die
Erklirungen zu den ersten vier Versen zu beschrinken. Tatsdchlich ist
auch so, wie selbst eine kleine Ubersicht iiber den Inhalt der Arbeit zeigen
kann, der Stoff der Untersuchung bedeutend genug. In Anwendung des
neuplatonischen Schemas von formatus und informis kommen nadmlich
in den ersten sechs Kapiteln die Erklirungen zu den ersten zwei Versen
zur Sprache, in denen es um das grundlegende Faktum der Schépfung
geht. Kapitel 7 ist der Erschaffung der geistigen Wesen gewidmet, fiir die
sich Augustinus in allen fiinf Kommentaren besonders interessiert. Die
letzten drei Kapitel behandeln drei besondere Fragen: Trinitdt und Schép-
fung, die Bedeutung von Tag und Nacht, und das System der sieben Tage.
In der Zusammenfassung schlieBlich werden nicht nur die Resultate der
Untersuchung gewiirdigt, sondern auch in Ubersichtstafeln die Erklirungen
zu den verschiedenen Elementen (in principio, caelum, lux usw.) zusammen-
gestellt. Es folgen noch eine Zusammenstellung der von Augustinus beniitzten
Genesis-Texte, eine umfassende Bibliographie, Indizes der Augustinus-
Zitate, der alten und modernen Autoren, sowie das Inhaltsverzeichnis.

Es ist sicher nicht immer leicht, den eingehenden und gewundenen
Analysen zu folgen, denen P. Pelland die Kommentare des Augustinus
unterzieht. Wie koénnte man angesichts von deren Kompliziertheit selbst
auch etwas anderes erwarten? Auch der Verzicht, auf die Quellen der Augu-
stinus-Exegese weiter einzugehen, hat das Verstindnis kaum erleichtert.
Trotzdem wird die Arbeit bei jedem Anerkennung finden, der sich die Geduld
nimmt, zusammen mit dem Autor den immer wieder neuansetzenden, oft
hypothetisch bleibenden Betrachtungen des Meisters von Hippo zu folgen.
In besonderer Weise wird man P. Pelland fiir die methodologischen Hinweise
dankbar sein. So, wenn er darauf aufmerksam macht, daB Augustinus die
neuplatonischen Kategorien je nach der Eigenart der Kommentare in ver-
schiedener Weise fiir die Erklarung der Bibel heranzieht (vgl. S. 111 und 148).
Ebenso, wenn er immer wieder betont, wie vorsichtig Augustinus selbst ans



326 Besprechungen

Werk gegangen ist (S. 42, 55 f.). Es fehlen natiirlich auch die Hinweise auf
die exegetischen Kategorien nicht (vgl. vor allem S. 16, 29 f.: Unterschei-
dung der Aistoria von den andern Schriftsinnen 75). Doch hier hitte ein
Eingehen auf die Quellen, das heiBt konkret auf die lateinische Exegese der
historischen Texte, zu einer klareren Umschreibung dessen gefiihrt, was
Augustinus unter dem historischen Sinn versteht. Es wire noch mehr
herausgetreten, daBB Augustinus nicht in erster Linie daran interessiert ist,
was die Hagiographen sagen wollten, sondern am Sinn der res gestae, der
facta, ja am Suchen Gottes selbst (vgl. S. 228 f.).

BasiL STUuDER

Gnidinger, Louise: Eremitica. Studien zur altfranzdsischen Heiligenvita
des 12. und 13. Jahrhunderts. — Tiibingen: Max Niemeyer 1972. 438 S.
(Beihefte zur Zeitschrift fiir romanische Philologie, 130. Heft.)

Die umfangreiche Studie zeigt anhand dreier ausgewéhlter altfranzosi-
scher Heiligenviten, wie diese Literaturgattung «iiber Jahrhunderte hinweg
bei gleichzeitiger Stabilitit und Offenheit der Erzdhlstruktur zu erbauen
und zu unterhalten wuBte» (Vorwort). Behandelt werden in einem ersten
Teil das altfranzosische Alexiuslied, in einer zweiten, sehr ausgedehnten
Untersuchung die «Vie de saint Gile» des Guillaume de Berneville, also die
Aegidiusvita, und als drittes Beispiel kurz die «Vie de saint Jehan Bouche
d’Or». Erschopfende Literaturverzeichnisse und zwei Register beschlieBen
das Werk.

Die Untersuchung zum Alexiuslied bringt in drei Kapiteln hochst
wertvolle literarhistorische Aspekte zur Legendenvita. Was sorgfiltiges
und kluges Forschen zur Erhellung der genannten Gattung beitragen kann,
wird an dieser Studie evident. Zuerst wird in einem diachronischen Riick-
blick festgestellt — und das ist eine Eigentiimlichkeit der Alexiusvita —,
da dieser Legendenstoff immer wieder, bis in unser Jahrhundert, neu
rezipiert wurde, literarisch oder in existentieller imitatio. Von Henri Ghéon
iiber Hofmannsthal, Moérike, Goethe, Benedikt Josef Labre und den «Simpli-
cissimus» bis zur Bekehrung des Petrus Valdus im 12. Jh., also chronolo-
gisch im Krebsgang, geht die Autorin der seltsam provokatorischen Kraft
der Alexiusgestalt nach, dieser Heiligenfigur, die in ihrem radikalen Ernst
(Alexius lebt als unerkannter Bettler unter der Treppe seines Vaterhauses)
immer als Leitbild und Argernis zugleich empfunden wurde. Dann wird
der Versuch unternommen, die Alexiuslegende nicht in ihrer Textgeschichte
zu beschreiben, sondern «eine einzige Fassung im Verhdltnis zu ihrer Um-
welt zu bestimmen» (S. 31; die altfranzosische «Cangun de saint Alexis»
in der Handschrift L). Dabei kann die Verfasserin das Wesen und die Inten-
tion jeder Legendenvita darlegen, namlich: «ewige, unverriickbare Wahr-
heiten sichtbar zu machen» und deshalb unbedingt zu erbauen, zu fordern
und zu bewegen (S. 30), und zugleich die erwiesene enorme Wandlungs-
und Anpassungsfihigkeit eines Legendenstoffes aufweisen. Dal3 die Heiligen-
vita merkwiirdig zwischen Dichtung und Leben, zwischen Inkarnation in



Besprechungen g

einem é&dsthetischen Gebilde und dem nachahmenden Zuhorer steht, zeigt
sich u. a. in dem beliebten Bild der Vita als Spiegel, in dem sich jeder Christ
zu betrachten hat. In der beharrlich verfolgten Frage, wie die altfranzosische
Cangun auf die Zuhorer gewirkt habe, wird im dritten Kapitel die Motivik
des Einsiedlerlebens eingebracht, die nun das Alexiuslied unzweifelhaft in
jene Legendenviten einreiht, von denen das Buch entsprechend dem Titel
handeln will. Es sind dies hier die Motive der Pilger- und Fremdlingschaft,
die Turteltauben-Metapher (Sitzhaltung aus Trauer an einem ausgesuchten
Ort des Leids), Weltflucht und contemptus mundi. — Die drei Kapitel, die
die genannten verschiedenen Aspekte einer Legendenvitenbetrachtung auf-
zeigen, greifen ineinander iiber, nehmen vorweg, liefern nach, was die Uber-
schriften gesamthaft zu bieten versprechen. Das ist eine Eigentiimlichkeit
des Arbeitsstils von L. Gnéddinger, der seinen Reiz hat, dem Leser aber
einiges abfordert an gespannter Aufmerksamkeit und andauernder Kon-
zentration.

So ist es fiir den selben Leser eine wahre Erholung, nun im zweiten
Teil die Aegidiusvita in ausladender epischer Breite und chronologischer
Sukzession anhand der liebenswiirdigen «Vie de saint Gile» des ebenso
liebenswiirdigen Kanonikers Guillaume de Berneville vorgelegt zu bekom-
men. Was bei der Behandlung der Alexiusvita an Erkenntnissen allgemein
fiir die Legendenviten heraussprang, kann nun am Beispiel des heiligen
Eremiten Aegidius in schénster Anschaulichkeit nachgelesen werden. Daf3
die Lektiire dieser 263 Seiten zum wahren GenuB wird, liegt nicht nur am
menschlicheren Charakter und Leben des saint Gile im Gegensatz zu dem
doch sehr harten Stil des Alexius, sondern vor allem daran, daB die Vita
Guillaume de Bernevilles dem Leser auf eine unvergleichliche Art nahe-
gebracht wird. Man glaubt nicht, eine gelehrte Forschungsarbeit (was sie
tatsdachlich ist) vorgelegt zu bekommen, sondern man lebt in der Fiktion,
selbst unmittelbar den Text der Erzahlung zu lesen. Die Fiktion geht soweit,
daB man zuweilen nicht mehr wei, ob Guillaume de Berneville oder L.
Gniddinger das Récit so spannend macht: retardierend bei wichtigen Episo-
den, einschneidende Verdnderungen im Leben des Heiligen vorwegnehmend,
aber nie ganz enthiillend, bevor sie tatsdchlich eintreffen, und &hnliche
Kunstgriffe des Erzdhlers. Das unverhohlene Behagen, das sich von der
Gestalt des heiligen Aegidius iiber den Autor Guillaume de Berneville und
dessen Interpretin L. Gnddinger auf den Leser und nicht zuletzt auf die
Arbeit des Rezensenten ausbreitet, veranlaf3t den letzteren zu der Frage,
ob nicht auch das eine Aufgabe des Legendenforschers sein miilte: die
Legendenvita dem heutigen Leser nicht nur verstdndlich, sondern schmack-
haft zu machen, zumal nur die entsprechenden Philologen die sprachlichen
Voraussetzungen fiir den GenuB3 des Originaltextes mitbringen. Jedenfalls
weill man L. Gnddinger Dank fiir dieses hilfreiche Buch.

Wenn nun durch das bisher Gesagte der Eindruck entstanden sein
sollte, es handle sich in diesem Teil des Buches um eine schlichte interpre-
tierende Nacherzahlung, so muBl das unverziiglich richtiggestellt werden.
Hat schon der erste Teil durch sorgfiltige Analyse des vorgelegten Stoffes
bestrickt, so bleibt fiir die stupende Gelehrsamkeit in der minutiosen Bei-



328 Besprechungen

bringung zahlreicher Belege, Vergleiche, Parallelen zu andern Viten, Nach-
weisen aus theologischen und historischen Untersuchungen als Beitrag zu
jeder Episode der Vita schlechthin nur Bewunderung. Als besonders wert-
volle Exkurse wédren zu nennen: Metaphorik des Meeres, Symbolik des
Waldes, Tiergemeinschaft, locus amoenus, Milch-Metapher, Gabe der Tra-
nen, douceur als Frucht der Kontemplation, Symbolik der Wunde, Jagd-
motivik — die meisten davon im Kernstiick der Legende: in der Einsiedelei
vorgelegt. Man fragt sich allerdings gelegentlich, ob nicht manche Aus-
fiithrungen zu weit gehen. Das Auftreten von Giles Hinde scheint fast iiber-
trieben ausfiihrlich geschildert; in dem zweimaligen Anfang § § 164 u. 165
liegt doch wohl eine unnétige Verdoppelung. Ahnliche Wiederholungen
findet man bei der Erérterung des Beichtproblems Karls d. Gr. in den §§
322, 323, 324. Die sinnbildliche Dichte der Vorgdnge um die Verwundung
Giles und ihre erschopfende Interpretation 1Bt die Abhandlung fast an
Ort treten, vgl. § § 206 u. 214. — Zwei andere kleine Schonheitsfehler: Der
Lesbarkeit abhold sind die (nach der Vulgata) rémischen Ziffern zur Be-
zeichnung der Schriftstellen; im Literaturverzeichnis der Texte findet man
die Ausgabe der «Vie de saint Gile» nur mit groBer Miihe, da sie nur unter
dem Namen der Herausgeber figuriert.

Der dritte Teil des Werkes, die Studie zur «Vie de saint Jehan Bouche
d’Or», umfal3t nur 23 Seiten und bringt in der Methode nichts Neues. Die
Untersuchung ist in sich zweifellos wertvoll, dringt sich aber in ihrer Kiirze
dem Leser nicht auf. Zuriick bleibt nach wie vor der Eindruck von der
fruchtbaren Lektiire der « Vie de saint Gile» und besonders des letzten Kapi-
tels mit den hochst anregenden Vergleichen und Ausblicken zum héfischen
Roman. Im ganzen Buch jedoch bewundert man die Fiille des ausgebrei-
teten Wissens, die Akribie des wissenschaftlichen Apparates, die subtilen
Interpretationen und die vorziiglichen Gesamtwertungen im Vorwort, in
der Vorbemerkung zur Rezeption des Alexiusstoffes, in der Praeambula
und dem bereits erwdhnten kostbaren abschlieBenden Riickblick auf die
«Vie de saint Gile». Dieses respektable Werk der unermiidlichen Ziircher
Medidvistin Louise Gnidinger beweist, daB sich eine eingehende Uberlegung
zur Gattung «Legendenvita» tatsdchlich lohnt.

RAPHAELA GASSER



	Besprechungen

