
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 1-2

Artikel: Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum

Autor: Widmer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Widmer

Metaphysische Anthropologie
im christlichen Raum

Kritische Gedanken zum neuen Buch von Emerich Coretii :

«Was ist der Mensch?» *

Man braucht sich nur in den Lagerkatalogen der Buchhändler oder
in den laufenden Bibliographien umzusehen, um die Behauptung zu

wagen, daß die Publikationen, welche das Hauptwort «Anthropologie»
oder das Adjektiv «anthropologisch» im Titel führen, geradezu
inflationäre Ausmaße angenommen haben. Die Veröffentlichung von Coreth
ist nur eine unter vielen, die sich ebenfalls als «Anthropologien» bezeichnen.

In Zeiten der Inflation aber gilt es, mit aller Vorsicht zu prüfen,
ob hinter dem übergroßen Angebot auch tatsächlich das steht, was
es verspricht. Daher sei im folgenden eine etwas breitere Auseinandersetzung

mit dem erwähnten Buch gewagt.

I

Coreth verspricht, seinem Leser Grundzüge einer philosophischen
Anthropologie zu vermitteln. Wie gesagt, ist das allerneueste Angebot
sich mit Anthropologie irgendwelcher Art beschäftigenden Schrifttums
innerhalb des deutschen Sprachraums recht groß, wobei allerdings jene
Autoren, welche eine spezifisch philosophische Offerte machen, ihrerseits

nur eine kleine Gruppe bilden neben solchen, die ihre Publikationen
als theologische, biologische, medizinische, politische oder pädagogische
Anthropologie bezeichnen l.

* Innsbruck, Wien, München: Tyrolia Verlag 1973. 211 S. (Abk. mit CWM.)
1 Neueste Publikationen, welche sich bereits vom Titel her zum Gebiet der



Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum 305

Wenn wir uns den verschiedenen Gruppierungen 2 entgegengestellt
sehen, so stellt sich wie von selbst die Frage, was denn Coreth unter
spezifisch philosophischer Anthropologie versteht. Schon in seiner

Metaphysik hat der Innsbrucker Professor für Philosophie diese Frage
klar beantwortet, ohne sie allerdings weiterzuentwickeln. Die Anthropologie

ist einer von den Aspekten der Metaphysik, die nach Coreth
darin besteht, «das immer schon unthematisch Bekannte, aber noch

nicht thematisch Erkannte in ausdrücklichem Wissen einzuholen»3.
Das Spezifische des anthropologischen Aspektes der Metaphysik besteht

darin, «den menschlichen Selbstvollzug in seiner apriorischen Struktur
und Gesetzlichkeit» (ebd.) einsichtig zu machen, und er steht neben der

ontologischen sowie der theologischen Rücksicht, wobei die erste darin
besteht, unseren Selbstvollzug und damit auch das Wissen um das

Sein alles Seienden fortzubestimmen, und die zweite darin, den
Selbstvollzug und das in ihm gesetzte Wissen auf dem Grunde des Absoluten
zu verstehen.

Das Denken Coreths hat sich im Verlaufe der letzten 17 Jahre,
das heißt seit der Veröffentlichung von «Grundfragen des menschlichen

Daseins»4, zwar vertieft und erweitert, aber im Ansatz keineswegs
verändert. Schon 1956 schrieb er in CGF, der Mensch sei «nicht nur

philosophischen Anthropologie rechnen, sind etwa folgende : Holz, Harald : Mensch
und Menschheit. Entwürfe zur Durchführung einer philosophischen Anthropologie.

Bonn 1973; Süsskind/Schwendi: Die Dynamik des Lebens in der
philosophischen Anthropologie. Düsseldorf 1973. - Es sei nun noch je ein Beispiel für die
theologische, biologische, medizinische, politische und pädagogische Anthropologie
genannt: Wolff, Hans: Anthropologie des Alten Testamentes. München 1973;
Alsberg, Paul : Das Problem des Menschen. Eine Studie zur biologischen und
philosophischen Anthropologie. Wiesbaden 1973 ; Popitz, Friedrich : Fragmente : Aufzeichnungen

zu einer anthropologischen Medizin. Oberhöchstand: Selbstverlag 1973;
Kremp, Herbert: Am Ufer des Rubikon. Eine politische Anthropologie. Stuttgart
1973; Pleines, Jürgen E. : Pädagogik und Anthropologie. Düsseldorf 1973.

2 Odo Marquard zählt in seiner Arbeit « Zur Geschichte des philosophischen
Begriffes 'Anthropologie' seit dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts» (in: Collegium

phüosophicum. Studien. Joachim Ritter zum 60. Geburtstag. S. 209-239.
Basel, Stuttgart 1965) auf S. 209 noch weitere Gruppierungen auf, die wir aber der
Einfachheit halber hier unerwähnt lassen wollen. Dasselbe gilt auch von der
instruktiven Arbeit Werner Sombarts: Beiträge zur Geschichte der wissenschaftlichen

Anthropologie. In : Sitzungsberichte der Preußischen Akademie der
Wissenschaften. Jg. 1938. Philosophisch-historische Klasse. S. 96-130, vor allem S. 105-
120. Berlin 1938.

3 Coreth, Emerich: Metaphysik, S. 93. (Abk.: CMP.). Innsbruck, Wien,
München 31961, 21964.

4 Coreth, Emerich: Grundfragen des menschlichen Daseins. Innsbruck,
Wien, München 1956. (Abk.: CGF.).

20



306 Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum

mit einem ursprünglichen Wissen um Sein überhaupt, sondern auch
einem ebenso ursprünglichen Wissen um die grundlegenden Seinsstrukturen

und Seinsgesetze ausgestattet» (CGF, 39/40), und er sei dadurch

vor allen anderen Seienden ausgezeichnet, daß er in einem «unmittelbaren

Bezug zu Gott (stehe), insofern er Gott erkennen und anerkennen,
ihn verehren, ihm dienen und ihn lieben kann, insofern er also ein

geistbegabtes, freies personales Wesen ist, das wesentlich und ursprünglich

auf das Unendliche hingeordnet ist und diese Hinordnung in eigener,

freier Wertantwort und Stellungnahme zu bejahen und zu
verwirklichen hat» (CGF, 71).

Diese beiden Zitate zeigen deutlich, daß der österreichische Jesuit

ganz im Sinne der Scholastik stets im Horizont christlicher
Weltanschauung philosophiert, was allerdings seine in «Grundfragen des menschlichen

Daseins» geäußerte Beteuerung (die er auch in späteren
Veröffentlichungen, vor allem in der Metaphysik und in der vorliegenden
Anthropologie kaum zurücknimmt), er verbleibe «Im philosophischen
Bereich», also im Raum natürlich menschlichen SelbstVerständnisses

und dessen Auslegung, ohne auf das Gebiet der Theologie auszugreifen»

(CGF, 8), fraglich macht. Allerdings hängt die Fraglichkeit der erwähnten

Äußerung von der Vorstellung ab, die wir mit dem Begriff
«Philosophie» verbinden, und noch mehr von den Inhalten, die wir dem Begriff
«Gott» zuordnen 5. Die Tatsache aber, daß beide Begriffe mit
außerordentlich pluralen Inhalten verknüpft werden, ist Grund für die
verschiedensten philosophischen Schulen, und vor allem, wenn sie

überhaupt noch Zustandekommen, für die diversen Auseinandersetzungen
unter ihnen 6.

Die soeben angeführten Stellen aus einer frühen Schrift des

Innsbrucker Philosophieprofessors weisen aber nicht nur auf die heute wie
ehedem noch kaum lösbare Problematik von Glauben (der Begriff wird
hier nicht in erster Linie in seiner theologischen Bedeutung genommen,
sondern in einem anthropologischen Sinne verstanden 7) und Wissen hin,

5 Vgl. zum Allgemeinen dieser Thematik den interessanten Aufsatz von
Karl Rahner: Philosophie und Theologie. In: Theologie und Philosophie 47 (1972)
1-15.

6 Was die unerhört große Bedeutungsbreite des Begriffes Philosophie
anbelangt, vgl. dazu Gerhard Funkes Aufsatz: Was ist Philosophie? In: Jahrbuch der
Schopenhauer-Gesellschaft. 53 (1972) 237-259, vor allem S. 242. Kiel, Frankfurt

a. M.
7 Vgl. dazu Tielsch, E. : Die Wende vom antiken zum christlichen Glaubensbegriff.

In: Kant-Studien 64 (1973, Heft 2) 159-199. Berlin-New York.



Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum 307

sondern sie machen, was für unseren Zusammenhang ebenso wichtig
ist, darauf aufmerksam, daß der ursprüngliche Ansatz Coreths schon

von Anfang an nach der Entfaltung einer Metaphysik verlangte, innerhalb

derer Anthropologie, Ontologie und Theologie bloß Aspekte sein

können, die sich in innerer Einheit zwar nicht auf der Ebene der

Wirklichkeitsbegründung, wohl aber auf derjenigen des Erkenntnisprozesses
gegenseitig bestimmen 8.

In einem längeren Aufsatz «Metaphysik als Aufgabe»9 erfolgte
bereits 1958 der provisorische Entwurf für die Metaphysik, welche dann
drei Jahre später, in systematischem Ausbau und in straffer Einheit
Anthropologie, Ontologie und Theologie verbindend, vorgelegt wurde. In
diesem Werk von 1961 hat allerdings die ontologische Perspektive die

Führung, der anthropologische sowie der theologische Aspekt wurden

nur wenig entfaltet, womit aber keineswegs gesagt werden soll, ihr
seins- oder erkenntnismäßiger Stellenwert werde übersehen.

Im Jahre 1969, zur gleichen Zeit also, da Coreths Buch über die
Hermeneutik10 erschien, setzte bei ihm, wie der Aufsatz «Was ist
philosophische Anthropologie?»11 zeigt, eine intensive Reflexion über
die Frage nach dem Menschen ein. Äußerer Anlaß zur Wiederaufnahme
dieses beim Innsbrucker Philosophieprofessor alten Themas (vgl. CGF)

mag, wie er in der ersten Anmerkung seines Aufsatzes andeutet, das

bildungspolitische Faktum gewesen sein, daß ab 1969 an den

katholischtheologischen Fakultäten Österreichs wie auch im Ausbildungsprogramm

der Gesellschaft Jesu der philosophischen Anthropologie eine

zentrale Bedeutung zugemessen werden sollte. Wie dem auch sei, man
kann auf jeden Fall sagen, daß der Beitrag von 1969 die Skizze von dem

ist, was dann 1973 systematisch entfaltet wurde und in Buchform als

«Grundzüge einer philosophischen Anthropologie» zur Veröffentlichung
gelangte 12.

8 Zu formalen Aspekten des Problems «Einheit und Vielheit» vgl. Zubiri,
Xavier: Vom Wesen, S. 211 ff. München 1968.

9 Coreth, Emerich: Metaphysik als Aufgabe. In: Aufgaben der Philosophie;
hrsg. von Emerich Coreth, S. 9-95. Innsbruck 1958.

10 Coreth, Emerich: Grundfragen der Hermeneutik. Freiburg, Basel, Wien
1965. (Abk. : CGH).

11 In: Zeitschrift für katholische Theologie. Bd. 91, S. 252-273. (Abk.: CPA.)
Innsbruck 1969.

12 Dieses Vorgehen ist typisch für das fruchtbare Arbeiten Coreths: zunächst
pflegt er seine Gedanken skizzenhaft, gleichsam als Entwurf vorzulegen (vgl. dazu
auch das Verhältnis zwischen seinem Beitrag «Metaphysik als Aufgabe» - a. a. O.
1958 - und der großangelegten, systematisch entwickelten Metaphysik (CMP),



308 Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum

Unmittelbar sind also die Grundlagen für die heute vorliegende
philosophische Anthropologie von Coreth in seinem Aufsatz von 1969

zu suchen, wo sie z. T., da sie thetisch-knapp und nicht eingebettet
in historische Exkurse und in längere entwickelnde Reflexionen
dargestellt werden, deutlicher zum Ausdruck kommen. Genauso, wie bereits
im Jahre 1956 (CGF), nur viel expliziter, wird die philosophische
Anthropologie im Bereich der Metaphysik angesiedelt, ja sie wird sogar
mit der Metaphysik selbst identifiziert: «Daher ist philosophische
Anthropologie, voll entfaltet, selbst schon Metaphysik Anthropologie
und Ontologie, beide in ihrem metaphysischen Wesen verstanden, sind
insofern zwei Aspekte desselben philosophischen Bemühens: den
Menschen aus dem Grunde seines Wesens im Ganzen des Seins zu verstehen»

(CPA, 273).
Nach diesen Bemerkungen zur Vorgeschichte der Neuerscheinung

und dazu, was ihr Autor unter einer spezifisch philosophischen Anthropologie

versteht, wollen wir zunächst auf ihren Inhalt (im Überblick)
hinweisen, um dann nachher zu einzelnen Punkten kritische Bemerkungen

anzuführen.

II

Seinen Darlegungen schickt Coreth eine ziemlich umfangreiche
Einführung voraus (S. 9-52), in der er zunächst unter dem Titel «Die

Frage nach dem Menschen» das Problem des Ansatzes und der Methode

einer philosophischen Anthropologie erörtert. Darauf folgt ein geschichtlicher

Überblick, welcher von der Stellung des Menschen im griechischen,
im christlichen und im neuzeitlichen Denken (vom Nominalismus bis

und mit dem deutschen Idealismus) Auskunft gibt. Die darauffolgende
Zeit trägt den Titel «Die anthropologische Wende» (S. 35). Unter dieser

Überschrift kommen Menschenbilder des Materialismus und Evolutionismus

(S. 35—40), des Existentialismus und Personalismus (S. 41-47)
sowie der Phänomenologie und der Ontologie des Menschen (S. 47-52)
zur Sprache.

Nach der Einführung werden vier verschiedene Gedankenbereiche,
die aber ganz ähnlich den Räumen einer Wohnung eine innere Einheit
bilden, als vier Kapitel vorgestellt. Dem Weltbezug des Menschen ist
das erste (S. 53-79), seinem Selbstvollzug (S. 81-137) das zweite Kapitel

um dann nachher mit einer an die klassischen Traktate erinnernden Publikation
hervorzutreten.



Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum 309

gewidmet, dem Wesen des Menschen (S. 139-169) das dritte und seiner

Selbstentfaltung (S. 171-204) das vierte Kapitel. Das erste erörtert den

Weltbegriff und spricht vom Verhalten des Menschen in der Welt, das

zweite entfaltet das menschliche Wirken in Denken und Wollen, das

dritte bemüht sich um die säkulare Frage personaler Einheit trotz der
scheinbaren Dualität von Leib und Seele, das vierte schließlich diskutiert

Fragen, die den Menschen als personal-soziales Wesen, als geschichtliche

Größe, als nach dem Sinn Fragenden und schließlich als nach der
Transzendenz Verlangenden betreffen.

Besonders dankbar ist der Leser für das Namenverzeichnis und
für das Sachregister, die sich am Schluß des Buches finden. Die gesamte

Darstellung ist begleitet von wertvollen Literaturhinweisen, die, obwohl
sie keineswegs den Anspruch erheben, umfassend zu sein, im
allgemeinen sicher als repräsentativ zu bezeichnen sind.

III

Die gründliche Erörterung der Frage, was denn der Mensch eigentlich

sei, das ist das Thema philosophischer Anthropologie. Für Coreth
ist es selbstverständlich, daß die Anhäufung einzelwissenschaftlicher

Ergebnisse, die über den Menschen irgend etwas aussagen, dem Anspruch
des Philosophischen, nämlich «den Menschen aus dem Grunde seines

Wesens im Ganzen des Seins zu verstehen» (CPA 273), nicht gerecht
werden kann, da sie die Einheit und Ganzheit, die sie immer schon

voraussetzen würde, nicht einholt, und da jede Einzelwissenschaft den

Bereich ihrer Forschung vergegenständlicht. Zudem gilt, daß «ein
Vorverständnis dessen, was Menschsein bedeutet, vorausgesetzt ist, wenn
eine empirisch-einzelwissenschaftliche Erkenntnis anthropologisch
relevant werden soll» (CWM, 13).

Vom Faktum der Priorität des Selbstverständnisses aus wird die
Un-Gründlichkeit all jener deutlich, die entweder die Frage des ent-
wicklungsgeschichthchen Werdens des Menschen mit derjenigen nach
seinem Wesen verwechseln, oder jener, die glauben, die Frage nach dem
Was des Menschen von seiner Differenz zum Tier her zur Ruhe kommen

zu lassen 13. Aber auch jene Denker, die den Menschen von einem privile-
13 Darüber, wie dunkel die Antworten auf die Frage nach den Übergangs-

formen vom Tier zum Menschen auch heute noch sind, gibt Bernard Halaczek
in seiner Notiz: «Die Tier-Mensch-Übergangsform in Südafrika (in: Orientierung,
Zürich: 37 [Nr. 19, 15. 10. 1973] 218-220) Auskunft.



310 Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum

gierten Phänomen her begreifen wollen und so dasselbe zum Ansatz
ihrer Anthropologie machen (vgl. etwa Jaspers' Grenzsituationen oder

Bubers Ich-Du Beziehung) vergessen nur allzu leicht, daß auch sie

bereits Voraussetzungen machen, daß sie ja nur von einem «leitenden
Vorverständnis» (CWM, 17) her irgendein Phänomen als privilegiert
qualifizieren können. Coreth macht niemandem deswegen einen Vorwurf,
weil er von einem bestimmten Vorverständnis herkommt, wohl aber

betrachtet er es mit Recht als ungenügend, wenn die Tatsache, daß

jeder Mensch, auch derjenige, welcher die anthropologische Frage stellt,
immer schon von einem bestimmten Vorverständnis herkommt, unre-
flektiert bleibt.

Der Innsbrucker Philosophieprofessor prägt für diesen Sachverhalt
den treffenden Ausdruck «anthropologischer Zirkel» (CWM, 18). Für
die Erarbeitung einer philosophischen Anthropologie ist es von größter
Bedeutung, um diesen Zirkel zu wissen. Erst danach kann man «gefahrloser»

vom Phänomen menschlichen Selbstvollzuges ausgehen und
dasselbe nach den Bedingungen seiner Möglichkeiten hinterfragen. So

verbinden sich phänomenologische, um den hermeneutischen Zirkel wissende

Deskription und transzendentale Reflexion zu einer Methode, der es

gelingen sollte, das «konkrete Ganze» (CWM, 12) des Menschen - ein

wahrhaft hohes Ziel - zu erreichen.

Interessant ist das Begriffspaar «reines-konkretes Apriori», welches

bei Coreth den Terminus «VorVerständnis» differenzieren soll. Schon

früher14, vor allem in seiner Hermeneutik, hatte der Innsbrucker
Philosophieprofessor mit dieser Begrifflichkeit gearbeitet, die wohl
unmißverständlicher mit anderen Worten hätte bezeichnet werden können, da

vor allem in der kantischen Tradition Apriori und Erfahrung nicht
ohne weiteres (mindestens nicht auf den ersten Blick) zusammengebracht

werden können15. Mit dem Begriff des «konkreten Apriori»
weist Coreth tatsächlich auf ein Phänomen hin, das man nur allzulange
übersehen hatte, daraufhin nämlich, daß der Mensch «nicht reines

Subjekt (ist), erst recht nicht autonome oder absolute Vernunft, sondern

14 Bereits 1956 (in CGF, 143) taucht das Begriffspaar auf: «Ich meine damit
nicht ein Apriori metaphysischer, sondern empirisch-historischer Art.»

15 Die neuere Kant-Forschung (vgl. dazu das Werk von Fernando Moliner
Montero: «El empirismo en Kant». Valencia 1973) zeigt allerdings, daß es verfehlt
wäre, die Begriffe Apriori und Erfahrung auch bei Kant auseinanderzureißen.
Zur Geschichte der erwähnten Probleme vgl. in: Historisches Wörterbuch der
Philosophie, hrsg. von Joachim Ritter, das Stichwort: Apriori/aposteriori. Bd. 1,

Sp. 462 ff. Basel, Stuttgart 1971.



Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum 311

konkreter Mensch in seiner Welt und seiner Geschichte ...» (CGH, 111).
Das Verdienst Coreths in diesem Punkte besteht kaum darin, erstmals
auf diese Zusammenhänge hingewiesen, wohl aber, sie so bewußt in
den neuscholastischen Raum hineinvermittelt zu haben 16.

Dabei versucht Coreth, die Spannung zwischen den beiden Apriori
durchzuhalten, ohne einem Historismus, Soziologismus und Psychologismus

einerseits (zu Gunsten des konkreten Apriori), und einem geschichts-
feindlichen Rationalismus anderseits (zu Gunsten des reinen Apriori)
zu verfallen. Der zweite Teil der soeben gemachten Aussage gilt
allerdings nur grundsätzlich, denn bei der konkreten Ausführung (vgl.
dazu besonders den Abschnitt zwei des zweiten Kapitels «Geistiges
Erkennen» [CWM, 86-99] sieht man deutlich, daß der österreichische

Jesuit über den aristotelisch-thomistischen Ansatz, der zweifelsohne
intellektualistisch-rationalistische Züge an sich hat, nicht hinausgegangen

ist. Dieser Richtung tief verpflichtet zu sein ist das volle Recht
des Autors, aber man möchte hier doch die Frage anbringen, ob nicht
gerade der Abschnitt «Geistige Erkenntnis» durch eine Konfrontation
mit dem Denken des Spaniers Xavier Zubiri 17 doch viel gewonnen
hätte.

Noch bereichernder für das neue Buch von Coreth wäre wohl eine

intensive Auseinandersetzung mit dem Wesensbegriff des soeben

erwähnten Spaniers, was sich vor allem innerhalb des dritten Kapitels,
insbesondere auf den Seiten 139 ff., auf denen über den für die anthropologische

Frage doch zentralen Begriff des Wesens doch wenige und eigentlich

recht undifferenzierte Angaben gemacht werden, positiv ausgewirkt

hätte. Eine Trennung zwischen den formalen Aussagen über das

Wesen und ihrer Applikation auf den Inhalt «Mensch», sowie die Angabe
verschiedener Typen von Eigenschaften, welche das Wesen ausmachen

(vgl. ZVW, 105 ff.), wären in diesem Zusammenhang von Nutzen
gewesen.

16 Der in vielen Punkten mit Düthey verwandte spanische Denker Ortega
y Gasset z. B. meinte bereits in den dreißiger Jahren mit seinem Begriff «creencia»
(von Gustav Kilpper mit «Glaubensgewißheit» übersetzt - vgl. Ortega y Gasset,
José: Gesammelte Werke. Bd. IV, 96 ff., Zürich 1956 - besser wohl wiederzugeben
mit «Grundglaubensüberzeugung») etwas Ähnliches wie Coreth mit seinem
«konkreten Apriori». Aber auch schon Kardinal Newman hat in seiner Zustimmungslehre

- mindestens im Hintergrund - eine ähnliche Thematik anklingen lassen.
Vgl. John Henry Kardinal Newman: Entwurf einer Zustimmungslehre. Mainz
1961.

17 Vgl. Zubiri: Vom Wesen, S. 267 ff. und 305 ff. (Abk.: ZVW).



312 Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum

Besonders interessant ist der Abschnitt über das Verhalten des

Menschen (CWM, 66, innerhalb des ersten Kapitels «Der Weltbezug des

Menschen» angeordnet), da er sich von philosophischer Warte aus mit
jenen Autoren beschäftigt, die Walter Schulz, in seinem Buch «Philosophie

in der veränderten Welt»18 zur Epoche der nichtspekulativen
Anthropologie zählt, nämlich mit Scheler, Gehlen und Plessner. Dabei
scheint der Innsbrucker Philosophieprofessor, wie es von seinem Ansatz
her sehr wohl verständlich ist, eine besondere Vorliebe für Scheler und
Plessner zu haben, obwohl ihm der erste «noch zu isoliert das eigentliche
menschliche Wesen in 'Geist'» (CWM, 73) ansetzt und obwohl die

Darstellung der anthropologischen Grundgesetze des zweiten vereinfacht
werden kann, und zwar durch eine Reduktion auf den Hegeischen

Begriff der vermittelten Unmittelbarkeit.
Durch den Selbstvollzug vermittelt sich der Mensch seine Welt,

«aber in der Vermittlung seiner Welt vermittelt der Mensch sich selbst
in seiner Welt » (CWM, 77). Jede Vermittlung des Unmittelbaren
setzt aber als Bedingung ihrer Möglichkeit die Negation der Unmittelbarkeit

voraus, und diese Negation ist beim Menschen voll und ganz
gewährleistet (vgl. seine biologische Unspezialisiertheit [Gehlen], aber
auch seine Fähigkeit, Nein sagen zu können [Scheler]). Coreth setzt
für diese ganzheitliche Negation der Unmittelbarkeit den Begriff
«Grundfreiheit», und von eben dieser Grundfreiheit her vermittelt er dann im
zweiten Kapitel, vor allem auf den Seiten 81-126, das geistige Erkennen,
das freie Wollen und das sittliche Handeln.

Was seine Stellungnahme zu Gehlen betrifft, so ist diese eher

negativ, weil er diesem vorwarft, den Menschen zu sehr nur am Tier zu
messen. Es ist «im Wesen verfehlt, darin (in der Unspezialisiertheit)
einen biologischen Mangel zu sehen» (CWM, 72). Die Betrachtungsweise

Gehlens vergißt zu sehr, daß der Mensch eine eigene Wesensgestalt
ist, die ihr eigenes Soll zu erfüllen hat, ein Soll, das auf einer völlig
anderen Ebene liegt als dasjenige der Wesensgestalt «Tier». Nicht
uninteressant ist es, Coreths Gehlenkritik mit derjenigen zu vergleichen,
die im von Lepenies und Nolte verfaßten Buch «Kritik der Anthropologie»

vorgebracht wird19. Vereinfachend kann man sagen, Gehlen
provoziere in Coreth den christlich engagierten Metaphysiker und in Nolte
den gesellschaftskritisch engagierten Intellektuellen 20.

18 Pfullingen 1972, S. 415.
19 München 1971, S. 83-85.
20 Zum hier kurz angeschnittenen Thema der Gehlen-Kritik vgl. Brede,



Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum 313

Wie wir bereits gesehen haben, kann man nach dem Verständnis
Coreths die Anthropologie nicht von der Metaphysik trennen, weswegen
es auch nicht erstaunlich ist, daß im Verlaufe der Darlegungen mehrmals

auf einzelne Kapitel des - das kann man wohl vom heutigen Stand

aus berechtigterweise sagen - Hauptwerkes, nämlich der Metaphysik
verwiesen wird 21. Auf spezielles Interesse dürfte der Abschnitt stoßen,
der sich mit der Frage nach dem Verhältnis von Theorie und Praxis
(S. 126-37). beschäftigt. Nach einem kurzen geschichtlichen Überblick
zur Thematik, der zeigt, daß seit der Aufklärung bei den meisten
Philosophen (Hegel ausgenommen), im Gegensatz zum griechischen und
mittelalterlichen Denken - welches dem Theoretischen den Vorzug
gab -, die Praxis die Führung übernimmt, äußert der Innsbrucker
Philosophieprofessor seine eigene Ansicht; danach müssen Theorie und
Praxis aus einem gemeinsamen Grund heraus vermittelt werden, nämlich

aus dem geistigen Wirken, das, obwohl es endlich ist, immer schon

in der «Spannung zwischen aktueller Endlichkeit und virtueller
Unendlichkeit» (CWM, 131) steht. Weil dem so ist, muß der Mensch sich

notwendigerweise in einem anderen vollziehen, d.h. er muß in aktuellem

Vollzug eine Identität von Subjekt und Objekt setzen, wobei dieser

Vollzug in der Immanenz der Subjektes (Wissen) oder in der
Transzendenz des Objektes (Wollen) verwirklicht werden kann. Beim Wissen

kommt aber nur eine intentionale Identität zustande, weswegen, soll

geistiges Wirken nicht zum vorneherein mangelhaft sein, die Identität
durch den wollenden Vollzug real auch gesetzt werden muß.

Von einem Vorrang des Wissens vor dem Wollen oder umgekehrt
kann also nicht die Rede sein, beide sind notwendige Momente einer
Struktureinheit. Das heißt aber nicht, daß sie in ihrer Eigenständigkeit
aufgehoben werden dürfen. In einem Zeitalter der Verpolitisierung ist
diese Klarstellung von großer Bedeutung, und Coreth kann es in diesem

Zusammenhang nicht unterlassen, vom Berge metaphysischer Spekulation

herabzusteigen, um das auf der Höhe Gesehene in der konkreten
geschichtlichen Situation wirksam werden zu lassen. «Wenn aber der

Erkenntnis als solcher eine vermittelnde Funktion zukommt, so muß

- um gängige Mißverständnisse auszuschließen - ebenso betont werden,
daß die Erkenntnis diese Funktion nur erfüllen kann, wenn sie eben

Erkenntnis bleibt, wenn Wissen eben Wissen bleibt, das allein auf die

Werner: Anthropologische Antinomien: Herrschaft und Anthropologie im Werk
von Arnold Gehlen. Diss. Philos. Fakultät der Univ. Gießen 1971.

21 Vgl. z. B. CWM, S. 19, 132.



314 Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum

Sache bezogen bleibt. Auch Wissenschaft kann ihre Funktion im
Ganzen der Gesellschaft nur erfüllen, wenn sie Wissenschaft bleibt,
die allein mit dem Blick auf ihre Sache der Wahrheit verpflichtet ist
und sich durch keinerlei sachfremde Motivierung oder Ideologisierung
beirren läßt» (CWM, 134).

Wenn wir uns daran erinnern, daß oben (S. 310) vom anthropologischen

Zirkel, der ja nur ein Spezialfall des hermeneutischen ist, die

Rede war, und wenn wir bedenken, daß dem Autor die Thematik «Mensch

und Geschichte» (CWM, 181-192) sehr wohl geläufig ist, dann drängt
sich uns doch unwillkürlich die Frage auf, wie es «mit dem Blick auf
die Sache » bestellt ist, vor allem dann, wenn die Sache, wie das

insbesondere bei den Geisteswissenschaften der Fall ist, als Leistung
menschlicher, von Motiven und Ideologien getragenen Subjekten zu
verstehen ist. Formulierungen wie die obige werden, das kann man sagen,

wenn man das differenzierte und tolerante Wesen des Autors kennt,
von ihm zwar kaum als Dogmen verkündet, aber es könnte sein - und
deswegen muß hier auf sie Bezug genommen werden -, daß sie von gewissen

Kreisen «Zur Stützung des Systems» mißbraucht werden könnten.
Sicher ist es ein Verdienst neuscholastischer Denkart - Coreth ist

ein bedeutender Repräsentant derselben - sich verschiedenen Denkanstößen

zu öffnen (Kantianismus, deutscher Idealismus, Heidegger, Gada-

mer) und dieselben in einem kühnen Integrationsversuch in den Gehalten

in das eigene Denken aufzunehmen, welche als gültig gewertet werden;
aber dies vermittelnd-integrierende Denken ist doch ständig der Gefahr

ausgesetzt, mindestens in gesellschaftsphilosophischen Fragen allzusehr
Farbe zu verlieren oder doch einfach die bereits in der Soziallehre der

Kirche vorgelegten Prinzipien zu wiederholen. Daß es aber nicht so

sein müßte, zeigen gewisse Denker, die durchaus noch, wenn sie auch

von der Hierarchie nicht immer so gern gesehen werden, in den
kirchlichen Raum gehören 22. Es ist selbstverständlich, daß ein Buch wie
das vorliegende nicht alles bieten kann, aber von den Abschnitten
«der personale Bezug» (CWM, 171-177) und «Einzelner und Gemeinschaft»

(CWM, 177-181) dürfte man doch, auch wenn sie nur in Fragen
und Andeutungen zum Ausdruck käme, eine für das soziale Phänomen
sensiblere Haltung erwarten, die, ohne deswegen bestimmten linken
Ideologien Konzessionen zu machen, Probleme wie «Knechtschaft und

22 Denken wir hier z. B. nur an das Werk des spanischen Jesuiten José Maria
Diez-Alegria, besonders an sein aufsehenerregendes Buch von 1972: «Yo creo en
la esperanza.»



Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum 315

Herrschaft» oder die «Eigentumsfrage» nicht unerwähnt lassen sollte.
Auch der Abschnitt «Sinnfrage und Sinngrund» (CWM, 192-197)

gibt verschiedene Fragen auf. Der Autor betont, daß der Mensch in
seinem Selbstvollzug immer wieder einem absoluten Anspruch begegnet,
daß er sich im Horizont des Absoluten erfährt. Hier darf gefragt werden,
ob diese Erfahrung dem konkreten oder dem reinen Apriori angehört,
da einer solchen Äußerung so und soviele Menschengruppen
widersprechen würden. Allerdings wird es ein Leichtes sein, die verschiedenen

möglichen Antworten, selbst noch dort, wo das auf den ersten Blick
unmöglich scheint, als auf den Horizont eines Absoluten bezogen zu
erweisen; schon schwerer aber wird es, die weiteren Überlegungen
Coreths von treffenden Einwänden freizuhalten. Er argumentiert
folgendermaßen: der im Horizont des Absoluten sich erfahrende Mensch

«setzt als Bedingung seiner selbst ein Absolutes voraus, das den letzten
und unbedingten Sinngrund menschlichen Daseins ausmacht» (CWM,
196).

Daß ein Relatives ein Absolutes voraussetzt, ist ontologisch durchaus

ersichtlich, daß aber dieses Absolute unbedingt auch der Sinngrund
ist, der auf die innerweltlich frustrierten Sinnfragen des Menschen

letztlich doch eine Antwort gibt, das kann nur noch als die für uns
wohl schönste Möglichkeit erhofft, nicht aber philosophisch aufgewiesen
werden, wie die allenthalben bekannte Pluralität von Antworten redlich

fragender Menschen auf diese Grundfrage menschlichen Daseins zeigt.
Diese Problematik ist offensichtlich auch Professor Coreth bewußt,
drückt er sich doch in der entscheidenden Passage (CWM, 196/197) in
einem hypothetisch-postulatorischen, ja sogar in einem fragenden Stil
aus: «Wenn er (der Sinngrund) aber auch den Sinn menschlichperso-
nalen Daseins, den Sinn und Wert der personalen Beziehung sinngebend
begründen und gewährleisten soll, muß er dann nicht ein personaler
Sinngrund sein, ein absolutes Du, das uns in allem begegnet und
anspricht, in allem gegenwärtig und wirksam ist?» (CWM, 196/197).

Vielleicht wird man mir Agnostizismus vorwerfen, ich komme aber

an dieser Stelle nicht darum herum, die Frage zu stellen, ob man es bei
solchen Gedankengängen nicht mit einer Art postulatorischen Theismus

zu tun hat. Etwas gemäßigter und wohl auch mehr im Bereich der
Tradition kann man die Frage vielleicht so formulieren: ist bei solchen

Äußerungen nicht die Philosophie bereits in christliche Theologie
aufgehoben, hat es der Autor nicht vielleicht gerade hier zu früh aufgegeben,
auf sein konkretes Apriori, das in seinem Fall darin besteht, ein enga-



316 Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum

gierter Christ zu sein, zu reflektieren, um es bei der rein philosophischen
Fragestellung aus dem Spiel zu halten Es mag sein, daß meine Fragen
zu weit gehen, daß ich mir das Philosophieren zu aseptisch vorstelle,
ich bin aber davon überzeugt, daß es gefährlich werden kann, die
verschiedenen Bereiche, vor allem, wenn ihre Verschiedenheit bewußt wird,
nicht streng zu trennen. Gerade in unserem Zeitalter, da so verschiedene

Weltanschauungen unmittelbar nebeneinander zu leben haben, ist es

wichtig, will man eine allgemein menschliche Basis des Gespräches

finden, auf eine klare Trennung der verschiedenen Ebenen des Fragens
zu achten.

Wenn es im Vorwort zur hier diskutierten Publikation heißt:
«Wollte sie (die Anthropologie) allen Aspekten und Problemen mit der

nötigen Gründlichkeit nachgehen, so würde sie uferlos manche

Themen, die man vielleicht erwarten möchte, sind bewußt übergangen»

(CWM, 7), so könnte man das als eine Absicherung gegen Kritik
auffassen, was aber, wenn man an die Offenheit dieser Sätze denkt, sicher
nicht der Fall sein kann.

Deswegen darf hier ohne weiteres noch angemerkt werden, daß

einige Hinweise auf eine Anthropologie der Krankheit die Abschnitte
«Das Leib-Seele-Problem» (CWM, 144-151) und «Der Geist als Seele

des Leibes» (CWM, 152-158) bereichert hätten 23. Ferner wäre es für
den Leser, der sich in der Fachliteratur nicht auskennt, nützlich, neben

Dempf (CWM, 51, Anm. 67) und Hengstenberg (CWM, 51, Anm. 68)
auch auf die neu zugänglich gemachten Arbeiten von Wilhelm Keller,
«Einführung in die philosophische Anthropologie» 24 und Paul Häberlin,
«Der Mensch. Eine philosophische Anthropologie»25 aufmerksam
gemacht zu werden.

Bevor wir zum Schluß kommen, sei noch eine weitere Frage erlaubt :

23 Aus der vielen diesbezüglichen Lieteratur wäre etwa anzuführen: LaIn
Entralgo, Pedro : El estado de enfermedad, Esbozo de un capftulo de una posible
antropologia médica (Madrid 1968), wobei das letzte Kapitel auch in deutscher
Sprache veröffentlicht wurde (übersetzt von Gudrun Hecht: Die menschliche
Krankheit in der Metaphysik von Xavier Zubiri. In: Sudhoffs Archiv. Vierteljahrsschrift

für Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften, der Pharmazie
und der Mathematik. Bd. 51, S. 303-317. Wiesbaden 1967. Ferner: Boss, Médard:
Grundriß der Medizin (vor allem Teil II und III, S. 231-520). Bern, Stuttgart,
Wien 1971).

24 München 1971 (erstmals erschienen unter dem Titel: «Vom Wesen des
Menschen» in den Beiheften zum Jahrbuch der Schweiz. Philos. Gesellschaft,
Heft 1. Basel 1943).

25 Zürich 1969, als Band III der Schriften der Paul-Häberlin-Gesellschaft.



Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum 317

Coreth vertritt mit großer Entschiedenheit die These, die Auffassung,
daß die Griechen eine zyklische Weltauffassung vertreten haben, gehe

bloß auf Nietzsche zurück und sei endlich aufzugeben. Warum verweist
er bei dieser Gelegenheit nicht auf einschlägige Literatur, was vor
allem angesichts der Tatsache gerechtfertigt wäre, daß die von ihm
abgelehnte Auffassung doch auch bei sehr angesehenen Autoren
Anerkennung gefunden hat 26

IV

Trotz der verschiedenen Bemerkungen, die in etwa auf die Grenzen
und Verbesserungsmöglichkeiten von Coreths neuem Werk hingewiesen
haben, soll abschließend mit aller Deutlichkeit festgestellt werden, daß

es bei der Publikation um ein Buch geht, welches die eingangs erwähnte
Inflation an anthropologischer Literatur überdauern wird, weil es sich

in seiner systematischen Kraft geradezu um ein klassisches Werk eines

Denkers handelt, der in langjährigem philosophischem Schaffen einen

persönlichen Sprach- und vor allem Denkstil gefunden hat,°^und der
trotzdem nicht allein steht, sondern ein bedeutender Repräsentant
der christlich-neuscholastischen Schule ist. Daß es aber auch noch
andere Ansätze im christlich beeinflußten Philosophieren der Gegenwaid

gibt (vgl. etwa das Denken des bereits mehrmals erwähnten spanischen
Denkers Xavier Zubiri) spricht nur dafür, daß das Christentum als

konkretes Apriori weit genug ist, um verschiedenen Stilen Raum zu
geben.

26 Vgl. z. B. Mircea, Eliade: Le Mythe de l'éternel retour. Paris 1949. -
Dann Püech, Henri-Charles : La Gnose et le temps. In : Eranos-Jahrbuch, Mensch
und Zeit. Bd. XX. S. 57-113. Zürich 1952. - LaIn Entralgo, Pedro: La espera y
la esperanza. S. 31, Anm. 6. Madrid 31962.


	Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum

