Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 1-2

Artikel: Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum
Autor: Widmer, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760463

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hans WIDMER

Metaphysische Anthropologie
im christlichen Raum

Kritische Gedanken zum neuen Buch von Emerich CORETH:
«Was ist der Mensch?» *

Man braucht sich nur in den Lagerkatalogen der Buchhédndler oder
in den laufenden Bibliographien umzusehen, um die Behauptung zu
wagen, dall die Publikationen, welche das Hauptwort «Anthropologie»
oder das Adjektiv «anthropologisch» im Titel fiihren, geradezu infla-
tiondre Ausmalle angenommen haben. Die Verdffentlichung von Coreth
ist nur eine unter vielen, die sich ebenfalls als «Anthropologien» bezeich-
nen. In Zeiten der Inflation aber gilt es, mit aller Vorsicht zu priifen,
ob hinter dem {iibergroBen Angebot auch tatsdchlich das steht, was
es verspricht. Daher sei im folgenden eine etwas breitere Auseinander-
setzung mit dem erwahnten Buch gewagt.

I

Coreth verspricht, seinem Leser Grundziige einer philosophischen
Anthropologie zu vermitteln. Wie gesagt, ist das allerneueste Angebot
sich mit Anthropologie irgendwelcher Art beschiftigenden Schrifttums
innerhalb des deutschen Sprachraums recht groB3, wobei allerdings jene
Autoren, welche eine spezifisch philosophische Offerte machen, ihrer-
seits nur eine kleine Gruppe bilden neben solchen, die ihre Publikationen
als theologische, biologische, medizinische, politische oder pidagogische
Anthropologie bezeichnen .

* Innsbruck, Wien, Miinchen: Tyrolia Verlag 1973. 211 S. (Abk. mit CWM.)
1 Neueste Publikationen, welche sich bereits vom Titel her zum Gebiet der



Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum 305

Wenn wir uns den verschiedenen Gruppierungen ? entgegengestellt
sehen, so stellt sich wie von selbst die Frage, was denn Coreth unter
spezifisch philosophischer Anthropologie versteht. Schon in seiner
Metaphysik hat der Innsbrucker Professor fiir Philosophie diese Frage
klar beantwortet, ohne sie allerdings weiterzuentwickeln. Die Anthro-
pologie ist einer von den Aspekten der Metaphysik, die nach Coreth
darin besteht, «das immer schon unthematisch Bekannte, aber noch
nicht thematisch Erkannte in ausdriicklichem Wissen einzuholen» 3.
Das Spezifische des anthropologischen Aspektes der Metaphysik besteht
darin, «den menschlichen Selbstvollzug in seiner apriorischen Struktur
und Gesetzlichkeit» (ebd.) einsichtig zu machen, und er steht neben der
ontologischen sowie der theologischen Riicksicht, wobei die erste darin
besteht, unseren Selbstvollzug und damit auch das Wissen um das
Sein alles Seienden fortzubestimmen, und die zweite darin, den Selbst-
vollzug und das in ihm gesetzte Wissen auf dem Grunde des Absoluten
zu verstehen.

Das Denken Coreths hat sich im Verlaufe der letzten 17 Jahre,
das heiB3t seit der Veroffentlichung von «Grundfragen des menschlichen
Daseins» *, zwar vertieft und erweitert, aber im Ansatz keineswegs
verandert. Schon 1956 schrieb er in CGF, der Mensch sei «nicht nur

philosophischen Anthropologie rechnen, sind etwa folgende: Horz, Harald: Mensch
und Menschheit. Entwiirfe zur Durchfithrung einer philosophischen Anthropolo-
gie. Bonn 1973; StsskIND/ScHWENDI: Die Dynamik des Lebens in der philoso-
phischen Anthropologie. Diisseldorf 1973. — Es sei nun noch je ein Beispiel fir die
theologische, biologische, medizinische, politische und padagogische Anthropologie
genannt: WorLrr, Hans: Anthropologie des Alten Testamentes. Miinchen 1973;
ALSBERG, Paul: Das Problem des Menschen. Eine Studie zur biologischen und philo-
sophischen Anthropologie. Wiesbaden 1973 ; Poritz, Friedrich : Fragmente: Aufzeich-
nungen zu einer anthropologischen Medizin. Oberhochstand: Selbstverlag 1973;
Kremp, Herbert: Am Ufer des Rubikon. Eine politische Anthropologie. Stuttgart
1973; PLEiNEs, Jiirgen E.: Piadagogik und Anthropologie. Diisseldorf 1973.

2 Odo MARQUARD zidhlt in seiner Arbeit «Zur Geschichte des philosophischen
Begriffes ‘Anthropologie’ seit dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts» (in: Colle-
gium philosophicum. Studien. Joachim Ritter zum 60. Geburtstag. S.209-239.
Basel, Stuttgart 1965) auf S. 209 noch weitere Gruppierungen auf, die wir aber der
Einfachheit halber hier unerwihnt lassen wollen. Dasselbe gilt auch von der in-
struktiven Arbeit Werner SomBARTS: Beitrige zur Geschichte der wissenschaft-
lichen Anthropologie. In: Sitzungsberichte der PreuBischen Akademie der Wissen-
schaften. Jg. 1938. Philosophisch-historische Klasse. S. 96-130, vor allem S. 105-
120. Berlin 1938.

3 CoreTH, Emerich: Metaphysik, S.93. (Abk.: CMP.). Innsbruck, Wien,
Miinchen 11961, 21964.

* CoreETH, Emerich: Grundfragen des menschlichen Daseins. Innsbruck,
Wien, Miinchen 1956. (Abk.: CGF.).

20



306 Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum

mit einem urspriinglichen Wissen um Sein iiberhaupt, sondern auch
einem ebenso urspriinglichen Wissen um die grundlegenden Seinsstruk-
turen und Seinsgesetze ausgestattet» (CGF, 39/40), und er sei dadurch
vor allen anderen Seienden ausgezeichnet, dafl er in einem «unmittel-
baren Bezug zu Gott (stehe), insofern er Gott erkennen und anerkennen,
ihn verehren, ihm dienen und ihn lieben kann, insofern er also ein
geistbegabtes, freies personales Wesen ist, das wesentlich und urspriing-
lich auf das Unendliche hingeordnet ist und diese Hinordnung in eige-
ner, freier Wertantwort und Stellungnahme zu bejahen und zu ver-
wirklichen hat» (CGF, 71).

Diese beiden Zitate zeigen deutlich, dal der Osterreichische Jesuit
ganz im Sinne der Scholastik stets im Horizont christlicher Weltan-
schauung philosophiert, was allerdings seine in « Grundfragen des mensch-
lichen Daseins» gedulerte Beteuerung (die er auch in spiteren Ver-
offentlichungen, vor allem in der Metaphysik und in der vorliegenden
Anthropologie kaum zurticknimmt), er verbleibe «Im philosophischen
Bereich», also im Raum natiirlich menschlichen Selbstverstindnisses
und dessen Auslegung, ohne auf das Gebiet der Theologie auszugreifen»
(CGF, 8), fraglich macht. Allerdings hingt die Fraglichkeit der erwahn-
ten AuBerung von der Vorstellung ab, die wir mit dem Begriff « Philo-
sophie» verbinden, und noch mehr von den Inhalten, die wir dem Begriff
«Gott» zuordnen . Die Tatsache aber, daB beide Begriffe mit auller-
ordentlich pluralen Inhalten verkniipft werden, ist Grund fiir die ver-
schiedensten philosophischen Schulen, und vor allem, wenn sie iiber-
haupt noch zustandekommen, fiir die diversen Auseinandersetzungen
unter ihnen .

Die soeben angefiihrten Stellen aus einer frithen Schrift des Inns-
brucker Philosophieprofessors weisen aber nicht nur auf die heute wie
ehedem noch kaum lésbare Problematik von Glauben (der Begriff wird
hier nicht in erster Linie in seiner theologischen Bedeutung genommen,
sondern in einem anthropologischen Sinne verstanden 7) und Wissen hin,

5 Vgl. zum Allgemeinen dieser Thematik den interessanten Aufsatz von
Karl RasNER: Philosophie und Theologie. In: Theologie und Philosophie 47 (1972)
1-15.

6 Was die unerhort groBe Bedeutungsbreite des Begriffes Philosophie anbe-
langt, vgl. dazu Gerhard FuNkes Aufsatz: Was ist Philosophie? In: Jahrbuch der
Schopenhauer-Gesellschaft. 53 (1972) 237-259, vor allem S.242. Kiel, Frank-
furt a. M.

7 Vgl. dazu TieLscH, E.: Die Wende vom antiken zum christlichen Glaubens-
begriff. In: Kant-Studien 64 (1973, Heft 2) 159-199. Berlin-New York.



Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum 307

sondern sie machen, was fiir unseren Zusammenhang ebenso wichtig
ist, darauf aufmerksam, dafl der urspriingliche Ansatz Coreths schon
von Anfang an nach der Entfaltung einer Metaphysik verlangte, inner-
halb derer Anthropologie, Ontologie und Theologie blo Aspekte sein
koénnen, die sich in innerer Einheit zwar nicht auf der Ebene der Wirk-
lichkeitsbegriindung, wohl aber auf derjenigen des Erkenntnisprozesses
gegenseitig bestimmen 8.

In einem ldngeren Aufsatz «Metaphysik als Aufgabe»® erfolgte
bereits 1958 der provisorische Entwurf fiir die Metaphysik, welche dann
drei Jahre spiter, in systematischem Ausbau und in straffer Einheit
Anthropologie, Ontologie und Theologie verbindend, vorgelegt wurde. In
diesem Werk von 1961 hat allerdings die ontologische Perspektive die
Fiithrung, der anthropologische sowie der theologische Aspekt wurden
nur wenig entfaltet, womit aber keineswegs gesagt werden soll, ihr
seins- oder erkenntnismédfiger Stellenwert werde iibersehen.

Im Jahre 1969, zur gleichen Zeit also, da Coreths Buch iiber die
Hermeneutik 1° erschien, setzte bei ihm, wie der Aufsatz «Was ist
philosophische Anthropologie?» 1! zeigt, eine intensive Reflexion iiber
die Frage nach dem Menschen ein. AuBerer AnlaB zur Wiederaufnahme
dieses beim Innsbrucker Philosophieprofessor alten Themas (vgl. CGF)
mag, wie er in der ersten Anmerkung seines Aufsatzes andeutet, das
bildungspolitische Faktum gewesen sein, dafl ab 1969 an den katholisch-
theologischen Fakultiten Osterreichs wie auch im Ausbildungspro-
gramm der Gesellschaft Jesu der philosophischen Anthropologie eine
zentrale Bedeutung zugemessen werden sollte. Wie dem auch sei, man
kann auf jeden IFall sagen, daB3 der Beitrag von 1969 die Skizze von dem
ist, was dann 1973 systematisch entfaltet wurde und in Buchform als
«Grundziige einer philosophischen Anthropologie» zur Verdffentlichung
gelangte 2,

8 Zu formalen Aspekten des Problems «Einheit und Vielheit» vgl. ZUBIRI,
Xavier: Vom Wesen, S. 211 ff. Miinchen 1968.

¢ CoreTH, Emerich: Metaphysik als Aufgabe. In: Aufgaben der Philosophie;
hrsg. von Emerich CorETH, S. 9-95. Innsbruck 1958.

10 CoreETH, Emerich: Grundfragen der Hermeneutik. Freiburg, Basel, Wien
1965. (Abk.: CGH).

11 In: Zeitschrift fiir katholische Theologie. Bd. 91, S. 252-273. (Abk.: CPA.)
Innsbruck 1969.

12 Dieses Vorgehen ist typisch fiir das fruchtbare Arbeiten Coreths: zunachst
pilegt er seine Gedanken skizzenhaft, gleichsam als Entwurf vorzulegen (vgl. dazu
auch das Verhiltnis zwischen seinem Beitrag «Metaphysik als Aufgabe» — a. a. O.
1958 — und der groBangelegten, systematisch entwickelten Metaphysik (CMP),



308 Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum

Unmittelbar sind also die Grundlagen fiir die heute vorliegende
philosophische Anthropologie von Coreth in seinem Aufsatz von 1969
zu suchen, wo sie z. T., da sie thetisch-knapp und nicht eingebettet
in historische Exkurse und in lingere entwickelnde Reflexionen dar-
gestellt werden, deutlicher zum Ausdruck kommen. Genauso, wie bereits
im Jahre 1956 (CGF), nur viel expliziter, wird die philosophische An-
thropologie im Bereich der Metaphysik angesiedelt, ja sie wird sogar
mit der Metaphysik selbst identifiziert: «Daher ist philosophische An-
thropologie, voll entfaltet, selbst schon Metaphysik ... Anthropologie
und Ontologie, beide in ihrem metaphysischen Wesen verstanden, sind
insofern zwei Aspekte desselben philosophischen Bemiihens: den Men-
schen aus dem Grunde seines Wesens im Ganzen des Seins zu verstehen»
(CPA,273).

Nach diesen Bemerkungen zur Vorgeschichte der Neuerscheinung
und dazu, was ihr Autor unter einer spezifisch philosophischen Anthro-
pologie versteht, wollen wir zunichst auf ihren Inhalt (im Uberblick)
hinweisen, um dann nachher zu einzelnen Punkten Kkritische Bemer-
kungen anzufiihren.

IT

Seinen Darlegungen schickt Coreth eine ziemlich umfangreiche
Einfithrung voraus (S. 9-52), in der er zundchst unter dem Titel «Die
Frage nach dem Menschen» das Problem des Ansatzes und der Methode
einer philosophischen Anthropologie ertrtert. Darauf folgt ein geschicht-
licher Uberblick, welcher von der Stellung des Menschen im griechischen,
im christlichen und im neuzeitlichen Denken (vom Nominalismus bis
und mit dem deutschen Idealismus) Auskunft gibt. Die darauffolgende
Zeit trigt den Titel «Die anthropologische Wende» (S. 35). Unter dieser
Uberschrift kommen Menschenbilder des Materialismus und Evolutio-
nismus (S. 35-40), des Existentialismus und Personalismus (S. 41-47)
sowie der Phinomenologie und der Ontologie des Menschen (S. 47-52)
zur Sprache.

Nach der Einfiihrung werden vier verschiedene Gedankenbereiche,
die aber ganz dhnlich den Rdumen einer Wohnung eine innere Einheit
bilden, als vier Kapitel vorgestellt. Dem Weltbezug des Menschen ist
das erste (S. 53-79), seinem Selbstvollzug (S. 81-137) das zweite Kapitel

um dann nachher mit einer an die klassischen Traktate erinnernden Publikation
hervorzutreten.



Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum 309

gewidmet, dem Wesen des Menschen (S. 139-169) das dritte und seiner
Selbstentfaltung (S. 171-204) das vierte Kapitel. Das erste erortert den
Weltbegriff und spricht vom Verhalten des Menschen in der Welt, das
zweite entfaltet das menschliche Wirken in Denken und Wollen, das
dritte bemiiht sich um die sikulare Frage personaler Einheit trotz der
scheinbaren Dualitidt von Leib und Seele, das vierte schlieBlich disku-
tiert Fragen, die den Menschen als personal-soziales Wesen, als geschicht-
liche GroBe, als nach dem Sinn Fragenden und schlieBlich als nach der
Transzendenz Verlangenden betreffen.

Besonders dankbar ist der Leser fiir das Namenverzeichnis und
fiir das Sachregister, die sich am SchluB3 des Buches finden. Die gesamte
Darstellung ist begleitet von wertvollen Literaturhinweisen, die, obwohl
sie keineswegs den Anspruch erheben, umfassend zu sein, im allge-
meinen sicher als reprdsentativ zu bezeichnen sind.

III

Die griindliche Erérterung der Frage, was denn der Mensch eigent-
lich sei, das ist das Thema philosophischer Anthropologie. Fiir Coreth
ist es selbstverstindlich, dall die Anhdufung einzelwissenschaftlicher
Ergebnisse, die iiber den Menschen irgend etwas aussagen, dem Anspruch
des Philosophischen, nidmlich «den Menschen aus dem Grunde seines
Wesens im Ganzen des Seins zu verstehen» (CPA 273), nicht gerecht
werden kann, da sie die Einheit und Ganzheit, die sie immer schon
voraussetzen wiirde, nicht einholt, und da jede Einzelwissenschaft den
Bereich ihrer Forschung vergegenstindlicht. Zudem gilt, daB «ein Vor-
verstindnis dessen, was Menschsein bedeutet, vorausgesetzt ist, wenn
eine empirisch-einzelwissenschaftliche Erkenntnis anthropologisch rele-
vant werden solly (CWM, 13).

Vom Faktum der Prioritit des Selbstverstindnisses aus wird die
Un-Griindlichkeit all jener deutlich, die entweder die Frage des ent-
wicklungsgeschichtlichen Werdens des Menschen mit derjenigen nach
seinem Wesen verwechseln, oder jener, die glauben, die Frage nach dem
Was des Menschen von seiner Differenz zum Tier her zur Ruhe kommen
zu lassen 13. Aber auch jene Denker, die den Menschen von einem privile-

13 Daritber, wie dunkel die Antworten auf die Frage nach den Ubergangs-
formen vom Tier zum Menschen auch heute noch sind, gibt Bernard HALAcCZEK

in seiner Notiz: «Die Tier-Mensch-Ubergangsform in Siidafrika (in: Orientierung,
Zirich: 37 [Nr. 19, 15. 10. 1973] 218-220) Auskunft.



310 Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum

gierten Phidnomen her begreifen wollen und so dasselbe zum Ansatz
ihrer Anthropologie machen (vgl. etwa Jaspers’ Grenzsituationen oder
Bubers Ich-Du Beziehung) vergessen nur allzu leicht, daBl auch sie
bereits Voraussetzungen machen, dal} sie ja nur von einem «leitenden
Vorverstindnis» (CWM, 17) her irgendein Phdnomen als privilegiert
qualifizieren konnen. Coreth macht niemandem deswegen einen Vorwurf,
weil er von einem bestimmten Vorverstindnis herkommt, wohl aber
betrachtet er es mit Recht als ungeniigend, wenn die Tatsache, dal3
jeder Mensch, auch derjenige, welcher die anthropologische Frage stellt,
immer schon von einem bestimmten Vorverstindnis herkommt, unre-
flektiert bleibt.

Der Innsbrucker Philosophieprofessor prigt fiir diesen Sachverhalt
den treffenden Ausdruck «anthropologischer Zirkely (CWM, 18). Tfiir
die Erarbeitung einer philosophischen Anthropologie ist es von gréBter
Bedeutung, um diesen Zirkel zu wissen. Erst danach kann man «gefahr-
loser» vom Phidnomen menschlichen Selbstvollzuges ausgehen und das-
selbe nach den Bedingungen seiner Moglichkeiten hinterfragen. So ver-
binden sich phdnomenologische, um den hermeneutischen Zirkel wissende
Deskription und transzendentale Reflexion zu einer Methode, der es
gelingen sollte, das «konkrete Ganze» (CWM, 12) des Menschen - ein
wahrhaft hohes Ziel — zu erreichen.

Interessant ist das Begriffspaar «reines-konkretes Apriori», welches
bei Coreth den Terminus «Vorverstindnis» differenzieren soll. Schon
frither 4, vor allem in seiner Hermeneutik, hatte der Innsbrucker Philo-
sophieprofessor mit dieser Begrifflichkeit gearbeitet, die wohl unmilver-
standlicher mit anderen Worten hitte bezeichnet werden kénnen, da
vor allem in der kantischen Tradition Apriori und Erfahrung nicht
ohne weiteres (mindestens nicht auf den ersten Blick) zusammenge-
bracht werden koénnen 5. Mit dem Begriff des «konkreten Apriori»
weist Coreth tatsdchlich auf ein Phinomen hin, das man nur allzulange
iibersehen hatte, daraufhin ndmlich, daB3 der Mensch «nicht reines
Subjekt (ist), erst recht nicht autonome oder absolute Vernunft, sondern

14 Bereits 1956 (in CGF, 143) taucht das Begriffspaar auf: «Ich meine damit
nicht ein Apriori metaphysischer, sondern empirisch-historischer Art.»

15 Die neuere Kant-Forschung (vgl. dazu das Werk von Fernando Moliner
MonTERO: «El empirismo en Kant». Valencia 1973) zeigt allerdings, da@ es verfehlt
ware, die Begriffe Apriori und Erfahrung auch bei Kant auseinanderzureilen.
Zur Geschichte der erwidhnten Probleme vgl. in: Historisches Worterbuch der
Philosophie, hrsg. von Joachim RiITTER, das Stichwort: Apriori/aposteriori. Bd. 1,
Sp. 462 ff. Basel, Stuttgart 1971.



Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum 311

konkreter Mensch in seiner Welt und seiner Geschichte ...» (CGH, 111).
Das Verdienst Coreths in diesem Punkte besteht kaum darin, erstmals
auf diese Zusammenhinge hingewiesen, wohl aber, sie so bewuBt in
den neuscholastischen Raum hineinvermittelt zu haben 6.

Dabei versucht Coreth, die Spannung zwischen den beiden Apriori
durchzuhalten, ohne einem Historismus, Soziologismus und Psychologis-
mus einerseits (zu Gunsten des konkreten Apriori), und einem geschichts-
feindlichen Rationalismus anderseits (zu Gunsten des reinen Apriori)
zu verfallen. Der zweite Teil der soeben gemachten Aussage gilt aller-
dings nur grundsitzlich, denn bei der konkreten Ausfithrung (vgl.
dazu besonders den Abschnitt zwei des zweiten Kapitels «Geistiges
Erkennen» [CWM, 86-99] siecht man deutlich, daBl der Gsterreichische
Jesuit iiber den aristotelisch-thomistischen Ansatz, der zweifelsohne
intellektualistisch-rationalistische Ziige an sich hat, nicht hinausge-
gangen ist. Dieser Richtung tief verpflichtet zu sein ist das volle Recht
des Autors, aber man mochte hier doch die Frage anbringen, ob nicht
gerade der Abschnitt «Geistige Erkenntnis» durch eine Konfrontation
mit dem Denken des Spaniers XAVIER ZUBIRI 7 doch viel gewonnen
hitte.

Noch bereichernder fiir das neue Buch von Coreth wire wohl eine
intensive Auseinandersetzung mit dem Wesensbegriff des soeben er-
wihnten Spaniers, was sich vor allem innerhalb des dritten Kapitels,
insbesondere auf den Seiten 139 ff., auf denen {iber den fiir die anthropolo-
gische Frage doch zentralen Begriff des Wesens doch wenige und eigent-
lich recht undifferenzierte Angaben gemacht werden, positiv ausge-
wirkt hitte. Eine Trennung zwischen den formalen Aussagen iiber das
Wesen und ihrer Applikation auf den Inhalt « Mensch», sowie die Angabe
verschiedener Typen von Eigenschaften, welche das Wesen ausmachen
(vgl. ZVW, 105 ff.), wiren in diesem Zusammenhang von Nutzen ge-
wesen.

16 Der in vielen Punkten mit Dilthey verwandte spanische Denker Ortega
y Gasset z. B. meinte bereits in den dreifliger Jahren mit seinem Begriff «creencia»
(von Gustav Kilpper mit «GlaubensgewiBheity iibersetzt — vgl. ORTEGA Y GASSET,
José: Gesammelte Werke. Bd. IV, 96 ff., Ziirich 1956 — besser wohl wiederzugeben
mit «Grundglaubensiiberzeugung») etwas Ahnliches wie Coreth mit seinem «kon-
kreten Apriori». Aber auch schon Kardinal Newman hat in seiner Zustimmungs-
lehre — mindestens im Hintergrund — eine dhnliche Thematik anklingen lassen.
Vgl. John Henry Kardinal NEwMAN: Entwurf einer Zustimmungslehre. Mainz
1961.

17 Vgl. ZuBiri: Vom Wesen, S. 267 ff. und 305 ff. (Abk.: ZVW).



312 Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum

Besonders interessant ist der Abschnitt {iber das Verhalten des
Menschen (CWM, 66, innerhalb des ersten Kapitels « Der Weltbezug des
Menschen» angeordnet), da er sich von philosophischer Warte aus mit
jenen Autoren beschiftigt, die Walter Schulz, in seinem Buch «Philo-
sophie in der verdnderten Welt» ¥ zur Epoche der nichtspekulativen
Anthropologie zdhlt, nimlich mit Scheler, Gehlen und Plessner. Dabei
scheint der Innsbrucker Philosophieprofessor, wie es von seinem Ansatz
her sehr wohl verstindlich ist, eine besondere Vorliebe fiir Scheler und
Plessner zu haben, obwohl ihm der erste «noch zu isoliert das eigentliche
menschliche Wesen in ‘Geist’» (CWM, 73) ansetzt und obwohl die Dar-
stellung der anthropologischen Grundgesetze des zweiten vereinfacht
werden kann, und zwar durch eine Reduktion auf den Hegelschen
Begriff der vermittelten Unmittelbarkeit.

Durch den Selbstvollzug vermittelt sich der Mensch seine Welt,
«aber in der Vermittlung seiner Welt vermittelt der Mensch sich selbst
in seiner Welt ...» (CWM, 77). Jede Vermittlung des Unmittelbaren
setzt aber als Bedingung ihrer Méglichkeit die Negation der Unmittel-
barkeit voraus, und diese Negation ist beim Menschen voll und ganz
gewihrleistet (vgl. seine biologische Unspezialisiertheit [Gehlen], aber
auch seine Fihigkeit, Nein sagen zu koénnen [Scheler]). Coreth setzt
fiir diese ganzheitliche Negation der Unmittelbarkeit den Begriff « Grund-
freiheit», und von eben dieser Grundfreiheit her vermittelt er dann im
zweiten Kapitel, vor allem auf den Seiten 81-126, das geistige Erkennen,
das freie Wollen und das sittliche Handeln.

Was seine Stellungnahme zu Gehlen betrifft, so ist diese eher
negativ, weil er diesem vorwirft, den Menschen zu sehr nur am Tier zu
messen. Es ist «im Wesen verfehlt, darin (in der Unspezialisiertheit)
einen biologischen Mangel zu sehen» (CWM, 72). Die Betrachtungs-
weise Gehlens vergi3t zu sehr, daf3 der Mensch eine eigene Wesensgestalt
ist, die ihr eigenes Soll zu erfiillen hat, ein Soll, das auf einer vollig
anderen Ebene liegt als dasjenige der Wesensgestalt «Tier». Nicht un-
interessant ist es, Coreths Gehlenkritik mit derjenigen zu vergleichen,
die im von Lepenies und Nolte verfaten Buch «Kritik der Anthropolo-
gie» vorgebracht wird *°. Vereinfachend kann man sagen, Gehlen pro-
voziere in Coreth den christlich engagierten Metaphysiker und in Nolte
den gesellschaftskritisch engagierten Intellektuellen 2.

18 Pfullingen 1972, S. 415.
19 Miinchen 1971, S. 83-85.
20 Zum hier kurz angeschnittenen Thema der Gehlen-Kritik vgl. BrREDE,



Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum 313

Wie wir bereits gesehen haben, kann man nach dem Verstindnis
Coreths die Anthropologie nicht von der Metaphysik trennen, weswegen
es auch nicht erstaunlich ist, dafl im Verlaufe der Darlegungen mehr-
mals auf einzelne Kapitel des — das kann man wohl vom heutigen Stand
aus berechtigterweise sagen — Hauptwerkes, ndmlich der Metaphysik
verwiesen wird ?!. Auf spezielles Interesse diirfte der Abschnitt stoflen,
der sich mit der Frage nach dem Verhiltnis von Theorie und Praxis
(S. 126-37). beschiftigt. Nach einem kurzen geschichtlichen Uberblick
zur Thematik, der zeigt, dafl seit der Aufklirung bei den meisten Philo-
sophen (HEGEL ausgenommen), im Gegensatz zum griechischen und
mittelalterlichen Denken — welches dem Theoretischen den Vorzug
gab —, die Praxis die Fithrung tibernimmt, duflert der Innsbrucker
Philosophieprofessor seine eigene Ansicht; danach miissen Theorie und
Praxis aus einem gemeinsamen Grund heraus vermittelt werden, nim-
lich aus dem geistigen Wirken, das, obwohl es endlich ist, immer schon
in der «Spannung zwischen aktueller Endlichkeit und virtueller Unend-
lichkeit» (CWM, 131) steht. Weil dem so ist, mull der Mensch sich not-
wendigerweise in einem anderen vollziehen, d.h. er muf3 in aktuellem
Vollzug eine Identitit von Subjekt und Objekt setzen, wobei dieser
Vollzug in der Immanenz der Subjektes (Wissen) oder in der Trans-
zendenz des Objektes (Wollen) verwirklicht werden kann. Beim Wissen
kommt aber nur eine intentionale Identitit zustande, weswegen, soll
geistiges Wirken nicht zum vorneherein mangelhaft sein, die Identitit
durch den wollenden Vollzug real auch gesetzt werden muB.

Von einem Vorrang des Wissens vor dem Wollen oder umgekehrt
kann also nicht die Rede sein, beide sind notwendige Momente einer
Struktureinheit. Das heilt aber nicht, daB sie in ihrer Eigenstindigkeit
aufgehoben werden diirfen. In einem Zeitalter der Verpolitisierung ist
diese Klarstellung von groBer Bedeutung, und Coreth kann es in diesem
Zusammenhang nicht unterlassen, vom Berge metaphysischer Speku-
lation herabzusteigen, um das auf der Hohe Gesehene in der konkreten
geschichtlichen Situation wirksam werden zu lassen. «Wenn aber der
Erkenntnis als solcher eine vermittelnde Funktion zukommt, so mull
— um gdngige MiBverstindnisse auszuschlieBen — ebenso betont werden,
daf3 die Erkenntnis diese Funktion nur erfiillen kann, wenn sie eben
Erkenntnis bleibt, wenn Wissen eben Wissen bleibt, das allein auf die

Werner: Anthropologische Antinomien: Herrschaft und Anthropologie im Werk
von Arnold Gehlen. Diss. Philos. Fakultat der Univ. Gieen 1971.
21 Vgl z. B. WM, 'S./19, 132,



314 Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum

Sache bezogen ... bleibt. Auch Wissenschaft kann ihre Funktion im
Ganzen der Gesellschaft nur erfiillen, wenn sie Wissenschaft bleibt,
die allein mit dem Blick auf ihre Sache der Wahrheit verpflichtet ist
und sich durch keinerlei sachfremde Motivierung oder Ideologisierung
beirren 1laBt» (CWM, 134).

Wenn wir uns daran erinnern, dal oben (S. 310) vom anthropolo-
gischen Zirkel, der ja nur ein Spezialfall des hermeneutischen ist, die
Rede war, und wenn wir bedenken, daB3 dem Autor die Thematik « Mensch
und Geschichte» (CWM, 181-192) sehr wohl geldufig ist, dann drdngt
sich uns doch unwillkiirlich die Frage auf, wie es «mit dem Blick auf
die Sache» bestellt ist, vor allem dann, wenn die Sache, wie das ins-
besondere bei den Geisteswissenschaften der Fall ist, als Leistung
menschlicher, von Motiven und Ideologien getragenen Subjekten zu ver-
stehen ist. Formulierungen wie die obige werden, das kann man sagen,
wenn man das differenzierte und tolerante Wesen des Autors kennt,
von ihm zwar kaum als Dogmen verkiindet, aber es konnte sein — und
deswegen muf3 hier auf sie Bezug genommen werden —, da3 sie von gewis-
sen Kreisen «Zur Stiitzung des Systems» millbraucht werden kénnten.

Sicher ist es ein Verdienst neuscholastischer Denkart — Coreth ist
ein bedeutender Repridsentant derselben — sich verschiedenen Denkan-
stoBen zu 6ffnen (Kantianismus, deutscher Idealismus, Heidegger, Gada-
mer) und dieselben in einem kiithnen Integrationsversuch in den Gehalten
in das eigene Denken aufzunehmen, welche als giiltig gewertet werden;
aber dies vermittelnd-integrierende Denken ist doch stindig der Gefahr
ausgesetzt, mindestens in gesellschaftsphilosophischen Fragen allzusehr
Farbe zu verlieren oder doch einfach die bereits in der Soziallehre der
Kirche vorgelegten Prinzipien zu wiederholen. Dall es aber nicht so
sein miiBte, zeigen gewisse Denker, die durchaus noch, wenn sie auch
von der Hierarchie nicht immer so gern gesehen werden, in den kirch-
lichen Raum gehéren #2. Es ist selbstverstdndlich, daB3 ein Buch wie
das vorliegende nicht alles bieten kann, aber von den Abschnitten
«der personale Bezug» (CWM, 171-177) und «Einzelner und Gemein-
schaft» (CWM, 177-181) diirfte man doch, auch wenn sie nur in Fragen
und Andeutungen zum Ausdruck kdme, eine fiir das soziale Phinomen
sensiblere Haltung erwarten, die, ohne deswegen bestimmten linken
Ideologien Konzessionen zu machen, Probleme wie «Knechtschaft und

22 Denken wir hier z. B. nur an das Werk des spanischen Jesuiten José Maria
Diez-Alegria, besonders an sein aufsehenerregendes Buch von 1972: «Yo creo en
la esperanza.»



Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum 315

Herrschaft» oder die «Eigentumsfrage» nicht unerwihnt lassen sollte.

Auch der Abschnitt «Sinnfrage und Sinngrund» (CWM, 192-197)
gibt verschiedene Fragen auf. Der Autor betont, daB der Mensch in
seinem Selbstvollzug immer wieder einem absoluten Anspruch begegnet,
daB er sich im Horizont des Absoluten erfihrt. Hier darf gefragt werden,
ob diese Erfahrung dem konkreten oder dem reinen Apriori angehort,
da einer solchen AuBerung so und soviele Menschengruppen wider-
sprechen wiirden. Allerdings wird es ein Leichtes sein, die verschiedenen
moglichen Antworten, selbst noch dort, wo das auf den ersten Blick
unmoglich scheint, als auf den Horizont eines Absoluten bezogen zu
erweisen; schon schwerer aber wird es, die weiteren Uberlegungen
Coreths von treffenden Einwinden freizuhalten. Er argumentiert fol-
gendermaBen: der im Horizont des Absoluten sich erfahrende Mensch
«setzt als Bedingung seiner selbst ein Absolutes voraus, das den letzten
und unbedingten Sinngrund menschlichen Daseins ausmacht» (CWM,
196).

DaB ein Relatives ein Absolutes voraussetzt, ist ontologisch durch-
aus ersichtlich, daB aber dieses Absolute unbedingt auch der Sinngrund
ist, der auf die innerweltlich frustrierten Sinnfragen des Menschen
letztlich doch eine Antwort gibt, das kann nur noch als die fiir uns
wohl schonste Moglichkeit erhofft, nicht aber philosophisch aufgewiesen
werden, wie die allenthalben bekannte Pluralitit von Antworten redlich
fragender Menschen auf diese Grundfrage menschlichen Daseins zeigt.
Diese Problematik ist offensichtlich auch Professor Coreth bewult,
driickt er sich doch in der entscheidenden Passage (CWM, 196/197) in
einem hypothetisch-postulatorischen, ja sogar in einem fragenden Stil
aus: «Wenn er (der Sinngrund) aber auch den Sinn menschlichperso-
nalen Daseins, den Sinn und Wert der personalen Beziehung sinngebend
begriinden und gewdhrleisten soll, muB3 er dann nicht ein personaler
Sinngrund sein, ein absolutes Du, das uns in allem begegnet und an-
spricht, in allem gegenwirtig und wirksam ist?» (CWM, 196/197).

Vielleicht wird man mir Agnostizismus vorwerfen, ich komme aber
an dieser Stelle nicht darum herum, die Frage zu stellen, ob man es bei
solchen Gedankengédngen nicht mit einer Art postulatorischen Theismus
zu tun hat. Etwas gemdBigter und wohl auch mehr im Bereich der
Tradition kann man die Frage vielleicht so formulieren: ist bei solchen
AuBerungen nicht die Philosophie bereits in christliche Theologie aufge-
hoben, hat es der Autor nicht vielleicht gerade hier zu frith aufgegeben,
auf sein konkretes Apriori, das in seinem Fall darin besteht, ein enga-



316 Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum

gierter Christ zu sein, zu reflektieren, um es bei der rein philosophischen
Fragestellung aus dem Spiel zu halten? Es mag sein, dafl meine Fragen
zu weit gehen, daBl ich mir das Philosophieren zu aseptisch vorstelle,
ich bin aber davon iiberzeugt, dal es gefihrlich werden kann, die ver-
schiedenen Bereiche, vor allem, wenn ihre Verschiedenheit bewul3t wird,
nicht streng zu trennen. Gerade in unserem Zeitalter, da so verschiedene
Weltanschauungen unmittelbar nebeneinander zu leben haben, ist es
wichtig, will man eine allgemein menschliche Basis des Gespriches
finden, auf eine klare Trennung der verschiedenen Ebenen des Fragens
zu achten.

Wenn es im Vorwort zur hier diskutierten Publikation heif3t:
«Wollte sie (die Anthropologie) allen Aspekten und Problemen mit der
notigen Griindlichkeit nachgehen, so wiirde sie uferlos ... manche The-
men, die man vielleicht erwarten méchte, sind bewuBt iibergangeny
(CWM, 7), so kénnte man das als eine Absicherung gegen Kritik auf-
fassen, was aber, wenn man an die Offenheit dieser Sitze denkt, sicher
nicht der Fall sein kann.

Deswegen darf hier ohne weiteres noch angemerkt werden, dal
einige Hinweise auf eine Anthropologie der Krankheit die Abschnitte
«Das Leib-Seele-Problem» (CWM, 144-151) und «Der Geist als Seele
des Leibes» (CWM, 152-158) bereichert hdtten #. Ferner wire es fiir
den Leser, der sich in der IFachliteratur nicht auskennt, niitzlich, neben
Dempf (CWM, 51, Anm. 67) und Hengstenberg (CWM, 51, Anm. 68)
auch auf die neu zuginglich gemachten Arbeiten von Wilhelm Keller,
«Einfithrung in die philosophische Anthropologie» ** und Paul Héberlin,
«Der Mensch. Eine philosophische Anthropologie» ?* aufmerksam ge-
macht zu werden.

Bevor wir zum Schluf3 kommen, sei noch eine weitere Frage erlaubt:

23 Aus der vielen diesbeziiglichen Lieteratur wire etwa anzufithren: LAfn
ENTRALGO, Pedro: El estado de enfermedad, Esbozo de un capitulo de una posible
antropologfa médica (Madrid 1968), wobei das letzte Kapitel auch in deutscher
Sprache verdffentlicht wurde (iibersetzt von Gudrun Hecht: Die menschliche
Krankheit in der Metaphysik von Xavier Zubiri. In: Sudhoffs Archiv. Vierteljahrs-
schrift fiir Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften, der Pharmazie
und der Mathematik. Bd. 51, S. 303-317. Wiesbaden 1967. Ferner: Boss, Médard:
Grundri8 der Medizin (vor allem Teil II und III, S.231-520). Bern, Stuttgart,
Wien 1971).

24 Miinchen 1971 (erstmals erschienen unter dem Titel: « Vom Wesen des
Menschen» in den Beiheften zum Jahrbuch der Schweiz. Philos. Gesellschaft,
Heft 1. Basel 1943).

25 Zirich 1969, als Band III der Schriften der Paul-Héberlin-Gesellschaft.



Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum 317

Coreth vertritt mit groBer Entschiedenheit die These, die Auffassung,
dal} die Griechen eine zyklische Weltauffassung vertreten haben, gehe
bloB3 auf Nietzsche zuriick und sei endlich aufzugeben. Warum verweist
er bei dieser Gelegenheit nicht auf einschligige Literatur, was vor
allem angesichts der Tatsache gerechtfertigt wire, daBl die von ihm
abgelehnte Auffassung doch auch bei sehr angesehenen Autoren Aner-
kennung gefunden hat? 26

IV

Trotz der verschiedenen Bemerkungen, die in etwa auf die Grenzen
und Verbesserungsmoglichkeiten von Coreths neuem Werk hingewiesen
haben, soll abschlieBend mit aller Deutlichkeit festgestellt werden, dal3
es bei der Publikation um ein Buch geht, welches die eingangs erwiihnte
Inflation an anthropologischer Literatur tiberdauern wird, weil es sich
in seiner systematischen Kraft geradezu um ein klassisches Werk eines
Denkers handelt, der in langjdhrigem philosophischem Schaffen einen
personlichen Sprach- und vor allem Denkstil gefunden hat,z’;und der
trotzdem nicht allein steht, sondern ein bedeutender Reprisentant
der christlich-neuscholastischen Schule ist. Dall es aber auch noch
andere Ansitze im christlich beeinfluten Philosophieren der Gegenwart
gibt (vgl. etwa das Denken des bereits mehrmals erwihnten spanischen
Denkers Xavier Zubiri) spricht nur dafiir, dal das Christentum als
konkretes Apriori weit genug ist, um verschiedenen Stilen Raum zu
geben.

26 Vgl. z. B. Mircea, Eliade: Le Mythe de I’éternel retour. Paris 1949. —
Dann PukcH, Henri-Charles: La Gnose et le temps. In: Eranos-Jahrbuch, Mensch
und Zeit. Bd. XX. S. 57-113. Ziirich 1952, — Lain ENTRALGO, Pedro: La espera y
la esperanza. S. 31, Anm. 6. Madrid 31962.



	Metaphysische Anthropologie im christlichen Raum

