
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 1-2

Artikel: Vom Sinn des Hylemorphismus

Autor: Rüppel, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760462

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst Rüppel

Vom Sinn des Hylemorphismus

In den Buchrezensionen der «Rassegna di Letteratura tomistica»

(Fortsetzung des «Bulletin thomiste») finden sich einige skeptische und
doch anregende Bemerkungen über den Hylemorphismus. Da heißt es

unter anderem: Die neuen, von der substantiellen Veränderung
unabhängigen Beweise überzeugten nicht; die Beweise aus der Zusammensetzung

der Körper sowie der Beweis aus der Umwandlung nichtlebender
in lebende Materie bewiesen keine materia prima ; und der Hylemorphismus

ruhe wesentlich auf den vier Elementen der alten Physik: «Die

hylemorphistische Theorie hat ihr Fundament in den vier Elementen.
Um sie aufrecht zu erhalten, müßte man in der modernen 'Wissenschaft'
ein Gegenstück zu diesen Elementen finden. Bis jetzt ist das nicht
geschehen» (II. Band, S. 375).

Tatsächlich wurde der Hylemorphismus dazu aufgestellt, um die

Verwandlungen der Körper zu erklären, während viele neuere Argumente
das Wesen der Körper ergründen wollen. Wir können z. B. F. Selvaggi
nicht zustimmen, wenn er in seiner Kosmologie (Rom, Greg. Univ.,
2. Aufl. 1962, S. 317) sagt: Wir müssen auf höherer Ebene «die letzten
Bedingungen aufstellen, die zur Existenz und zum Verständnis des

Naturkörpers erforderlich sind ; damit erheben wir uns über die gewöhnliche

Erfahrung und suchen rein verstandesmäßige und wahrhaft
metaphysische Begriffe». Wir glauben nicht, daß das Wesen der Naturkörper
in der Zusammensetzung aus materia prima und substantieller Form
besteht. Wenn es feststeht, daß es substantielle Veränderungen gibt,
dann ist allerdings der Körper wesentlich veränderlich und muß eine

irgendwie geartete Zusammensetzung haben, die zu seinem Wesen gehört,
aber nicht notwendig das Wesen ist.

Diese Zielsetzung von F. Selvaggi und anderen, die Worte des

Rezensenten der «Rassegna di Letteratura tomistica» und das Buch von



292 Vom Sinn des Hylemorphismus

J. Seiler: «Philosophie der unbelebten Natur» (Ölten 1947), der darunter
leidet, daß Philosophie und Naturwissenschaft beide das Wesen der

Körper erklären wollen und dabei so weit auseinandergehen, - das alles

führt zu dem Schluß, daß der Hylemorphismus heute neu durchdacht
werden muß. Das wollen wir hier versuchen.

Als allererste Feststellung verweisen wir darauf, daß man immer
zweierlei Arten substantieller Veränderungen unterschieden hat, nämlich

die Umwandlung eines Elementes in ein anderes und die Bildung
zusammengesetzter Körper. Aus der ersten folgt, daß es materia prima
gibt, aber aus der zweiten läßt sich das nicht ableiten, wie richtig der

obengenannte Rezensent bemerkt. Wir müssen also diese beiden Fälle

grundsätzlich auseinanderhalten. Sie haben übrigens auch eine sehr

ungleiche Bedeutung für die Philosophie. Obwohl viele geneigt sein mögen,
gerade in der materia prima das eigentlich Charakteristische des

Hylemorphismus zu sehen, ist zu sagen, daß an der materia prima sehr wenig
gelegen ist. Kein einziges Dogma und keine philosophische Wahrheit -
nicht einmal das Individuationsprinzip - hängt davon ab, ob es materia

prima gibt oder nicht. Ganz anders liegen die Dinge bei der Erklärung
der zusammengesetzten Körper. An der sind die Philosophie, die

Naturwissenschaften, die Weltanschauung der Gebildeten und in etwa auch
die Theologie interessiert. Nach dieser Akzentsetzung glauben wir trotzdem,

daß es auch materia prima gibt, aber nur für die Umwandlung eines

Elementes in ein anderes. Das soll uns im ersten Teil beschäftigen.

I. DIE GEGENSEITIGE UMWANDLUNG VON ELEMENTEN

Für die Alten war es ausgemacht, daß ein Element, d. h. eine
einfache, nicht zusammengesetzte Substanz, in ein anderes verwandelt
werden kann. Daraus folgt ohne weiteres: Es muß einen Grundstoff
geben, der bei allem Wechsel bleibt und der, an sich unbestimmt, durch
eine Form zu dieser oder jener Substanz wird. Diese Folgerung ist
unabweisbar, bleibt aber für uns nur ein Museumsstück, solange nicht
feststeht, ob es so etwas nach dem heutigen Stand der Wissenschaft gibt.

«Elemente» sind letzte einfache Bausteine des Stoffes, die, selbst

nicht zusammengesetzt, durch Zusammensetzung mit anderen

zusammengesetzte Körper bilden. Als Elemente galten am Anfang unseres

Jahrhunderts die (damals) 92 Elemente der Mendelejeffschen Tafel, aus
denen zusammengesetzte Körper entstehen, wie z. B. aus Wasserstoff



Vom Sinn des Hylemorphismus 293

und Sauerstoff, Wasser. Bald darauf hat man entdeckt, daß diese

Elemente selbst wieder zusammengesetzt sind. Sie bestehen aus einem Kern
und Elektronen, die um ihn kreisen. Selbst der Kern ist nicht eine

Einheit, sondern besteht aus Protonen und Neutronen.
Immerhin bleibt die Tatsache bestehen, daß es nach wie vor letzte

einfache Bausteine gibt, die aber zusammengesetzte Körper bilden
können. Nach dem heutigen Stand der Wissenschaften sind es Protonen,
Neutronen, Elektronen, Positronen, Photone, Mesone und noch eine

große Anzahl kurzlebiger Partikel. Wenn so ein Element in ein anderes

übergehen kann, dann müssen wir auch heute noch von materia prima
und forma substantialis sprechen. Wenn nicht, dann gibt es keine materia

prima. Ob es solche Verwandlungen gibt, ist eine Tatsachenfrage, die auf
dem Boden der Naturwissenschaften zu entscheiden ist.

Selvaggi zählt in seiner Cosmologia (S. 265-269) folgende Fakten auf :

a) Das Photon existiert nicht vor seiner Ausstrahlung und hört auf
zu existieren, wenn es absorbiert wird. Mit anderen Worten: bei seiner

Ausstrahlung wird es aus einem anderen Stoff erzeugt und bei der
Absorption in einen anderen Stoff verwandelt.

b) Die Beta-Strahlen, die die radioaktiven Körper aussenden, müssen

erzeugt werden, denn im Atomkern existieren keine Elektronen,
sondern nur Positrone und Neutrone.

c) Bei der Bildung eines Deutons durch Verschmelzung zweier
Wasserstoffkerne wird ein Positron erzeugt, das vorher nicht existierte.

d) Die Energie (kosmische Strahlen und sehr harte Gamma-Strahlen)
kann sich in Korpuskeln (ein Elektron und ein Positron) umformen und
es gibt auch umgekehrt Zerstrahlung von Masse in Energie. Nach
Selvaggi sprechen alle Physiker hier von Erzeugung und Vernichtung, d. h.

von dem, was die Philosophie generatio und corruptio nennt.
Zweifellos hätte Selvaggi noch die kurzlebigen Partikeln hinzufügen

können, die werden und vergehen.
Soweit die wissenschaftlichen Tatsachen. Sie besagen klar, daß da

etwas entsteht und vergeht, und zwar durch Verwandlung eines Dinges
in ein anderes. Die einzig mögliche Erklärung dafür ist, daß da ein Etwas,
ein Grundstoff, bald unter dieser, bald unter jener Form erscheint. Der
Name für diesen Grundstoff ist materia prima und für die Form:
substantielle Form, d. h. spezifische Substanzen konstituierende Form. Es

ergibt sich also die Notwendigkeit, diese Begriffe genauer zu besehen.

Was die Materie angeht, so muß sie von jeder ihrer Formen real
verschieden sein, insofern sie von ihnen getrennt werden kann. Obwohl



294 Vom Sinn des Hylemorphismus

die Materie nicht ohne Form existieren kann, müssen wir uns doch, um
sie in sich selbst zu verstehen, alle Formen wegdenken. Was bleibt dann

übrig? Sicher etwas ganz und gar Unbestimmtes, etwas, was weder dies

noch jenes ist und in diesem Sinn «nichts» ist. Anderseits muß es doch

etwas Bestimmbares sein, etwas, was durch eine Form zu einem Körper
wird. Beides drücken die Worte pura potentia aus : potentia, weil wirklich
etwas aus dem Grundstoff gemacht werden kann ; und pura, weil noch

gar nichts aus ihm gemacht ist; ist er doch noch keine Substanz, kein

Ding, was doch der erste Schritt in die Wirklichkeit ist, das primum
esse. Aus diesem Grundstoff werden Körper gemacht: «ex quo insito

aliquid fit ». Das geschieht ganz parallel zu dem Werden einer Statue aus
einem Stoff, z. B. Marmor. Die Form setzt einen Stoff voraus, den sie

formen kann. Darum heißt unser Grundstoff materia. Wir dürfen uns
also die materia prima nicht als einen leeren Behälter vorstellen, dem die

Form Inhalt und Füllung geben muß, sondern als einen ungeformten,
formbedürftigen Stoff, dem die Form eine bestimmte Zuständlichkeit gibt.

Und was ist die Form? Wie schon gesagt, ist sie nicht Füllsel und
Inhalt der materia, sondern sie bildet und formt dieselbe, so wie die

Form der Statue. Sie ist also durchaus nicht stofflich. Sie ist ein Zustand,
eine Disposition. Die Form der Statue besteht in der räumlichen
Verteilung des Marmors. Die Form, die aus dem Grundstoff eine bestimmte
Substanz macht, muß natürlich viel tiefer wirken. Aber ihr Wirken
besteht im Disponieren des Stoffes, den sie ganz und gar durchdringt.
Die substantielle Form ist ein Zustand, eine Disposition der materia

prima. Es gibt soviele substantielle Formen dieser Gattung, d. h.

Formen, die direkt die materia prima formen, als es letzte und einfache

Partikeln gibt. Und deren Zahl, obwohl sie schon ziemlich groß geworden
ist, ist doch beschränkt.

Das also sind die Begriffe von Materie und Form, die sich aus der

Umwandlung von Elementen ergeben : materia prima als unbestimmter
Grundstoff und forma substantialis als Zuständlichkeit oder Disposition
des Grundstoffes. Beide Begriffe werden sich wesentlich abwandeln,

wenn wir nun zur Bildung zusammengesetzter Körper übergehen.

II. DIE ZUSAMMENGESETZTEN KÖRPER

Nach der Lehre der Alten gibt es außer den Elementen unzählige
«mixta» oder besser: zusammengesetzte Körper. Auch nach der heutigen

Physik bilden die letzten Teilchen zusammengesetzte Gebilde: aus



Vom Sinn des Hylemorphismus 295

Protonen und Neutronen entstehen Atomkerne, aus Kernen und
Elektronen entstehen Atome, aus Atomen Moleküle u. s. w.

Ist nicht vielleicht schon der Ausdruck «zusammengesetzte Körper»
für diese Gebilde unangebracht? Handelt es sich nicht eher um eine

Vielheit von Körpern, die nur eine bestimmte Anordnung haben und ein

bestimmtes System bilden Sind doch, zum Beispiel, der Atomkern und
die Elektronen so weit voneinander entfernt! Wie will man da von einer
Substanz sprechen? Nun, die Physiker und die Chemiker, die das auch

wissen, betrachten doch irgendwie die Elemente wie Wasserstoff, Helium
u. s. w. als Substanzen, und auch die Moleküle gelten als Substanzen, d. h.
als natürliche Einheiten. Denn trotz aller Zusammensetzung und trotz
allen Abstandes erfährt man eine gewisse Einheit und diese Gebilde
wirken als Ganzes. Eine so geartete Einheit wird von der Naturwissenschaft

nicht nur nicht bestritten, sondern positiv gelehrt. Wenn z. B. aus

Knallgas Wasser gemacht wird, dann bewirkt der elektrische Funke,
daß Wasserstoff und Sauerstoff aufeinander einschnappen und ein
stabiles Naturganzes bilden. Wasserstoff und Sauerstoff, stabil miteinander
verbunden, bilden die zusammengesetzte Einheit, die man Wasser nennt.

Hier muß gesagt werden, daß gar manche Thomisten glauben, das

Individuationsprinzip des hl. Thomas verlange die Kontinuierlichkeit
der Materie: eine natürliche Substanz (unum per se) müsse eine einzige
kontinuierliche Ausdehnung haben. Nun, Thomas war ganz anderer

Meinung. Für ihn ist das Individuationsprinzip die Materie (nicht die
materia prima). Zudem hat er klar ausgesprochen, die Lebewesen, die
nach ihm zusammengesetzte Körper, aber doch unum per se sind,
beständen aus räumlich getrennten Teilen. Darin hat er sich von den

Sinnen belehren lassen, die Fleisch, Knochen, Blut u. s. w. unterscheiden.

Wieviel mehr würde er das Zeugnis der Naturwissenschaften über
die Zusammensetzung der Atome und Moleküle aus räumlich getrennten
Partikeln annehmen Bezüglich der Lebewesen hält er es sogar aus
philosophischen Gründen für notwendig, daß sie aus räumlich getrennten
Teilen bestehen. Die Lebewesen bewegen sich selbst, aber genau gesehen

bewegt ein Teil den anderen; denn: Quidquid movetur ab alio movetur,
und dazu ist es erforderlich, daß die Teile voneinander verschieden und

«getrennt» sind. Tonquédec hat das in einem lesenswerten Kapitel seiner

Philosophie de la Nature (Ire partie, 2e fascicule, S. 247-251) ausführlich
behandelt. Zwecks größerer Bequemlichkeit des Lesers geben wir hier
den bezeichnendsten Abschnitt mit den Aristoteles- und Thomastexten
in deutscher Übertragung :



296 Vom Sinn des Hylemorphismus

Auf die Frage (ob die Lebewesen kontinuierlich sind oder nicht) haben, wie es
scheint, Aristoteles und Thomas unmißverständlich geantwortet. «Im Tier
und in der Pflanze», sagt Aristoteles, «sind Teile eingeschlossen, in die das
Ganze geteilt wird» (Phys. I, 4, 187b, 15), und Thomas bekräftigt diese
Behauptung in seinem Kommentar. «Das ist», sagt er, «zu verstehen von
actu in Ganzen enthaltenen Teilen, wie sich z. B. Fleisch, Nerven und Knochen

im Tier finden» (Phys. I, lect. 9). Anläßlich der Körper, die anscheinend
in ihrer Ganzheit sich selbst bewegen, lehrt Aristoteles, daß es in ihnen
«getrennte Teile gibt, von denen einer wirkend und der andere leidend ist»
(Phys. VIII, 4, 255 a, 14). Der hl. Thomas wendet gerade dieses Prinzip auf
die Tiere an: «Es ist notwendig», sagt er, «daß das Bewegende von dem, was
bewegt wird, getrennt ist So gibt es in den Tieren, die sich selbst bewegen,
eher eine gewisse Zusammenbindung der Teile als eine vollständige
Kontinuierlichkeit; nur so kann ein Teil von einem andern bewegt werden»
(Phys. VIII lect. 7).

Daraus ist ersichtlich, daß die getrennten Teile kein Hindernis sind,
daß wir ein individuelles Tier haben. Und so wie Thomas in den von
Tonquédec zitierten Aristoteles- und Thomastexten sagt, daß Fleisch
und Knochen getrennt sind, so sagt er anderswo, Fleisch und Knochen
seien die Materie, die Sokrates und Plato individuiert: «Dieses Fleisch
und diese Knochen machen Sokrates und Plato zu Individuen» (S. c. G.

II c. 92 n. 1791 b). Daraus ergibt sich, daß Thomas grundsätzlich die

von der heutigen Physik gelehrte Diskontinuierlichkeit der Materie
annähme und dabei doch die zusammengesetzten Körper als Einheiten
betrachtete. Das wollen auch wir in seinem Geiste tun.

Und wenn wir schon in seinem Geiste philosophieren, dann werden

wir auch bei ihm die Antwort auf die schwierige Frage finden, wie aus
zweien oder mehreren räumlich getrennten Teilen eine Einheit werden
kann. Thomas nahm, wie gesagt, in den Tieren wirkliche, räumlich
getrennte Teile an : Fleisch, Knochen, Nerven u. s. w. Müssen wir leugnen,
daß im Atom Protone, Neutrone und Elektrone vorhanden sind, und im
Wassermolekül zwei Atome Wasserstoff und ein Atom Sauerstoff? Durchaus

nicht. Im Gegenteil. Es muß sogar so sein. Die Materie eines
Wasserstoffatoms ist unumstößlich ein Proton und ein Elektron; und die

Materie des Wassers sind zwei Atome Wasserstoff und ein Atom Sauerstoff.

Aus materia prima und der substantiellen Form des Wasserstoffs
bekäme man nie und nimmer ein Wasserstoffatom; und aus materia

prima und einer Wasserform würde nie Wasser. Wir stehen also mit
beiden Füßen auf dem Boden der Physik. Und wenn man fragt, wie
Wasserstoff und Sauerstoff zu Wasser werden, antworten wir mit dem
Chemiker: durch die chemische Verbindung. Erst hier führen wir Materie



Vom Sinn des Hylemorphismus 297

und Form ein, d. h. philosophische Begriffe. Sie stehen aber nicht im
Gegensatz zur Physik, sondern es sind andere, abstraktere Namen. Die

Philosophie behandelt nämlich die Dinge auf dem dritten Abstraktionsgrad.

So sagen wir also statt Wasserstoff und Sauerstoff Materie und statt
chemische Verbindung substantielle Form, weil sie ja die Substanz Wasser

macht. Diese Ausdrücke gelten dann auch für das Salz (NaCl) und alle
anderen Moleküle. Und auch für die Atome.

Gehen wir also zur philosophischen Betrachtung über. Wir haben

wieder Materie als Stoff, aus dem das Wasser gemacht wird, aber die
Materie ist diesmal nicht materia prima. Und wir haben wiederum eine

substantielle Form, aber sie ist eine Zuständlichkeit oder Disposition
anderer Art als die Form, die wir in den Elementen fanden. Es ist
ungemein wichtig, zu beachten, daß Materie und Form nicht immer den

gleichen Sinn haben. Die substantielle Form des Wassers ist die chemische

Verbindung oder die Struktur ,die durch die Formel H2O ausgedrückt
wird. Für uns, wie für die Physik, besteht das Wesen des Wassers darin,
aus Wasserstoff und Sauerstoff im Verhältnis 2x1 zusammengesetzt
zu sein.

Nun kommen wir zu der berühmten Frage von der Einheit oder

Einzigkeit der substantiellen Form, die Thomas bekanntlich mit großer
Entschiedenheit gelehrt hat und die kein Thomist missen möchte. In
einem einheitlichen Naturgebilde kann es nur eine einzige substantielle
Form geben. Und das ist sicher richtig; denn nichts kann zugleich zwei

Dinge sein. Nichts kann zugleich Wasserstoff und Wasser sein. Es darf
also im Wasser nur die Wasserform geben und die Formen des Wasserstoffes

und Sauerstoffes dürfen nicht bleiben. Und wenn die nicht mehr
da sind, haben wir dann nicht bloß materia prima?

Die Antwort Thomas' lautet: Die Formen der Elemente verschwinden

im zusammengesetzten Körper nicht ganz ; sie bleiben virtuell. Aktuell
können sie nicht bleiben. Der Wasserstoff und der Sauerstoff, aus denen
das Wasser besteht, sind Träger, jeder für seinen Teil, der Form, d. h.
des Zustandes der Verbindung. Nun kann aber nichts zugleich zwei
Zustände haben, z. B. zugleich freier und gebundener Wasserstoff sein. Der
Zustand der Bindung zu Wasser hebt den des freien Wasserstoffs auf.
Im Zustand der Bindung hat der Wasserstoff auch Eigenschaften, die
sich aus der Bindung, d. h. aus der gegenseitigen Einwirkung von
Wasserstoff und Sauerstoff, ergeben.

Doch wenn die Formen nicht aktuell, d. h. in VollVerwirklichung
bleiben, bleiben sie doch virtuell, in einer Art Halbverwirklichung. Was



298 Vom Sinn des Hylemorphismus

dieses virtuelle Verbleiben der substantiellen Formen in der Verbindung
bedeutet, erklärt Thomas wie folgt: «Die Formen bleiben virtuell, insofern

die Eigenschaften der Materie bleiben» (S. th. I q. 76 a. 4 ad 4). Mit
anderen Worten: obwohl die Form des freien Wasserstoffs durch die

neue Form der Verbindung aufgehoben ist, bleibt doch nicht eine

unbestimmte materia prima zurück, sondern ein Stoff, der noch irgendwie
Wasserstoff ist und sich als solcher in etwa zeigt. Darum stellt die Physik
im Wasser noch Eigenschaften des Wasserstoffs fest und schließt daraus
auf sein Verbleiben. Und doch stellt die Physik auch fest, daß er gebunden

ist und zusammen mit dem Sauerstoff auch Eigenschaften hat, die

aus dem Zustand der Bindung sich ergeben. So ist das virtuelle
Verbleiben der Formen nur die genaue philosophische Formulierung dessen,

was auch die Physik beobachtet, und ist also keine thomistische
Spitzfindigkeit oder gar Willkür.

Entstehen und Vergehen. Anscheinend ein rein spekulatives Problem,
ist das Entstehen neuer Formen heute zu einem Thema geworden, über
das man Bescheid wissen muß. Woher kommt die neue substantielle
Form, z. B. die des Wassers? Erforderlich ist erstens eine Wirkursache,
in unserem Fall der elektrische Funke, der aus Knallgas Wasser macht,
und zweitens die chemische Affinität des Wasserstoffs und Sauerstoffs,
oder metaphysisch gesprochen : die Potenzen des Wasserstoffs und Sauerstoffs

zur Bildung des Wassers. Diese Potenzen werden durch die
Wirkursache in Akt gesetzt. So holt die Wirkursache die neue Form sozusagen
aus der Potenz der Materie heraus: sie eduziert sie. Alle Formen sind im
voraus als Anlagen im Stoff enthalten, und jedes noch so kleine Elektron
oder Meson ist auf einen reich gestalteten Kosmos hin angelegt, fn diesem

Finalismus liegt die Absage des Hylemorphismus an den Materialismus
und Mechanizismus.

Bei Zerlegung des Wassers entstehen wiederum die Formen des

freien Wasserstoffs und Sauerstoffs. Gerade das virtuelle Verbleiben der
Form ist die Potenz dazu. Der gebundene Wasserstoff und Sauerstoff

gehen einfach wieder in freien Wasserstoff und Sauerstoff über. Ein und
dieselbe Wirkursache, die das Wasser auflöst, verursacht die
neuerscheinenden Formen: «corruptio unius est generatio alterius». So geht
es auch beim Tod der Lebewesen: dieselbe Ursache, die den Tod eines

Hundes bewirkt, bewirkt gleichzeitig das Erscheinen freier, nicht mehr
gebundener Strukturen, d. h. der chemischen Substanzen, aus denen das

Tier besteht.
Die Lehewesen. Noch weit größer als im kosmologischen Bereich ist



Vom Sinn des Hylemorphismus 299

die Bedeutung des Hylemorphismus als Erklärung der Lebewesen.

Bekanntlich sind die Lebewesen für Aristoteles, Thomas und die tho-
mistische Schule nichts weiter als sehr komplizierte zusammengesetzte
Substanzen. Ihre komplizierte Struktur heißt Organisation; ihre
substantielle Form, in kraft derer sie leben, heißt Seele, Pflanzen- oder
Tierseele. Aber diese Seele ist nichts weiter als eine Strukturform, die aus der
Materie eduziert wird und beim Tod des Lebewesens einfach verschwindet.

Im Körper des Lebewesens gibt es eine große Anzahl virtueller
Formen. Es müssen Knochen und Muskeln, Vitamine, Hormone, Blut,
Nerven, Sinnesorgane u. s. w. da sein. «Eine so geartete Zusammensetzung

ist die geeignete Disposition für die substantielle Form des

zusammengesetzten Körpers, z. B. eines Steines oder irgend einer Seele»

(S. th. I q. 76 a. 4 ad 4). Trotz allen Wesensunterschiedes zwischen einem
Stein und einer Tierseele gleichen sich beide doch darin, daß sie

strukturierte Substanzen sind, die aus vielen Unterstrukturen mit virtuellen
Formen bestehen.

De Vries glaubt den thomistischen Hylemorphismus folgendermaßen
verstehen zu müssen: «Die thomistische Schule hält dafür, ein streng
einheitliches Naturwesen (unum per se) fordere die Einheit (Einzigkeit)
der Wesensform, d. h. die Zusammensetzung aus einem völlig
unbestimmten Urstoff, der reine Potenz sei, und der Seele als der einzigen
Wesensform; alles Körperliche ist also bereits Auswirkung der Seele ...»

(Walter Brugger, Philosophisches Wörterbuch, Hylemorphismus). Dazu
ist zu sagen: Selbst wenn man einen völlig unbestimmten Urstoff
annimmt, wäre er das Körperliche und Materielle; denn die Seele ist nicht
Stoff, sondern Zustand und Struktur des Stoffes. Jedoch der Hauptirrtum
ist der, daß das Lebewesen nach dem Thomismus, oder wenigstens nach

Thomas, nicht aus materia prima, d. h. aus einem völlig unbestimmten
Urstoff, und der Seele besteht, sondern aus einem richtigen, soliden und

sinnfälligen Körper, der unendlich viele virtuelle Formen in sich
einschließt und gerade dadurch Organismus ist, und einer ganz und gar
nicht körperlichen Seele. Die Seele wurde ja schon von Aristoteles
definiert als «actus primus corporis organici» (De An. II lect. 1 n. 233),
d. h. als substantieller Akt eines organisierten Körpers. Ein Hund und
ein Pferd unterscheiden sich nicht wie Urstoff mit einer Hunde- bzw.
Pferdeseele, sondern wie ein Hunde- bzw. Pierdekörper mit der betreffenden

Seele, die übrigens nichts weiter ist als die Struktur des Körpers.
Die Seele muß ja auch aus der Materie eduziert werden. Wie könnte sie

das, wenn nur ein völlig unbestimmter Urstoff da wäre, ohne jede Diffe-



300 Vom Sinn des Hylemorphismus

renzierung, gleich weit von einem Hund wie von einem Pferd entfernt?
Die Seele macht den Körper nicht zum Körper, d. h. zum Stoff und zum
organisierten und strukturierten Stoff (das macht der Urstoff und die

vielen virtuell gegenwärtigen Formen), sondern sie ist die letzte Struktur
und die Formalursache dafür, daß alle die verschiedenen virtuellen Strukturen

ein Körper spezifischer Art sind: «Wenn die Seele sich zum Körper
gesellt, bewirkt sie denselben nicht als Wirkursache, sondern rein
formell» (Quodl. I q. 4 a. 1). Die Seele muß geradezu durch ihren Körper
definiert werden, z. B. die Hundeseele als «Seele eines Hundes», oder

noch schärfer als «eine einen Hund konstituierende Struktur». «Da die
Seele eine Form ist, muß der Stoff in ihre Definition einbezogen
werden» (De An. lect. 1 n. 213). Der Stoff oder der Körper liefert die spezifische

Differenz zwischen einer Hunde- und einer Pferdeseele.

Die Formen oder Seelen der Lebewesen sind komplizierte Strukturen.

Eine mehr strukturierte Form schließt die weniger strukturierten
in sich ein. Thomas vergleicht die Formen mit den Zahlen. Wie die 10

die 9, 8, 7 u. s. w. einschließt, so enthalten die komplizierten Formen
die einfacheren, z. B. die Tierseele enthält die Pflanzenseele, d. h. die

vegetativen Potenzen, und die virtuellen anorganischen Formen. So geht
es ja schon beim Wasser: Wasser enthält zunächst die Strukturen von
Wasserstoff und Sauerstoff; und der Wasserstoff wiederum enthält ein
Proton und ein Elektron ; und erst beim nächsten Schritt abwärts stoßen

wir auf die materia prima: jusque ad materiam primam». So erklärt es

Thomas in Quodl. I q. 4 a. 1.

So schließt der Hylemorphismus die Lücke zwischen organischem
und anorganischem Stoff, was ja auch durch die Synthese organischer
Stoffe aus anorganischen bestätigt wird. Damit ist natürlich nicht der
Wesensunterschied zwischen den Lebewesen und der unbelebten Materie

geleugnet ; nur werden die vegetativen und sensitiven Funktionen sowie

die Selbststeuerung der Lebewesen aus der Struktur erklärt und nicht
durch eine der Materie äußerliche, übermaterielle Seele, d. h. eine Ente-
lechie oder ein Lebensprinzip im Sinn von Driesch oder Karl Frank. Die
Potenzen zum Leben sind in der leblosen Materie enthalten ; nur müssen
sie eduziert werden. Das schlössen die Alten aus der Beobachtung, daß die
Lebewesen sich aus anorganischen Stoffen aufbauen und sich beim Tode
wieder in anorganische Stoffe auflösen.

Der Mensch. Unter den Lebewesen nimmt der Mensch eine Vorzugsstellung

ein, und das wurde immer seiner geistigen Seele zugeschrieben.
Plato betrachtete den Menschen als eine Zweiheit, als eine im Körper



Vom Sinn des Hylemorphismus 301

wohnende Seele. Aristoteles stellte sich auf den Boden der Wissenschaft.
Als erstes beobachtete er im Menschen eine einzige Substanz, wie bei den
«anderen Tieren». Doch die sicher nicht organischen und materiellen Akte
des Verstandes und Willens führten ihn dazu, eine nicht-materielle,
geistige («getrennte») Substanz als Seele des Menschen anzunehmen. Damit

stellte sich das schwierige Problem: wie kann aus zwei Substanzen,
noch dazu so verschiedener Art wie Stoff und Geist, eine menschliche
Natur und Substanz werden? Aristoteles ließ sich auch hier von der

Beobachtung leiten. So fand er, daß Seele und Leib in vielen Tätigkeiten
ein einziges Tätigkeitsprinzip darstellen. So wird z. B. die Sinneserkenntnis

nicht in einem ersten Stadium im Körper vollzogen und dann

an die Geistseele weitergegeben, sondern sie ist vom ersten Augenblick
an im ganzen Menschen, so daß sie schon vom geistigen Selbstbewußtsein

begleitet ist. Leib und Seele fühlen als eine Substanz. Daran scheitern
alle dualistischen Erklärungen, einschließlich der Theorie von Leib und
Seele als zwei «unvollständigen, sich substantiell ergänzenden» Substanzen.

Ein Wirkprinzip muß eine Substanz sein. So kam Aristoteles aus
seinem Hylemorphismus heraus zu der Formulierung, die die einzig
mögliche Lösung enthält: die geistige Seele ist im Körper gegenwärtig
wie eine Form, «ut forma». Die meisten Nicht-Philosophen und auch viele

Philosophen stellen sich die Verbindung von Leib und Seele als eine Art
Zusammenkettung vor, deren Einheit der gegenseitigen Ergänzung
zuzuschreiben ist. Aber das gäbe nur eine Verbindung von zwei Substanzen
wie Wasserstoff und Sauerstoff zu Wasser, wobei beide virtuell würden
und die Verbindung eine Struktur wäre. Das ist für eine geistige
Substanz undenkbar. Nur wenn die geistige Seele im Leib als Form ist und
wirkt und wenn sie, wie Thomas erklärt, den Leib in ihr eigenes
substantielles Sein miteinbezieht und ihn dadurch virtuell macht, gibt es

eine vollkommene Einheit der Substanz. Die Seele ist der einzige Akt]
der Leib ist nicht materia prima, sondern sehr strukturiert, aber in seiner
Gesamtheit virtuell und Potenz. So ergibt sich ein unum per se. Daraus
erhellt die Notwendigkeit, die Geistseele als Form des Körpers anzusehen,
aber auch der ganz neue und analoge Sinn, den der Terminus « Form»
hier annimmt. Denn es ist klar, daß die Geistseele nicht Zustand oder
Struktur des Körpers ist. Sie ist Form dadurch, daß sie den Menschen
konstituiert.

Heutzutage versuchen einige, die aristotelisch-thomistische Theorie
als «dualistisch» gegen den «biblischen» Monismus auszuspielen, der den
Menschen als Einheit betrachte. Jedoch läßt sich, vorausgesetzt, daß



302 Vom Sinn des Hylemorphismus

wir nicht die Geistigkeit und Unsterblichkeit der Seele leugnen wollen,
keine größere Einheit ausdenken als die aristotelisch-thomistische Theorie.

Die Bibel konnte natürlich nicht philosophieren und vor allem keine

spekulativ so schwierige Lehre vorlegen. Sie lehrte von der ersten Seite

an, daß der Mensch etwas anderes ist als die Tiere, Heß aber ziemlich

ungeklärt, was beim Tod des Menschen überleben kann. Das suchte die

urchristliche Philosophie mehr durch den platonischen Dualismus zu
erklären, bis Thomas zeigte, daß die aristotelische Lösung besser sei,

um sowohl der Einheit des Menschen als auch der Geistigkeit der Seele

gerecht zu werden.

Als Form des Körpers muß die Seele natürlich für den Leib geschaffen

und ihm angepaßt sein. Sie kann kein Engel im Fleisch sein. Sie muß
Potenzen haben, um im Körper zu sehen, zu hören, zu fühlen usw. Sie

braucht nicht selber Körper zu werden und dem Körper seine Körperlichkeit

zu geben. Der Körper ist organisierter Stoff; in ihm spielen sich alle

körperlichen Prozesse nach den Gesetzen des Stoffes ab. Auch die
Sinneserkenntnis ist an sich körperlich und braucht keine Geistseele. Aber die

Geistseele nimmt als forma corporis daran Anteil, ja sie ist Prinzip der

Sinneserkenntnis, insofern sie die Substanz Mensch konstituiert. Gerade

deswegen, weil die körperlichen Vorgänge sich nach den Gesetzen des

«Fleisches» abspielen, fühlt der Mensch ein doppeltes Gesetz in sich. Der
durch die Geistseele als Substanz konstituierte Mensch empfindet sowohl
die körperlichen Strebungen als auch die geistigen als seine, und damit
ist der Gegensatz gegeben. Im Tier gibt es keinen solchen Gegensatz.

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

Wir haben gesehen, daß es Thomisten gibt, die Thomas nicht richtig
verstehen, und Nicht-Thomisten, die mit dem falschen Thomismus
Thomas selbst ablehnen. Dabei könnte durch ein richtiges Verständnis
des hl. Thomas dieser ganze tragische Gegensatz verschwinden und noch
dazu die unnötige Kluft zwischen scholastischer Philosophie und
Naturwissenschaft geschlossen werden. Der wahre thomistische Hylemorphismus

lehrt nicht, daß in der physikalischen Welt noch andere,

geheimnisvolle, nicht sinnfällige Ereignisse und Zusammensetzungen
vorkommen, sondern er nimmt dieselben Beobachtungen wie die Physik
an und sucht sie durch abstraktere, philosophische Begriffe zu vertiefen
und begreifbarer zu machen. Der Hylemorphismus ist die Philosophie



Vom Sinn des Hylemorphismus 303

der Naturwissenschaften. Der wahre thomistische Hylemorphismus
nimmt uneingeschränkt und dankbar alle Ergebnisse der Wissenschaft

an und erkennt auch an, daß er durch die Naturwissenschaft bereichert
wird. Thomas mußte noch klagen, daß wir das Wesen der wenigsten
Körper kennen. Die moderne Wissenschaft hat uns das Wesen vieler

Körper erschlossen. So ist es z. B. das Wesen des Wassers, aus Wasserstoff

und Sauerstoff im Verhältnis von 2x1 zusammengesetzt zu sein.

Die Formel H2O, wie auch alle anderen chemischen Formeln sind
Formeln für das Wesen der Moleküle. Und ebenso sind die Zahlen der
Protone, Neutrone und Elektronen, aus denen die Elemente bestehen,
oder auch die Ordnungszahl in der Tabelle, Ausdruck des Wesens der
Atome.

Umgekehrt empfängt die Naturwissenschaft durch eine gerade für
sie geschaffene Philosophie Ergänzung und Vertiefung. Die Naturwissenschaften

können wohl auf ihrer Ebene feststellen, daß die Körper nicht
bloß aus kleineren und weit voneinander entfernten Materieteilchen
bestehen, sondern auch, daß sie trotzdem Einheiten darstellen und als

solche, z. B. als Atome, Moleküle und vor allem als Organismen in der
Natur wirken. Doch hat die Naturwissenschaft in ihrem Bereich kein
Mittel, diese Einheiten als solche zu erklären. Und unter den
philosophischen Lösungen ist der Mechanizismus sicher keine Lösung. Die
einzig wahre Lösung ist der richtig verstandene Hylemorphismus.

Damit ist denn der Sinn des Hylemorphismus klar. Er ist nicht eine

weltfremde, unverbindliche Philosophie, nicht eine Theorie über eine

erfahrungstranszendente Zusammensetzung der Körper aus materia

prima und substantieller Form, sondern die Philosophie der Natur und
der Naturwissenschaft. Der Hylemorphismus ist eine vollständige
Kosmologie der anorganischen und der organischen Welt und der Schlußstein

im Gewölbe der Naturwissenschaft1.

1 Der Beitrag ist eine Überarbeitung eines in portugiesischer Sprache in der
Revista Portuguesa de Filosofia (1972, Heft 1) veröffentlichten Artikels.


	Vom Sinn des Hylemorphismus

