
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 1-2

Artikel: Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit des
Menschen

Autor: Ringeling, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760461

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann Ringeling

Fragen der Theologie an die Anthropologie
zur Geschlechtlichkeit des Menschen1

1. MODELL EINER KONSTRUKTIVEN FRAGE - KARL BARTH

1.1 Einleitung in die Aufgabe

In der Internationalen Zeitschrift für Theologie «Concilium» wurde
kürzlich das Thema behandelt: Die Krise des Humanismus und die

Zukunft der Theologie. In zwei Beiträgen, von katholischer und evangelischer

Seite, wurden einige Kriterien aufgewiesen, die geeignet
erscheinen, die Aufgabe, Fragen der Theologie an die Anthropologie zu
stellen, in den Griff zu bekommen 2. «Was tut der Theologe», so fragt
Alexandre Ganoczy, «der das christliche Menschenverständnis wahrhaft
für die Gegenwartssituation zu formulieren versucht?» Seine Antwort
lautet : Er tritt in eine Kommunikation mit den Zeitgenossen ein ; diese

aber wird um so eher gelingen, je genauer und klarer der christliche
Gesprächspartner sich seiner Identität bewußt ist und sie im Akt der
Kommunikation selbst bestätigen kann. Das Wissen um die eigene,
theologische Identität bewahre die offene Kommunikation mit den
Wissenschaften davor, sie mit haltloser Anpassung und Opportunismus zu
verwechseln. Worin aber könnte solche Identität bestehen? Ganoczy
antwortet, es komme entscheidend darauf an, das Formalobjekt der christlichen

Anthropologie zu klären, d. h., den Gesichtspunkt, unter dem die

1 Vortrag vor der Schweizerischen Theologischen Gesellschaft am 24.
November 1973 in Bern.

2 A. Ganoczy, Neue Aufgaben der christlichen Anthropologie; W. Pannenberg,

Das christologische Fundament christlicher Anthropologie. Concüium 1973,
Heft 6/7.



272 Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit

Wirklichkeit «Mensch» nach der Eigenart des Christusglaubens gesichtet,
verstanden und interpretiert wird und an dem unbedingt festzuhalten
ist. «Dieses Formalobjekt entspricht jener Struktur, jener 'Organisationsform'

der menschlichen Wirklichkeit, die sich aus der eigenartigen
Beziehung des Menschen zu Gott 'durch und in Christus' ergibt. In der
Tat resultiert das Formalobjekt der christlichen Anthropologie aus nichts
anderem als der Christo-theo-logie. »

An dieser Stelle nun vermag Wolfhart Pannenberg zu ergänzen. Er
fragt gleichsam zurück: «Bedarf Anthropologie einer christologischen
Begründung?» Liegen die Dinge tatsächlich nicht eher umgekehrt, so

nämlich, daß die Christologie in allen Epochen ihrer Geschichte
nachhaltig beeinflußt worden ist durch die wechselnden Formen menschlichen

Selbstverständnisses und menschlicher Sehnsüchte? Pannenberg
räumt nicht nur ein, daß es sich so verhält. Vielmehr weist er zum einen
darauf hin, daß christlicher Glaube Inkarnationsglaube sei. Mit Recht
nimmt daher die Christologie bezug auf Vorstellungen vom Menschen,
die ihr vorgegeben sind; würde sie sich ganz diskontinuierlich zur
Geschichte der Menschheit verhalten, dann könnte sie auch nicht wirklich
in diese Geschichte eingetreten sein und dann könnte sie keinen
konstitutiven Beitrag zur Frage nach dem Menschen leisten. Zum anderen
macht Pannenberg darauf aufmerksam, daß die christliche Auffassung
des Menschen als Geschichte, als Offenheit nämlich auf eine noch
unvollendete Bestimmung hin die säkulare Anthropologie auch und gerade
in der Neuzeit wesentlich mitbestimmt hat. Aber eben: Auch ihm geht
es um den spezifischen Punkt einer theologischen Identität, dessen Verlust

und Verdrängung möglicherweise das Elend der Neuzeit ausmacht.
Wo hegt dieser Punkt, ein Angelpunkt, der die theologische
Fragestellung leiten könnte? Pannenberg sagt: «Daß die Geschichte Jesu als

Christusoffenbarung einen eigenen und sogar konstitutiven Beitrag zur
Frage nach dem Menschen zu leisten hat, erweist sich nicht daran, daß

sie einen gänzlich neuen Anfang setzt, sondern daran, daß sie die

vorgefundene Wirklichkeit des Menschen und so auch seine Frage nach
sich selbst verwandelt, indem sie sie aufnimmt.» Die Bestimmung der
Menschheit liege nicht schon im Dasein der Menschheit; sie werde
vielmehr erst durch jenen einen geschichthchen Menschen ermöglicht. Dann
aber lautet die Frage: «Was bedeutet die Wirklichkeit des neuen
Menschen für den alten, ersten Menschen?»

Mit anderen Worten: Das formale, erkenntnis- und frageleitende
Prinzip einer christlichen Anthropologie ist die grundlegende Umwand-



Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit 273

lung der Lebensverhältnisse, wie sie von der Geschichte des gekreuzigten
Jesus von Nazareth ausgeht; was hingegen materiell und sodann auch
normativ-konkret vom Menschen zu sagen ist, das wissen wir nicht
immer schon, das ergibt sich erst aus der Kommunikation der Theologie
mit den Wissenschaften vom Menschen, und das wandelt sich also auch

in jener unabgeschlossenen Geschichte. Um noch einmal Pannenberg zu
zitieren: «Die heutigen Menschen leben immer noch im sogenannten
Tier-Mensch-Übergangsfeld. Es ist noch nicht heraus, was eigentlich der
Mensch sein wird.» Theologische Identität im Akt der Kommunikation
mit den Zeitgenossen, Diskontinuität des einmaligen Christusgeschehens
in der Kontinuität menschlicher Gattungsgeschichte, - das legt nun aber
auch ein bestimmtes methodisches Vorgehen nahe. Wie gewinnen wir
Fragen, die heute treffen, erinnernde und zurechtbringende Fragen?
Wir gewinnen sie, indem wir kritisch anknüpfen an Modelle einer christlichen

Lehre vom Menschen, die wirklichkeitsgerecht teilhaben an der

Ausgangslage von anthropologischen Entwicklungen, welche das Bild
unserer Gegenwart kennzeichnen. Das aber ist in hohem Maß und mit
erheblichen Folgen bei Karl Barth der Fall.

1.2 Barths Grundriß einer theologischen Anthropologie

In diesem Abschnitt soll versucht werden, zwei dialektische Grenzfragen
zu beschreiben, die den eigenständigen Beitrag der theologischen Anthropologie

Barths abstecken, einen Beitrag zu jener vielgestaltigen Bewegung

des Aufbruchs aus den patriarchalischen Ordnungen des

Spätbürgertums, wie sie sich in der Kulturkritik der zwanziger Jahre
ausbildete. Auch hier also Diskontinuität in der Kontinuität : Wer mit dem

umfangreichen Material der «Kirchlichen Dogmatik» vertraut ist, wird
mit großem Respekt vermerken, daß Barth einen kenntnisreichen und
eingehenden Dialog mit der Anthropologie seiner Zeit geführt hat. Ohne
den allerdings beträchtlichen Unterschied zu den theologischen
Positionen der beiden Autoren des Concüium-Heftes berücksichtigen zu
müssen, darf man sagen : weder ist Barths Anthropologie ein bloßer
Ausdruck, Reflex einer allgemeinen Emanzipationsbewegung, noch verleitet
ihn die entschiedene Kritik aller «natürlichen» Erkenntnis zur
Mißachtung dessen, was menschliche Wissenschaft dennoch hervorbringt.

Die erste Grenzfrage, die Barth an die Anthropologie richtet, läßt
sich denn auch eher als ein Aufruf beschreiben, oder sollte man sagen,
eine verwunderte Frage : warum nur nicht mutiger getan wird, was getan

18



274 Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit

werden kann, warum nicht tapferer der Weg in eine menschlich-gesellschaftliche

Freiheit beschritten wird, den Gott so offenkundig eröffnet
hat. Offenkundig für wen Für den, der Augen hat zu sehen. Diese Augen
aber, die wahrnehmen, was Gott in seiner Schöpfung tut, sind die Augen
des Glaubens, der die wahre Erkenntnis des Menschen an der Erkenntnis
Jesu Christi gewinnt 3.

In der Menschwerdung Christi hat Gott die Menschlichkeit in sich

aufgenommen. Die Ontologie des menschlichen Seins, die Anthropologie
also, gründet sich auf die Christologie; die ontologische Bestimmung des

Menschen, sagt Barth, ist darin begründet, daß in der Mitte aller übrigen
Menschen Einer der Mensch Jesus ist.

Mit ihm zusammen zu sein, durch ihn mit Gott zusammen zu sein :

in diesem Bunde wird der Sinn geschöpflicher Freiheit deutlich, nämlich
Gott gegenüber frei zu sich selbst zu finden, ja, in der Gemeinschaft mit
ihm überhaupt erst «Person» zu werden. Person, so Barth, «ist» man
nicht immer schon oder doch nur potentiell; Person «wird» man vielmehr
erst, aktuell, aus dem Schöpfungsgrund der Liebe Gottes. Das aber
heißt weiter: Was Humanität ist, kann man nicht ein für allemal
umschreiben, kann man nicht festlegen in Katalogen von Wesensmerkmalen
und absichernden Kulturordnungen. Der Mensch selbst ist in Bewegung,
die Liebe Gottes läßt ihn frei und spielerisch, grenzüberschreitend, seine

geschöpflichen Möglichkeiten erfahren, erproben und so also entdecken.
Das Sein des Menschen ist im Werden. Und eben: Dieser ist nun auch

- auf seiner Ebene der Entsprechung - zusammen mit anderen ; Personalität

kann keiner für sich haben, er bewährt und bewahrt sie auf dem

Umweg über die freigebende Liebe zum Mitmenschen. Humanität, so

folgert Barth aus seinen theologischen Prämissen, ist Mitmenschlichkeit.
An dieser Stelle nun kommt jene eigentümliche und anthropologisch

folgenreiche, strukturell-dynamische Unterscheidung ins Spiel, die Barth
im Begriff der Mitmenschlichkeit macht: Die exemplarische
Unterscheidung und Beziehung zwischen Mensch und Mensch ist die zwischen

Mann und Frau. Es ist bezeichnend für den Dialog, den Barth mit den

anthropologischen Theorien der Zeit führt, mit welcher Intensität er
gegenüber jedem Individualismus, aber auch einen großen Schritt über

3 K. Barth, KD III, 2, § 45; KD III, 4, § 54; vgl. auch H. Ringeling, Die
Frau zwischen gestern und morgen, 1962; der dort und noch in H. Ringeling,
Theologie und Sexualität, 1968, eingenommene kritische Standpunkt gegenüber
Barths Anthropologie wird in dem vorliegenden Vortrag nicht unbeträchtlich
modifiziert.



Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit 275

den modernen Personalismus hinaus diese Beziehung als Grundstruktur
der Humanität geltend macht. Selbst Christus will er nicht anders sehen

als in einem Ehe- oder Partnerschaftsverhältnis zu seiner Gemeinde.

Das Gegenstück dazu ist die Erklärung Barths, daß weder in Gal 3,26 ff.
noch Markus 12,18-27 von einer eschatologischen Aufhebung der
Geschlechtlichkeit und somit also von einem Ende des menschlichen Seins

in jener Grundstruktur die Rede sei. Zwischen diesen extremen
Aussagen steht in Weiterführung Bonhoefferscher Gedanken die Definition
der Gottesebenbildlichkeit als der Beziehung zwischen Mann und Frau.

Wichtig ist indessen, daß dieses, wie man es wohl nennen kann,
christologische Formalprinzip der Anthropologie sogleich wieder materiell

geprägt wird: nämlich von der urbildlichen Liebe Jesu Christi zur
Gemeinde, wie sie in Eph 5,22-33, nach Barth der locus classicus der

Geschlechterlehre, zum Ausdruck kommt: Der Herr Christus ist auch
der Diener Christus, ihm entsprechend dürfen und sollen Mann und Frau
sich im Dienst aneinander auslegen, entdecken, was sie sein können,

jeder an seinem Ort.
Die erste Grenzfrage stellt sich hier ein: «Was weiß schließlich»,

fragt Barth, «der Mann von der Frau und die Frau vom Mann, was
wissen beide von sich selbst?» Indem Gott Mann und Frau hier und

jetzt anredet, werden sie im Licht seiner Gebote ihr Wesen schon

entdecken, ohne vorgängige Typologie. Ähnlich hatte schon Fritz Barth
darauf hingewiesen, daß es verhängnisvoll sei, mit Rollen und Bildern
zu arbeiten und so die konkreten Gehorsamsentscheidungen, die von
Mann und Frau heute und hier gefordert werden, vorwegzunehmen 4.

Karl Barth weiß, daß die Zurechnung von männlichen und weiblichen
Wesensmerkmalen eine Folge von Herrschaftverhältnissen ist; alles

wird anders, wo die Dominanz des Mannes unter der Herrschaft Jesu
Christi umgewandelt wird. Die erste Grenzfrage also eine verwunderte
Frage, warum nicht mutiger Grenzen traditioneller Ordnungen und
Denkmuster überschritten werden, Aufruf insbesondere an die Frauen, aus dem

enggezogenen Kreis des Hauses, der Familie, hinauszutreten in eine

umfassende, soziale Partnerschaft. Warum sollte es sie nicht, wie Schleiermacher

in seiner«Idee zu einem Katechismus derVernunft für edle Frauen»

sagt, «gelüsten nach der Männer Bildung, Kunst, Weisheit und Ehre»,
nach Berufen, die der Mann sich eigenmächtig vorbehielt? Es ist kein
Zufall, daß der Kampf um das Pfarramt für Frauen energisch von Theo-

4 F. Barth, Christus unsere Hoffnung, Bern 1913.



276 Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit

loginnen aus dem Umkreis und der Schule Barths geführt wurde.
Nun bekommt aber diese erste Frage ihren besonderen Inhalt erst

in Verbindung mit einer zweiten. Diese zweite Grenzfrage enthält eine

Warnung: Grenzen sollen nicht in jeder Hinsicht überschritten, sie sollen

in bestimmter Hinsicht vielmehr geachtet werden. Was heißt das? Nach
der einen Seite ermutigt die Theologie zu einem experimentellen
phantasievollen Lernprozeß der Geschlechter. Sie wendet sich aber auf der
anderen Seite gegen eine planerische, utopistische Selbstverwirklichung
der Menschheit oder, anders gesagt, gegen den Ungeist jener Aufklärung,
die das Ende der Geschichte mit den Mitteln von Wissenschaft und
Technik herbeiführen will. Anthropologisch wäre das Ziel dann die Gleichheit

von Menschen, die grundsätzlich autonom und wesentlich autark
sind, die einer des anderen nicht mehr bedürfen. Eine solche endgültige

- mit Arnold Gehlen zu sprechen - eigentätige Entlastung des Mängelwesens

Mensch, der ein für allemal seiner geschöpfliehen Unfertigkeit
Herr geworden wäre, wäre ethisch das Ende der gegenseitigen
Verantwortung, also der Mitmenschlichkeit, und kulturanthropologisch das

Ende der geschlechtlichen Ungleichartigkeit.
Gegenüber dieser Versuchung zur endgültigen Gleichheit, die Barth

auch - wohl übertreibend - in Schleiermachers romantischem Ansatz zu
einer gleichsam mystischen, aber dennoch dialogischen Einheit der
Geschlechter gewittert hat, betont er die Notwendigkeit der klaren Grenze

zwischen Männlichkeit und Weiblichkeit. Diese Grenze ist, wie ja zu

zeigen war, äußerst verschiebbar, aber sie muß doch in immer neuer
Form immer neu gezogen werden, bis hinein in die nur scheinbar ethisch

irrelevanten, alltäglichen Fragen der Kleidung und des äußeren Gebarens.

An die Adresse einer Frauenbewegung gerichtet und überhaupt solcher,
die es dem Manne gleichtun wollen, sagt Barth: «Nichts ist hier indifferent.

Die Entscheidung hinsichtlich jener Treueforderung fällt für Mann
und Frau überall. Der berühmte Schleier, den die Frauen von Korinth
nach 1 Kor 11 durchaus nicht mehr tragen wollten, war offenbar dort
und damals ein Exponent dieser Entscheidung.»

Man sieht: Warnung vor gnostischem Vollkommenheitswahn,
Erinnerung an die unabgeschlossene Schöpfung, Zurechtbringen einer
möglichen Fehlentwicklung - und das alles aus dem Grund, daß die Kategorie

Mitmenschlichkeit nicht verloren geht. Es ist nicht nur gefährheh,
sich ein Bild von Gott zu machen. Es ist auch gefährheh, sich ein Bild
vom Menschen zu machen, über ihn «verfügen» zu wollen. Wenn es

schon darauf ankommt, die Welt zu verändern, dann so, daß die Fülle



Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit 277

der anthropologischen Möglichkeiten erhalten wird. Die aber bleibt nur
erhalten um den Preis, daß Menschen - gleichwertig, aber andersartig -
voneinander verschieden sind und so erst, aus der Begrenzung, neue
Seinsweisen für sich selbst entwickeln können. Die Andersartigkeit des

anderen ist eine Last, die Angewiesenheit auf andere ist lästig, aber wer
diese Last und diese Lästigkeit abwerfen möchte, verleugnet die
Verheißung eigener geschöpflicher Freiheit.

Deshalb also legt Barth so großes Gewicht auf die Grundunterscheidung

im Begriff der Humanität. Er rezipiert souverän und in
umkehrender Absicht die romantische Polaritätstheorie. Die Beziehung
zwischen Mann und Frau beruht demnach auf einer strukturellen und
funktionellen Unterscheidung, der einzigen und insofern symbolischen
für Humanität als Mitmenschlichkeit. Es gibt, so Barth, im ganzen
Leben in seiner ganzen Ausdehnung überall nur das konkrete männliche
oder weibliche Sein, Empfinden, Wollen, Denken und Reden, nie
abstrakt menschliches. Das erinnert an Ludwig Feuerbach, der meinte:
«Der Geschlechtsunterschied ist ein Mark und Bein durchdringender,
ein allgegenwärtiger, unendlicher, nicht da anfangender und dort endender

Unterschied. Ich empfinde nur als Mann und Weib.» Und noch einmal

kennzeichnet es das Ineinandergreifen von anthropologischem
Formalprinzip, einer schöpfungsgegebenen Struktur, und den materiellen
Inhalten, die der Mensch auf dem Weg durch die Gattungsgeschichte
erlernt, wenn es heißt: der Mann sei das A, und die Frau das B. Das
lasse sich schon von der Physiologie und von den Aussagen der Bibel
her nicht bestreiten. Läßt es sich nicht bestreiten?

2. DER MENSCH OHNE EIGENSCHAFTEN - PROBLEME

DER HUMANEN EVOLUTION

2.1 Die Auflösung der Geschlechtsidentität

Bevor es möglich sein wird, im dritten Teil Barths Grenzfragen in
abgeänderter Weise wieder aufzunehmen, ist nun zu klären, wie sich die

anthropologische Lage gewandelt hat. Es war die Rede von einer
Ausgangslage, zu welcher die Theologie Karl Barths einen eigenständigen,
und zwar wirklichkeitsgerechten Beitrag geleistet habe. War er
wirklichkeitsgerecht Diese Frage könnte nur dann verneint werden, wenn man
Barths Geschlechterlehre ungeschichtlich versteht, nicht als ein Kor-



278 Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit

rektiv gegenüber den Tendenzen der Zeit, sondern als ein Normativ für
alle Zeit. Zweifellos hat er einem solchen Verständnis, das dann zum
Spott über die Theorie des totalen Geschlechtsunterschiedes mit seinem

A und B führen konnte, selbst Vorschub geleistet. Man braucht dazu

nicht in eine Analyse seiner Theologie überhaupt einzutreten, sondern

kann im Bereich unseres Themas feststellen, daß seine bereits stark
formalisierte Grundstruktur der Anthropologie noch nicht formal genug
war: Eben jene Polarität der Geschlechter gehört zur historischen Gestalt
der Beziehung von Mann und Frau, sie ist sozial bedingt. In der Terminologie

Dieter Ciaessens ausgedrückt, der eine hochreflektierte
sozialanthropologische Methode entwickelt hat : Die formalen anthropologischen

Prinzipien, die noch jenes Tier-Mensch-Übergangsfeld bestimmen,

verwirklichen sich inhaltlich erst durch kulturelle Lernangebote.
Die anthropologische Grundstruktur ist dialogisch.

Mit dieser Einschränkung kann jedoch nunmehr gesagt werden,
daß die Geschlechterlehre Barths sehr genau zu lokalisieren ist, eben in
einer Phase des Übergangs von patriarchalischen zu partnerschaftlichen
Verhältnissen. Dieser Übergang ist, wie angedeutet, die Ausgangslage,

von der unsere Gegenwart weitgehend determiniert wird. In aller Kürze
sei daher skizziert, was es damit auf sich hat.

Übergang von patriarchalischen zu partnerschaftlichen Verhältnissen:

Barths Protest gegen die Autoritätsverhältnisse der spätbürgerlichen

Gesellschaft ist bekannt; dieser Protest hat jedoch nie verleugnet,
daß die Familie in jenem Jahrhundert bis etwa zum Ersten Weltkrieg
nicht nur «zur bürgerlichen Autorität, sondern zur Ahnung eines besseren

menschlichen Zustandes» führte. So hat es 1936 Max Horkheimer
ausgedrückt 5. Die Familie in der bürgerlichen Gesellschaft war nämlich

gleichsam ein Ort des Rückzugs aus einem Berufsleben, das grundsätzlich

nicht mehr häuslich organisiert war. Die oft beklagte Auflösung des

«ganzen Hauses» als solidarischer Lebens- und Arbeitsgemeinschaft hatte

zur Folge, daß sich in der Familie ein wärmeres menschliches Klima
entwickeln konnte.

Es entsteht erstmals die Möglichkeit, daß in der privaten Sphäre
der Mensch als Mensch zur Selbstdarstellung gelangt. Das ist so

vorsichtig gesagt, wie Horkheimer es gemeint hat. Konkret bedeutet hier
Menschlichkeit diejenige Männlichkeit und Weiblichkeit, die den tat-

5 M. Horkheimer, Autorität und Familie, 1936, wieder abgedruckt in :

Kritische Theorie, hrsg. von A. Schmidt, Band 1, 1968.



Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit 279

sächlichen Machtverhältnissen entspricht. Die Zweideutigkeit solcher

familiären Emanzipation zeigt sich denn auch besonders an den Frauen.
Im Vergleich zu den traditionalen Gesellschaftsformen werden sie

weitgehend von grober Arbeit entlastet; die Familie ist für sie in höchst

folgenreicher Weise, wie Ciaessens das nennt, ein Ort der «Insulation

gegen selektive Pression», d. h., sie müssen nicht mehr unausweichlich
ihr «Wesen» vom Druck der physischen Arbeitslast prägen lassen. Das

gilt durchaus nicht nur für das höhere Bürgertum. Die «Hausfrau» wird
mit Ausnahme einer allerdings zahlreichen Gruppe, die sozusagen die
menschlichen Kosten der Evolution trägt, in allen Schichten entlastet
und freigesetzt. Diese Ausnahmegruppe sind die Dienstboten, von denen

Schopenhauer gesagt hat, daß auf ihnen die bürgerliche Kultur beruhe 6.

Die Frauen also konnten neue, kultiviertere Interessen pflegen, neue,
verfeinerte Bedürfnisse entwickeln, die bald als «typisch weiblich» gelten
sollten. Das Wichtigste aber war, daß sie auf diese Weise und kraft der

vergrößerten Distanz vom Mann, der primär nach außen orientiert
bleiben mußte, ein eigenes Selbstbewußtsein ausbildeten, ein Bewußtsein

ihrer Andersartigkeit. Indem die Frau den Raum der Familie mit
seinem Binnenklima, mit seinen inneren Beziehungen gleichsam in sich

aufnahm, ihn ganz mit sich ausfüllte, entdeckte sie ihre Eigenart.
Das also ist der sozialanthropologische Kontext, in welchem die

Theorie von der Polarität der Geschlechter ihren Ort hat. Beide, Mann
und Frau, finden ihre Identität in einer klar unterscheidbaren, geschlechtlichen

Personalität, und beide bestätigen sich in solcher geschlechtlichen
Identität; nichts scheint «natürlicher» zu sein, als männliche und weibliche

Art. Nicht zuletzt aber scheint nichts sinnvoller zu sein, als nun
die gesamte Gesellschaft mit dieser ihr abgewonnenen neuen Menschlichkeit

zu durchdringen und sich also nicht eine pseudomenschliche Identität

von den anonymen, seelenlosen Sachverhalten der Zivilisation
aufnötigen zu lassen. Die Sorge um die Bewahrung der Person vor dem

Diktat der Sachen, vor der Zerlegung des Menschen in jeweils
«sachgemäß» organisierte Funktionen und Segmente - eine Sorge, wie sie in
Hans Freyers «Theorie des gegenwärtigen Zeitalters» einen Ausdruck
fand - stützt das Interesse an ganzheitlich-geschlechtlicher
Selbstverwirklichung. Dabei aber hat die Frau einen bemerkenswerten Vorsprung:
Nachdem das «ganze Haus» zerfallen war, bewahrte sie in ihrer neuen
Weiblichkeit eine personale «Ganzheit», die dem Mann nicht mehr

6 Vgl. Dieter und Karin Claessens, Kapitalismus als Kultur, 1973.



280 Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit

gelingen konnte. Auf die ideologischen Folgen wird noch zu achten sein.

Indessen bahnt sich mit jener Ahnung eines besseren menschlichen
Zustands die Übergangsphase an. Es war die Hoffnung der
Frauenbewegung, von Helene Lange schon 1897 ausgesprochen, daß es möglich
sein würde, den fehlenden «weiblichen Faktor» in eine Männergesellschaft

einzubringen, die von der erbarmungslosen Härte des Konkurrenzkampfes

und Leistungszwanges gezeichnet war. Den Frauen, so schien

es, kam der geschichtliche Auftrag zu, die Schwelle des Hauses zu
überschreiten, um nunmehr in der Berufswelt zum Partner des Mannes zu
werden. Das war nicht einfach falsches Bewußtsein. Es war ja wirklich
so, daß der Selektionsdruck der modernen Gesellschaft die männliche
Natur geformt hatte, so daß die Männer nun angepaßt und fähig waren,
eine solche Gesellschaft als die ihre zu betreiben. Es war auch nicht
einfach falsch, wenn Barth die Frauen davor warnte, das männliche Leitbild

zu übernehmen; daß die Natur des Menschen weitgehend plastisch
ist, heißt nicht, daß sie beliebig und gar kurzfristig zu verändern wäre.
Es war vielmehr nur vernünftig, von der kulturell gewordenen und
gleichsam eingefleischten weiblichen Eigenart auszugehen und zunächst

zu versuchen, lediglich die äußeren Grenzen der herkömmlichen
Geschlechterrolle zu erweitern, sei es denn, daß die Frau vorerst das

bescheidenere B bleiben sollte.
Aber eben: Auf die Dauer mußte die neuartige Berufserfahrung

auch die scheinbar klar zu ziehende innere Grenze zwischen männlichem
und weiblichem Wesen fließend werden lassen. Es zeigte sich, daß
zwischen männlichen und weiblichen Berufsarten nur künstlich und d. h.

praktisch vor allem auf Grund der unterschiedlichen Machtverteilung
zwischen den Geschlechtern zu trennen war. Mehr noch: Es zeigte sich,
daß die hochdifferenzierte Arbeitsteilung es erlaubt, die Frage nach der

biologisch unterschiedlichen Determination der Geschlechter
unentschieden zu lassen, weil sie praktisch sehr weitgehend belanglos ist.
Gebraucht werden nämlich in aller Regel sachbezogene Fähigkeiten, die
sich individuell bei Männern wie bei Frauen finden. Es ist wichtig zu
sehen, daß die Lebensbedingungen unserer Zivilisation zunächst das

Faktum, dann auch aber das Bewußtsein einer nicht-geschlechtsspezi-
fischen Individualität hervorbringen. Die ethnologischen und
psychologischen Forschungen, etwa von Margaret Mead, bestätigen nur zusätzlich

die Erfahrung, daß menschliche Individualität die Geschlechterdifferenz

zu übergreifen vermag. Die Kultur der wissenschaftlich-technischen

Gesellschaft eröffnet damit eine evolutionäre Möglichkeit, die,



Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit 281

einmal ergriffen, zu einem neuen anthropologischen Bedürfnis wird:
Der Mensch kann sich produktiv zu seiner Sexualität verhalten, ohne

bestreiten zu müssen, daß es eine determinierende Grundstruktur der
Geschlechtlichkeit gibt.

2.2 Die Krise der geschlechtlichen Identität

Der zuletzt gesagte Satz enthält eine Reihe von Problemen, nicht nur
theoretischer, sondern auch existentieller Art. Es ist unumgänglich, ihn
soweit aufzuschlüsseln, daß die Fragen der Theologie zeitgerecht formuliert

werden können. Der Satz lautete: Der Mensch kann sich produktiv
zu seiner Sexualität verhalten, ohne bestreiten zu müssen, daß es eine

determinierende Grundstruktur der Geschlechtlichkeit gibt. Notwendig
ist aber zunächst eine Bemerkung, die den Anschluß zum Thema des

vorausgegangenen Abschnittes herstellt.
Die Frauen, so war zu sagen - und tatsächlich ist von ihnen besonders

zu handeln -, machen neue Erfahrungen im Umgang mit ihrer
Weiblichkeit, nachdem sie die Grenzen zur arbeitsteiligen Berufswelt
überschritten haben. Es sind qualitativ neue Erfahrungen, die sie machen :

Sie sehen sich gleichsam von außen; sie entdecken, daß die weibliche
Natur, von der sie ausgingen, in Wahrheit eine bestimmte Kultur
ausdrückt, daß sie auch anders sein kann. Schärfer noch : Die Frauen
entdecken, daß die herkömmlichen Wesensmerkmale, die ihnen als
unentrinnbar zugeschrieben wurden, Ausdruck, wie es in der heutigen Anthropologie

gern genannt wird, von traditionalen Dominanzen sind, die sie

als «Frau und Mutter» in einer androzentrischen Gesellschaft hatten.
Diese Einsicht bringt die Frauen in eine neuartige Situation der Wahl
gegenüber solchen Zuweisungen; sie können zu den Dominanzverhältnissen

eine konstruktive Einstellung nehmen 7.

Wenn es nun aber wahr ist, daß Gottes Gebot zu jener mutigen
Grenzüberschreitung aufruft, dann verlangen die Folgen des Gehorsams

eine Korrektur an der anfänglich leitenden Hypothese von der strukturell

und funktionell unabhängigen Polarität der Geschlechter. Ein
Beispiel für diesen korrigierenden Lernprozeß wäre auch die Erfahrung,
daß sich die programmatische Forderung nach einem weiblichen Pfarr-

7 Vgl. D. Claessens und Ferdinand W. Menne, Zur Dynamik der bürgerlichen

Familie und ihrer möglichen Alternativen. In: Soziologie der Familie, hrsg.
von Günther Lüschen und Eugen Lupri. Sonderheft 14/1970 der Kölner Zeitschrift
für Soziologie und Sozialpsychologie.



282 Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit

amt in der evangelischen Kirche, einem Pfarramt eigener Art, als produktiver

Irrtum erwiesen hat.
Es ist, mit anderen Worten, heute keine theologische Frage mehr,

ob es legitim sei, zur vorgegebenen Geschlechtlichkeit eine konstruktive
Haltung einzunehmen. Damit ist aber eine grundsätzliche Anerkennung
des zentralen Prinzips der wissenschaftlich-technischen Zivilisation
ausgesprochen. Mit Helmut Schelsky kann dieses Prinzip als

Reflexionssubjektivität des Individuums bezeichnet werden. Interessant für unser
Thema ist aber gerade, daß Schelsky einige Überlegungen von Bronislaw
Malinowski zu der Feststellung weiter geführt hat, daß Bewußtseinsbedürfnisse,

sofern sie kulturelle Stützen finden, zu echten anthropologischen

Bedürfnissen werden können. Schelsky sagt: In der Moderne
tauche immer stärker ein Bewußtseinsbedürfnis der kritischen
Selbstreflexion und des sachlich-konstatierenden Selbstbezugs des Menschen

zu sich auf. «Der Mensch der Gegenwart», so Schelsky, «nimmt
grundsätzlich anders zu sich Stellung als vor 150 Jahren: die 'Exzentrizität',
wie Helmut Plessner diesen Wesenszug des Menschen genannt hat, ist
gewachsen und gewandelt, von einem einfach gläubigen, von heute aus

gesehen 'naiven' Programm- und Ideenbewußtsein in ein zusätzliches

allgemein kritisches und konstatierendes Bedürfnis des Selbstbewußtseins.

Dieser Prozeß der kritischen Veränderung des Selbstbewußtseins

greift auf die Leit- und Zielbilder aller sozialen Institutionen über, d. h. :

stellt ein neues Bewußtseinsbedürfnis dar, daß institutionell befriedigt
werden muß » 8.

Auf das am Schluß des Zitates genannte Postulat wird noch
zurückzukommen sein; in ihm ist vielleicht die wichtigste Frage zugleich der

Anthropologie an die Theologie und der Theologie an die Anthropologie
enthalten. Vorerst aber sind von hier aus einige Probleme der geschlechtlichen

Identität namhaft zu machen. Wer jenes Prinzip der
Reflexionssubjektivität nicht anerkennt, muß sich sagen lassen, daß er die Kultur
nicht auf ihre Machtverhältnisse hin reflektiert und also auf den Ansatz
zu einer «Vermenschlichung» der Gesellschaft verzichtet; er nimmt das
Sein der Geschlechter wie den Logos der sozialen Sachverhalte als

Naturgesetze beziehungsweise Eigengesetzlichkeiten hin. Auf Karl Barth, zum
Beispiel, könnte man sich dafür nicht berufen. Wer aber andererseits
diese Reflexionssubjektivität als anthropologisches, konstant werdendes

8 H. Schelsky, Zur soziologischen Theorie der Institution. In: Zur Theorie
der Institution, hrsg. von H. Schelsky, 1970.



Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit 283

Bedürfnis anerkennt, verfügt damit keineswegs auch schon über die

Macht, sich selbst zu bestimmen und gegebenenfalls zu verändern. Wenn
es hieß: «der Mensch» könne sich produktiv zu seiner Sexualität
verhalten, so ist das einstweilen eine Aussage, welche die evolutionäre
Möglichkeit der Menschengattung in unserer Zeit betrifft, aber noch nicht
die der einzelnen Menschen.

Diese vielmehr haben zwar eine Chance, die größer werdende
«Offenheit» der menschlichen Situation zu nutzen, um vermeidbar
gewordene Zwänge der alten Natur und Kultur abzustreifen, aber diese

Chance ist zugleich äußerst riskant und irritierend. Was heißt das? Es
heißt schon das: Es ist fragwürdig geworden, von Individualität oder

gar - Pannenberg weist in dem genannten Aufsatz darauf hin - von
Selbstbewußtsein zu sprechen. Als ob es das in einer unteilbaren und
vorhandenen Weise noch gäbe! Nicht zufällig drängt stattdessen in der

anthropologischen Diskussion der Begriff der Identität nach vorn. Von
Erik Erikson und anderen haben wir gelernt, daß Ich-Identität eine

biographisch-synthetische Integrationsleistung darstellt; und auch diese

psychologischen Erkenntnisse beschreiben nur zusätzlich, was in unserer
Gesellschaft notwendig ist und Not macht 9. Thomas Luckmann drückt
das aus, wenn er sagt, persönliche Identität sei in der modernen Gesellschaft

in einem höheren Maß als je zuvor von institutionellen Zwängen
freigesetzt - obwohl der Mensch in hochspezialisierten Handlungsräumen
strengen Handlungsnormen folgen muß. Persönliche Identität sei stärker
als je zuvor eine mehr oder minder «gelungene» subjektive Leistung.
Und eben: diese Möglichkeit wird im Gegenüber zu den Sachzwängen
zuerst als «Ohnmacht» erfahren. Sie ist aber dennoch, so Luckmann,
eine historisch einzigartige Chance, die Möglichkeit eben einer subjektiven

«Autonomie». Er meint: «Es ist keine Tragödie, wenn der Mensch

in der modernen Gesellschaft ein wenig zum 'Mann ohne Eigenschaften'
wird» 10.

Der Mensch ohne Eigenschaften: Wie sieht das im Bereich der
Geschlechter aus? Es war aus gutem Grund viel von den Frauen und ihrer
Emanzipation die Rede. Tatsächlich geht von ihnen die aktive Veränderung

des Menschenbildes aus, während die Männer eher reagieren, zum

9 Vgl. auch: Cnristofer Frey, Die Grenzen der Vergegenständlichung des
Menschen. ZEE 1973, Heft 3.

10 Th. Luckmann, Persönliche Identität in der modernen Gesellschaft. In :

Neue Anthropologie, hrsg. von Hans-Georg Gadamer und Paul Vogler, dtv
Wissenschaftliche Reihe, Band 3: Sozialanthropologie, 1972.



284 Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit

Teil in irritierter, kulturpessimistischer Weise, zum Teil, wie noch darzulegen

sein wird, in ebenso unangemessen euphorischer Stimmung. Ein
Wunder ist beides nicht, denn die Männer bezogen einerseits bisher ihre
Selbstbestätigung aus ihren geschlechtseigentümlichen, primären
Dominanzen, ihrer physischen Überlegenheit und männlichen Herrschaft;
doch die Welt der Leistungs- und Sachzwänge, die von Männern
geschaffen wurde, trägt andererseits nicht wenig zu ihrer Verunsicherung
bei. Wie auch immer: Zu beobachten - und das schlägt sich in einer
Unzahl subtiler soziologischer Untersuchungen nieder - ist eine Umverteilung

der Macht zwischen den Geschlechtern n. Das ist in gewisser
Hinsicht den Frauen in den Schoß gefallen. Während sich die ersten

Generationen der berufstätigen Frauen noch sehr - den Warnungen
Barths zum Trotz - an «männliches» Gehabe und Auftreten anpassen
mußten, um sich in der Öffentlichkeit durchsetzen zu können, hat die

Entwicklung von der Industriegesellschaft zur Dienstleistungsgesellschaft

die Selektionsmechanismen verändert. Mit anderen Worten:
«Gebraucht» werden in der heutigen Berufswelt vorwiegend solche

Tätigkeitsmerkmale, die dem herkömmlich weiblichen Schema entsprechen.
Es ist geradezu grotesk und ein Hinweis auf die Identitätskrise, die
damit für viele Männer verbunden ist, daß die Werbung gern - ich möchte
einmal sagen - den «Black-und-Decker-Mann» anspricht, den harten,
virilen Burschen, der noch aus dem Arsenal der Jäger und Söldner zu
stammen scheint, während die Stellenangebote in derselben Zeitung
nach ganz anderen Typen suchen.

Das ist ohne Zweifel ein Schub in der Mikroevolution der Menschheit,

eine Folge dessen, was Dieter Ciaessens «Insulation gegen selektive
Pression» nennt: Das Kulturniveau schirmt uns dagegen ab, daß wir so

speziell wie möglich auf Verhaltenspotenzen festgelegt werden, die zum
Daseinskampf mit der Natur und auch zum hemdsärmeligen Konkurrenzkampf

taugen. Hierher gehört ebenfalls die Beobachtung, daß sich im
Laufe der Menschheitsentwicklung das starke Gebiß des Mannes

zurückgebildet hat, wie umgekehrt von der Seite der Frauen heute eine körperliche

Angleichung konstatiert werden kann, die offenkundig damit
zusammenhängt, daß die Spezialisierung auf Mutterschaft aufgelöst wird
zugunsten von unspezifischerer Weiblichkeit12.

Andererseits ist man heute vorsichtiger gegenüber Hypothesen ge-

11 Vgl. dazu den in Anm. 7 zitierten Sammelband.
12 Vgl. A. Remane, Die Bedeutung der Evolutionslehre für die allgemeine

Anthropologie, und andere Beiträge in: Neue Anthropologie, a. a. O., Band 1.



Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit 285

worden, die eine fast uneingeschränkte Plastizität der sexuell-anthropologischen

Struktur annehmen. Diese Zurückhaltung empfiehlt sich nicht
zuletzt aus dem ethischen Grund, die Menschen - auch gerade die

heutigen Frauen, wie Margarete Mitscherlich kürzlich angemerkt hat -
vor ideologisch-totalitären Programmen der Veränderung zu schützen 13.

Zwar ist umstritten, ob Konrad Lorenz zum Beispiel mit der Behauptung

recht hat, es gebe ein angeborenes Pflegeverhalten kleiner Mädchen.
Es muß hingegen mit derartigen rudimentären Instinktmechanismen
gerechnet werden, auch damit nicht zuletzt, daß beim Mann im sexuellen
Verhalten mehr als bei der Frau Lust und Aggression gekoppelt sind u.

Diese leicht zu vermehrenden Bemerkungen weisen auf zweierlei
hin: Einerseits besteht kein Anlaß, über eine zunehmende Nivellierung
der geschlechtlichen Unterschiede, über sexuelle Spannungslosigkeit oder

sogar eine gefährliche Tendenz zur latenten Homosexualisierung der
Geschlechter Klage zu führen, wie es auf der ganzen Bandbreite von
rechts bis links, von Helmut Schelsky bis Reimut Reiche, gelegentlich
geschieht. Diese Angleichung wird durch drei Faktoren kompensiert.
Der erste besteht in einer wachsenden Fähigkeit zur Wahrnehmung
minimaler kognitiver Differenzen, feinerer Unterscheidungsmerkmale also,
die früher weniger aufzufallen brauchten und daher auch weniger
wahrgenommen wurden. Der zweite besteht in jener stammesgeschichtlich
rudimentären Ungleichartigkeit, die sich gelegentlich störend auf eine

Beziehung der Geschlechter auswirken kann, dann nämlich beispielsweise,

wenn in dieser eine Frau im ganzen der aktive, vielleicht führende
Partner ist und doch bei der sexuellen Vereinigung, wenn sie befriedigend
sein soll, auf die aggressive Überlegenheit des Mannes angewiesen bleibt.
Dieser Mangel in einer individuellen Beziehung kann aber in eine Chance

umgewandelt werden, wenn beide Partner in der Weise eines spielerischen
Rollentausches auf die Erwartungshaltung des anderen eingehen. Das

führt zum dritten Faktor, dem Wichtigsten: Die Unterschiede der
Geschlechter können heute bewußter kultiviert, d. h. zu einem Stil werden ;

die Mode, des Aussehens wie des Verhaltens, kann die Spannung zwischen
den Geschlechtern künstlich erhöhen.

Zum anderen aber ist die gegenseitige Angleichung von Mann und
Frau, wie sich schon andeutet, eine Kulturchance allerersten Ranges.

13 M. Mitscherlich, Müssen wir hassen? 1972.
14 D. Claessens, Instinkt, Psyche, Geltung, 1970, 2. Aufl., S. 102 ff. mit Bezug

auf K. Lorenz.



286 Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit

Es ist noch ungewohnt und schwierig, aber doch bereits möglich
geworden, daß nicht nur die Frau in traditionell «männlichen» Rollen,
sondern auch der Mann in traditionell «weiblichen» Rollen und
Rollensegmenten Identität gewinnt15. Diesem neuen Erfahrungsprozeß kommt

- wiederum sekundär - eine biologisch-psychologische Differenzierung,
um nicht zu sagen Falsifizierung der Polaritätstheorie zuhilfe, wie sie

besonders wirksam von Max Hartmann 1956 vorgetragen wurde. Danach
sind Männlichkeit und Weiblichkeit keine Gegensätze. Vielmehr sind
männliche und weibliche Lebewesen stets bisexuell und zumindest potentiell

zum Sozialverhalten auch des anderen Geschlechtes fähig. Was aber
besonders bedeutsam ist : Die Ausformung der individuellen Geschlechtspolarität

erfolgt erst in einem stufenweisen Reifungsprozeß, der gleichsam

auf jeder von insgesamt zehn Stufen eine neue Entscheidung
verlangt, wie und in welchem Maße männliche oder weibliche Merkmale
entwickelt werden sollen 16.

Man könnte von einem psychosozialen Moratorium sprechen oder
einer verlängerten sozio-kulturellen Geburt. Wiederum aber hat, wie zur
Zeit des Bürgertums, die Familie - wenngleich wohl kaum die heutige
Kleinfamilie - die besten Aussichten, zu einer neuen Humanität zu
erziehen. Die höhere Refiektiertheit und die günstigen Umstände der
sozialen Verhaltenserwartungen lassen es zu, daß Mädchen und Jungen
zu einem einfühlenden, flexiblen Rollenspiel erzogen werden, welches

die menschliche Wirklichkeit des anderen wesentlich besser verstehend

zu erschließen vermag, als dies im Ergänzungs- und Aneignungsverhältnis

des vergangenen Bürgertums der Fall sein konnte.

3. PERSPEKTIVEN EINER ÖKUMENISCHEN HUMANITÄT - KORRELATIONEN

3.1 Die erste Grenzfrage der Theologie heute

A. Ganoczy sagt in seinem erwähnten Beitrag über neue Aufgaben der
christlichen Anthropologie, der Mensch sei sich seiner «biologischen
Würde» bewußt geworden. Das Wissen um die eigene Herkunft sei ein
Faktor der Existenzgestaltung und -Veränderung geworden - in höchst

15 So D. Claessens und F. Menne, a. a. O.
16 M. Hartmann, Die Sexualität - Das Wesen und die Grundgesetzlichkeiten

des Geschlechts und der Geschlechtsbestimmung im Tier- und Pflanzenreich, 1956.



Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit 287

fragwürdiger und zweideutiger Weise. Tatsächlich steht die Theologie
wieder an ihren alten Fronten: der Resignation und dem Hochmut
gegenüber.

Die erste Grenzfrage, von Karl Barth her aufzunehmen, richtet
sich denn auch ermutigend an die Adresse jener, die von der Chance

einer neuen, freieren Humanität eher irritiert sind. Sollte es nicht immer
die vornehmste Aufgabe der Theologie sein, den Menschen auf seine

geschöpfliche Kraft, nicht auf seine Schwäche hin anzusprechen? Er
soll nicht den Verlust seiner traditionellen geschlechtlichen Identität
beklagen. Er soll nicht aus Angst vor einem neuen Schritt in die Zu-
kunftsgeschichte der Menschheit regredieren, etwa indem der Mann
seine Selbstbestätigung in der Beziehung zu menschlich unterlegenen,
unreif gehaltenen Mädchentypen oder - was nur das Gegenstück ist -
bergenden Muttertypen sucht; Harvey Cox hat das in seinem Buch
«Stadt ohne Gott? » schön beschrieben. Vielmehr soll der heutige Mensch

mutig jene «gewachsene Exzentrizität» auf sich nehmen. Allerdings darf
es nun, wie schon anzudeuten war, nicht beim bloßen Appell bleiben.
Man muß sich noch einmal klar machen, was jene erhöhte
Reflexionssubjektivität für die geschlechtliche Lebenswirklichkeit bedeutet. Sie

bedeutet, wie kürzlich der Pädagoge Helmut Kentier die Ergebnisse der

gegenwärtigen Anthropologie gleichsam zusammengefaßt hat: «Kein
Mann, keine Frau - so läßt sich vermuten - geht in der ihnen
zugemuteten Geschlechterrolle ohne Rest auf, ist mit ihr identisch» 17. Dieser
evolutionär heute in die Erscheinung tretende menschliche «Rest», der
in keiner vorfindlichen Rolle aufgeht, der wahrhaft - mit Plessner zu
sprechen - ortlos im Nichts steht, der seine Welt transzendiert, - dieser
«Rest» also bezeichnet eine transkulturelle, transsoziale Humanität. Wer
den religionssoziologischen Kontext der zitierten Äußerungen von
Schelsky zu diesem Sachverhalt kennt, wird sofort hinzufügen: Diese

neue Subjektivität, die sich in dauernder Reflexion zu befreien versucht

von überwindbaren Fixierungen in Natur und Kultur, läßt auch die

partiellen Kirchentümer und die Grenzen von Dogmen hinter sich.

Schelskys vieldiskutierte Frage lautete in den fünfziger Jahren: Läßt
sich diese Reflexionssubjektivität dennoch institutionalisieren? 18

Darauf zielt die erste Grenzfrage, wenn sie mehr als eine appellative

17 H. Kentler Geschlechtsrolle und Emanzipation. In : Texte zur Sozio-
Sexualität, hrsg. von H. Kentier, UTB, 1973.

18 H. Schelsky, Ist die Dauerreflexion institutionalisierbar? ZEE 1957.



288 Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit

Ermutigung enthalten soll. Sie lautet : Hat nicht die heutige Anthropologie

einen neuartigen menschlichen Anspruch auf konstruktive, trans-
zendierende Freiheit entdeckt, der zur Wirklichkeit nur werden kann
im Prozeß einer grenzüberschreitenden Kommunikation, - für die es

kein anderes Modell gibt als das der christlichen Ökumene? Dieter
Ciaessens - hier ließe sich auch auf George H. Mead bezugnehmen - hat
für die Reahsierungsmöglichkeit dieser Humanität des «Menschen ohne

Eigenschaften» die Bezeichnung gefunden: «Selbstwertschätzung durch
Fremdschätzung» 19. Das heißt: Ich kann mich in dieser transzendieren-
den Humanität nur dann erkennen, nur dann festmachen, wenn ich

genau daraufhin angesprochen, genau darin bestätigt werde, eben in
meiner Fremdheit, die in keiner Rolle, die man mir zuweisen mag,
aufgeht. Die Anerkennung oder Annahme des Menschen in seiner Fremdheit
aber: Ist das noch eine weltliche Möglichkeit? Öffnet sie sich nicht jedenfalls

auf die umwandelnd neue, christlich erschlossene Schöpfungswirk-
lichkeit hin?

Wenn es aber gelingt, den produktiven «Rest» der Humanität so zu
institutionalisieren, dann kann nun auch von dem Verhältnis der
Geschlechter eine vermenschlichende Wirkung auf die Leistungsgesellschaft
mit ihren Zwängen ausgehen. Die spielerische Auflockerung der Ge-

schlechterrollen, eine neuartige Durchlässigkeit zwischen männlicher und
weiblicher Art würde Verstehensmöglichkeiten eröffnen, die man
vielleicht am besten mit Paul Tillich als «Wiedervereinigung des Getrennten»
beschreibt. Dies ist nicht euphorisch gemeint, sondern im Sinne einer

Sozialisierungschance, einer Einübung-in-Einfühlung, von der ein Stück
neuer Menschlichkeit kommen könnte.

3.2 Die zweite Grenzfrage der theologischen Anthropologie heute

Die zweite Frage ergibt sich fast zwingend und bestätigt das Recht des

Barthschen Ansatzes. Sie richtet sich gegen die Hybris der menschlichen

Selbstverwirklichung. Grenzen sollen nicht in jeder Hinsicht
überschritten werden. Die Gefahr der geplanten Vollendung des Menschen
durch den Menschen ist in der neuen humanen Situation eine eigentümliche

Versuchung, und zwar aus zwei Gründen. Zum einen schien es

bereits in die greifbare Nähe einer realen Utopie gerückt, daß die

19 Vgl. auch zum Begriff des humanen «Restes», besonders: Instinkt, Psyche,
Geltung. A. a. O., S. 128.



Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit 289

moderne Technologie das «Reich der Freiheit» schaffen könnte; wir sind

angesichts der drohenden «Grenzen des Wachstums» wieder skeptischer
geworden. Besonders von Herbert Marcuse angeregt, kam die Hoffnung
auf, daß die Menschheit sich total entlasten könnte von den Zwängen
der Natur, von der Notwendigkeit existenzsichernder Arbeit, von
institutionellen Fesseln überhaupt. Zum anderen zeigt sich vor allem in den

USA, daß die Vermittlung des kulturellen Wertsystems an die Kinder
und damit auch die Vermittlung des Menschenbildes schon fast
ausschließlich von den Frauen geleistet wird; es wird in der anthropologischsoziologischen

Wissenschaft bereits diskutiert, welche Auswirkungen
dieser ziemlich radikale Übergang der grundlegenden Sozialisierungs-
leistungen von den Männern auf das andere Geschlecht haben könnte.
Wie dies aber auch sein mag: Die Aussicht auf eine «weibliche» Kultur
beflügelt utopische Vorstellungen, die sich wiederum besonders

ausgeprägt bei Herbert Marcuse finden, die aber weit zurückgehen und sich

nicht nur in der Romantik, sondern auch bei Hegel und Engels antreffen
lassen; Flegel sah das Prinzip des ganzen Menschen von der «Weiblichkeit»

repräsentiert20. In dieser Linie und allerdings durchaus aufgeklärt
über die soziologische Bedingtheit des «weiblichen Prinzips» proklamiert
Marcuse in seinem neuen Buch «Konterrevolution und Revolte»: Die

patriarchalische Gesellschaft habe im Bild der Frau eine weibliche

Gegenkraft geschaffen, die noch zu einem Totengräber der patriarchalischen

Gesellschaft werden könne. Die Frau, so Marcuse, bewahre das

Versprechen der Befreiung 21.

In dieser Vorstellung steckt aber ein Totalitätsanspruch, der weit
hinausgeht über die Hoffnung auf eine menschlichere, gewaltfreie Erde.
Die Befreiung des Menschen durch das ganzheitlich-weibliche Prinzip
soll vielmehr eine Befreiung der sinnlichen Triebkraft aus ihrer Fesselung
in den Institutionen der männlichen Leistungswelt sein, eine Freiheit
zur Natur, ja eine Auferstehung der Natur, welche harmonische
Verhältnisse zwischen Mann und Frau durch den Eros stiften soll. Befreiung
also letztlich auch von der Last des Nächsten, der für die Idee der
erotischen Beziehung ein Störfaktor ist.

Hier trifft Barths Frage, ob nicht um der Menschlichkeit willen die

20 Eine entsprechende Darstellung auch bei: M. Horkheimer, a. a. O.
21 H. Marcuse, Konterrevolution und Revolte, dt. 1973, ed. Suhrkamp. -

Eine breitere Kritik enthält ein Vortrag, an den das hier behandelte Thema vielfach

anschließt: H. Ringeling, Sexualität und Anthropologie im gegenwärtigen
Denken. Reformatio 1973, Heft 5.

19



290 Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit

Grenzen respektiert werden müssen. Nur geht es jetzt nicht mehr um
die Grenze zwischen männlicher und weiblicher Natur, sondern um die
Grenze zwischen individuellen Personen, deren Humanität in der
erotischen Beziehung nicht aufgehen kann. Die Grenze, für welche die
theologische Anthropologie heute einzutreten hat, verläuft nicht da, wo die

Andersartigkeit des Partners als Grund seiner Freiheit zu achten wäre.
Sie verläuft vielmehr da, wo es um seine Fremdartigkeit geht, um
diejenige menschliche Würde also, welche das Ergänzungsverhältnis der
Geschlechter transzendiert. Wo aber könnte eine solche uneigennützige
Achtung vor dem Mitmenschen ihren Grund finden, wenn nicht im
Evangelium Jesu Christi?


	Fragen der Theologie an die Anthropologie zur Geschlechtlichkeit des Menschen

