
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 1-2

Artikel: Der Ort der Kirche

Autor: Breuss, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760460

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Josef Breuss

Der Ort der Kirche

Es ist kein Zufall, daß während des Konzils ein Buch mit dem

Titel «Prinzip Gemeinde» erschienen ist. Die Grundthese dieser Arbeit
lautet: Gemeinde verwirklicht sich als Gemeinde Jesu Christi wesentlich

orthaft h Die vom Konzil eingeleitete Öffnung der Kirche zur Welt
steht wohl in einem inneren Zusammenhang mit der Aufwertung der
«Gemeinde» als Ort der Gegenwart Jesu Christi. Dieser Zusammenhang
wird auch im Buch von F. Klostermann sichtbar.

Die folgenden Überlegungen gehen von der genannten These aus

und sollen diese verdeutlichen, besonders das Verständnis der Gemeinde
als Ort, und zwar im qualifizierten Sinn als das, «wo etwas sich zuspitzt,

wo etwas aktuell wird, wo das Wort akut verkündet, wo die Eucharistie

aktuell gefeiert und wo konkret geliebt wird» 2.

Statt von einer Definition des Begriffes «Ort» auszugehen, setzen

wir bei einem möglichen und häufigen Gebrauch des Wortes ein: Mit
der Frage nach dem Ort eines Menschen erkundigen wir uns, wo jemand
oder etwas ist oder hingehört. So kann man fragen, wo die Menschen

sind oder hingehören.

7. Der Ort des Menschen und der Ort der Menschen

Der Versuch, den Ort des Menschen zu bestimmen, stößt sofort
auf Schwierigkeiten: Die Dinge können wir lokalisieren, in einem

größeren Ganzen situieren. Auf diese Weise kann man auch den Ort der
Menschheit und des einzelnen Menschen zu einer bestimmten Zeit durch

1 F. Klostermann: Prinzip Gemeinde. Gemeinde als Prinzip des kirchlichen
Lebens und der Pastoraltheologie als der Theologie dieses Lebens. Wiener Beiträge
zur Theologie. Bd. XI. Wien 1965, 72-79.

2 A. a. O. 73.



Der Ort der Kirche 261

astronomische und geographische Angaben bestimmen. Dabei ist
stillschweigend vorausgesetzt, daß der Mensch ein Seiendes unter Seiendem

ist, und das wird von manchen Philosophen bestritten. So besteht

z. B. nach Heidegger das Eigentümliche des Menschen im «Stehen

in der Lichtung des Seins», wodurch Seiendes überhaupt erst erscheinen
kann3. In dieser Sicht besteht das Besondere des Menschen nicht
darin, «vernunftbegabtes Lebewesen» zu sein, das unter anderen Seienden

auf der Welt ist, sondern in einem besonderen Verhältnis zum Sein,
das darin besteht, daß der Mensch von Sein und allem Seienden

angesprochen ist4. Diese Ortsbestimmung des Menschen ist nicht neu :

Thomas spricht von der anima als einem Sein, dem es gegeben ist,
mit dem ganzen Bereich des Seienden «zusammenzukommen» 5. Wir
sind an einem Ort, indem wir diesen immer schon überschritten haben
und einem grenzenlosen Bereich gegenwärtig sind: «Das Dasein als

wesentlich Verstehendes ist zunächst beim Verstandenen»6, das für
uns da ist, weil es über sich hinausweist.

a) Der Leib als Ort des Menschen

Der Ort des Menschen kann darum nicht ohne weiteres mit seinem

Leib gleichgesetzt werden. Wir sind nicht im Leib wie in einem Ding,
sondern «durch den Leib west der Mensch im Leibe an» 7. Anwesend
sein besagt: jemandem gegenüber anwesend sein. Die Genese des

Selbstbewußtseins fordert die Begegnung mit einer Realität, die in sich
unmittelbar verstehbar ist, d. h. mit einer Person, in deren Antlitz sich
die Person direkt ausdrückt 8. Das Antlitz ist nicht ein Ding, das wir
unter anderen Dingen auch einmal entdecken, sondern die Sprache des

Antlitzes eröffnet den Zugang zur Welt: Die Epiphanie des andern
fordert als solche den Verzicht auf universalen Weltbesitz, die Gewährung

der Teilhabe an der Welt. Der andere repräsentiert die Menschheit,

und so eröffnet sich der Horizont, in dem die Welt erscheinen

3 Über den Humanismus. Bern 1947, 13.
4 M. Heidegger: Sein und Zeit. Halle 51941, 12-15.
5 Quaestiones disputatae de veritate, qu. 1, art. l,c.
6 M. Heidegger: Sein und Zeit, 164.
7 F. J. J. Buytendijk: Zur Phänomenologie der Begegnung. Eranos-Jahrbuch
1950. Band XIX. Mensch und Ritus. Zürich 1951, 467.

8 R. A. Spitz: Nein und Ja. Die Ursprünge der menschlichen Kommunikation.
Stuttgart 1957 ; W. B. Lerg: Das Gespräch. Theorie und Praxis der unvermittelten
Kommunikation. Düsseldorf 1970.



262 Der Ort der Kirche

kann («Lichtung des Seins»), die in ihrem Ursprung schon geteilt und
verallgemeinert ist. Wir sind also nicht vernünftig und zur Bildung
von Allgemeinbegriffen fähig, weil wir an einer durch alle Menschen

hindurchgehenden ratio teilhaben, sondern weil wir mit der Gegenwart
des andern konfrontiert sind, der zugleich der Arme und Bittende und
als unbedingter ethischer Anspruch der Erhabene ist und die Teilung
der Welt fordert. Das Verhältnis Ich-Du ist nicht symmetrisch und
nicht umkehrbar 9. Durch das Antlitz des andern offenbart sich dem

Menschen sein eigener Ursprung.
Wir sind nur bei uns, indem wir «beim Verstandenen» (M. Heidegger)

sind, und das erste, das wir verstehen, ist das Antlitz, dessen Wort
die Verallgemeinerung der Welt fordert. Die Gegenwart des andern
bestimmt den Menschen in seinem ganzen Sein, und deshalb ist auch
sein Leib kein rein privater Ort. Der Leib ist nur eigener Leib durch
die Gegenwart anderer Menschen. Der Leib ist der Ort des Menschen,
indem er den anderen Menschen mit ihren ethischen Forderungen
gegenübersteht und so Antwort zu geben hat, die ihm niemand
abnehmen kann. Die akute Nähe des andern bedingt die Einsamkeit des

Bei-sich-Seins.

b) Der Ort der Menschen: Der gemeinsame Leib (Welt)

Das Dasein im Leib ist kein Lokalgeschehen, keine Beschränkung
auf einen topographisch bestimmbaren Ort. Der Leib ist nicht das

einzige Mittel, durch das wir da sind. Für den Musiker ist die Orgel
nicht nur Ding; er bewohnt sie. Die Orgel ist ein Instrument (in-struere),
gleichsam beseelt vom Musiker. Der Leib ist das Urinstrument, durch
das wir auch in vielen anderen Dingen «zu Hause» sein können. Sie

sind Mittel, durch die wir in der Welt etwas ausrichten können, die

Möglichkeiten des Leibes entdecken; je nach der Nähe zum Ich gibt
es verschiedene Zonen des Leibes. Es ist uns aber nichts total fremd;
wir können mit allem zusammenkommen. In den Dingen kreuzt sich die

Gegenwart der Menschen, und unsere Präsenz inihnen ist anonymer
als die im Leib. Wir können über die Welt und die Dinge reden, weil
wir sie gemeinsam bewohnen, weil sie unser gemeinsamer Ort ist: «Um

9 Die Nichtumkehrbarkeit der Beziehung Ich-Du ist der Ausgangspunkt der
Sprachphilosophie von E. Levinas: Totalité et Infini. Den Haag 21965. Seine These
besagt, daß ich vom andern nicht fordern darf, was er von mir durch sein Dasein
fordert.



Der Ort der Kirche 263

Dinge wahrnehmen zu können, müssen wir sie leben» («vivre les

choses») 10. Die Dinge bekommen durch das Dasein der Menschen erst ihr
Gesicht, ihre Bedeutung. Sie sagen uns etwas, weil sie auf anderes und
andere verweisen. Den Tieren sagen die Dinge nichts, und darum können

Tiere nicht sprechen.
Die Welt des Menschen ist die Kulturwelt, die gedeutete und

verallgemeinerte Welt, Ort der Gegenwart vieler Menschen. Der Leib
ist für den Menschen Ort, wo er da ist, indem er zugleich an einem
gemeinsamen Leib, der Kulturwelt, teilhat.

Die Mitteilung in der Sprache setzt die Teilung der Welt voraus.
Im Sprechen vollzieht sich die gemeinsame Teilhabe der Welt, die

Stiftung des gemeinsamen Leibes. Die Sprache ist darum das «Haus des

Seins» (M. Heidegger) oder vielleicht besser: das Haus der Menschheit,

der Ort ihres Daseins. Unter den vielen Dingen, die wir bewohnen,
nimmt die Sprache eine Sonderstellung ein.

c) Die Welt als Ort der verweigerten Teilhabe

Eigener Leib und Kulturwelt sind uns zugleich gegeben. Es gibt
eine Teilung der Welt, der wir nicht entrinnen können, weil sie mit
dem Menschsein gegeben ist.

Es wäre zu erwarten, daß sich die fundamentale Teilung der Welt
im menschlichen Zusammenleben abbildet: Jeder hört auf den

unbedingten ethischen Anspruch, den die Gegenwart des Mitmenschen
darstellt, und respektiert den Raum seines Daseins. In einer solchen Welt
sind die Dinge primär Ausdruck der gegenseitigen Fürsorge, und die

ganze Welt wird als Gabe erfahren.
Es ist aber nicht so. Die Teilhabe an einem gemeinsamen Leib

bringt mit der Freiheit zugleich die Möglichkeit, sich dem Anspruch
des andern zu versagen - ein Tun, das schon ein gegenseitiges
Einverständnis zwischen den Menschen voraussetzt. Die Dinge werden dann

zum Ausdruck der verweigerten Teilhabe: Sie drücken Desinteresse,

Gleichgültigkeit, Rücksichtslosigkeit oder gar Haß aus. Auch scheinbar

ganz neutrale und «objektiv vorhandene Dinge» wie Sonne und Berge
werden davon betroffen. «Das Böse» ist nicht nur in uns; es kommt
auch von außen her auf uns zu durch die Gegenwart der Bösen in den

10 M. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung. Phänomenolo-
gisch-psychologische Forschungen. Band 7, Berlin 1966, 376.



264 Der Ort der Kirche

Dingen. Das Geheimnis der Bosheit ist so groß wie das des gemeinsamen
Leibes.

Wir sind aus dem Paradies vertrieben. Der Mensch kann den

(verdorbenen) gemeinsamen Leib nicht verlassen, so wenig er aus dem

eigenen Leib aussteigen kann. Durch die Teilhabe am gemeinsamen
Leib kommt jeder in den Bereich der Bösen. Sofern die Welt Ort der

verweigerten Teilhabe ist, ist sie Hölle - eine Möglichkeit der Welt, die

dem Menschen vorenthalten ist als Ausdruck der verweigerten
Teilhabe, der er im Grunde doch nicht entrinnen kann.

A. Camus hat im Roman «Der Fall» ein Bild der Welt der
verweigerten Teilhabe entworfen n. Der Roman führt den Leser gleich
am Anfang in die Hölle, einen Ort, an dem es nur Komplizenschaft
gibt, wo die Menschen sich nicht ansprechen lassen und wo sie an ihrer
Schuld zugrunde gehen, weil es keine Großmut gibt.

Die Bibel spricht von der Herrschaft der Dämonen (Synoptiker),
der Sünde und des Todes (Paulus und Johannes) über die Welt. Diese

Mächte bedrohen die Geschöpflichkeit des Menschen, zerstören die

menschliche Gemeinschaft und bringen deshalb den Tod. Die Begriffe
ändern sich, aber die gemeinte Wirklichkeit bleibt.

Der Ort des Menschen ist auf jeden Fall qualifiziert, bedingt durch
die Qualität des Mitseins. Der Ort der Menschen ist de facto Ort der

verweigerten Teilhabe und insofern Hölle. Alle Bemühungen, dem
verdorbenen gemeinsamen Leib zu entfliehen, müssen scheitern, weil sie

vom Ort der verweigerten Teilhabe gezeichnet sind. Die Heilung der

Sprache liegt außerhalb der menschlichen Möglichkeiten. Die Befreiung
könnte nur durch einen Menschen erfolgen, der nicht von dieser Welt
herkommt und trotzdem die Geschichte der Menschen teilt. Es ist
sehr unwahrscheinlich, daß so etwas einmal geschieht. Wenn aber ein
solcher Mensch auftritt, dann wird sich folgende Situation bieten:
Dieser Mensch ist der einzige Ort der nicht verweigerten Teilhabe. Im
Gegensatz zu den anderen Menschen gehorcht er seinem Ursprung.
Durch sein Dasein, d. h. durch den Vollzug seines Leibes, in Worten
und Taten entwirft er eine Welt, die fremd und vertraut zugleich ist.
Fremd, weil unerhört und noch nie dagewesen; vertraut, weil ja die

Begegnung mit einem solchen Menschen eine Konfrontation mit dem

11 J. Blank: Am Rande des Kontinents oder Die spätbürgerliche Hölle.
Zur Interpretation von A. Camus' «Der Fall». In: J. Blank, Der Mensch am Ende
der Moral. Dargestellt an Beispielen neuerer Literatur. Düsseldorf 1971, 9-35.



Der Ort der Kirche 265

eigenen (freilich verleugneten Ursprung) bedeutet, der leibhaftig vor
den Menschen steht. Dies bewirkt eine Polarisierung der Menschen : Die
einen lassen sich auf die fremd-vertraute Welt ein; sie erkennen eben,
daß sie bis jetzt am Ort der verweigerten Teilhabe gewesen sind, können
sich davon distanzieren. Es hat sich ihnen buchstäblich eine neue Welt
aufgetan. Andere lassen sich nicht ansprechen und verweisen sich damit
erst recht an den Ort der verweigerten Teilhabe; sie richten sich selbst.
Sie werden als Feinde des eigenen Ursprungs jenem Menschen, der die

gemeinsame Teilhabe verkörpert, vielleicht sogar nach dem Leben trachten;

ein neutrales Verhalten ist unmöglich. Angenommen, dieser Mensch

wird von seinen Feinden umgebracht, so wird sein Tod zu heftigen
Kontroversen führen, weil ja jeder einzelne, der mit diesem Sachverhalt

richtig konfrontiert wird, «im Grunde» angesprochen ist. Jeder Mensch

ist in diese Geschichte verwickelt und auf positive oder negative Weise

dabei.

2. Der Ort Jesu

In dieser etwas verfremdeten Geschichte finden wir das Geschick
des Jesus von Nazareth. Das Neue Testament sagt von ihm, daß sein

Ort nicht der Ort der verweigerten Teilhabe war. Nach der Darstellung
des ältesten Evangeliums verweilte Jesus im Bereich der Dämonen. Das

kommt schon im Prolog zum Ausdruck: Jesus wird in der Wüste vom
Teufel versucht (Mkl,12). Jesus hat aber keine Gemeinschaft mit
den Dämonen und steht mitten im Herrschaftsbereich Satans in einem
kosmischen Frieden (Mk 1,9-13; 4,35-41). Die Darstellung des Markus
wird von der Logienquelle bestätigt: «Wenn ich aber mit dem Finger
Gottes (Mt: Geist Gottes) die Dämonen austreibe, dann ist ja wahrhaftig
die Gottesherrschaft über euch gekommen» (Mt 12,28 - Lk 11,20).
Jesus ist der Stärkere, der in das Haus des Starken eindringt und sein

Haus plündert (Mk 3,27).
Der Gedanke der Fremdheit und Einsamkeit Jesu zieht sich durch

das ganze Markus-Evangelium: Er verweilt unter einem «glaubenslosen
Geschlecht» (9,1). Die Jünger verstehen weder seine Worte noch seine

Taten; die Verwandten halten ihn für verrückt (3,31-35), die
Schriftgelehrten für besessen (3,22); sie planen seinen Tod. Nach der Darstellung

des Markus ist das ganze Leben Jesu der Versuchung ausgesetzt.
Die Evangelien sind natürlich von der nachösterlichen Erfahrung
geprägt. Es ist aber kaum zu bezweifeln, daß Jesus nicht einmal von



266 Der Ort der Kirche

seinen Verwandten verstanden wurde. Die Familie ist nicht sein eigentlicher

Ort; er kommt von anderswo her (Jungfrauengeburt; der

Zwölfjährige im Tempel).
Jesus hat einen anderen Ort als seine Zeitgenossen, weil er auf

seinen Ursprung hört, ihm Raum schafft und damit gegen die

Verweigerung der Teilhabe am gemeinsamen Leib wirkt. Er hat so gelebt,
als wäre der geheilte gemeinsame Leib der Menschen bereits jetzt
Wirklichkeit; in seinem Tun war die neue Welt schon da: Er hat Freuden-
mähler mit Zöllnern und Sündern begangen und so die Überwindung der

Trennung und der Sünde nicht proklamiert, sondern gelebt. Die
Verkündigung Jesu ist nicht Wissensvermittlung über seinen Ursprung,
sondern Entwurf einer neuen Welt, die beherrscht ist durch den

Ursprung, von dem er herkommt. Die neue Welt ist nicht das Produkt
einer geschichtlichen Entwicklung, sondern ist plötzlich hereingebrochen,
erwartet und doch ganz überraschend. Sie konnte aber doch von den

«Armen» erkannt werden, die bereit waren, sich durch die Person Jesu
in Frage stellen zu lassen. Mit dem Hereinbrechen der neuen Welt ist
die alte im Grunde schon besiegt : das Ende des Gesetzes und der
Selbsterlösung. Weil etwas ganz Neues gekommen ist, wird nicht mehr
gefastet (Mk 2,18 f) ; selbst der Sabbat hat seine verpflichtende Kraft
verloren (Mk 2,23-28). Die Menschen haben eigentlich nichts anderes

zu tun als die Situation wahrzunehmen und sich die Gabe der neuen
Welt schenken zu lassen (vgl. das Gleichnis vom Schatz im Acker und

von der kostbaren Perle).
Der Ort Jesu ist der «einsame Ort» (Mk2,35), der «Vater», der

seinen Leib bestimmt. Der Leib, der sich in seinem Reden und Handeln
aktualisiert, ist die Gegenwart seines Ursprungs, der hier für die
Menschen akut wird.

Jesus hat ganz Israel - und nur Israel - zum Wagnis aufgerufen,
in die von ihm entworfene Welt einzutreten. Er wollte Israel sammeln;
dieses Volk sollte nicht mehr Ort der verweigerten Teilhabe sein. Der
Versuch Jesu, ganz Israel an den neuen Ort zu bringen und in seinem

Ursprung zu vereinen («sein Volk von seinen Sünden erlösen», Mt 1,21),
ist gescheitert. Jesus «mußte» von Anfang an bekämpft werden; es

gab da keine Neutralität: «Wer nicht mit mir ist, der ist gegen mich»

(Mt 12,30 - Lk9,23; Logienquelle). Das Leiden gehörte deshalb zur
Sendung Jesu.

Markus hat das Wirken Jesu als einen Kampf gegen die kosmischen

Mächte verstanden. Der Prolog stellt die beiden Akteure vor (1,9-13).



Der Ort der Kirche 267

Der Kampf gegen Satan spielt sich ab in den Dämonenaustreibungen,
Heilungen, provozierenden Handlungen, Debatten und schließlich in
der Passion 12. In diesem kosmischen Kampf zeigt sich Jesu «Vollmacht»
der Sammlung und Ver-söhnung des Volkes, die Gabe der neuen Weise
des Mitseins, die auch die Natur heilt. Wo die neue Welt Raum gewinnt,
haben die Dämonen keinen Platz. Sie haben recht, wenn sie von Jesus

sagen: «Du bist gekommen, um uns zu vernichten» (Mk 1,24).
Die Sammlung des Volkes ist Jesus nicht gelungen; er ist den

Mächten der «Welt» erlegen. - Weil Jesus die neue Welt verkörpert
hat, kann sein Tod als ihr Ende betrachtet werden: Die Menschen

stehen wieder allein unter der Macht der Dämonen, aus der es kein
Entrinnen gibt - es sei denn, Jesus tauche wieder in der Welt auf, indem
z. B. sein Leichnam wieder lebendig wird. Das wäre ein Mirakel. Jesus
könnte aber auch auf die Weise wieder da sein, daß Menschen durch
ihr Dasein seine Welt zum Ausdruck bringen und den Anspruch des

Ursprungs wieder akut machen. Dazu ist aber niemand fähig. Der
Raum Jesu (d. h. sein Leib) müßte den Menschen geschenkt werden,

er müßte «erscheinen» und von einer anderen Welt her kommen. Wenn
das Sterben Jesu auf der Linie seines Lebens lag und damit der Leib
erst im Tod voll Leib geworden ist, Ausdruck der Bemühung um die

Sammlung des Volkes, dann ist der erschienene Leib der Leib des

Gekreuzigten, der Raum gewinnt, indem Menschen ihn «sehen», d. h.

in den neu eröffneten Raum eintreten. Einige Menschen sind nun am
Ort des Ursprungs geeint. Die im Todesleib Jesu versammelten
Menschen bilden die «Kirche».

Der Ort der Kirche ist der Kreuzesleib Jesu, sofern sie diesen

präsent macht. Sie kommt von diesem Leib her und geht auf ihn zu,
und auch die Vollendung des neuen Leibes muß den Menschen geschenkt
werden. Jesus hat nach seinem Tod kein anderes Mittel, durch das er
die Welt zu einem Ort der neuen Teilhabe gestalten kann.

Durch die Teilhabe am Kreuzesleib Jesu hat sich ein neuer Ort
für die Menschen eröffnet, eine bisher unbekannte Weise zu sehen

und die Welt zu artikulieren, also auch eine neue Sprache, das Kerygma.
Alles zeigt sich nun in einem neuen Horizont: die Geschichte Israels,
der historische Jesus, die Zukunft der Menschen; auch der Tod hat eine

neue Bedeutung bekommen: Durch die Teilhabe am Kreuzesleib Jesu

12 J.M.Robinson: Das Geschichtsverständnis des Markusevangeliums.
Zürich 1956.



268 Der Ort der Kirche

ist der eigentliche Tod überwunden. Vom neu gewonnenen Standpunkt
aus muß das frühere Dasein als «Tod» erscheinen. Von Natur aus blinde
Menschen sehen nun eigentlich (Bhndenheilungen) ; sind zum Leben
erweckt worden (Totenerweckungen). Die neue Erfahrung mußte in
überkommenen Begriffen formuliert werden, deren Bedeutung sich

wandelte; von Ostern konnte nur in paradoxer Sprache gesprochen
werden, wie wir sie in den Evangehen tatsächlich finden. In den alten
Horizont war ja das ganz Neue nicht einzuordnen. Die leibliche
Auferstehung Jesu ist in der Weise der Realisierung seines Todes tatsächlich
die große Teufelsaustreibung und das Wunder schlechthin: «Jetzt
ergeht das Gericht über diese Welt. Jetzt wird der Herr dieser Welt
hinausgeworfen. Und ich, wenn ich von der Erde erhöht sein werde, werde
alles an mich ziehen» (Joh 12,31). Die Kirche ist das Mittel, durch das

Jesus die zerstreuten Menschen sammelt.

3. Folgerungen

Die Kirche darf nicht von «dieser Welt» sein und nicht die Sprache
der verweigerten Teilhabe sprechen. Das Nicht-von-dieser-Welt-Sein
zeigt sich in einer neuen Qualität des Mitseins, dessen Vollzug den
anderen Menschen Befreiung bringen kann. Die Unterscheidung zur
Welt darf also keine Isolierung sein: «Die Kirche, die Gemeinde Jesu,
darf nie Selbstzweck, 'Einrichtung zur Erhaltung derselben' sein. Sie

ist von Natur aus Kirche für die Menschen, für die Welt» 13. Wenn aber
Christen sich von Heiden nicht unterscheiden, hat die Kirche nichts
mehr zu bieten.

Wo Menschen im Raum des Todes Jesu stehen, dort ist die Kirche.
Die Art der Verwirklichung der neuen Gemeinschaft hängt auch von
der gesellschaftlichen Struktur ab. Für uns sind die Massenmedien zu
einem Ort geworden, und auch durch sie können die Menschen gegenseitig

anwesend sein. Die Massenmedien werden vermutlich auch zu
einer Änderung der Kirchenstruktur beitragen. Sie sollen nicht nur als

Lautsprecher betrachtet werden, sondern auch als Mittel, in denen
sich die Gemeinschaft im Geist Jesu vollziehen kann.

Es ist nicht zu erwarten, daß die Kirche als ganze in absehbarer
Zeit Leib Christi in vollendeter Form wird. Wohl aber dürfen wir damit

13 F. Flostermann: Die Gemeinde Christi. Prinzipien, Formen, Dienste.
Christliches Leben heute. Band 15/16. Augsburg 1972,35.



Der Ort der Kirche 269

rechnen, daß einzelne Gruppen oder Gemeinden zu Orten der nicht
mehr verweigerten Teilhabe werden. Sie sind für andere Kirchen und
die Gesamtkirche eine Frage und Einladung, auch in diesen Raum
einzutreten. Dabei spielen die Massenmedien eine Rolle : Sie verleihen unter
Umständen einer Gruppe weltweite Präsenz und verbinden die Gruppe
mit der Gesamtkirche 14.

Die Stiftung des neuen Ortes erfolgt durch die Verkündigung,
die Aktualisierung der Bibel, die ohne Kirche stumm bleibt. Die Aktualisierung

geschieht nicht durch einen Prozeß, bei dem die an sich wahre
Lehre von ihrem zeitbedingten Kleid befreit und in ein neues Gewand

gesteckt wird, erst recht nicht durch Umdeutung auf soziologische

Begriffe oder auf «Mitmenschlichkeit». Ein solches Reden von Jesus
kann durchaus welthaft sein und braucht das Dasein nicht zu erschüttern.

In der Verkündigung sollen wir nicht Sätzen begegnen - Objekten,
die wir assimilieren, und alles bleibt beim alten -, sondern mit einer
Person, die in ihrem Wort das Mysterium des Sterbens Jesu aufscheinen

läßt. In der Verkündigung der Kirche soll unser Ursprung, bei dem wir
durch das Menschsein schon sind, von der Geschichte her auf uns
zukommen. Die neue Welt kann auch aufscheinen, wenn nur von Beruf,
Freizeit, Mißerfolg und Hoffnungen gesprochen wird. Durch all diese

Bereiche hindurch kann das Evangelium zur Sprache kommen. Das ist
nicht «Reden von Gott in der Sprache der Welt», sondern Aufdecken
der Welt im Horizont des Todes Jesu.

Die beste Aktualisierung des Evangeliums ist seine Verleiblichung
durch einen Menschen, der anderen durch sein Dasein schlagartig zum
Bewußtsein bringt, wo sie stehen. Dann können sich die Wunder der
Bibel durch die Kraft des Todes Jesu wiederholen. Umkehr und Teilhabe

an der neuen Zeit bleibt immer eine Gabe, die sich unserer Verfügung
entzieht. Mit der Erfahrung der Entfernung vom eigenen Ursprung
verschwindet auch die Selbstverständlichkeit, sich als Christ zu
verstehen - vielleicht das größte Hindernis für die Verkündigung.

Das Gefühl, im Besitz der Wahrheit zu sein, kann dazu führen,
Menschen unter das Evangelium wie unter ein Parteiprogramm zu
versammeln. Eine Gemeinschaft ist nicht Ort der Wahrheit durch

14 Zum Thema Spontangruppe-Gesamtkirche vgl. F. Klostermann: Die
Gemeinde Christi, 51-71. Es gibt wohl keine Kirchenstruktur, die den Anspruch
erheben kann, die einzige von Jesus gewollte zu sein. Die Verwirklichung der Kirche
in verschiedenen Kulturbereichen wird auch zu verschiedenen Bekenntnissen führen,

die nicht kirchentrennend zu sein brauchen.



270 Der Ort der Kirche

wahre Sätze, sondern dadurch, daß Menschen aus Freude über ihren
neuen Ort sich der Frage des menschlichen Antlitzes stellen und so

handeln, wie niemand an ihrer Stelle handeln könnte. Die Anwendung
rhetorischer Kniffe, die den andern mundtot machen sollen, haben in
der Verkündigung keinen Platz. Die Kraft, jemanden aufs Kreuz zu
legen, hat mit der Vollmacht, in der die Verkündigung erfolgen sollte,
nichts zu tun.

Gemeindepredigt ist de facto Massenkommunikation und unterliegt

ihren Grenzen. Eine Änderung der Grundhaltung ist durch die

Predigt schwer zu erreichen. Wenn die Ausführungen über den Ort der
Kirche stimmen, kommt dem seelsorglichen Gespräch größte Bedeutung
zu. Das Evangelium hat die Alte Welt erobert, indem es von Mund zu
Mund weitergegeben wurde. Die unvermittelte Kommunikation ist
heute noch sehr wirksam. Ziel des seelsorglichen Gesprächs ist aber

nicht die Überredung. Dem Partner soll es durch das Gespräch geschenkt
werden, jenen Weg zu finden, den nur er zu gehen hat - ein Leben in
Gehorsam gegenüber seinem Ursprung. Die Vermittlung der für das

seelsorgliche Gespräch notwendigen Methode sollte unbedingt Teil der
homiletischen Ausbildung sein.

Die in den Augen der Welt wirksamen Mittel zur Verbreitung
des Christentums sind der Kirche aus der Hand genommen. Die
Verkündigung geschieht dort mit Vollmacht, wo Menschen, konfrontiert
mit dem Geschick Jesu, Distanz zu ihrer Vergangenheit geschenkt
bekommen, so daß sie mit Freude die neue Zukunft annehmen und die
Last des Lebens tragen. Die Verkündigung hat nicht das gerade noch

Menschenmögliche zu fordern, sondern das für Menschen Unmögliche
zu schenken.


	Der Ort der Kirche

