Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 1-2

Artikel: Der Ort der Kirche

Autor: Breuss, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760460

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JoseEF BREUSS

Der Ort der Kirche

Es ist kein Zufall, dall wihrend des Konzils ein Buch mit dem
Titel «Prinzip Gemeinde» erschienen ist. Die Grundthese dieser Arbeit
lautet: Gemeinde verwirklicht sich als Gemeinde Jesu Christi wesent-
lich orthaft 1. Die vom Konzil eingeleitete Offnung der Kirche zur Welt
steht wohl in einem inneren Zusammenhang mit der Aufwertung der
«Gemeinde» als Ort der Gegenwart Jesu Christi. Dieser Zusammenhang
wird auch im Buch von F. Klostermann sichtbar.

Die folgenden Uberlegungen gehen von der genannten These aus
und sollen diese verdeutlichen, besonders das Verstindnis der Gemeinde
als Ort, und zwar im qualifizierten Sinn als das, «wo etwas sich zuspitzt,
... wo etwas aktuell wird, ... wo das Wort akut verkiindet, wo die Eucha-
ristie aktuell gefeiert und wo konkret geliebt wird» 2.

Statt von einer Definition des Begriffes «Ort» auszugehen, setzen
wir bei einem moglichen und hdufigen Gebrauch des Wortes ein: Mit
der Frage nach dem Ort eines Menschen erkundigen wir uns, wo jemand
oder etwas ist oder hingehort. So kann man fragen, wo die Menschen
sind oder hingehoren.

1. Der Ort des Menschen und der Ort der Menschen

Der Versuch, den Ort des Menschen zu bestimmen, stéBt sofort
auf Schwierigkeiten: Die Dinge koénnen wir lokalisieren, in einem
groBeren Ganzen situieren. Auf diese Weise kann man auch den Ort der
Menschheit und des einzelnen Menschen zu einer bestimmten Zeit durch

! F. KLOSTERMANN: Prinzip Gemeinde. Gemeinde als Prinzip des kirchlichen
Lebens und der Pastoraltheologie als der Theologie dieses Lebens. Wiener Beitriage
zur Theologie. Bd. XI. Wien 1965, 72-79.

2 Avar 90730



Der Ort der Kirche 261

astronomische und geographische Angaben bestimmen. Dabei ist still-
schweigend vorausgesetzt, dall der Mensch ein Seiendes unter Seiendem
ist, und das wird von manchen Philosophen bestritten. So besteht
z. B. nach HEIDEGGER das Eigentiimliche des Menschen im «Stehen
in der Lichtung des Seins», wodurch Seiendes iiberhaupt erst erscheinen
kann 3. In dieser Sicht besteht das Besondere des Menschen nicht
darin, «vernunftbegabtes Lebewesen» zu sein, das unter anderen Seien-
den auf der Welt ist, sondern in einem besonderen Verhiltnis zum Sein,
das darin besteht, dall der Mensch von Sein und allem Seienden ange-
sprochen ist*. Diese Ortsbestimmung des Menschen ist nicht neu:
TroMASs spricht von der anima als einem Sein, dem es gegeben ist,
mit dem ganzen Bereich des Seienden «zusammenzukommen» 5. Wir
sind an einem Ort, indem wir diesen immer schon iiberschritten haben
und einem grenzenlosen Bereich gegenwirtig sind: «Das Dasein als
wesentlich Verstehendes ist zunichst beim Verstandenen» ¢, das fiir
uns da ist, weil es iiber sich hinausweist.

a) Der Leib als Ort des Menschen

Der Ort des Menschen kann darum nicht ohne weiteres mit seinem
Leib gleichgesetzt werden. Wir sind nicht im Leib wie in einem Ding,
sondern «durch den Leib west der Mensch im Leibe an» 7. Anwesend
sein besagt: jemandem gegeniiber anwesend sein. Die Genese des Selbst-
bewufBtseins fordert die Begegnung mit einer Realitdt, die in sich un-
mittelbar verstehbar ist, d. h. mit einer Person, in deren Antlitz sich
die Person direkt ausdriickt 8. Das Antlitz ist nicht ein Ding, das wir
unter anderen Dingen auch einmal entdecken, sondern die Sprache des
Antlitzes erdffnet den Zugang zur Welt: Die Epiphanie des andern
fordert als solche den Verzicht auf universalen Weltbesitz, die Gewih-
rung der Teilhabe an der Welt. Der andere reprédsentiert die Mensch-
heit, und so erdffnet sich der Horizont, in dem die Welt erscheinen

3 Uber den Humanismus. Bern 1947, 13.

4 M. HEIDEGGER: Sein und Zeit. Halle 51941, 12-15.

5 Quaestiones disputatae de veritate, qu. 1, art. 1,c.

6 M. HEIDEGGER: Sein und Zeit, 164.

7 F. J.]J. BuyTtenDpIijK: Zur Phidnomenologie der Begegnung. Eranos-Jahr-
buch 1950. Band XIX. Mensch und Ritus. Ziirich 1951, 467.

8 R. A. Spitz: Nein und Ja. Die Urspriinge der menschlichen Kommunikation.
Stuttgart 1957; W. B. LErRG: Das Gesprich. Theorie und Praxis der unvermittelten
Kommunikation. Diisseldorf 1970.



262 Der Ort der Kirche

kann («Lichtung des Seins»), die in ihrem Ursprung schon geteilt und
verallgemeinert ist. Wir sind also nicht verniinftig und zur Bildung
von Allgemeinbegriffen fihig, weil wir an einer durch alle Menschen
hindurchgehenden ratio teilhaben, sondern weil wir mit der Gegenwart
des andern konfrontiert sind, der zugleich der Arme und Bittende und
als unbedingter ethischer Anspruch der Erhabene ist und die Teilung
der Welt fordert. Das Verhdltnis Ich-Du ist nicht symmetrisch und
nicht umkehrbar °. Durch das Antlitz des andern offenbart sich dem
Menschen sein eigener Ursprung.

Wir sind nur bei uns, indem wir «beim Verstandenen» (M. HEIDEG-
GER) sind, und das erste, das wir verstehen, ist das Antlitz, dessen Wort
die Verallgemeinerung der Welt fordert. Die Gegenwart des andern
bestimmt den Menschen in seinem ganzen Sein, und deshalb ist auch
sein Leib kein rein privater Ort. Der Leib ist nur eigener Leib durch
die Gegenwart anderer Menschen. Der Leib ist der Ort des Menschen,
indem er den anderen Menschen mit ihren ethischen Forderungen
gegeniibersteht und so Antwort zu geben hat, die ihm niemand ab-
nehmen kann. Die akute Ndhe des andern bedingt die Einsamkeit des
Bei-sich-Seins.

b) Der Ort der Menschen: Der gemeinsame Leib (Welt)

Das Dasein im Leib ist kein Lokalgeschehen, keine Beschrinkung
auf einen topographisch bestimmbaren Ort. Der Leib ist nicht das
einzige Mittel, durch das wir da sind. Fiir den Musiker ist die Orgel
nicht nur Ding; er bewohnt sie. Die Orgel ist ein Instrument (in-struere),
gleichsam beseelt vom Musiker. Der Leib ist das Urinstrument, durch
das wir auch in vielen anderen Dingen «zu Hause» sein konnen. Sie
sind Mittel, durch die wir in der Welt etwas ausrichten konnen, die
Moglichkeiten des Leibes entdecken; je nach der Ndhe zum Ich gibt
es verschiedene Zonen des Leibes. Es ist uns aber nichts total fremd;
wir kénnen mit allem zusammenkommen. In den Dingen kreuzt sich die
Gegenwart der Menschen, und unsere Préisenz inihnen ist anonymer
als die im Leib. Wir konnen iiber die Welt und die Dinge reden, weil
wir sie gemeinsam bewohnen, weil sie unser gemeinsamer Ort ist: «Um

9 Die Nichtumkehrbarkeit der Beziehung Ich-Du ist der Ausgangspunkt der
Sprachphilosophie von E. LEviNAs: Totalité et Infini. Den Haag 21965. Seine These
besagt, daB ich vom andern nicht fordern darf, was er von mir durch sein Dasein
fordert.



Der Ort der Kirche 263

Dinge wahrnehmen zu kdénnen, miissen wir sie leben» («vivre les cho-
ses») 1% Die Dinge bekommen durch das Dasein der Menschen erst ihr
Gesicht, ihre Bedeutung. Sie sagen uns etwas, weil sie auf anderes und
andere verweisen. Den Tieren sagen die Dinge nichts, und darum kén-
nen Tiere nicht sprechen.

Die Welt des Menschen ist die Kulturwelt, die gedeutete und
verallgemeinerte Welt, Ort der Gegenwart vieler Menschen. Der Leib
ist fiir den Menschen Ort, wo er da ist, indem er zugleich an einem ge-
meinsamen Leib, der Kulturwelt, teilhat.

Die Mitteilung in der Sprache setzt die Teilung der Welt voraus.
Im Sprechen vollzieht sich die gemeinsame Teilhabe der Welt, die
Stiftung des gemeinsamen Leibes. Die Sprache ist darum das «Haus des
Seins» (M. HEIDEGGER) oder vielleicht besser: das Haus der Mensch-
heit, der Ort ihres Daseins. Unter den vielen Dingen, die wir bewohnen,
nimmt die Sprache eine Sonderstellung ein.

¢) Die Welt als Ort der verweigerten Teilhabe

Eigener Leib und Kulturwelt sind uns zugleich gegeben. Es gibt
eine Teilung der Welt, der wir nicht entrinnen kénnen, weil sie mit
dem Menschsein gegeben ist.

Es wiire zu erwarten, daf3 sich die fundamentale Teilung der Welt
im menschlichen Zusammenleben abbildet: Jeder hort auf den unbe-
dingten ethischen Anspruch, den die Gegenwart des Mitmenschen dar-
stellt, und respektiert den Raum seines Daseins. In einer solchen Welt
sind die Dinge primidr Ausdruck der gegenseitigen Fiirsorge, und die
ganze Welt wird als Gabe erfahren.

Es ist aber nicht so. Die Teilhabe an einem gemeinsamen Leib
bringt mit der Freiheit zugleich die Méglichkeit, sich dem Anspruch
des andern zu versagen — ein Tun, das schon ein gegenseitiges Einver-
stindnis zwischen den Menschen voraussetzt. Die Dinge werden dann
zum Ausdruck der verweigerten Teilhabe: Sie driicken Desinteresse,
Gleichgiiltigkeit, Riicksichtslosigkeit oder gar Hall aus. Auch scheinbar
ganz neutrale und «objektiv vorhandene Dinge» wie Sonne und Berge
werden davon betroffen. «Das Bése» ist nicht nur in uns; es kommt
auch von auBen her auf uns zu durch die Gegenwart der Bésen in den

10 M. MERLEAU-PoNTY: Phinomenologie der Wahrnehmung. Phidnomenolo-
gisch-psychologische Forschungen. Band 7, Berlin 1966, 376.



264 Der Ort der Kirche

Dingen. Das Geheimnis der Bosheit ist so gro3 wie das des gemeinsamen
Leibes.

Wir sind aus dem Paradies vertrieben. Der Mensch kann den
(verdorbenen) gemeinsamen Leib nicht verlassen, so wenig er aus dem
eigenen Leib aussteigen kann. Durch die Teilhabe am gemeinsamen
Leib kommt jeder in den Bereich der Bosen. Sofern die Welt Ort der
verweigerten Teilhabe ist, ist sie Holle — eine Moglichkeit der Welt, die
dem Menschen vorenthalten ist als Ausdruck der verweigerten Teil-
habe, der er im Grunde doch nicht entrinnen kann.

A. Camus hat im Roman «Der Fally ein Bild der Welt der ver-
weigerten Teilhabe entworfen !*. Der Roman fithrt den Leser gleich
am Anfang in die Hoélle, einen Ort, an dem es nur Komplizenschaft
gibt, wo die Menschen sich nicht ansprechen lassen und wo sie an ihrer
Schuld zugrunde gehen, weil es keine GroBmut gibt.

Die Bibel spricht von der Herrschaft der Damonen (Synoptiker),
der Siinde und des Todes (Paulus und Johannes) iiber die Welt. Diese
Michte bedrohen die Geschopflichkeit des Menschen, zerstéren die
menschliche Gemeinschaft und bringen deshalb den Tod. Die Begriffe
dndern sich, aber die gemeinte Wirklichkeit bleibt.

Der Ort des Menschen ist auf jeden Fall qualifiziert, bedingt durch
die Qualitit des Mitseins. Der Ort der Menschen ist de facto Ort der
verweigerten Teilhabe und insofern Hélle. Alle Bemiithungen, dem ver-
dorbenen gemeinsamen Leib zu entflichen, miissen scheitern, weil sie
vom Ort der verweigerten Teilhabe gezeichnet sind. Die Heilung der
Sprache liegt auBerhalb der menschlichen Maglichkeiten. Die Befreiung
kénnte nur durch einen Menschen erfolgen, der nicht von dieser Welt
herkommt und trotzdem die Geschichte der Menschen teilt. Es ist
sehr unwahrscheinlich, daB so etwas einmal geschieht. Wenn aber ein
solcher Mensch auftritt, dann wird sich folgende Situation bieten:
Dieser Mensch ist der einzige Ort der nicht verweigerten Teilhabe. Im
Gegensatz zu den anderen Menschen gehorcht er seinem Ursprung.
Durch sein Dasein, d. h. durch den Vollzug seines Leibes, in Worten
und Taten entwirft er eine Welt, die fremd und vertraut zugleich ist.
Fremd, weil unerhért und noch nie dagewesen; vertraut, weil ja die
Begegnung mit einem solchen Menschen eine Konfrontation mit dem

11 J. BLaNnk: Am Rande des Kontinents oder Die spatbiirgerliche Holle.
Zur Interpretation von A. Camus’ «Der Fall». In: J. Blank, Der Mensch am Ende
der Moral. Dargestellt an Beispielen neuerer Literatur. Disseldorf 1971, 9-35.



Der Ort der Kirche 265

eigenen (freilich verleugneten Ursprung) bedeutet, der leibhaftig vor
den Menschen steht. Dies bewirkt eine Polarisierung der Menschen: Die
einen lassen sich auf die fremd-vertraute Welt ein; sie erkennen eben,
daB sie bis jetzt am Ort der verweigerten Teilhabe gewesen sind, kénnen
sich davon distanzieren. Es hat sich thnen buchstédblich eine neue Welt
aufgetan. Andere lassen sich nicht ansprechen und verweisen sich damit
erst recht an den Ort der verweigerten Teilhabe; sie richten sich selbst.
Sie werden als Feinde des eigenen Ursprungs jenem Menschen, der die
gemeinsame Teilhabe verkorpert, vielleicht sogar nach dem Leben trach-
ten; ein neutrales Verhalten ist unméglich. Angenommen, dieser Mensch
wird von seinen Feinden umgebracht, so wird sein Tod zu heftigen
Kontroversen fiihren, weil ja jeder einzelne, der mit diesem Sachverhalt
richtig konfrontiert wird, «im Grunde» angesprochen ist. Jeder Mensch

ist in diese Geschichte verwickelt und auf positive oder negative Weise
dabei.

2. Der Ort Jesu

In dieser etwas verfremdeten Geschichte finden wir das Geschick
des Jesus von Nazareth. Das Neue Testament sagt von ihm, dal} sein
Ort nicht der Ort der verweigerten Teilhabe war. Nach der Darstellung
des dltesten Evangeliums verweilte Jesus im Bereich der Dadmonen. Das
kommt schon im Prolog zum Ausdruck: Jesus wird in der Wiiste vom
Teufel versucht (Mk 1,12). Jesus hat aber keine Gemeinschaft mit
den Damonen und steht mitten im Herrschaftsbereich Satans in einem
kosmischen Frieden (Mk 1,9-13; 4,35-41). Die Darstellung des Markus
wird von der Logienquelle bestitigt: « Wenn ich aber mit dem Finger
Gottes (Mt: Geist Gottes) die Ddmonen austreibe, dann ist ja wahrhaftig
die Gottesherrschaft iiber euch gekommen» (Mt 12,28 — Lk 11,20).
Jesus ist der Stédrkere, der in das Haus des Starken eindringt und sein
Haus pliindert (Mk 3,27).

Der Gedanke der Fremdheit und Einsamkeit Jesu zieht sich durch
das ganze Markus-Evangelium: Er verweilt unter einem «glaubenslosen
Geschlecht» (9,1). Die Jiinger verstehen weder seine Worte noch seine
Taten; die Verwandten halten ihn fiir verriickt (3,31-35), die Schrift-
gelehrten fiir besessen (3,22); sie planen seinen Tod. Nach der Darstel-
lung des Markus ist das ganze Leben Jesu der Versuchung ausgesetzt.
Die Evangelien sind natiirlich von der nachéosterlichen Erfahrung ge-
priagt. Es ist aber kaum zu bezweifeln, dall Jesus nicht einmal von



266 Der Ort der Kirche

seinen Verwandten verstanden wurde. Die Familie ist nicht sein eigent-
licher Ort; er kommt von anderswo her (Jungfrauengeburt; der Zwolf-
jahrige im Tempel).

Jesus hat einen anderen Ort als seine Zeitgenossen, weil er auf
seinen Ursprung hort, ihm Raum schafft und damit gegen die Ver-
weigerung der Teilhabe am gemeinsamen Leib wirkt. Er hat so gelebt,
als wire der geheilte gemeinsame Leib der Menschen bereits jetzt Wirk-
lichkeit; in seinem Tun war die neue Welt schon da: Er hat Freuden-
mihler mit Zollnern und Siindern begangen und so die Uberwindung der
Trennung und der Siinde nicht proklamiert, sondern gelebt. Die Ver-
kiindigung Jesu ist nicht Wissensvermittlung iiber seinen Ursprung,
sondern Entwurf einer neuen Welt, die beherrscht ist durch den Ur-
sprung, von dem er herkommt. Die neue Welt ist nicht das Produkt
einer geschichtlichen Entwicklung, sondern ist pl6tzlich hereingebrochen,
erwartet und doch ganz iiberraschend. Sie konnte aber doch von den
«Armen» erkannt werden, die bereit waren, sich durch die Person Jesu
in Frage stellen zu lassen. Mit dem Hereinbrechen der neuen Welt ist
die alte im Grunde schon besiegt: das Ende des Gesetzes und der Selbst-
erlosung. Weil etwas ganz Neues gekommen ist, wird nicht mehr ge-
fastet (Mk 2,18 f); selbst der Sabbat hat seine verpflichtende Kraft
verloren (Mk 2,23-28). Die Menschen haben eigentlich nichts anderes
zu tun als die Situation wahrzunehmen und sich die Gabe der neuen
Welt schenken zu lassen (vgl. das Gleichnis vom Schatz im Acker und
von der kostbaren Perle).

Der Ort Jesu ist der «einsame Ort» (Mk 2,35), der «Vater», der
seinen Leib bestimmt. Der Leib, der sich in seinem Reden und Handeln
aktualisiert, ist die Gegenwart seines Ursprungs, der hier fiir die Men-
schen akut wird.

Jesus hat ganz Israel — und nur Israel — zum Wagnis aufgerufen,
in die von ihm entworfene Welt einzutreten. Er wollte Israel sammeln;
dieses Volk sollte nicht mehr Ort der verweigerten Teilhabe sein. Der
Versuch Jesu, ganz Israel an den neuen Ort zu bringen und in seinem
Ursprung zu vereinen («sein Volk von seinen Siinden erlosen», Mt 1,21),
ist gescheitert. Jesus «muflte» von Anfang an bekdmpft werden; es
gab da keine Neutralitit: « Wer nicht mit mir ist, der ist gegen mich»
(Mt 12,30 — Lk 9,23; Logienquelle). Das Leiden gehérte deshalb zur
Sendung Jesu.

Markus hat das Wirken Jesu als einen Kampf gegen die kosmischen
Michte verstanden. Der Prolog stellt die beiden Akteure vor (1,9-13).



Der Ort der Kirche 267

Der Kampf gegen Satan spielt sich ab in den Dimonenaustreibungen,
Heilungen, provozierenden Handlungen, Debatten und schlieBlich in
der Passion 2. In diesem kosmischen Kampf zeigt sich Jesu « Vollmacht»
der Sammlung und Ver-séhnung des Volkes, die Gabe der neuen Weise
des Mitseins, die auch die Natur heilt. Wo die neue Welt Raum gewinnt,
haben die Damonen keinen Platz. Sie haben recht, wenn sie von Jesus
sagen: «Du bist ggkommen, um uns zu vernichten» (Mk 1,24).

Die Sammlung des Volkes ist Jesus nicht gelungen; er ist den
Maichten der «Welt» erlegen. — Weil Jesus die neue Welt verkdrpert
hat, kann sein Tod als ihr Ende betrachtet werden: Die Menschen
stehen wieder allein unter der Macht der Dimonen, aus der es kein
Entrinnen gibt — es sei denn, Jesus tauche wieder in der Welt auf, indem
z. B. sein Leichnam wieder lebendig wird. Das wire ein Mirakel. Jesus
konnte aber auch auf die Weise wieder da sein, dal Menschen durch
ihr Dasein seine Welt zum Ausdruck bringen und den Anspruch des
Ursprungs wieder akut machen. Dazu ist aber niemand fihig. Der
Raum Jesu (d. h. sein Leib) miilte den Menschen geschenkt werden,
er miiBte «erscheinen» und von einer anderen Welt her kommen. Wenn
das Sterben Jesu auf der Linie seines Lebens lag und damit der Leib
erst im Tod voll Leib geworden ist, Ausdruck der Bemithung um die
Sammlung des Volkes, dann ist der erschienene Leib der Leib des
Gekreuzigten, der Raum gewinnt, indem Menschen ihn «sehen», d. h.
in den neu erdffneten Raum eintreten. Einige Menschen sind nun am
Ort des Ursprungs geeint. Die im Todesleib Jesu versammelten Men-
schen bilden die «Kirchen.

Der Ort der Kirche ist der Kreuzesleib Jesu, sofern sie diesen
prasent macht. Sie kommt von diesem Leib her und geht auf ihn zu,
und auch die Vollendung des neuen Leibes muBl den Menschen geschenkt
werden. Jesus hat nach seinem Tod kein anderes Mittel, durch das er
die Welt zu einem Ort der neuen Teilhabe gestalten kann.

Durch die Teilhabe am Kreuzesleib Jesu hat sich ein neuer Ort
fiir die Menschen erofinet, eine bisher unbekannte Weise zu sehen
und die Welt zu artikulieren, also auch eine neue Sprache, das Kerygma.
Alles zeigt sich nun in einem neuen Horizont: die Geschichte Israels,
der historische Jesus, die Zukunft der Menschen; auch der Tod hat eine
neue Bedeutung bekommen: Durch die Teilhabe am Kreuzesleib Jesu

12 T, M. RoBinsoN: Das Geschichtsverstindnis des Markusevangeliums.
Zirich 1956.



268 Der Ort der Kirche

ist der eigentliche Tod iiberwunden. Vom neu gewonnenen Standpunkt
aus mul} das frithere Dasein als «Tod» erscheinen. Von Natur aus blinde
Menschen sehen nun eigentlich (Blindenheilungen); sind zum Leben
erweckt worden (Totenerweckungen). Die neue Erfahrung mufte in
iiberkommenen Begriffen formuliert werden, deren Bedeutung sich
wandelte; von Ostern konnte nur in paradoxer Sprache gesprochen
werden, wie wir sie in den Evangelien tatsidchlich finden. In den alten
Horizont war ja das ganz Neue nicht einzuordnen. Die leibliche Aufer-
stehung Jesu ist in der Weise der Realisierung seines Todes tatsdchlich
die grolle Teufelsaustreibung und das Wunder schlechthin: «Jetzt er-
geht das Gericht tiber diese Welt. Jetzt wird der Herr dieser Welt hin-
ausgeworfen. Und ich, wenn ich von der Erde erhoht sein werde, werde
alles an mich ziehen» (Joh 12,31). Die Kirche ist das Mittel, durch das
Jesus die zerstreuten Menschen sammelt.

3. Folgerungen

Die Kirche darf nicht von «dieser Welt» sein und nicht die Sprache
der verweigerten Teilhabe sprechen. Das Nicht-von-dieser-Welt-Sein
zeigt sich in einer neuen Qualitit des Mitseins, dessen Vollzug den
anderen Menschen Befreiung bringen kann. Die Unterscheidung zur
Welt darf also keine Isolierung sein: «Die Kirche, die Gemeinde Jesu,
darf nie Selbstzweck, ‘Einrichtung zur Erhaltung derselben’ sein. Sie
ist von Natur aus Kirche fiir die Menschen, fiir die Welt» 3. Wenn aber
Christen sich von Heiden nicht unterscheiden, hat die Kirche nichts
mehr zu bieten.

Wo Menschen im Raum des Todes Jesu stehen, dort ist die Kirche.
Die Art der Verwirklichung der neuen Gemeinschaft hingt auch von
der gesellschaftlichen Struktur ab. Fiir uns sind die Massenmedien zu
einem Ort geworden, und auch durch sie kénnen die Menschen gegen-
seitig anwesend sein. Die Massenmedien werden vermutlich auch zu
einer Anderung der Kirchenstruktur beitragen. Sie sollen nicht nur als
Lautsprecher betrachtet werden, sondern auch als Mittel, in denen
sich die Gemeinschaft im Geist Jesu vollziehen kann.

Es ist nicht zu erwarten, dafl die Kirche als ganze in absehbarer
Zeit Leib Christi in vollendeter Form wird. Wohl aber diirfen wir damit

13 F. FLosTERMANN: Die Gemeinde Christi. Prinzipien, Formen, Dienste.
Christliches Leben heute. Band 15/16. Augsburg 1972, 35.



Der Ort der Kirche 269

rechnen, daB3 einzelne Gruppen oder Gemeinden zu Orten der nicht
mehr verweigerten Teilhabe werden. Sie sind fiir andere Kirchen und
die Gesamtkirche eine Frage und Einladung, auch in diesen Raum ein-
zutreten. Dabei spielen die Massenmedien eine Rolle: Sie verleihen unter
Umstédnden einer Gruppe weltweite Priasenz und verbinden die Gruppe
mit der Gesamtkirche 4,

Die Stiftung des neuen Ortes erfolgt durch die Verkiindigung,
die Aktualisierung der Bibel, die ohne Kirche stumm bleibt. Die Aktuali-
sierung geschieht nicht durch einen Prozef3, bei dem die an sich wahre
Lehre von ihrem zeitbedingten Kleid befreit und in ein neues Gewand
gesteckt wird, erst recht nicht durch Umdeutung auf soziologische
Begriffe oder auf «Mitmenschlichkeit». Ein solches Reden von Jesus
kann durchaus welthaft sein und braucht das Dasein nicht zu erschiit-
tern. In der Verkiindigung sollen wir nicht Sitzen begegnen — Objekten,
die wir assimilieren, und alles bleibt beim alten —, sondern mit einer
Person, die in ihrem Wort das Mysterium des Sterbens Jesu aufscheinen
1aBt. In der Verkiindigung der Kirche soll unser Ursprung, bei dem wir
durch das Menschsein schon sind, von der Geschichte her auf uns zu-
kommen. Die neue Welt kann auch aufscheinen, wenn nur von Beruf,
Freizeit, MiBerfolg und Hoffnungen gesprochen wird. Durch all diese
Bereiche hindurch kann das Evangelium zur Sprache kommen. Das ist
nicht «Reden von Gott in der Sprache der Welt», sondern Aufdecken
der Welt im Horizont des Todes Jesu.

Die beste Aktualisierung des Evangeliums ist seine Verleiblichung
durch einen Menschen, der anderen durch sein Dasein schlagartig zum
BewuBtsein bringt, wo sie stehen. Dann kénnen sich die Wunder der
Bibel durch die Kraft des Todes Jesu wiederholen. Umkehr und Teilhabe
an der neuen Zeit bleibt immer eine Gabe, die sich unserer Verfiigung
entzieht. Mit der Erfahrung der Entfernung vom eigenen Ursprung
verschwindet auch die Selbstverstindlichkeit, sich als Christ zu ver-
stehen — vielleicht das grofte Hindernis fiir die Verkiindigung.

Das Gefiihl, im Besitz der Wahrheit zu sein, kann dazu fiihren,
Menschen unter das Evangelium wie unter ein Parteiprogramm zu
versammeln. Eine Gemeinschaft ist nicht Ort der Wahrheit durch

14 Zum Thema Spontangruppe-Gesamtkirche vgl. F. KLosSTERMANN: Die
Gemeinde Christi, 51-71. Es gibt wohl keine Kirchenstruktur, die den Anspruch
erheben kann, die einzige von Jesus gewollte zu sein. Die Verwirklichung der Kirche
in verschiedenen Kulturbereichen wird auch zu verschiedenen Bekenntnissen fiih-
ren, die nicht kirchentrennend zu sein brauchen.



270 Der Ort der Kirche

wahre Sitze, sondern dadurch, daB Menschen aus Freude iiber ihren
neuen Ort sich der Frage des menschlichen Antlitzes stellen und so
handeln, wie niemand an ihrer Stelle handeln kénnte. Die Anwendung
rhetorischer Kniffe, die den andern mundtot machen sollen, haben in
der Verkiindigung keinen Platz. Die Kraft, jemanden aufs Kreuz zu
legen, hat mit der Vollmacht, in der die Verkiindigung erfolgen sollte,
nichts zu tun.

Gemeindepredigt ist de facto Massenkommunikation und unter-
liegt ihren Grenzen. Eine Anderung der Grundhaltung ist durch die
Predigt schwer zu erreichen. Wenn die Ausfiithrungen iiber den Ort der
Kirche stimmen, kommt dem seelsorglichen Gesprich groBte Bedeutung
zu. Das Evangelium hat die Alte Welt erobert, indem es von Mund zu
Mund weitergegeben wurde. Die unvermittelte Kommunikation ist
heute noch sehr wirksam. Ziel des seelsorglichen Gespriachs ist aber
nicht die Uberredung. Dem Partner soll es durch das Gesprich geschenkt
werden, jenen Weg zu finden, den nur er zu gehen hat — ein Leben in
Gehorsam gegeniiber seinem Ursprung. Die Vermittlung der fiir das
seelsorgliche Gespriach notwendigen Methode sollte unbedingt Teil der
homiletischen Ausbildung sein.

Die in den Augen der Welt wirksamen Mittel zur Verbreitung
des Christentums sind der Kirche aus der Hand genommen. Die Ver-
kiindigung geschieht dort mit Vollmacht, wo Menschen, konfrontiert
mit dem Geschick Jesu, Distanz zu ihrer Vergangenheit geschenkt
bekommen, so daB3 sie mit Freude die neue Zukunft annehmen und die
Last des Lebens tragen. Die Verkiindigung hat nicht das gerade noch
Menschenmogliche zu fordern, sondern das fiir Menschen Unmdgliche
zu schenken,



	Der Ort der Kirche

