Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 1-2

Artikel: Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen
Autor: Friedli, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760459

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RicHARD FRIEDLI

Kulturelle Zirkulation
als Impuls einer Theologie der Religionen*

Erst vor wenigen Jahrzehnten ist die Menschheit in einen Prozel3
von zwischenkulturellem Wachstum und von internationaler Kommuni-
kation eingetreten. Dieses Phinomen einer globalen Interaktion in den
verschiedenen Bereichen menschlicher Existenz ist so intensiv geworden,
dal frithere geschichtlich bekannte Begegnungen zwischen fremden
Kulturtrigern als fragmentarisch und bedeutungslos erscheinen. Ver-
glichen mit den heutigen Vereinheitlichungsprozessen sind diese vor-
ausgehenden Handelsbeziehungen und kulturellen Beeinflussungen
schwach und peripher 1.

1. DAS PHANOMEN DER KULTURELLEN ZIRKULATION

Aber wenn auch solche Begegnungen, Durchdringungen und Konfron-
tationen der Kulturen als typisch neuzeitliche Erscheinung betrachtet
werden miissen, so muf3 doch auch wieder festgehalten werden, daB3 die
Geschichte der kulturellen Zirkulation — d.h. die Geschichte jener
gesellschaftlichen Dynamik, die in allen Bereichen der menschlichen
Existenz zu einer Energiesteigerung fithrt: gesellschaftlich und wirt-
schaftlich, geistig und religiés — seit je zur menschheitlichen Geschichte

* Dieser Beitrag ist der unverdnderte Text einer auf die Einladung des
Fachbereiches Evangelische Theologie an der Universitit Hamburg gehaltenen
Gastvorlesung (12. Dezember 1973).

1 Vgl. Richard BEHRENDT: Die moderne Gesellschaft zwischen Alternativen.
In: Otmar HERrRscHE: Was wird morgen anders sein?, Olten 1969, 10; DERrs.:
Soziale Strategie fiir Entwicklungslinder. Entwurf einer Entwicklungssoziologie.
Frankfurt a. M. 1968, 20-54, 119-130.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 237

gehort. Gesellschaftliche Mobilitit, sozio-kulturelle Diffusion, politische
Expansion und religiése Interaktion konnen auch in der Antike festge-
stellt werden. Eine solche Begegnung, die zu unserer Untersuchung
gehort, soll hier zur Illustration erwihnt werden.

1.1 Ein Beispiel antiker kultureller Zivkulation: der indonesische Kom-
plex in Afrika

Die ethnographischen Forschungen iiber die wirtschaftliche Inter-
dependenz und die kulturelle Beeinflussung zwischen ozeanischen, afri-
kanischen oder amerikanischen Lokalkulturen und ihren Religionen
befinden sich noch in den Anfingen. Es kann aber als gesichert gelten,
dal das Phdnomen der Zirkulation insofern entscheidend auf Afrika
gewirkt hat, als sein heutiges 0kologisches Gesicht von Asien beeinfluf3t
ist. Dabei ist der hier angesprochene «indonesische Komplex» nur ein
Beispiel fiir den viel globaleren Akkulturationsvorgang zwischen asiati-
scher und afrikanischer Mentalitdt. Nicht nur die sprachlichen und bota-
nischen Zusammenhinge sind Belege dafiir, sondern z.B. auch die
Diffussion des Xylophons, der Zither oder der polynesischen Ausleger-
Boote in Ost-Afrika.

Die archidologischen und ethnologischen Funde sind zwar nicht so
liickenlos, um diese asiatische Gegenwart in Afrika zwingend belegen
zu konnen, die sprachvergleichenden Argumente einerseits und die
botanischen GesetzmiBigkeiten der Selektion und der Mutation ander-
seits ermoglichen aber doch wahrscheinliche Riickschliisse auf eine
afro-asiatische Kommunikation, die zu Beginn unserer Zeitrechnung
anzusetzen ist.

Die vergleichende Sprachwissenschaft ? kann den «terminus ante
quem» dieser Kontakte umschreiben. Die madagassische Sprache ist
namlich malaiisch-polynesischen Ursprungs. Diese Sprachen haben einen
verhiltnismdBig grofen vom Sanskrit beeinfluften Wortschatz, der
seit etwa 400 unserer Zeitrechnung zu verzeichnen ist 3. Nun ist dieser
Sanskrit-Einflul aber in der madagassischen Sprache nicht vorhanden.
Man darf daraus schlieBen, daf3 die indonesischen Sprachtriger Mada-
gaskar vor 400 erreicht haben.

2 Vgl. George P. MurDpock: Africa. Its peoples and their culture history.
New York 1959, 271-290.

3 Marcel p’HERTEFELT: Eléments pour l'histoire culturelle de 1’Afrique.
Butare/Rwanda 1971, 120-121,



238 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

Hinweise aus der Botanik * erginzen diese Datierung der Sprach-
wissenschaft, da die aus dem siidasiatischen Raum importierten Bana-
nensorten, die gegenwirtig in Ost-Afrika bekannt sind, eine Genese
von ungefihr 2000 Jahren verlangen. Auch nach dieser Berechnung
wire also die Ankunft indonesischer Seefahrer wieder in die ersten
Jahrhunderte unserer Zeitrechnung zuriickzuverlegen.

Die angefiihrten linguistischen und botanischen Zusammenhinge
der afro-ozeanischen Geschichte sind fiir unsere theologische Reflexion
iiber die Religionsgeschichte nicht ohne Bedeutung, denn ein Bezugs-
punkt der religionswissenschaftlichen Verifikation unserer Arbeits-
hypothese ist die Stammesreligion Rwandas. Gemil dieser zentral-
afrikanischen Mentalitdt besitzt jedes méachtige, starke, geheimnisvolle,
befruchtende Ding (z. B. Baum, Instrument, Tier) und jede mit &hnlichen
Qualitidten ausgestattete Person (z. B Konig, Ehegatte) eine Kraft, die
mit Imana bezeichnet wird °>. Nun wird aber im indonesischen Sprach-
raum ein mit «auBerordentlicher Wirkkrafty und Macht ausgestatte-
tes Wesen (wie z. B. die Nahrung, der Mann im Zeugungsakt, der Krieger
im Kampf) mit mana bezeichnet °. Die Arbeitshypothese, dall zwischen
dem Imana-Begriff des zentral-afrikanischen Zwischenseen-Gebietes und
dem indonesischen mana nicht nur eine zufillige sinngemidBe und mor-
phologische Ahnlichkeit, sondern auch eine historische Abhingigkeit
bestehe, ist zwar in keiner Weise verifiziert, ein religionsgeschichtlicher
Zusammenhang darf aber von den angedeuteten Anndherungen her
als Moglichkeit diskutiert werden.

1.2 Dynamik in der aktuellen kommunikativen Gesellschaft

Zwischenkulturelle Begegnungen gehoren zu jeder Phase der Mensch-
heitsgeschichte. Diese blieben aber oberflichlich und episodenhaft, wenn

* Nach O. DELEPIERRE: Le bananier. In: Bulletin agricole du Rwanda 3
(1970), 155-162.

5 Zur Diskussion um den rwandesischen Gottesbegriff und um die Vieldeutig-
keit des mit Imana bezeichneten Bereiches «Fruchtbarkeit-Gott-Kraft-Zufall-
Gliick» vgl. Marcel d’HERTEFELT/A. CouPEz: La royauté sacrée de ’ancien Rwanda.
Tervueren 1964, 460—461; Alexis KacamMeE: La philosophie bantu-rwandaise de
I’Etre. Bruxelles 1956, 332-335; Dominique NoTtHoMB: Un humanisme africain.
Valeurs et pierres d’attente. Bruxelles 1965, 89-103; ferner zum weiteren religions-
geschichtlichen Zusammenhang: Mircea EL1ADE: Traité d’histoire des religions.
Paris 1970, 29-33.

6 Vgl. J. R6HR: Das Wesen des Mana. In: Anthropos 14/15 (1917-1918),
97-124.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 239

wir sie mit den heutigen Kommunikationsfliissen vergleichen?. Der
Aufbruch des Menschen zu einem dynamischen und pluralistischen
Weltverstindnis geschieht eigentlich erst mit der Entdeckung neuer
Seewege und Erdteile, mit ihrer Exploration und ErschlieBung. Aber
auch diese Begegnungen wurden erst von jenem Zeitpunkt an bedeut-
sam, als die geistigen Voraussetzungen gegeben waren, solche zwischen-
kulturelle Erfahrungen zur Frage an das jeweilige eigene kulturelle
soziale und individuelle Existenzverstindnis werden zu lassen. Dazu
kam es erst in den letzten Jahrzehnten, als jeder Sektor der «globalen
Gesellschafty — Okologie und Wirtschaft, Soziologie und Politik — von
der Tatsache fremder Lebensweisen betroffen wurde. Die Religions-
begegnung und ihre theologische Wertung ist deshalb auch ein relativ
junger Forschungsbereich der Theologie. Einige symptomatische Fakten
sollen diesen Prozel situieren:

1. 21 Demographische Umschichtungen

Die Statistiken und Analysen zum Bevolkerungswachstum und zur
Bevolkerungsstruktur zeigen in den Zukunftsperspektiven der Mensch-
heit, wie durch die Bevoélkerungsexplosion der afrikanische und der
asiatische Raum immer mehr bedeutsam werden. Es werden um das
Jahr 2000 schdtzungsweise 589, der Weltbevilkerung in Asien leben.
Die Zukunft der Menschheit gestaltet sich in diesen nicht-abendlindi-
schen und damit auch in diesen nicht-christlichen Zonen &,

Die demographische Dynamik und die Gewichtsverschiebung inner-
halb der religionsstatistischen Situation ist nicht nur an diesem quanti-
tativen Weltentwurf abzulesen, sondern vielleicht noch deutlicher an den
gegenwirtigen Bevolkerungsverschiebungen. So foérdert das Phdnomen
Gehirnflucht die Vermischung der Populationen, ihrer Kulturgiiter und
Religionen °. Kulturelle Vermischung und Begegnung wird auch durch

7 Vgl. Alvin TorrFLER: Zukunftsschock. Bern-Miinchen-Wien 1970, 23-36;
BeEHRENDT: Soziale Strategie fiir Entwicklungslinder, 69-76; Herman KauN/
Anthony J. WIENER: Thr werdet es erleben. Voraussetzungen der Wissenschaft
bis zum Jahre 2000. Reinbek bei Hamburg 1971, 28-53 (Verstddterung), 86-90
(Atomenergie), 111-114 (Informationsverarbeitung).

8 Religionsstatistische Materialien finden sich mit jeweils etwas abweichenden
Zahlen (je nach dem gewahlten Gesichtspunkt z. B. betreffs des chinesischen
Universismus oder des japanischen Buddhismus): Die Religionen der Welt. In:
Die aktuelle Landkarte 236 (1967); Der Fischer Weltalmanach 1974. Frankfurt
a. M. 1973, 271.

9 Vgl. TorrLER: Zukunftsschock, 38 (Gehirnflucht von Wissenschaftlern),



240 Kulturelle Zirkulation als Tmpuls einer Theologie der Religionen

die Umschichtungen von Stammes- und Volkseinheiten auf Grund
politischer Spannungen provoziert 1°. Millionen von Emigranten bringen
nicht nur ihre politischen und sozialen Enttduschungen mit sich, sondern
auch ihre Ideen, verschiedenen Wertsysteme, existentiellen Leitbilder
und religiosen Weltanschauungen. In diesem Sinne ist auch noch ein
weiterer Pol der kulturellen Kommunikation im zwischenreligiosen Aus-
tausch zu erwidhnen: die Gegenwart islamischer Gastarbeiter aus Nord-
afrika und dem Mittleren Orient in Europa 1.

1. 22 Differenzierung des modernen Lebens

Um die vieldimensionale Ausgangslage der Theologie der Religionen
in diesem Kontext der kulturellen Zirkulation noch situationsgerechter
zu umschreiben, muB} diese quantitative Bestimmung durch die qualita-
tive Dimension ergdnzt werden.

Der Verstidterungsvorgang mit seiner Industrialisierung fichert be-
kannterweise die Alternativen fiir menschliche Entscheidungen mehr
und mehr auf. Der konzentrierte Verlauf des industriellen Arbeitsab-
laufes mit seinen technologisch begriindeten Priorititen befreit sich
von der sozialen Kontrolle und vom ideologischen Druck der Politik.
Dadurch werden die Weltanschauungen relativiert. Jede Religion hat
sich heute den Auswirkungen dieser Sdkularisierung zu stellen 2.

Das Phdnomen der Zirkulation hat damit auch in ihrer ganzen
Breite die Religionen und ihre Mission und Gegenmission mit dieser
pluralistischen Kultur und mit dem Kulturschock verwoben. Wenn
vorangegangene Kulturen in ihrer Zielsetzung noch homogen und iiber-
schaubar waren, so bietet jetzt das Phinomen der Zirkulation dem
Einzelnen eine Vielfalt von Rollen, Verhaltensmodellen und Glaubens-
vollziigen. Auch Statusverinderungen werden toleriert. Dagegen boten
sakral integrierte Lebensriume mit ihren «selbstverstéindlichen» sozialen

68-69 (Abwerbung von Technikern); James A. Wirson: Motivation Underlying
the Brain Drain. In: Kurt Baier/Nicholas REscHERr: Values and the Future.
New York 1969, 438—447.

10 Vgl. Pierre CHAULEUR: Le probléme des réfugiés en Afrique Noire. In:
Etudes (1969) 787-799; Anne-Marguerite NouaiLuac: La peur de l'autre. Dossier
Racisme. Paris 1972, 127-136 (Probleme der paldstinensischen Fliichtlinge).

11 Vgl. die Angaben zur Auswanderung tiirkischer Gastarbeiter von Willi
HO6PFNER in: Informationsdienst (Orientdienst, Wiesbaden) 21 (1971), 15.

12 Vgl. Peter GERLITZ: Die Religionen und die neue Moral. Wirkungen einer
weltweiten Sdkularisation. Miinchen 1971.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 241

Institutionen eine dullerst enge Toleranzbreite, um technische Emanzi-
pation, wirtschaftliche Umstrukturierung, sozialen Rollenwechsel oder
zwischenreligiose Begegnungen zu gestatten. Fiir das Individuum waren
die «Gemeinschaften» der Familie, der Sippe oder der Religion des
jeweiligen Gesellschaftsganzen die nicht hinterfragbaren Bezugspunkte 13.

Das «Dorf Welt» bietet dagegen dem Individuum die Méglichkeit
zum Vergleichen und einen erweiterten Spielraum zur persénlichen
Entscheidung. Das Recht auf eine eigene politische Uberzeugung, die
Wahl des Bildungsweges und des Berufes, die Identifizierung mit einer
Religion, der Religionswechsel und die Religionslosigkeit sind prinzi-
piell garantiert.

Solche Differenzierungen und Alternativen bedeuten aber nicht
nur Bereicherung, und diese vieldimensionalen kulturellen Begegnungs-
flichen bedeuten nicht unbedingt zukunftsstarke Chance. Die Dynamik
der Gegenwartsstination legt auch Gefahren und Bruchstellen frei:
das Phinomen der Zirkulation provoziert paradoxerweise nicht nur
Impulse zur Begegnung, sondern auch Abwehrmechanismen und Get-
toreaktionen. Das Phidnomen der kulturellen Zirkulation i3t die akute
Problematik der Fremdheit aufscheinen.

2. ZUR THEOLOGISCHEN
INTERPRETATION DER ZWISCHENRELIGIOSEN ZIRKULATION

Der mit der Etikette «kulturelle Zirkulation» umschriebene Pluralis-
mus und die entsprechende Fremdproblematik méchte von der Theologie
der Religionen als Frage und als Aufgabe an die Christen ernstgenommen
werden. Jede Religion wird — wie jede fremde kulturelle Moglichkeit
und Wirklichkeit — eine I'rage und eine neue Chance fiir die eigene Welter-
fahrung. Und wie man die Fremdkultur als eine Relativierung der Eigen-
kultur konkret und existentiell fordernd erlebt, so geschieht es auch mit
der Fremdreligion dem eigenen Glaubensverstindnis gegeniiber.

Eine solche Auseinandersetzung, Neuorientierung und Glaubens-
reflexion kann sich auf verschiedenen Plinen abspielen. Die Handlungs-
theorie von Talcott PArsons aufnehmend, kénnen drei Grade unter-

13 Zu diesem Gemeinschaftscharakter autochthoner Gesellschaftssysteme vgl.
Georges GURVITCH: Déterminismes sociaux et liberté humaine. Vers ’étude socio-
logique de la liberté. Paris 1963, 193-209.

16



242 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

schieden werden: im personlichen System, als Sozialsystem und im
kulturellen System 4.

2.1 Allgemeines zur Systemanalyse

Die Versuche zu einer Theologie der Religionen, die im folgenden
schematisiert werden sollen, haben vor allem das persénliche System,
die einzelne christliche bzw. nichtchristliche Personlichkeit und die
bewulten oder unbewulten Glaubensentscheide, religiésen Verhaltens-
weisen und Kulthandlungen im Blick. Diese Handlungsnormen wurden
abstrakt, heilsindividuell, innerlich und reflexiv dargestellt. Der Rollen-
charakter, die Traditionstreue und die Partizipation der Einzelperson
an einem vorgegebenen Netz sozialer Institutionen wurden dabei kaum
beachtet. Das Einzelverhalten — auch wenn es noch so sehr als ein per-
sonlicher Entscheidungs- und Bekehrungsvorgang erfahren wird — ver-
lauft aber weitgehend in diesen vorgegebenen Interpretationsbahnen
und Bewertungskriterien des jeweiligen Gesellschaftsganzen. Das per-
sonliche System formuliert das — gemidB dem situationsgebundenen
Kommunikations- und Interaktionsmodell — erwartete Verhalten. Diese
im sozialen System institutionalisierten Vorverstindnisse, Selbstver-
stindnisse, Symbole, Wertsysteme und Orientierungspunkte eines Uber-
Ich kénnen als Kultur-System umschrieben werden. In diesem kulturellen
Symbolsystem — das wir in unserem Zusammenhang auch als Religion
umschreiben kénnen — griindet fiir den Einzelnen die Moglichkeit zur
Daseinsbewiltigung 1°.

Die vorausgehende Analyse der kulturellen Zirkulation a8t auf-
scheinen, wie diese in allen drei Systemen bereichernd und verunsichernd
zugleich wirken muB. Die Theologie der Religionen mul3 sich deshalb
diesen Fragen auch in drei Dimensionen stellen: auf dem persoénlichen
Plan (z.B. durch die Einladung zu Toleranz und Neubesinnung oder zu
Abwehr und Verweigerung), im sozialen System (z. B. durch dogmatische
und kirchenrechtliche Neuformulierungen oder Warnungen), im kultu-

14 Vgl. Talcott Parsons: The Social System. Glencoe 1959; Helmut Lois-
KANDL: Edle Wilde, Heiden und Barbaren. Fremdheit als Bewertungskriterium
zwischen Kulturen, Médling bei Wien 1966, 9-54; Wolfhart PANNENBERG: Wissen-
schaftstheorie und Theologie. Frankfurt a. M. 1973, 82-105 (Theorie des Handelns
von Parsons und die kritische Auseinandersetzung zwischen Habermas und Luh-
mann).

15 Vgl. R. MAavyNTZ: Soziales System. In: Worterbuch der Soziologie. Bd. 3.
Fischer Taschenbuch 6133. Frankfurt a. M. 1972, 757-761.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 243

rellen Bereich durch eine Neubegriindung der grundlegenden Bezugs-
systeme (wie z. B. Absolutheit des Christusereignisses, Sinnrichtung der
Universalitit, soziale Relativitit des Christentums).

Theologiegeschichtlich kénnen dazu hauptsidchlich zwei Modelle
vorgestellt werden:

2. 2 Theologische Modelle

Es wire in diesem Zusammenhang — und um des Zusammenhanges
willen — notig, einerseits die in der «Erklirung iiber das Verhdltnis der
Kirche zu den nichtchristlichen Religionen» des 2. Vatikanischen Kon-
zils gemachten Anregungen !¢ und anderseits die Themen zur 4. Voll-
versammlung des Okumenischen Rates der Kirchen in Uppsala 17 oder
die auf der Weltmissionskonferenz in Bangkok * beschrittenen Wege
zu umschreiben. Das wiirde aber den Rahmen einer Lageskizze sprengen.
Systematisierend und verallgemeinernd kann aber gesagt werden, die
VorstoBrichtungen der bisher formulierten Theologien der Religionen
seien zweifach: die eine konzentriert sich auf das Einmalige des Yahwe-
bundes und auf das Uniiberholbare des Christusereignisses, die andere
unterstreicht die Verflochtenheit der biblischen Botschaft mit der ge-
samten Heils- und Unheilsgeschichte der Menschheit. Das erste Denk-
modell wird oft mit der protestantischen Theologie in Verbindung ge-
bracht, das zweite Interpretationsmodell hingegen als eher katholische
Akzentuierung betrachtet.

Die beiden Darstellungsweisen kénnen aber nur unter Vorbehalten
mit der Unterscheidung in protestantische und katholische Theologie
in Beziehung gebracht werden. Wenn aber die entsprechende Aufteilung
in «dialektische Theologie» und «Erfiillungstheologie» dennoch beibe-
halten werden soll, so nur unter der ausdriicklichen Feststellung, daf3
auch im katholischen Selbstverstindnis eine «dialektische» Theologie
der Religion anzutreffen ist, und daBl auch die protestantische Theolo-
glegeschichte eine Gotteslehre der Religionen kennt, die die erfiillende
Kontinuitdit mit dem Christentum hervorhebt. Es seien hier nur die

16 Vgl. A.-M. HENRY (éd): Les relations de 1'Eglise avec les religions non
chrétiennes. Paris 1966.

17 Vgl. Carl F. HALLENCREUTZ: New approaches to men of other faiths.
Geneva 1970; Walter HoLLENWEGER: Christus intra et extra muros ecclesiae.
In: CasaLris (éd.): Vers une Eglise pour les autres. Genéve 1966, 32-35.

18 Philip A. PorTER (Hrsg.): Das Heil der Welt heute. Dokumente der Welt-
missionskonferenz Bangkok 1973. Stuttgart-Berlin 1973, 186-188 (Bericht der
Sektion I/IV: Dialog mit Vertretern der Religionen unserer Zeit).



244 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

Namen von Jean DANIELOU ! bzw. Emil BRUNNER und Paul ALTHAUS 20
erwahnt.

Diese beiden Hauptwege auf der Suche nach einem Verstdndnis der
kulturellen Zirkulation im allgemeinen und der Religionsbegegnung im
besonderen sind verschieden je nach den Erfahrungen und je nach dem
Vorverstiandnis, die der jeweilige Theologe z.B. iiber die Schopfungs-
und Erlésungsordnung, tiber Schuld und Verantwortung oder iiber
Gnade und Natur mitbringt.

2. 21 Das Ewnmalige des Christus-Ereignisses

Die dialektische Theologie versteht die grundsitzliche Verschiedenheit
von Siinde und Gnade so radikal, dall die heilsgeschichtliche Diskonti-
nuitdt und die «ddmonische Disharmonie» 2! zwischen dem nichtchrist-
lichen Religionskult und dem Christusgeschehen total ist. Mit Berufung
auf den «biblischen Realismus» ?? weigert sie sich, in den Kulturen,
Ethiken oder Religionssystemen der auBlerchristlichen Welt «Ankniip-
fungspunkte» 2 zu suchen. Dadurch wiirde das Einmalige des Christus-
Ereignisses herabgemindert.

19 Vgl. z. B. Jean DaniftLou: Histoire des religions et histoire du salut. In:
Essai sur le mystére de I'histoire. Tome 1. Paris 1953, 110-113; DERrs.: Le pro-
bléme théologique des religions non chrétiennes. In: Enrico CasTELLI (ed.), Meta-
fisica ed esperienza religiosa. Roma 1956, 209-233.

20 Vgl. Emil BrRunNNER: Wahrheit als Begegnung. Zirich 19632, 168-171;
Paul ArtHAUs: Die christliche Wahrheit. Lehrbuch der Dogmatik. Giitersloh
1952, 53, 61-71 (Uroffenbarung in der menschlichen Existenz), 71-76 (Uroffen-
barung im geschichtlichen Leben).

21 So Hendrik KrRaeMER: Die christliche Botschaft in einer nichtchrist-
lichen Welt (Zollikon-Ziuirich 1940, 115): «Die Aufgabe der natiirlichen Theologie
wird in Zukunft nicht sein, Vorbereitungsstufen zu konstruieren und ungebrochene,
zusammenhédngende Linien religidser Entwicklung zu ziehen, die ihren Gipfel
in Christus erreichen, sondern im Lichte der christlichen Offenbarung das dialek-
tische Verhédltnis nicht nur der nichtchristlichen Religionen, sondern aller mensch-
lichen Versuche, die Totalitdt des Seins zu erfassen, bloBzulegen. ... Dieser zwie-
spaltige Zustand kommt, wie wir es schon zu zeigen versucht haben, aus der funda-
mentalen und ddmonischen Disharmonie des Menschen, die jedermann ins Auge
starrt, und die das beunruhigendste Ritsel der Geschichte und der Menschheit
bildet». Vgl. auch aaO., 125, 131, 133, 192.

22 AaQO., 115-116: «Der biblische Realismus ist dieser fundamentalen und
dédmonischen Disharmonie ganz eingedenk und hat deshalb ihr gegeniiber eine
dialektische Haltung, die zur gleichen Zeit ‘Ja’ und ‘Nein’ sagt ..., denn im Lichte
des biblischen Realismus ist die Disharmonie im Menschen nicht nur fundamental
und damonisch, sondern auch und vor allem Schuld.» Vgl. auch aaO., 263, 266,
274, 287 und 369.

23 AaO., 119-129.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 245

Deshalb wird der missionskatechetische Versuch, in der «natiirlichen
Theologie» Ankniipfungspunkte erkennen zu wollen und das Christen-
tum als «Erfiilllung» ?* der Religionsgeschichte zu sehen, prinzipiell
abgelehnt. Die Grundsiinde jeglicher Religion besteht ja darin, selbst-
machtig Gott erreichen zu wollen. Der einzige Ankniipfungspunkt ist
die Gnade Gottes, die sich frei und ohne irgendwelche Mitwirkung von
seiten des Menschen anbietet. Nur dieses totale Gnadenangebot kann
als Ankniipfungspunkt bezeichnet werden, nicht aber die Einzelriten,
moralischen Vorschriften und mystischen Erlebnisse in den Religionen .

Religion ist der Gegensatz zum Glauben ?°. Religion bedeutet das
«Uberschreiten der uns gesetzten Todeslinie», die «trunkene Verwischung
der Distanzen», die «Aufrichtung der romantischen Unmittelbarkeity,
die «Vergottlichung des Menschen und die Vermenschlichung Gottesy.
In dieser Selbstbehauptung und in diesem Willen, zu «sein wie Gott»,
ist die Religion die «unverschimte Vorwegnahme» dessen, wasimmer
nur von dem unbekannten Gott aus geschehen kann. Der religiose
Mensch ist die «hartnickigste Spezies der Gattung Mensch», der «Siinder
im anschaulichsten Sinn des Wortes». Und als Hochstleistung mensch-
lichen Strebens nach Vollkommenheit ist die Religion auch der Ho6he-
punkt menschlichen Unvermégens Gott gegeniiber. Alles, was Religion
heiBt — von der ungeschicktesten Fetischverehrung bis zum raffinier-
testen Spiritualismus —, bleibt «diesseits des Abgrunds», von Hunger,
Schlaflosigkeit und Sexualitdt nur durch Gradunterschiede getrennt» 7.

Diese Kritik des «Religiosen» betrifft aber nicht nur die geschicht-
lichen Religionen, sie richtet sich auch und zwerst an die Kirche, denn
das empirische Christentum ist eine Religion wie jede andere geschicht-
lich bekannte religiose Gemeinschaft 8. Um es mit Karl BARTH zu sagen:

2% AaO. 113-114,

25 AaO. 119-129.

26 Vgl. Karl Barta: Die Kirchliche Dogmatik, Band 1/2, § 17: Gottesoffen-
barung als Aufhebung der Religion. Zollikon 1938, 304-397. Der Satz « Religion ist
Unglaube» betrifft auch das Christentum, insofern es «unser» Christentum ist und
nicht eine Glaubenshaltung. Deshalb ist im Christentum «in seiner Weise anders
als auf dem iibrigen Feld der Religion aber in seiner Weise nicht weniger ernstlich
der menschliche Unglaube, d.h. der Widerstand gegen Gottes Offenbarung und
also der Gotzendienst und die Werkgerechtigkeit auf dem Plan und in Aktiony.
Vgl. aa0. 359.

27 Vgl. zu dieser Zusammenfassung einiger Themen von BARTH im Romer-
brief: Heinz ZAHRNT: Die Sache mit Gott. Die protestantische Theologieim 20. Jahr-
hundert, Ziirich 1966, 39.

28 Vgl. KrRAEMER: Die christliche Botschaft in einer nichtchristlichen Welt,
255; vgl. ferner: aaO. 118, 192, 253-255, 262, 297.



246 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

immer wenn das «christliche» Wesen sich auf etwas anderes bezieht als
die Heilsbotschaft, «wiirde es aus dem Christus-tum zum Christen-tum»
und «hdtte mit der Kraft Gottes nichts mehr zu tun»?°. Auch die gesell-
schaftlichen Strukturen der Kirche, ihre sprachlichen Aussagen und
ethischen Normen sind ja immer auch Ausdruck bestimmter kultureller
und religioser Forderungen und Selbstverstindlichkeiten, die durch
Eigennutz, Vorurteile, Machtwille und Aggressionen damonisiert sind.
Nach BARTH steht selbst sein eigenes theologisches Schaffen unter diesem
Verdikt der Religion: «Alle Religion steht, sofern sie diesseitige, ge-
schichtliche, zeitliche, anschauliche Wirklichkeit ist, unter dieser Regel:
auch die echte, die aufrichtige, die tiefe Religion, auch die Religion
Abrahams und der Propheten, auch die Religion des Rémerbriefes und
selbstverstdandlich auch die aller Biicher iiber den Rémerbrief» 3.

Das Christentum ist also — und das scheint mir ein entscheidender
Beitrag zur Theologie der Religion zu sein — den gleichen Urteilskrite-
rien unterworfen wie die nichtchristlichen Religionen.

2. 22 Due heilsgeschichtliche Legitimatdl der Religionen

In der Sicht der Erfiillungstheologie fillt die biblische Offenbarung nicht
in einen kulturell und religiés unvorbereiteten Raum, vielmehr ist dieses
Interpretationsmodell darauf angelegt, die Predigt des Evangeliums kénne
sowohl an der Individualgeschichte als auch an der Welt- und Religions-
geschichte der Voélker ankniipfen. Sie zieht dabei zwischen denen, die
unbewulB3t in den vorchristlichen Zeiten «nach dem Wort lebten», und
denen, die bewuBt dem verkiindeten Christus-Logos anhangen 3!, eine
ununterbrochene heilsgeschichtliche Linie, denn: « Wer immer nach dem
‘logos’ gelebt hat, war Christ, — auch wenn man sie als Atheisten bezeich-
net hat, wie in Griechenland einen Sokrates, einen Heraklit oder andere
mehr»32. Aus einer solchen Perspektive konnte auch AUGUSTINUS in
einer geistesgeschichtlich dhnlichen Herausforderung wie der unsrigen

29 Vgl. Karl BarTH: Der Rémerbrief. Miinchen 1929% 11-12 (Kraft Gottes
als die Krisis aller Krifte).

30 AaO. 112,

31 Vgl. JusTinuUs: Apologia 1,46 (PG 6, 398 C).

32 Diese nach dem «logos» lebenden Menschen werden gekennzeichnet als
«furchtlose» (atarachoi) und «unerschrockene» (aphoboi) Leute. Vgl. auch Josef
HeisLBeETz: Theologische Griinde der nichtchristlichen Religionen (Quaestiones
Disputatae 33). Freiburg-Basel-Wien 1967, 108-110 (zu dieser Interpretation der
Lebensfithrung von Sokrates).



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 247

die Folgerung ziehen: «Die Wirklichkeit, die wir heute ‘christliche
Religion” heiBlen, war schon zur Zeit der Vorahnen gegeben. Sie hat nie
gefehlt seit dem Anfang der Menschheit bis zur Offenbarung Christi
im Fleisch. Von diesem Augenblicke an begann man die wahre Religion,
die bereits schon gegeben war, die ‘christliche’ zu heilen»33.

Die theologische Begriindung einer solchen auf Erfiillung im Chri-
stusereignis tendierenden Interpretation der Religionen hat Karl RAH-
NER 3* mit folgenden Thesen umrissen:

1. Das Christentum versteht sich als die fiir alle Menschen bestimmte,
absolute Religion, die keine andere als gleichberechtigt neben sich
anerkennen kann 33,

Diese geglaubte, absolute Hoffnungsbotschaft nimmt zwar in der
Geschichte der kirchlichen Gemeinschaft variierende Ausgestaltungen an,
die Kirche bleibt aber trotz dieser Bedingtheit der privilegierte Ort,
an dem der Heilswille Gottes sich in ausdriicklicher Weise anbietet
und verdffentlicht.

Die sozio-psychologischen Erkenntnisse zu den Regeln des gemein-
schaftsgebundenen Verhaltens und die GesetzmédBigkeiten der Gruppen-
Kohision legen aber die Frage nahe, in welchem biographischen Moment
dieses Angebot wirklich als ein Ruf zur Entscheidung und als eine reale
Moglichkeit erfahren wird. Gerade diese grundsitzliche Frage nach der
Moglichkeit, von einer Glaubensbotschaft personlich so angesprochen
zu werden, daBl nicht nur die Begegnung mit einer anderen Religion,
sondern auch die Annahme einer anderen religiosen Gemeinschaft als
Notwendigkeit erfahren wird, ist fiir die Kultur-Anthropologie nicht

33 AucgusTiNUs: Retractationes, 1,12, § 3 (CSEL 36, Knéll, 58): «Res ipsa,
quae nunc religio Christiana nuncupatur erat apud antiquos, nec defuit ab initio
generis humani, quousque Christus venerit in carnem; unde vera religio, quae
iam erat, coepit appellari Christiana.» Vgl. dazu Henri b LuBac: Catholicisme.
Paris 19474, 107-132, 207-239.

3+ Karl RauNER: Die Gliedschaft in der Kirche nach der Enzyklika Pius’
XII. «Mystici Corporis Christi». In: Schriften zur Theologie 2. Ziirich-Einsiedeln-
Koéln 1960%, 7-94; Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen. In:
Schriften zur Theologie 5. Ziirich-Einsiedeln-Koln 1963, 136-158; Kirche, Kirchen
und Religionen. In: Schriften zur Theologie 8. Ziirich-Einsiedeln-Koéln 1967,
355-374; Bemerkungen zum Problem des «anonymen Christen». In: Schriften zur
Theologie 10. Einsiedeln 1972, 531-546.

35 RAHNER: Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen, 139.
Vgl. auch Josef Amstutz: Kirche der Volker. Skizze einer Theorie der Mission
Quaestiones Disputatae 57). Freiburg-Basel-Wien 1972, 51-61.



248 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

leicht zu beantworten. Es geht ja bei einer solchen Entscheidung nicht
nur um den individuellen Gewissensbereich, sondern auch um gesell-
schaftliche Konsequenzen, die fiir die einzelne Psyche zersetzend wirken
konnen. Nach RAHNER ist deshalb «die Frage (wenigstens grundsitzlich
offen, in welchem genauen Zeitpunkt diese absolute Verpflichtetheit ...
konkret eintritt auch im Sinne einer objektiven Verpflichtung einer
solchen Forderung» 36. Daher formuliert er eine zweite These:

2. Eine nichtchristliche Religion enthédlt nicht nur Elemente einer natiir-
lichen Gotteserkenntnis ..., sondern auch iibernatiirliche Momente
aus der Gnade, und sie kann von daher ... als — wenn auch in ver-
schiedener Gestuftheit — legitime Religion anerkannt werden 37.

Die Theologie wollte zwar dieser verschiedenen Gestuftheit des Heils-
angebotes durch die Periodisierung der Heilsgeschichte in (oft) drei
chronologisch abgrenzbare Epochen («vor dem Gesetz», «unter dem
Gesetz» und «unter der Gnade») immer schon Rechnung tragen 3%, die
eben angedeutete psychosoziale Komplexitit zeigt aber, dafl eine so
aneinanderreihende, lineare Geschichtsaufteilung in «Schépfung — Altes
Testament — Christus» der heutigen Eigen- und Fremdproblematik nicht
mehr gerecht wird. Die urspriinglich chronologische Periodisierung kann
nur dann weiterhin iibernommen werden, wenn sie in dem Sinne um-
konzipiert wird, dal} die zeitperiodischen Kategorien als Existenz-Kate-
gorien begriffen werden konnen 3°. Sowohl in der individuellen als auch
in der sozialen Geschichte wiren dann Heil und Unheil immer nur iiber-
einandergeschichtet, durcheinanderlaufend und sich tiberkreuzend fal3-
bar, — und christliche und unchristliche Existenzweise realisiert sich

36 RAHNER: aaO. 141-142.

37 AaO. 143.

38 Zu diesen Periodisierungen der Geschichte vgl. Augustin LuNEAu: Pour
aider au dialogue. Les Péres et les religions non chrétiennes. In: Nouvelle Revue
Théologique 89 (1967), 821-841; 914-939; Gustave THiLs: Propos et problémes
de la théologie des religions non chrétiennes. Tournai 1966, 63-72.

39 Vgl. THOoMAS VON AQUuIN: Summa Theologiae, I-II 106 1 ad 3: «.. nullus
unquam habuit gratiam Spiritus Sancti nisi per fidem Christi explicitam vel impli-
citam. Per fidem autem Christi pertinet homo ad novum testamentum. Unde quibus-
cumque fuit lex gratiae indita, secundum hoc ad novum testamentum pervtinebant.n
Vgl. auch Summa Theologiae I-11 106 3 ad 2; I-IT 107 1 ad 2, und den Kommentar
zu diesem Ubergang von der chronologischen zur verhaltensbezogenen Betrach-
tungsweise in: Otto Hermann PescH: Die Theologie der Rechtfertigung bei Martin
Luther und Thomas von Aquin. Versuch eines systematisch-theologischen Dialogs.
Mainz 1967, 450—451.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 249

sowohl im chronologischen Abschnitt der « Naturordnung» als auch dem
des «Alten Testamentes» und dem des «Neuen Testamentes».

Gestiitzt auf die dabei aktualisierte Glaubensiiberzeugung vom
allgemeinen Heilswillen und auf Grund der koérperlich-sozialen VerfalBt-
heit der menschlichen Entscheidung kann deshalb auch die nichtchrist-
liche Religion als legitime Religion betrachtet werden. Deshalb ist kon-
kret und bis zur existentiellen Auseinandersetzung mit dem christlichen
Glauben (wozu das bloBe Informiertsein oder die Gegenwart der «Mis-
sionskirche» nicht ausreicht) die jeweils offizielle Religion auch die
obligate Religion. In diesem Sinne kann jede Religion auch theologisch

als legitime Religion gedeutet werden *°. Daraus ergibt sich eine dritte
These:

3. Der Christ begegnet nicht einem schlechthinnigen Nicht-Christen,
sondern einem, der durchaus schon als ein anonymer Christ in dieser
oder jener Hinsicht betrachtet werden kann und muf3 #.

Zusammenfassend kann also gesagt werden, dafl die Erfiillungstheologie
darlegen will, dal die nichtchristlichen Religionen auch heute noch in
einem nicht nur chronologisch, sondern auch und vor allem theologisch-
heilsgeschichtlich zu verstehenden Prius der neutestamentlichen christ-
lichen Gemeinschaft zugeordnet sind.

2. 3 Fiir ein erweitertes Interpretationsmodell

Nach der Erfiillungstheologie griindet die Wahrheit und die Legitimitit
der Weltreligionen darin, dal diese jeweils den sozialen und kulturellen
Rahmen bieten, in dem die Person sich, wenn auch noch so unausdriick-
lich formuliert und unthematisch realisiert, dem Absoluten iiberant-
wortet.

In jeder Religion kann deshalb der Mensch von Gottes Selbstmit-
teilung erreicht werden und das Heil finden. Dieses theologische Ver-
stindnis der nichtchristlichen Religionen erlaubt es auch, ohne Aggres-

40 RAHNER: Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen, 151:
Durch die soziale Gebundenheit des Menschen «ist es nun aber schlechthin undenk-
bar, daBl der konkrete Mensch diese Gottesbeziehung, die er haben mul3 und die
ihm von Gott her méglich gemacht wird und werden muB, soll er gerettet werden,
konkret in einer absolut privaten Innerlichkeit und auBerhalb der faktischen,
sich ihm anbietenden Religion seiner Umwelt habe vollziehen konnen.»

1 AaQ. 154.



250 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

sivitit und ohne Verharmlosung den Pluralismus und die Konfrontation
der Religionen anzunehmen.

Die dialektische Theologie fiithrt zu einer dhnlichen Einstellung
(wenn auch auf Grund eines Vorverstindnisses, das der Erfiillungstheo-
logie diametral entgegengestellt scheint), denn nach ihr ist das Christen-
tum als christliche Religion dem gleichen Urteil durch das Wort Gottes
ausgesetzt wie die anderen Religionen.

Systemimmanent sind diese beiden theologischen Deutungswege
kohdrent. Die Aporien scheinen erst auf, wenn wir das jeweilige
soziale System ihrer sprachlichen und gesellschaftlichen Formulierun-
gen befragen. Dann aber scheint uns in den beiden theologischen Ver-
suchen die Tatsache vernachldssigt zu werden, dal das Individuum
immer nur als Tréiger eines verinnerlichten, vorausliegenden kulturellen
und religiosen Wertsystems mit je verschiedenen Normen und Vorur-
teilen reagiert und reflektiert. Diese sozio-kulturelle Bedingtheit prigt
auch seinen Gewissensentscheid. Die mit dem Phédnomen der kulturellen
Zirkulation hervorgerufene Infragestellung trifft deshalb nicht nur die
manifeste, explizite, bewulite Theologie, sondern auch und vor allem
die latente, implizite, unbewul3t mitgetragene und institutionalisierte
Glaubensiiberlieferung. Die Verunsicherung in der Begegnung zwischen
den Religionen scheint hier analysiert werden zu miissen.

Deshalb ist der Ansatzpunkt und der Begegnungsort eines theolo-
gischen Dialogs zwischen den Religionen sowohl in der Linie der dialek-
tischen Theologie als auch in derjenigen der Erfiillungstheologie zu
unmittelbar im persénlichen System genommen. Beide Modelle gehen
fast ausschlieBlich von den Grenzfragen des Einzelmenschen aus (wie
z.B. Heilsbediirftigkeit, Tod, Schuld oder ethischer Konflikt) und
nicht auch von den gesellschaftlichen Tatsachen, in denen er steht (wie
z.B. der soziale Unabhingigkeitswille, die Rassenspannungen, die Ge-
genmission der Religionen oder die zwischenkulturelle Aggressivitit).
Diese letzteren sind auf dem persénlichen Erfahrungsplan Symptome
fiir Wertverunsicherung und Wertzusammenbruch.

Einer solchen heilsindividualistischen Interpretation der Religio-
nen ** mochten wir deshalb ergidnzend ein weiterfiihrendes Interpreta-

12 Vgl. zu diesem geschichtslosen Aktualismus, der die Glaubensgeschichte
auf die Summe der einzelnen Glaubensentscheide reduziert: Ludwig RiTTI: Zur
Theologie der Mission. Kritische Analysen und neue Orientierungen. Miinchen-
Mainz 1972, 179-192.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 251

tionsmodell entgegenstellen. Da die Beschreibung des Phinomens der
Zirkulation das Problem des Fremden akut werden lieB, soll hier die
Kategorie des Fremden als heuristisches Prinzip eingefiihrt werden. Mit
diesem theologischen Schliisselbegriff scheint es uns ndmlich méglich zu
sein, (a) einen Typ zu umschreiben, der nicht nur das Heil des einzelnen
Nichtchristen, sondern auch die heilsgeschichtliche Rolle der geschicht-
lich verfaBten Religionen beriicksichtigt, und (b) sowohl die bibel-
theologische Analyse als auch die religionswissenschaftliche Vergleichs-
studie so zu fiithren, dafl Gliubige sowohl aus der christlichen als auch
aus der nicht-christlichen Welt einen gemeinsamen Bezugspunkt haben,
der vor ihrer geschichtlichen, institutionalisierten kulturellen Differen-
zierung liegt *3.

3. ZIRKULATION, FREMDHEIT UND THEOLOGIE DER RELIGIONEN

Man konnte versucht sein, dem Begriff Fremdheit die wissenschaftliche
Brauchbarkeit abzusprechen. In der Alltagssprache scheint er ja zu
sehr von Gefiihlswerten belastet zu sein, um ihn als Schliisselwort
wissenschaftlicher Diskussion ins Gesprich zu bringen. Doch verweist
gerade diese Gefiihlsgeladenheit auf die zentrale Stellung dieses Begriffs
im Auslésemechanismus der stereotypbedingten sozialen und theolo-
gischen Reaktionen hin. Die soziologische und theologische Relevanz
des Begriffs « Fremdheit» ist damit offenkundig .

3.1 Fremdheit als Bezugspunkt

Fiir den Fremdheitskomplex ist das Ferne-Stehen in sozialer, geogra-
phischer, historischer oder theologisch-religioser Hinsicht zwar kon-
stituierend, aber die Komponenten der kulturellen Zirkulation weisen
darauf hin, daB doch wieder erst das Nahe-Sein die Fremdenproble-
matik wecken konnte. Ein Minimum an Interaktion ist notwendig, um
zur Flucht in die Patentldsung des Stereotyps genétigt zu werden.

3 Zum gegenwirtigen Stand der Diskussion: Léon DEBRUYNE: Le paien?
Le salut?. Louvain 1971, 59-107; Pietro Rossaxo: Theologie der Mission. In:
Mysterium Salutis IV/2. Ziirich-Einsiedeln-Kéln 1972, 516-518.

# LorskanDL: Edle Wilde, Heiden und Barbaren, 9-14.



252 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

3. 171 Versuch einer Umschretbung *

Diese Flucht ist oft ethnozentrisch gefarbt. Die Reaktion auf das Fremde
ist dann assimilierend, sympathisch, neugierig, reduzierend. Die An-
kniipfungspunkte gelten als Sanktionierung des Eigenen. Die Flucht
zum Stereotyp des Fremden kann aber auch xenophobisch sein: die
Fremdheit wird dann als Bedrohung erfahren, sie wird als komisch
verharmlost oder als Gefahr der eigenen Lebensweise verdrangt.

Auf jeden Fall ist der Fremde auBlerhalb des eigenen Kommunika-
tionshorizontes und auflerhalb des eigenen, selbstverstindlichen Inter-
aktionsnetzes. Er ist ein Gegeniiber. Es geht beim Stereotyp des Fremden
um den Schutz der Eigenexistenz vor dem Uniiberschaubaren und
Chaotischen. Gerade darin zeigt sich aber die enge Verbindung des
Fremdheitssyndroms mit dem Kultischen und Mystischen. Das «ganz
Andere» erscheint als gesellschaftliche Bedrohung und ist gleichzeitig
als Uberhéhungsméglichkeit jenseitig. Fremdheit wird dann zu einer
religidsen Bestimmung. Als solche ist Fremdheit, um wieder die Katego-
rien der Systemanalyse aufzunehmen, zwar im persénlichen Erfahrungs-
system und im vergesellschaftlichten sympathischen oder xenophobi-
schen Sozialmechanismus angezeigt, sie erweist sich aber letztlich als
eine Grundbestimmung im symbolischen Bereich des Kultursystems.

Unter diesem Gesichtspunkt geht es insofern um Theologie, als
mit «Fremdheit» ein spezifisch religioses Thema, auf die in ihr in Er-
scheinung tretende gottliche Wirklichkeit befragt wird. Die in der
psychologischen und soziologischen Anndherung untersuchten Gesichts-
punkte verweisen dann als Zeichen auf die theologische Fragestellung.

Diese verschiedenen theoretischen Niveaus sollen nun an der
deuteronomischen Uberlieferung und an einigen religionsgeschichtlichen
Daten nachgepriift werden *°.

45 AaO. 45-54 (Kultur und Interaktion).

4 Die Wahl des deuteronomischen Gesetzes, um den religions-theologischen
Schliisselbegriff des Fremden herauszuarbeiten, ist darin begriindet, daB die ge-
schichtstheologische Riickschau des Deuteronomium zur Zeit der josianischen
Reform einer dhnlich gelagerten geschichtlichen Situation Rechnung trigt, wie
die hier beschriebene kulturelle Zirkulation (Konfrontation mit anderen Vélkern
und Religionen, religiése Sonderexistenz Israels, Versuch einer theologischen
Vertiefung der Vergangenheit). Vgl. Otto BaecHLI: Israel und die Volker. Eine
Studie zum Deuteronomium. Zirich-Stuttgart 1962.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 253

3. 12 Die Fremdkategorie in Israel

Ohne die Unterschiede zwischen dem Volksfremden (zar), den voriiber-
gehend im Lande Beschéiftigten (nokri), dem religits integrierten Ein-
wohner (ger) und dem nicht integrierten Beisassen (foschabh) herauszu-
arbeiten, und ohne die vor- und die nachexilische Situation zu unter-
scheiden 47, konnen folgende ethischen und theologischen Verhaltens-
normen angegeben werden:

a) Das Verhalten dem Fremden gegeniiber. Dal} die xenophobische Etiket-
tierung des Fremden fiir Israel nicht die einzig mogliche Reaktion war,
zeigt die stereotyp wiederkehrende Reihe «Waise-Witwe-Fremdling».
Darnach ist der Fremde nicht nur der Gruppe der sozial Unterprivile-
gierten zugeordnet, er hat auch Anteil an der religiés bedeutsamen
Existenzweise des «Armen», — also des radikal abhingigen und preisge-
gebenen Menschen, des sozial Geringgestellten, dessen einzige Hoffnung
Gott ist.

Gestiitzt auf diese privilegierte Gottesnihe soll dem Fremden in
gleicher Weise wie dem Einheimischen Recht geschaffen werden *8:

«Denn der Herr, euer Gott, ist der Gott der Gotter und der Herr der
Herren, der groBle, starke und furchtbare Gott, der die Person nicht
ansieht und nicht Bestechung annimmt, der der Waise und der Witwe
Recht schafft und den Fremdling liebhat, so daB er ihm Brot und Klei-
dung gibt. Und ihr sollt den Fremdling lieben; denn ihr seid auch Fremd-
linge gewesen im Lande Agypten» *°.

Wegen dem Ausgeliefertsein und der Prekaritét ihrer wirtschaftlichen
und sozialen Lage hat der Fremde ebenso wie die Witwe und die Waise
neben diesem Rechtsschutz auch noch bestimmte Vorrechte. So soll
ihretwegen auf den Feldern keine Nachlese gehalten werden:

«Wenn du auf deinem Felde deine Ernte schneidest und eine Garbe

47 Vgl. Gustav STAHLIN: ¢xenos», in ThWNT 5 (1954), 1-36; H. STEGEMANN:
«Rasse» und Volk in biblischer Sicht. In: K.-M. BEckmaNN (Hrsg.): Rasse, Kirche
und Humanum, Giitersloh 1969, 233-256.

# Die nach den soziologischen Gesetzen zu erwartende rechtliche Verschie-
denheit ist verworfen. Nach der deuteronomischen Gesetzgebung soll die Person
des Fremden nicht anders als die Person des Einheimischen Rechtsschutz erhalten
(Dt 24,17; 27,19). Das gleiche Gewohnheitsrecht (Num 9,14; 15,16) und die gleiche
«thora» (Num 15,16) sollen in Geltung sein.

4 Dt 10,17-19.



254 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

auf dem Felde vergissest; so sollst du nicht umkehren, sie zu holen;
dem Fremdling, der Waise und der Witwe soll sie gehdren. ... Du sollst
daran denken, daB du Sklave gewesen bist in Agypten; darum gebiete
ich dir, daB3 du solches tuest» 9.

Die Rechtfertigung dieser sozialen und politischen Gleichstellung ist
der Verweis auf die eigene kollektive Erfahrung Israels in der Fremde.

b) Die existentielle Begriindung. Wiahrend der Deportationszeit in den
agyptischen Arbeitslagern und vor dem Exodus-Ereignis haben die
Israeliten ndmlich selbst erfahren, was Fremdsein bedeutet. Wenn sich
Israel jetzt anders verhalten soll, und wenn es ihm nicht gestattet ist,
den Fremden in seine Marginalexistenz abzudringen, so deshalb, weil
es in Agypten selber unter dieser Fremdexistenz gelitten hat:

«Du sollst das Recht des Fremdlings und der Waise nicht beugen und
das Kleid der Witwe nicht zum Pfande nehmen. Du sollst daran denken,
daB du Sklave gewesen bist in Agypten. ... Darum gebiete ich dir, da3
du solches tust» 5L,

Doch auch diese in der Vergangenheit erlebte Fremd-Bedingung ist
noch nicht die tragende Begriindung der in der Gegenwart geforderten
Gastlichkeit. Die grundlegende Motivation liegt vielmehr in der Tatsache,
daBl der Mensch auch in seiner Heimat und in seinem angestammten
Sozialmilieu immer ein Fremder ist. Erst von dieser Uberzeugung her
ist die Frage, warum die soziologisch institutionalisierten und religiésen
Abgrenzungen bedeutungslos sind, beantwortbar: vor Gott dem ganz
Anderen ist der Mensch immer ein Fremder. Deshalb ist auch verordnet:
«Grund und Boden darf nicht fiir immer verkauft werden, denn das
Land ist mein, und ihr seid Fremdlinge und Beisassen bei mir»32.

Die fundamentale Begriindung fiir diese positive Einstellung zum
Fremden ist die identische Bestimmtheit fiir Israeliten und fiir Nicht-
israeliten, «Fremde» zu sein, in der Welt nicht bei sich zu sein, nicht
sich selber zu sein. Dieser gemeinsame Nenner schafft gleiche existen-
tielle Voraussetzungen. Die geographische Fremdheit, der Mangel und
die Unmoglichkeit sozialer Interaktion, die rassische Verschiedenheit,
die dogmatische Systemgebundenheit und die geschichtlich-institutio-
nelle Gruppenzugehorigkeit sind damit in ihrer Bedeutung relativiert.

50 Dt 24, 19.21. Vgl. Lev 19,10 und 23, 22.

51 Dt 24, 17-18; vgl. auch Ex 23, 9.12; 22, 20.

52 Lev 25, 23. Vgl. Friedrich Horst: Gottes Recht. Studien zum Recht im
Alten Testament. (Theologische Biicherei 12). Miinchen 1961, 205-212.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 255

Das Denken in Wir- und Sie-Gruppen, die Aufteilung der Welt nach
«Briidern» und «Fremden», in Volkszugehorige und Gesindel, in Nichste
und Feinde, in Zivilisierte und Barbaren, in Fromme und Heiden ist
in dieser Perspektive eine Héiresie. Das Buch Jonas gibt dazu die
IMustration.

3. 2 Verifikation

Der hier erarbeitete Schliissel zum Verstdndnis der Fremdreligionen
1aBt die Etikette «fremd» eigentlich verschwinden, denn Fremd-Sein
ist nicht nur anthropologisch, sondern auch theologisch das Kriterium
jeder gliubigen Existenz, — sei sie nun kulturell «einheimisch» oder
«ausldndisch». Um aber nicht den Gefahren einer iibereilten Theologie
der anonymen Christenheit zu verfallen, soll dieses Kriterium der
Fremden-Mentalitit zum SchluB3 auch noch im Selbstverstindnis zweier
Religionen nachgepriift werden. Erst nach diesem religionsvergleichen-
den Befund kann die Arbeitshypothese als verifiziert gelten. Dazu
wihlen wir zwei extreme Religionstypen: den universalistischen und
den stammesgebundenen, eine Schriftreligion und eine schriftlose Uber-
lieferung, eine Stifterreligion und eine Volksbewegung — den hinayani-
stischen Buddhismus und die imanistische Mentalitit Rwandas.

3. 21 Der Fremde 1vm Buddhismus des Hinayana >

Die religions- und geistesgeschichtliche Situation des Buddhismus ist
gezeichnet durch einen radikalen Willen zum empirischen Versuch der
Befreiung durch einen erzieherischen Apersonalismus. Dadurch wird
der Weg in die Fremde als Methode angegeben:

«Und ich zog, ihr Ménche, nach einiger Zeit, noch in frischer Bliite,
glinzend dunkelhaarig, im Genusse gliicklicher Jugend, im ersten
Mannesalter, gegen den Wunsch meiner weinenden und klagenden
Eltern, mit geschorenem Haar und Barte, mit fahlem Gewand bekleidet,
vom Hause in die Hauslosigkeit» 5+,

33 Wie fiir die bibeltheologische Darstellung der Fremdproblematik im AT,
so ist auch fiir die religionsgeschichtliche Darstellung des Buddhismus eine Begren-
zung notwendig. Die Parallelstudie beschrankt sich deshalb auf den Buddhismus
des Hinayana. Die Glaubensstruktur und die Vielschichtigkeit des Mahayana
wiirden einen religionstypologischen Vergleich in diesem hier gesteckten Rahmen
nicht ermoglichen.

54+ Majjhimanikayo 26 (iibersetzt nach C. E. NEuMANN: Die Reden Gotamo
Buddhos. Bd. 1. Ziirich-Wien 1956-1957, 185-186).



256 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

Die Flucht vom Haus in die Hauslosigkeit, vom bekannten Kosmos
ins «Elend», die Daseinsverwirklichung und das Daseinsverstdndnis
als «Fremder» bedeuten aber nicht eine pessimistische Weltflucht. Sie
sind vielmehr nur von der Nirvana-Hoffnung her verstidndlich und ver-
antwortbar .

Von daher ist auch die Indifferenz des Buddha jeglicher Kaste
gegeniiber zu begriinden. Die Samsara-Welt ist die gesellschaftliche und
eigenbedachte Versicherung im Vorhandenen, Sichtbaren und Verfiig-
baren. Erst wenn dieses Verfiighare aufgegeben, auf die Selbstsicherung
verzichtet, der Aufbruch in die Unsicherheit gewagt und die Eigenméch-
tigkeit nutzlos wird, kann vom Absoluten, vom unmanipulierbaren
«anderen Ufer» des Nirvana her gelebt werden. Zu diesem Schritt ist
von jedem ein grundlegender Vertrauens- und Glaubensakt gefordert:
«Zuflucht bei Buddha, seiner Lehre und seiner Jiingerschaft» 3. In dieser
Zuflucht verharrt dann der Jiinger Buddhas «uneingepflanzt und nir-
gendwo in der Welt angehangen» 7. In dieser Unabhdngigkeit besteht
das «realisierte Wissen», wodurch der Heilsucher die Erscheinungsformen
der Welt mit ihren individuellen und kollektiven Bedingungen als
verginglich, wesenlos und leidverfallen erkennt %8, Eben dieses Wissen
um die fatale Verkettung und Gesetzmiligkeit der innerweltlichen
Dinge macht den Heilsucher zum Fremden. Wer dagegen die Forderung
des gewollten Fremd-Werdens nicht annimmt, lebt weiter im «ver-
hiangnisvollen, wahnverhafteten, verstrickenden und unheilvollen Nicht-
Wissen» 3.

5 Etienne CoRrNELIS, Valeurs chrétiennes des religions non chrétiennes
(Paris 1965), 180: «Le bouddhisme n’est pas un pessimisme radical, mais bien un
optimisme héroique, la condition humaine devant étre surmontée par un effort
surhumain ».

56 Diese «dreifache Zuflucht» (ti-sarana) zu den «drei Kleinodien» (ti-ratana)
kann sowohl von Brahmanen als auch von «nicht-buddhistischen Asketen» und
Laien (upasaka, upasika) ergriffen werden. Durch diesen Schritt glaubt der Bekehrte,
daB Sakyamuni wirklich ein Buddha sei, ein «vollkommen Erleuchteter» (samma-
sambuddha). Vgl. Majjhimanikayo 7 (NEumann, Bd. 1, 40), 27 (NEuMANN, Bd. 1,
202).

57 Dighanikayo 22 (iibersetzt von NEUMANN: Die Reden Gotamo Buddhos.
Bd. 2, 396).

58 Die drei Daseinsmerkmale (ti-lakkhana) jeglicher weltlicher Realitit sind:
Verginglichkeit (anicca), Leiden (dukkha) und Unpersoénlichkeit (anatta).

5 Dagegen ist die Erlosung eine Erlésung durch das Wissen (panna). Sie ist
ein «Aufhoren durch Wissen», denn das Unwissen (avijja) ist die Ursache des
Leidens, — das Nichtwissen ndmlich um die Verginglichkeit und Wesenlosigkeit
jedes Seins. Vgl. Louis DE LA VaLLEE PoussiN: La morale bouddhique. Paris
1927, 99-101.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 257

Eine solche Existenzweise aus einer radikalen Umwertung heraus,
ohne Beweis fiir die Realitit des Nirvana, bringt eine Dimension wirk-
licher Transzendenz in die Hoffnung des Buddha-Schiilers:

«Bei wem da, ihr Monche, Zuversicht vom Vollendeten (...) Boden
gefunden, Wurzel geschlagen, standgehalten hat: die wird, ihr Ménche,
Zuversicht des Anhalts genannt, in der Anschauung verwurzelt, und
kein Biiler oder Priester, kein Gott und kein Teufel (...) kann sie aus-
rodeny 60,

3. 22 Der Fremde in der rwandesischen Stammesreligion 1

Die kulturelle Zirkulation wurde in Rwanda vor allem in der arabischen
und europiischen Kolonialzeit negativ erfahren. Die Stammesintegriert-
heit und die soziale Organisation erschwerten die zwischenmenschlichen
Verbindungen weitgehend. Fiir den Fremden gab es nur einen negativ
gewerteten Platz. Die Abhidngigkeit von der GroBfamilie; das iiberliefe-
rungsgebundene Autorititsverstindnis und die Blutssolidaritit er-
schwerten die Erfahrung mit dem Fremden zum voraus. Das umso
mehr als in der Fremde ja die Gefahr droht: « Wer in die Fremde geht,
mub schlafen, ohne gegessen zu haben — Dornen mangeln ihm nicht» %2,
Und auch der Fremde, der in den Lebensraum Rwanda hineinkommt,
wird von diesem miBtrauischen Verhalten umgeben: «Das Wasser aus
der Nachbarschaft dient zum Hindewaschen, nicht aber zum Mund-
spiilen» 3.

Doch die Schutzmacht Imana ist nicht an den Stamm gebunden
und frei in seinen Gaben — das umso mehr, als die Prekaritit der Dinge
fiir jedermann eine alltdgliche Erfahrung ist und nicht vor der Aufspal-
tung in Eigen- und Fremdgruppe anhilt: «Es niitzt nichts, die Augen
weit aufzureilen, wichtig ist, dafl Imana fiir dich schaut»%*. Und deshalb

60 Majjhimanikayo 47 (NEuMANN, Bd. 1, 351).

61 Vgl. Alexis KacaME: La philosophie bantu-rwandaise de 1I’Etre. Bruxelles
1956; Patient KanvamacHuMBI: Réflexions théologiques sur le Religion des
Ancétres en Afrique Centrale. In: Cum Paraclito (Nyundo/Rwanda) 24 (1969),
65-111.

62 Die folgenden Sprichworter sind tibersetzt aus: Aloys BIGIRUMWAMI:
Imigani migufi — Inshamarenga — Ibisakuso. Nyundo 1967. Das hier angefithrte
ist Nr. 2934 seiner Sammlung (zitiert: B 2934).

63 B 520 (Amazi y'imuhana arakarabwa ntiyinyuguzwa).

64 B 2457 (Ntihaba gukanura amaso haba Imana ikubonera). Vgl. NoTHOME:
Un humanisme africain, 89-103.

17



258 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

ist es auch entscheidend, sich diesem Unverfiigbaren anzuvertrauen:
«Die Untiefe, die Imana fiir dich gefunden hat, ist besser als der Hohe-
punkt, den du fiir dich erwihlt hast»®. Und: «Imanas zerkliifteter Ort
ist der Ebene des Auges vorzuziehen » .

Imana darf nicht ethnozentrisch als der Urahne verstanden werden,
der von einem Klan oder von einer bestimmten Stammesgruppe mit
Beschlag belegt werden konnte: «Imana hat keine Familie» 7.

4. DIALOG ZWISCHEN DEN RELIGIONEN

Ein christlicher Deutungsversuch der Religionen kann sich bei dem
angefiihrten religionsgeschichtlichen Material und auf Grund der exi-
stentiellen Beziehung nicht mehr auf eine kerygmatische und dialek-
tische Theologie zuriickziehen. Auch die heilsgeschichtlich orientierte
Theologie, die von einem supranaturalen Standpunkt aus den Gesamt-
prozeB der Religionen auf die Erfiillung in der biblischen Offenbarung
hinordnet, muB als subjektive Deutung der Religionsgeschichte betrach-
tet werden.

Die Theologie der Religionen kann auBerhalb der eigenen Glau-
bensgemeinschaft — des eigenen Sozialsystems — nur dann ernst genom-
men werden, wenn die religionswissenschaftlichen Tatsachen, auf die
sie sich beruft, als Argumente diskutiert werden kénnen, wie immer
man sich zur swbjektiven Glaubenshaltung des jeweiligen Theologen
stellen mag %. Die hier anvisierte Theologie der Religionen bewegt
sich denn auch mit der Kategorie der Fremdheit im Raum der symbo-
lischen Funktion, im Kultursystem, wo die religiosen situations- und
gesellschaftsgebundenen Konkretisierungen auf ihre intendierte Sinn-
haftigkeit befragt werden. Nicht im personlichen und nicht im sozialen
System, sondern nur im symbolisch-kulturellen System ist die Begeg-

65 B 990 (Igikombe Imana ikuboneye kikurutira impinga wiboneye).

66 B 1213 (Imanga y’'Imana iruta ikigarama cy’ijisho).

67 B 1202 (Imana ntigira umuryango).

68 Vgl. dazu: Wolfhart PANNENBERG: Erwagungen zu einer Theologie der
Religionsgeschichte. In: Grundfragen systematischer Theologie. Gottingen 19712,
252-295; Ders.: Wissenschaftstheorie und Theologie. Frankfurt a.M. 1973,
361-374 (Religionswissenschaft als Theologie der Religion). — Unsere hier skizzierte
Deutung der Religionen hitte nach den Kriterien von PANNENBERG (Wissenschafts-
theorie und Theologie, 368-370) ihren Ort im Ubergang von einer dogmatischen
Theologie der Religionen zu einer kritischen Theologie der Religionen.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 259

nung, die Konfrontation und der Dialog zwischen den Religionen theo-
logisch moglich.

Die hier diskutierte Fremdkategorie — empirisch erlebt und als
existentielle Verunsicherung interpretiert — ist eine, so scheint es uns,
solche religionsgeschichtliche Tatsache, die einerseits sowohl im bibli-
schen als auch im buddhistischen und imanistischen Glaubensverstind-
nis vorliegt, und die anderseits dem christlichen Theologen nicht nur
das Verstehen der Religionen erlaubt, sondern auch sein eigenes christ-
liches Selbstverstdndnis bereichert: durch die Erinnerung an die funda-
mentale Hoffnung und die Vorliufigkeit der Dinge. Dadurch wird jede
Religionszugehorigkeit und jede normierte Lebensfithrung immer wieder
relativiert, um sich dem «ganz Anderen» anzuvertrauen: in der Suche

nach dem Nirvana, im Vertrauen auf Imana, im Erwarten des kommen-
den Christus.



	Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

