
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 1-2

Artikel: Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

Autor: Friedli, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760459

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Richard Friedli

Kulturelle Zirkulation
als Impuls einer Theologie der Religionen*

Erst vor wenigen Jahrzehnten ist die Menschheit in einen Prozeß

von zwischenkulturellem Wachstum und von internationaler Kommunikation

eingetreten. Dieses Phänomen einer globalen Interaktion in den

verschiedenen Bereichen menschlicher Existenz ist so intensiv geworden,
daß frühere geschichtlich bekannte Begegnungen zwischen fremden

Kulturträgern als fragmentarisch und bedeutungslos erscheinen.

Verglichen mit den heutigen Vereinheitlichungsprozessen sind diese

vorausgehenden Handelsbeziehungen und kulturellen Beeinflussungen
schwach und peripher 1.

1. DAS PHÄNOMEN DER KULTURELLEN ZIRKULATION

Aber wenn auch solche Begegnungen, Durchdringungen und Konfrontationen

der Kulturen als typisch neuzeitliche Erscheinung betrachtet
werden müssen, so muß doch auch wieder festgehalten werden, daß die

Geschichte der kulturellen Zirkulation - d. h. die Geschichte jener
gesellschaftlichen Dynamik, die in allen Bereichen der menschlichen
Existenz zu einer Energiesteigerung führt: gesellschaftlich und
wirtschaftlich, geistig und religiös - seit je zur menschheitlichen Geschichte

* Dieser Beitrag ist der unveränderte Text einer auf die Einladung des
Fachbereiches Evangelische Theologie an der Universität Hamburg gehaltenen
Gastvorlesung (12. Dezember 1973).

1 Vgl. Richard Behrendt: Die moderne Gesellschaft zwischen Alternativen.
In: Otmar Hersche: Was wird morgen anders sein?, Ölten 1969, 10; Ders.:
Soziale Strategie für Entwicklungsländer. Entwurf einer Entwicklungssoziologie.
Frankfurt a. M. 1968, 20-54, 119-130.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 237

gehört. Gesellschaftliche Mobilität, sozio-kulturelle Diffusion, politische
Expansion und religiöse Interaktion können auch in der Antike festgestellt

werden. Eine solche Begegnung, die zu unserer Untersuchung
gehört, soll hier zur Illustration erwähnt werden.

7.7 Ein Beispiel antiker kultureller Zirkulation: der indonesische Kom¬

plex in Afrika

Die ethnographischen Forschungen über die wirtschaftliche Inter-
dependenz und die kulturelle Beeinflussung zwischen ozeanischen,
afrikanischen oder amerikanischen Lokalkulturen und ihren Religionen
befinden sich noch in den Anfängen. Es kann aber als gesichert gelten,
daß das Phänomen der Zirkulation insofern entscheidend auf Afrika
gewirkt hat, als sein heutiges ökologisches Gesicht von Asien beeinflußt
ist. Dabei ist der hier angesprochene «indonesische Komplex» nur ein

Beispiel für den viel globaleren Akkulturationsvorgang zwischen asiatischer

und afrikanischer Mentalität. Nicht nur die sprachlichen und
botanischen Zusammenhänge sind Belege dafür, sondern z.B. auch die
Diffussion des Xylophons, der Zither oder der polynesischen Ausleger-
Boote in Ost-Afrika.

Die archäologischen und ethnologischen Funde sind zwar nicht so

lückenlos, um diese asiatische Gegenwart in Afrika zwingend belegen

zu können, die sprachvergleichenden Argumente einerseits und die
botanischen Gesetzmäßigkeiten der Selektion und der Mutation anderseits

ermöglichen aber doch wahrscheinliche Rückschlüsse auf eine

afro-asiatische Kommunikation, die zu Beginn unserer Zeitrechnung
anzusetzen ist.

Die vergleichende Sprachwissenschaft2 kann den «terminus ante

quem» dieser Kontakte umschreiben. Die madagassische Sprache ist
nämlich malaiisch-polynesischen Ursprungs. Diese Sprachen haben einen

verhältnismäßig großen vom Sanskrit beeinflußten Wortschatz, der
seit etwa 400 unserer Zeitrechnung zu verzeichnen ist3. Nun ist dieser

Sanskrit-Einfluß aber in der madagassischen Sprache nicht vorhanden.
Man darf daraus schließen, daß die indonesischen Sprachträger
Madagaskar vor 400 erreicht haben.

2 Vgl. George P. Murdock: Africa. Its peoples and their culture history.
New York 1959, 271-290.

3 Marcel d'Hertefelt: Elements pour l'histoire culturelle de l'Afrique.
Butare/Rwanda 1971, 120-121.



238 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

Hinweise aus der Botanik 4 ergänzen diese Datierung der
Sprachwissenschaft, da die aus dem südasiatischen Raum importierten
Bananensorten, die gegenwärtig in Ost-Afrika bekannt sind, eine Genese

von ungefähr 2000 Jahren verlangen. Auch nach dieser Berechnung
wäre also die Ankunft indonesischer Seefahrer wieder in die ersten

Jahrhunderte unserer Zeitrechnung zurückzuverlegen.
Die angeführten linguistischen und botanischen Zusammenhänge

der afro-ozeanischen Geschichte sind für unsere theologische Reflexion
über die Religionsgeschichte nicht ohne Bedeutung, denn ein Bezugspunkt

der religionswissenschaftlichen Verifikation unserer
Arbeitshypothese ist die Stammesreligion Rwandas. Gemäß dieser
zentralafrikanischen Mentalität besitzt jedes mächtige, starke, geheimnisvolle,
befruchtende Ding (z. B. Baum, Instrument, Tier) und jede mit ähnlichen

Qualitäten ausgestattete Person (z. B König, Ehegatte) eine Kraft, die

mit Imana bezeichnet wird5. Nun wird aber im indonesischen Sprachraum

ein mit «außerordentlicher Wirkkraft» und Macht ausgestattetes

Wesen (wie z. B. die Nahrung, der Mann im Zeugungsakt, der Krieger
im Kampf) mit mana bezeichnet 6. Die Arbeitshypothese, daß zwischen
dem Imana-BegviS des zentral-afrikanischen Zwischenseen-Gebietes und
dem indonesischen mana nicht nur eine zufällige sinngemäße und
morphologische Ähnlichkeit, sondern auch eine historische Abhängigkeit
bestehe, ist zwar in keiner Weise verifiziert, ein religionsgeschichtlicher
Zusammenhang darf aber von den angedeuteten Annäherungen her
als Möglichkeit diskutiert werden.

7. 2 Dynamik in der aktuellen kommunikativen Gesellschaft

Zwischenkulturelle Begegnungen gehören zu jeder Phase der
Menschheitsgeschichte. Diese blieben aber oberflächlich und episodenhaft, wenn

4 Nach O. Delepierre: Le bananier. In: Bulletin agricole du Rwanda 3

(1970), 155-162.
5 Zur Diskussion um den rwandesischen Gottesbegrifi und um die Vieldeutigkeit
des mit Imana bezeichneten Bereiches «Fruchtbarkeit-Gott-Kraft-Zufall-

Glück» vgl. Marcel d'HBRTEFELT/A. Coupez: La royauté sacrée de l'ancien Rwanda.
Tervueren 1964, 460—461 ; Alexis Kagame : La philosophie bantu-rwandaise de
l'Etre. Bruxelles 1956, 332-335; Dominique Nothomb: Un humanisme africain.
Valeurs et pierres d'attente. Bruxelles 1965, 89-103 ; ferner zum weiteren
religionsgeschichtlichen Zusammenhang: Mircea Eliade: Traité d'histoire des religions.
Paris 1970, 29-33.

6 Vgl. J. Röhr: Das Wesen des Mana. In: Anthropos 14/15 (1917-1918),
97-124.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 239

wir sie mit den heutigen Kommunikationsflüssen vergleichen7. Der
Aufbruch des Menschen zu einem dynamischen und pluralistischen
Weltverständnis geschieht eigentlich erst mit der Entdeckung neuer
Seewege und Erdteile, mit ihrer Exploration und Erschließung. Aber
auch diese Begegnungen wurden erst von jenem Zeitpunkt an bedeutsam,

als die geistigen Voraussetzungen gegeben waren, solche
zwischenkulturelle Erfahrungen zur Frage an das jeweilige eigene kulturelle
soziale und individuelle Existenzverständnis werden zu lassen. Dazu
kam es erst in den letzten Jahrzehnten, als jeder Sektor der «globalen
Gesellschaft» - Ökologie und Wirtschaft, Soziologie und Politik - von
der Tatsache fremder Lebensweisen betroffen wurde. Die
Religionsbegegnung und ihre theologische Wertung ist deshalb auch ein relativ
junger Forschungsbereich der Theologie. Einige symptomatische Fakten
sollen diesen Prozeß situieren :

7. 21 Demographische Umschichtungen

Die Statistiken und Analysen zum Bevölkerungswachstum und zur
Bevölkerungsstruktur zeigen in den Zukunftsperspektiven der Menschheit,

wie durch die Bevölkerungsexplosion der afrikanische und der
asiatische Raum immer mehr bedeutsam werden. Es werden um das

Jahr 2000 schätzungsweise 58% der Weltbevölkerung in Asien leben.

Die Zukunft der Menschheit gestaltet sich in diesen nicht-abendländischen

und damit auch in diesen nicht-christlichen Zonen 8.

Die demographische Dynamik und die Gewichtsverschiebung innerhalb

der religionsstatistischen Situation ist nicht nur an diesem quantitativen

Weltentwurf abzulesen, sondern vielleicht noch deutlicher an den

gegenwärtigen BevölkerungsVerschiebungen. So fördert das Phänomen

Gehirnflucht die Vermischung der Populationen, ihrer Kulturgüter und
Religionen 9. Kulturelle Vermischung und Begegnung wird auch durch

7 Vgl. Alvin Toffler: Zukunftsschock. Bern-München-Wien 1970, 23-36;
Behrendt: Soziale Strategie für Entwicklungsländer, 69-76; Herman Kahn/
Anthony J. Wiener: Ihr werdet es erleben. Voraussetzungen der Wissenschaft
bis zum Jahre 2000. Reinbek bei Hamburg 1971, 28-53 (Verstädterung), 86-90
(Atomenergie), 111-114 (Informationsverarbeitung).

8 Religionsstatistische Materialien finden sich mit jeweils etwas abweichenden
Zahlen (je nach dem gewählten Gesichtspunkt z. B. betreffs des chinesischen
Universismus oder des japanischen Buddhismus): Die Religionen der Welt. In:
Die aktuelle Landkarte 236 (1967) ; Der Fischer Weltalmanach 1974. Frankfurt
a. M. 1973, 271.

9 Vgl. Toffler: Zukunftsschock, 38 (Gehirnflucht von Wissenschaftlern),



240 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

die Umschichtungen von Stammes- und Volkseinheiten auf Grund
politischer Spannungen provoziert10. Millionen von Emigranten bringen
nicht nur ihre politischen und sozialen Enttäuschungen mit sich, sondern
auch ihre Ideen, verschiedenen Wertsysteme, existentiellen Leitbilder
und religiösen Weltanschauungen. In diesem Sinne ist auch noch ein
weiterer Pol der kulturellen Kommunikation im zwischenreligiösen
Austausch zu erwähnen: die Gegenwart islamischer Gastarbeiter aus Nordafrika

und dem Mittleren Orient in Europa n.

7. 22 Differenzierung des modernen Lebens

Um die vieldimensionale Ausgangslage der Theologie der Religionen
in diesem Kontext der kulturellen Zirkulation noch situationsgerechter
zu umschreiben, muß diese quantitative Bestimmung durch die qualitative

Dimension ergänzt werden.

Der Verstädterungsvorgang mit seiner Industrialisierung fächert
bekannterweise die Alternativen für menschliche Entscheidungen mehr
und mehr auf. Der konzentrierte Verlauf des industriellen Arbeitsablaufes

mit seinen technologisch begründeten Prioritäten befreit sich

von der sozialen Kontrolle und vom ideologischen Druck der Politik.
Dadurch werden die Weltanschauungen relativiert. Jede Religion hat
sich heute den Auswirkungen dieser Säkularisierung zu stellen 12.

Das Phänomen der Zirkulation hat damit auch in ihrer ganzen
Breite die Religionen und ihre Mission und Gegenmission mit dieser

pluralistischen Kultur und mit dem Kulturschock verwoben. Wenn

vorangegangene Kulturen in ihrer Zielsetzung noch homogen und
überschaubar waren, so bietet jetzt das Phänomen der Zirkulation dem
Einzelnen eine Vielfalt von Rollen, Verhaltensmodellen und
Glaubensvollzügen. Auch Statusveränderungen werden toleriert. Dagegen boten
sakral integrierte Lebensräume mit ihren «selbstverständlichen» sozialen

68-69 (Abwerbung von Technikern): James A.Wilson: Motivation Underlying
the Brain Drain. In: Kurt BAiER/Nicholas Rescher: Values and the Future.
New York 1969, 438-447.

10 Vgl. Pierre Chauleur: Le problème des réfugiés en Afrique Noire. In:
Etudes (1969) 787-799; Anne-Marguerite Nouailhac: La peur de l'autre. Dossier
Racisme. Paris 1972, 127-136 (Probleme der palästinensischen Flüchtlinge).

11 Vgl. die Angaben zur Auswanderung türkischer Gastarbeiter von Willi
Höpfner in: Informationsdienst (Orientdienst, Wiesbaden) 21 (1971), 15.

12 Vgl. Peter Gerlitz: Die Religionen und die neue Moral. Wirkungen einer
weltweiten Säkularisation. München 1971.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 241

Institutionen eine äußerst enge Toleranzbreite, um technische Emanzipation,

wirtschaftliche Umstrukturierung, sozialen Rollenwechsel oder

zwischenreligiöse Begegnungen zu gestatten. Für das Individuum waren
die «Gemeinschaften» der Familie, der Sippe oder der Religion des

jeweiligen Gesellschaftsganzen die nicht hinterfragbaren Bezugspunkte 13.

Das «Dorf Welt» bietet dagegen dem Individuum die Möglichkeit
zum Vergleichen und einen erweiterten Spielraum zur persönlichen
Entscheidung. Das Recht auf eine eigene politische Überzeugung, die

Wahl des Bildungsweges und des Berufes, die Identifizierung mit einer

Religion, der Religionswechsel und die Religionslosigkeit sind prinzipiell

garantiert.
Solche Differenzierungen und Alternativen bedeuten aber nicht

nur Bereicherung, und diese vieldimensionalen kulturellen Begegnungsflächen

bedeuten nicht unbedingt zukunftsstarke Chance. Die Dynamik
der Gegenwartsstiuation legt auch Gefahren und Bruchstellen frei :

das Phänomen der Zirkulation provoziert paradoxerweise nicht nur
Impulse zur Begegnung, sondern auch Abwehrmechanismen und
Gettoreaktionen. Das Phänomen der kulturellen Zirkulation läßt die akute
Problematik der Fremdheit aufscheinen.

2. zur theologischen
INTERPRETATION DER ZWISCHENRELIGIÖSEN ZIRKULATION

Der mit der Etikette «kulturelle Zirkulation» umschriebene Pluralismus

und die entsprechende Fremdproblematik möchte von der Theologie
der Religionen als Frage und als Aufgabe an die Christen ernstgenommen
werden. Jede Religion wird - wie jede fremde kulturelle Möglichkeit
und Wirklichkeit - eine Frage und eine neue Chance für die eigene
Welterfahrung. Und wie man die Fremdkultur als eine Relativierung der Eigenkultur

konkret und existentiell fordernd erlebt, so geschieht es auch mit
der Fremdreligion dem eigenen Glaubensverständnis gegenüber.

Eine solche Auseinandersetzung, Neuorientierung und Glaubensreflexion

kann sich auf verschiedenen Plänen abspielen. Die Handlungstheorie

von Talcott Parsons aufnehmend, können drei Grade unter-

13 Zu diesem Gemeinschaftscharakter autochthoner Gesellschaftssysteme vgl.
Georges Gurvitch: Déterminismes sociaux et liberté humaine. Vers l'étude
sociologique de la liberté. Paris 1963, 193-209.

16



242 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

schieden werden: im persönlichen System, als Sozialsystem und im
kulturellen System 14.

2. 1 Allgemeines zur Systemanalyse

Die Versuche zu einer Theologie der Religionen, die im folgenden
schematisiert werden sollen, haben vor allem das persönliche System,
die einzelne christliche bzw. nichtchristliche Persönlichkeit und die

bewußten oder unbewußten Glaubensentscheide, religiösen Verhaltensweisen

und Kulthandlungen im Blick. Diese Handlungsnormen wurden

abstrakt, heilsindividuell, innerlich und reflexiv dargestellt. Der
Rollencharakter, die Traditionstreue und die Partizipation der Einzelperson
an einem vorgegebenen Netz sozialer Institutionen wurden dabei kaum
beachtet. Das Einzelverhalten - auch wenn es noch so sehr als ein
persönlicher Entscheidungs- und Bekehrungsvorgang erfahren wird -
verläuft aber weitgehend in diesen vorgegebenen Interpretationsbahnen
und Bewertungskriterien des jeweiligen Gesellschaftsganzen. Das
persönliche System formuliert das - gemäß dem situationsgebundenen
Kommunikations- und Interaktionsmodell - erwartete Verhalten. Diese

im sozialen System institutionalisierten Vorverständnisse, Selbstver-
ständnisse, Symbole, Wertsysteme und Orientierungspunkte eines Überich

können als Kultur-System umschrieben werden. In diesem kulturellen
Symbolsystem - das wir in unserem Zusammenhang auch als Religion
umschreiben können - gründet für den Einzelnen die Möglichkeit zur
Daseinsbewältigung 15.

Die vorausgehende Analyse der kulturellen Zirkulation läßt
aufscheinen, wie diese in allen drei Systemen bereichernd und verunsichernd

zugleich wirken muß. Die Theologie der Religionen muß sich deshalb
diesen Fragen auch in drei Dimensionen stellen: auf dem persönlichen
Plan (z. B. durch die Einladung zu Toleranz und Neubesinnung oder zu
Abwehr und Verweigerung), im sozialen System (z. B. durch dogmatische
und kirchenrechtliche Neuformulierungen oder Warnungen), im kultu-

14 Vgl. Talcott Parsons: The Social System. Glencoe 1959; Helmut Lois-
kandl: Edle Wilde, Heiden und Barbaren. Fremdheit als Bewertungskriterium
zwischen Kulturen, Mödling bei Wien 1966, 9-54; Wolfhart Pannenberg:
Wissenschaftstheorie und Theologie. Frankfurt a. M. 1973, 82-105 (Theorie des Handelns
von Parsons und die kritische Auseinandersetzung zwischen Habermas und Luh-
mann).

15 Vgl. R. Mayntz: Soziales System. In: Wörterbuch der Soziologie. Bd. 3.

Fischer Taschenbuch 6133. Frankfurt a. M. 1972, 757-761.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 243

rellen Bereich durch eine Neubegründung der grundlegenden
Bezugssysteme (wie z.B. Absolutheit des Christusereignisses, Sinnrichtung der

Universalität, soziale Relativität des Christentums).
Theologiegeschichtlich können dazu hauptsächlich zwei Modelle

vorgestellt werden :

2. 2 Theologische Modelle

Es wäre in diesem Zusammenhang - und um des Zusammenhanges
willen - nötig, einerseits die in der «Erklärung über das Verhältnis der
Kirche zu den nichtchristlichen Religionen» des 2. Vatikanischen Konzils

gemachten Anregungen 16 und anderseits die Themen zur 4.

Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen in Uppsala 17 oder
die auf der Weltmissionskonferenz in Bangkok 18 beschrittenen Wege

zu umschreiben. Das würde aber den Rahmen einer Lageskizze sprengen.
Systematisierend und verallgemeinernd kann aber gesagt werden, die

Vorstoßrichtungen der bisher formulierten Theologien der Religionen
seien zweifach : die eine konzentriert sich auf das Einmalige des Yahwe-
bundes und auf das Unüberholbare des Christusereignisses, die andere

unterstreicht die Verflochtenheit der biblischen Botschaft mit der
gesamten Heils- und Unheilsgeschichte der Menschheit. Das erste
Denkmodell wird oft mit der protestantischen Theologie in Verbindung
gebracht, das zweite Interpretationsmodell hingegen als eher katholische

Akzentuierung betrachtet.
Die beiden Darstellungsweisen können aber nur unter .Vorbehalten

mit der Unterscheidung in protestantische und katholische Theologie
in Beziehung gebracht werden. Wenn aber die entsprechende Aufteilung
in «dialektische Theologie» und «Erfüllungstheologie» dennoch
beibehalten werden soll, so nur unter der ausdrücklichen Feststellung, daß

auch im katholischen Selbstverständnis eine «dialektische» Theologie
der Religion anzutreffen ist, und daß auch die protestantische
Theologiegeschichte eine Gotteslehre der Religionen kennt, die die erfüllende
Kontinuität mit dem Christentum hervorhebt. Es seien hier nur die

16 Vgl. A.-M. Henry (éd.) : Les relations de l'Eglise avec les religions non
chrétiennes. Paris 1966.

17 Vgl. Carl F. Hallencreutz : New approaches to men of other faiths.
Geneva 1970; Walter Hollenweger : Christus intra et extra muros ecclesiae.
In: Casalis (éd.) : Vers une Eglise pour les autres. Genève 1966, 32-35.

18 Phüip A. Potter (Hrsg.) : Das Heil der Welt heute. Dokumente der
Weltmissionskonferenz Bangkok 1973. Stuttgart-Berlin 1973, 186-188 (Bericht der
Sektion I/IV: Dialog mit Vertretern der Religionen unserer Zeit).



244 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

Namen von Jean Daniélou 19 bzw. Emil Brunner und Paul Althaus 20

erwähnt.
Diese beiden Hauptwege auf der Suche nach einem Verständnis der

kulturellen Zirkulation im allgemeinen und der Religionsbegegnung im
besonderen sind verschieden je nach den Erfahrungen und je nach dem

Vorverständnis, die der jeweilige Theologe z.B. über die Schöpfungsund

Erlösungsordnung, über Schuld und Verantwortung oder über
Gnade und Natur mitbringt.

2. 21 Das Einmalige des Christus-Ereignisses

Die dialektische Theologie versteht die grundsätzliche Verschiedenheit

von Sünde und Gnade so radikal, daß die heilsgeschichtliche Diskontinuität

und die «dämonische Disharmonie» 21 zwischen dem nichtchrist-
lichen Religionskult und dem Christusgeschehen total ist. Mit Berufung
auf den «biblischen Realismus» 22 weigert sie sich, in den Kulturen,
Ethiken oder Religionssystemen der außerchristlichen Welt
«Anknüpfungspunkte» 23 zu suchen. Dadurch würde das Einmalige des Christus-
Ereignisses herabgemindert.

19 Vgl. z. B. Jean Daniélou: Histoire des religions et histoire du salut. In:
Essai sur le mystère de l'histoire. Tome 1. Paris 1953, 110-113; Ders. : Le
problème théologique des religions non chrétiennes. In: Enrico Castelli (ed.), Meta-
fisica ed esperienza religiosa. Roma 1956, 209-233.

20 Vgl. Emil Brunner: Wahrheit als Begegnung. Zürich 19632, 168-171;
Paul Althaus: Die christliche Wahrheit. Lehrbuch der Dogmatik. Gütersloh
1952, 53, 61-71 (Uroffenbarung in der menschlichen Existenz), 71-76 (Uroffen-
barung im geschichtlichen Leben).

21 So Hendrik Kraemer: Die christliche Botschaft in einer nichtchristlichen

Welt (Zollikon-Zürich 1940, 115): «Die Aufgabe der natürlichen Theologie
wird in Zukunft nicht sein, Vorbereitungsstufen zu konstruieren und ungebrochene,
zusammenhängende Linien religiöser Entwicklung zu ziehen, die ihren Gipfel
in Christus erreichen, sondern im Lichte der christlichen Offenbarung das dialektische

Verhältnis nicht nur der nichtchristlichen Religionen, sondern aller menschlichen

Versuche, die Totalität des Seins zu erfassen, bloßzulegen. Dieser
zwiespältige Zustand kommt, wie wir es schon zu zeigen versucht haben, aus der
fundamentalen und dämonischen Disharmonie des Menschen, die jedermann ins Auge
starrt, und die das beunruhigendste Rätsel der Geschichte und der Menschheit
bildet». Vgl. auch aaO., 125, 131, 133, 192.

22 AaO., 115-116: «Der biblische Realismus ist dieser fundamentalen und
dämonischen Disharmonie ganz eingedenk und hat deshalb ihr gegenüber eine
dialektische Haltung, die zur gleichen Zeit 'Ja' und 'Nein' sagt denn im Lichte
des biblischen Realismus ist die Disharmonie im Menschen nicht nur fundamental
und dämonisch, sondern auch und vor allem Schuld.» Vgl. auch aaO., 263, 266,
274, 287 und 369.

23 AaO., 119-129.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 245

Deshalb wird der missionskatechetische Versuch, in der «natürlichen
Theologie» Anknüpfungspunkte erkennen zu wollen und das Christentum

als «Erfüllung»24 der Religionsgeschichte zu sehen, prinzipiell
abgelehnt. Die Grundsünde jeglicher Religion besteht ja darin,
selbstmächtig Gott erreichen zu wollen. Der einzige Anknüpfungspunkt ist
die Gnade Gottes, die sich frei und ohne irgendwelche Mitwirkung von
seiten des Menschen anbietet. Nur dieses totale Gnadenangebot kann
als Anknüpfungspunkt bezeichnet werden, nicht aber die Einzelriten,
moralischen Vorschriften und mystischen Erlebnisse in den Religionen 25.

Religion ist der Gegensatz zum Glauben 2S. Religion bedeutet das

«Überschreiten der uns gesetzten Todeslinie», die «trunkene Verwischung
der Distanzen», die «Aufrichtung der romantischen Unmittelbarkeit»,
die «Vergöttlichung des Menschen und die Vermenschlichung Gottes».

In dieser Selbstbehauptung und in diesem Willen, zu «sein wie Gott»,
ist die Religion die «unverschämte Vorwegnahme» dessen, was immer
nur von dem unbekannten Gott aus geschehen kann. Der religiöse
Mensch ist die «hartnäckigste Spezies der Gattung Mensch», der «Sünder
im anschaulichsten Sinn des Wortes». Und als Höchstleistung menschlichen

Strebens nach Vollkommenheit ist die Religion auch der Höhepunkt

menschlichen Unvermögens Gott gegenüber. Alles, was Religion
heißt - von der ungeschicktesten FetischVerehrung bis zum raffiniertesten

Spiritualismus -, bleibt «diesseits des Abgrunds», von Hunger,
Schlaflosigkeit und Sexualität nur durch Gradunterschiede getrennt »27.

Diese Kritik des «Religiösen» betrifft aber nicht nur die geschichtlichen

Religionen, sie richtet sich auch und ztierst an die Kirche, denn
das empirische Christentum ist eine Religion wie jede andere geschichtlich

bekannte religiöse Gemeinschaft28. Um es mit Karl Barth zu sagen :

24 AaO. 113-114.
25 AaO. 119-129.
26 Vgl. Karl Barth: Die Kirchliche Dogmatik, Band 1/2, § 17: Gottesoffenbarung

als Aufhebung der Religion. Zollikon 1938, 304-397. Der Satz « Religion ist
Unglaube» betrifft auch das Christentum, insofern es «unser» Christentum ist und
nicht eine Glaubenshaltung. Deshalb ist im Christentum «in seiner Weise anders
als auf dem übrigen Feld der Religion aber in seiner Weise nicht weniger ernstlich
der menschliche Unglaube, d. h. der Widerstand gegen Gottes Offenbarung und
also der Götzendienst und die Werkgerechtigkeit auf dem Plan und in Aktion».
Vgl. aaO. 359.

27 Vgl. zu dieser Zusammenfassung einiger Themen von Barth im Römerbrief:

Heinz Zahrnt: Die Sache mit Gott. Die protestantische Theologie im 20.
Jahrhundert, Zürich 1966, 39.

28 Vgl. Kraemer: Die christliche Botschaft in einer nichtchristlichen Welt,
255; vgl. ferner: aaO. 118, 192, 253-255, 262, 297.



246 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

immer wenn das «christliche» Wesen sich auf etwas anderes bezieht als

die Heilsbotschaft, «würde es aus dem Christus-tum zum Christen-tum»
und «hätte mit der Kraft Gottes nichts mehr zu tun»29. Auch die
gesellschaftlichen Strukturen der Kirche, ihre sprachlichen Aussagen und
ethischen Normen sind ja immer auch Ausdruck bestimmter kultureller
und religiöser Forderungen und Selbstverständlichkeiten, die durch

Eigennutz, Vorurteile, Machtwille und Aggressionen dämonisiert sind.

Nach Barth steht selbst sein eigenes theologisches Schaffen unter diesem

Verdikt der Religion: «Alle Religion steht, sofern sie diesseitige,
geschichtliche, zeitliche, anschauliche Wirklichkeit ist, unter dieser Regel :

auch die echte, die aufrichtige, die tiefe Religion, auch die Religion
Abrahams und der Propheten, auch die Religion des Römerbriefes und
selbstverständlich auch die aller Bücher über den Römerbrief »30.

Das Christentum ist also - und das scheint mir ein entscheidender

Beitrag zur Theologie der Religion zu sein - den gleichen Urteilskriterien

unterworfen wie die nichtchristlichen Religionen.

2. 22 Die heilsgeschichtliche Legitimität der Religionen

In der Sicht der Erfüllungstheologie fällt die biblische Offenbarung nicht
in einen kulturell und religiös unvorbereiteten Raum, vielmehr ist dieses

Interpretationsmodell darauf angelegt, die Predigt des Evangeliums könne
sowohl an der Individualgeschichte als auch an der Welt- und
Religionsgeschichte der Völker anknüpfen. Sie zieht dabei zwischen denen, die

unbewußt in den vorchristlichen Zeiten «nach dem Wort lebten», und
denen, die bewußt dem verkündeten Christus-Logos anhangen 31, eine

ununterbrochene heilsgeschichtliche Linie, denn: «Wer immer nach dem

'logos' gelebt hat, war Christ, - auch wenn man sie als Atheisten bezeichnet

hat, wie in Griechenland einen Sokrates, einen Heraklit oder andere

mehr»32. Aus einer solchen Perspektive konnte auch Augustinus in
einer geistesgeschichtlich ähnlichen Herausforderung wie der unsrigen

29 Vgl. Karl Barth: Der Römerbrief. München 19295, 11-12 (Kraft Gottes
als die Krisis aller Kräfte).

30 AaO. 112.
31 Vgl. Justinus: Apologia 1,46 (PG 6, 398 C).
32 Diese nach dem «logos » lebenden Menschen werden gekennzeichnet als

«furchtlose» (atarachoi) und «unerschrockene» (aphoboi) Leute. Vgl. auch Josef
Heislbetz: Theologische Gründe der nichtchristlichen Religionen (Quaestiones
Disputatae 33). Freiburg-Basel-Wien 1967, 108-110 (zu dieser Interpretation der
Lebensführung von Sokrates).



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 247

die Folgerung ziehen: «Die Wirklichkeit, die wir heute 'christliche

Religion' heißen, war schon zur Zeit der Vorahnen gegeben. Sie hat nie

gefehlt seit dem Anfang der Menschheit bis zur Offenbarung Christi
im Fleisch. Von diesem Augenblicke an begann man die wahre Religion,
die bereits schon gegeben war, die 'christliche' zu heißen »33.

Die theologische Begründung einer solchen auf Erfüllung im
Christusereignis tendierenden Interpretation der Religionen hat Karl Rahner

34 mit folgenden Thesen umrissen :

1. Das Christentum versteht sich als die für alle Menschen bestimmte,
absolute Religion, die keine andere als gleichberechtigt neben sich

anerkennen kann 35.

Diese geglaubte, absolute Hoffnungsbotschaft nimmt zwar in der
Geschichte der kirchlichen Gemeinschaft variierende Ausgestaltungen an,
die Kirche bleibt aber trotz dieser Bedingtheit der privilegierte Ort,
an dem der Heilswille Gottes sich in ausdrücklicher Weise anbietet
und veröffentlicht.

Die sozio-psychologischen Erkenntnisse zu den Regeln des

gemeinschaftsgebundenen Verhaltens und die Gesetzmäßigkeiten der Gruppen-
Kohäsion legen aber die Frage nahe, in welchem biographischen Moment
dieses Angebot wirklich als ein Ruf zur Entscheidung und als eine reale

Möglichkeit erfahren wird. Gerade diese grundsätzliche Frage nach der

Möglichkeit, von einer Glaubensbotschaft persönlich so angesprochen

zu werden, daß nicht nur die Begegnung mit einer anderen Religion,
sondern auch die Annahme einer anderen religiösen Gemeinschaft als

Notwendigkeit erfahren wird, ist für die Kultur-Anthropologie nicht

33 Augustinus: Retractationes, 1,12, §3 (CSEL 36, Knöll, 58) : «Res ipsa,
quae nunc religio Christiana nuncupatur erat apud antiquos, nec, defuit ab initio
generis humani, quousque Christus venerit in carnem; unde vera religio, quae
iam erat, coepit appellari Christiana.» Vgl. dazu Henri de Lubac: Catholicisme.
Paris 19474, 107-132, 207-239.

34 Karl Rahner: Die Gliedschaft in der Kirche nach der Enzyklika Pius'
XII. «Mystici Corporis Christi». In: Schriften zur Theologie 2. Zürich-Einsiedeln-
Köln I9604, 7-94; Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen. In:
Schriften zur Theologie 5. Zürich-Einsiedeln-Köln 1963, 136-158; Kirche, Kirchen
und Religionen. In: Schriften zur Theologie 8. Zürich-Einsiedeln-Köln 1967,
355-374; Bemerkungen zum Problem des «anonymen Christen». In: Schriften zur
Theologie 10. Einsiedeln 1972, 531-546.

35 Rahner: Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen, 139.

Vgl. auch Josef Amstutz: Kirche der Völker. Skizze einer Theorie der Mission
Quaestiones Disputatae 57). Freiburg-Basel-Wien 1972, 51-61.



248 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

leicht zu beantworten. Es geht ja bei einer solchen Entscheidung nicht
nur um den individuellen Gewissensbereich, sondern auch um
gesellschaftliche Konsequenzen, die für die einzelne Psyche zersetzend wirken
können. Nach Rahner ist deshalb «die Frage (wenigstens grundsätzlich
offen, in welchem genauen Zeitpunkt diese absolute Verpflichtetheit
konkret eintritt auch im Sinne einer objektiven Verpflichtung einer
solchen Forderung»36. Daher formuliert er eine zweite These:

2. Eine nichtchristliche Religion enthält nicht nur Elemente einer natürlichen

Gotteserkenntnis sondern auch übernatürliche Momente

aus der Gnade, und sie kann von daher als - wenn auch in
verschiedener Gestuftheit - legitime Religion anerkannt werden 37.

Die Theologie wollte zwar dieser verschiedenen Gestuftheit des

Heilsangebotes durch die Periodisierung der Heilsgeschichte in (oft) drei

chronologisch abgrenzbare Epochen («vor dem Gesetz», «unter dem
Gesetz» und «unter der Gnade») immer schon Rechnung tragen 38, die
eben angedeutete psychosoziale Komplexität zeigt aber, daß eine so

aneinanderreihende, lineare Geschichtsaufteilung in «Schöpfung - Altes
Testament - Christus» der heutigen Eigen- und Fremdproblematik nicht
mehr gerecht wird. Die ursprünglich chronologische Periodisierung kann

nur dann weiterhin übernommen werden, wenn sie in dem Sinne

umkonzipiert wird, daß die zeitperiodischen Kategorien als Existenz-Kategorien

begriffen werden können 39. Sowohl in der individuellen als auch

in der sozialen Geschichte wären dann Heil und Unheil immer nur über-

einandergeschichtet, durcheinanderlaufend und sich überkreuzend faßbar,

- und christliche und unchristliche Existenzweise realisiert sich

36 Rahner: aaO. 141-142.
37 AaO. 143.
38 Zu diesen Periodisierungen der Geschichte vgl. Augustin Luneau: Pour

aider au dialogue. Les Pères et les religions non chrétiennes. In: Nouvelle Revue
Théologique 89 (1967), 821-841; 914-939; Gustave Thils: Propos et problèmes
de la théologie des religions non chrétiennes. Tournai 1966, 63-72.

39 Vgl. Thomas von Aquin: Summa Theologiae, I-II 106 1 ad 3: «... nullus
unquam habuit gratiam Spiritus Sancti nisi per fidem Christi explicitam vel impli-
citam. Per fidem autem Christi pertinet homo ad novum testamentum. Unde quibus-
cumque fuit lex gratiae indita, secundum hoc ad novum testamentum pertinebant.»
Vgl. auch Summa Theologiae I-II 106 3 ad 2; I-II 107 1 ad 2, und den Kommentar
zu diesem Übergang von der chronologischen zur verhaltensbezogenen
Betrachtungsweise in : Otto Hermann Pesch : Die Theologie der Rechtfertigung bei Martin
Luther und Thomas von Aquin. Versuch eines systematisch-theologischen Dialogs.
Mainz 1967, 450-451.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 249

sowohl im chronologischen Abschnitt der «Naturordnung» als auch dem
des «Alten Testamentes» und dem des «Neuen Testamentes».

Gestützt auf die dabei aktualisierte Glaubensüberzeugung vom
allgemeinen Heilswillen und auf Grund der körperlich-sozialen Verfaßt-
heit der menschlichen Entscheidung kann deshalb auch die nichtchristliche

Religion als legitime Religion betrachtet werden. Deshalb ist konkret

und bis zur existentiellen Auseinandersetzung mit dem christlichen
Glauben (wozu das bloße Informiertsein oder die Gegenwart der «

Missionskirche» nicht ausreicht) die jeweils offizielle Religion auch die

obligate Religion. In diesem Sinne kann jede Religion auch theologisch
als legitime Religion gedeutet werden 40. Daraus ergibt sich eine dritte
These :

3. Der Christ begegnet nicht einem schlechthinnigen Nicht-Christen,
sondern einem, der durchaus schon als ein anonymer Christ in dieser

oder jener Hinsicht betrachtet werden kann und muß 41.

Zusammenfassend kann also gesagt werden, daß die Erfüllungstheologie
darlegen will, daß die nichtchristlichen Religionen auch heute noch in
einem nicht nur chronologisch, sondern auch und vor allem theologisch-
heilsgeschichtlich zu verstehenden Prius der neutestamentlichen christlichen

Gemeinschaft zugeordnet sind.

2. 3 Für ein erweitertes Interpretationsmodell

Nach der Erfüllungstheologie gründet die Wahrheit und die Legitimität
der Weltreligionen darin, daß diese jeweils den sozialen und kulturellen
Rahmen bieten, in dem die Person sich, wenn auch noch so unausdrücklich

formuliert und unthematisch realisiert, dem Absoluten überantwortet.

In jeder Religion kann deshalb der Mensch von Gottes Selbstmitteilung

erreicht werden und das Heil finden. Dieses theologische
Verständnis der nichtchristlichen Religionen erlaubt es auch, ohne Aggres-

40 Rahner: Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen, 151:
Durch die soziale Gebundenheit des Menschen «ist es nun aber schlechthin undenkbar,

daß der konkrete Mensch diese Gottesbeziehung, die er haben muß und die
ihm von Gott her möglich gemacht wird und werden muß, soll er gerettet werden,
konkret in einer absolut privaten Innerlichkeit und außerhalb der faktischen,
sich ihm anbietenden Religion seiner Umwelt habe vollziehen können.»

41 AaO. 154.



250 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

sivität und ohne Verharmlosung den Pluralismus und die Konfrontation
der Religionen anzunehmen.

Die dialektische Theologie führt zu einer ähnlichen Einstellung
(wenn auch auf Grund eines Vorverständnisses, das der Erfüllungstheologie

diametral entgegengestellt scheint), denn nach ihr ist das Christentum

als christliche Religion dem gleichen Urteil durch das Wort Gottes

ausgesetzt wie die anderen Religionen.
Systemimmanent sind diese beiden theologischen Deutungswege

kohärent. Die Aporien scheinen erst auf, wenn wir das jeweilige
soziale System ihrer sprachlichen und gesellschaftlichen Formulierungen

befragen. Dann aber scheint uns in den beiden theologischen
Versuchen die Tatsache vernachlässigt zu werden, daß das Individuum
immer nur als Träger eines verinnerlichten, vorausliegenden kulturellen
und religiösen Wertsystems mit je verschiedenen Normen und Vorurteilen

reagiert und reflektiert. Diese sozio-kulturelle Bedingtheit prägt
auch seinen Gewissensentscheid. Die mit dem Phänomen der kulturellen
Zirkulation hervorgerufene Infragestellung trifft deshalb nicht nur die

manifeste, explizite, bewußte Theologie, sondern auch und vor allem
die latente, implizite, unbewußt mitgetragene und institutionalisierte
Glaubensüberlieferung. Die Verunsicherung in der Begegnung zwischen
den Religionen scheint hier analysiert werden zu müssen.

Deshalb ist der Ansatzpunkt und der Begegnungsort eines

theologischen Dialogs zwischen den Religionen sowohl in der Linie der
dialektischen Theologie als auch in derjenigen der Erfüllungstheologie zu
unmittelbar im persönlichen System genommen. Beide Modelle gehen
fast ausschließlich von den Grenzfragen des Einzelmenschen aus (wie
z. B. Heilsbedürftigkeit, Tod, Schuld oder ethischer Konflikt) und
nicht auch von den gesellschaftlichen Tatsachen, in denen er steht (wie
z.B. der soziale Unabhängigkeitswille, die Rassenspannungen, die

Gegenmission der Religionen oder die zwischenkulturelle Aggressivität).
Diese letzteren sind auf dem persönlichen Erfahrungsplan Symptome
für Wertverunsicherung und Wertzusammenbruch.

Einer solchen heilsindividualistischen Interpretation der Religionen
42 möchten wir deshalb ergänzend ein weiterführendes Interpreta-

42 Vgl. zu diesem geschichtslosen Aktualismus, der die Glaubensgeschichte
auf die Summe der einzelnen Glaubensentscheide reduziert: Ludwig Rütti: Zur
Theologie der Mission. Kritische Analysen und neue Orientierungen. München-
Mainz 1972, 179-192.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 251

tionsmodell entgegenstellen. Da die Beschreibung des Phänomens der
Zirkulation das Problem des Fremden akut werden ließ, soll hier die

Kategorie des Fremden als heuristisches Prinzip eingeführt werden. Mit
diesem theologischen Schlüsselbegriff scheint es uns nämlich möglich zu
sein, (a) einen Typ zu umschreiben, der nicht nur das Heil des einzelnen

Nichtchristen, sondern auch die heilsgeschichtliche Rolle der geschichtlich

verfaßten Religionen berücksichtigt» und (b) sowohl die

bibeltheologische Analyse als auch die religionswissenschaftliche Vergleichsstudie

so zu führen, daß Gläubige sowohl aus der christlichen als auch

aus der nicht-christlichen Welt einen gemeinsamen Bezugspunkt haben,
der vor ihrer geschichtlichen, institutionalisierten kulturellen Differenzierung

liegt 43.

3. ZIRKULATION, FREMDHEIT UND THEOLOGIE DER RELIGIONEN

Man könnte versucht sein, dem Begriff Fremdheit die wissenschaftliche
Brauchbarkeit abzusprechen. In der Alltagssprache scheint er ja zu
sehr von Gefühlswerten belastet zu sein, um ihn als Schlüsselwort
wissenschaftlicher Diskussion ins Gespräch zu bringen. Doch verweist
gerade diese Gefühlsgeladenheit auf die zentrale Stellung dieses Begriffs
im Auslösemechanismus der stereotypbedingten sozialen und
theologischen Reaktionen hin. Die soziologische und theologische Relevanz
des Begriffs «Fremdheit» ist damit offenkundig 44.

3. 1 Fremdheit als Bezugspunkt

Für den Fremdheitskomplex ist das Ferne-Stehen in sozialer,
geographischer, historischer oder theologisch-religiöser Hinsicht zwar
konstituierend, aber die Komponenten der kulturellen Zirkulation weisen
darauf hin, daß doch wieder erst das Nahe-Sein die Fremdenproblematik

wecken konnte. Ein Minimum an Interaktion ist notwendig, um
zur Flucht in die Patentlösung des Stereotyps genötigt zu werden.

43 Zum gegenwärtigen Stand der Diskussion: Léon Debruyne: Le païen?
Le salut?. Louvain 1971, 59-107; Pietro Rossano: Theologie der Mission. In:
Mysterium Salutis IV/2. Zürich-Einsiedeln-Köln 1972, 516-518.

44 Loiskandl : Edle Wilde, Heiden und Barbaren, 9-14.



252 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

3.11 Versuch einer Umschreibung45

Diese Flucht ist oft ethnozentrisch gefärbt. Die Reaktion auf das Fremde
ist dann assimilierend, sympathisch, neugierig, reduzierend. Die

Anknüpfungspunkte gelten als Sanktionierung des Eigenen. Die Flucht
zum Stereotyp des Fremden kann aber auch xenophobisch sein: die

Fremdheit wird dann als Bedrohung erfahren, sie wird als komisch
verharmlost oder als Gefahr der eigenen Lebensweise verdrängt.

Auf jeden Fall ist der Fremde außerhalb des eigenen
Kommunikationshorizontes und außerhalb des eigenen, selbstverständlichen
Interaktionsnetzes. Er ist ein Gegenüber. Es geht beim Stereotyp des Fremden

um den Schutz der Eigenexistenz vor dem Unüberschaubaren und
Chaotischen. Gerade darin zeigt sich aber die enge Verbindung des

Fremdheitssyndroms mit dem Kultischen und Mystischen. Das «ganz
Andere» erscheint als gesellschaftliche Bedrohung und ist gleichzeitig
als Überhöhungsmöglichkeit jenseitig. Fremdheit wird dann zu einer

religiösen Bestimmung. Als solche ist Fremdheit, um wieder die Kategorien

der Systemanalyse aufzunehmen, zwar im persönlichen Erfahrungssystem

und im vergesellschaftlichten sympathischen oder xenophobi-
schen Sozialmechanismus angezeigt, sie erweist sich aber letztlich als

eine Grundbestimmung im symbolischen Bereich des Kultursystems.
Unter diesem Gesichtspunkt geht es insofern um Theologie, als

mit «Fremdheit» ein spezifisch religiöses Thema, auf die in ihr in
Erscheinung tretende göttliche Wirklichkeit befragt wird. Die in der

psychologischen und soziologischen Annäherung untersuchten Gesichtspunkte

verweisen dann als Zeichen auf die theologische Fragestellung.
Diese verschiedenen theoretischen Niveaus sollen nun an der

deuteronomischen Überlieferung und an einigen religionsgeschichtlichen
Daten nachgeprüft werden 46.

45 AaO. 45-54 (Kultur und Interaktion).
46 Die Wahl des deuteronomischen Gesetzes, um den religions-theologischen

Schlüsselbegriff des Fremden herauszuarbeiten, ist darin begründet, daß die ge-
schichtstheologische Rückschau des Deuteronomium zur Zeit der josianischen
Reform einer ähnlich gelagerten geschichtlichen Situation Rechnung trägt, wie
die hier beschriebene kulturelle Zirkulation (Konfrontation mit anderen Völkern
und Religionen, religiöse Sonderexistenz Israels, Versuch einer theologischen
Vertiefung der Vergangenheit). Vgl. Otto Baechli: Israel und die Völker. Eine
Studie zum Deuteronomium. Zürich-Stuttgart 1962.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 253

3. 12 Die Fremdkategorie in Israel

Ohne die Unterschiede zwischen dem Volksfremden (zar), den vorübergehend

im Lande Beschäftigten (nokri), dem religiös integrierten
Einwohner (ger) und dem nicht integrierten Beisassen (toschabh) herauszuarbeiten,

und ohne die vor- und die nachexilische Situation zu
unterscheiden 47, können folgende ethischen und theologischen Verhaltensnormen

angegeben werden :

a) Das Verhalten dem Fremden gegenüber. Daß die xenophobische Etikettierung

des Fremden für Israel nicht die einzig mögliche Reaktion war,
zeigt die stereotyp wiederkehrende Reihe «Waise-Witwe-Fremdling».
Darnach ist der Fremde nicht nur der Gruppe der sozial Unterprivilegierten

zugeordnet, er hat auch Anteil an der religiös bedeutsamen
Existenzweise des «Armen», - also des radikal abhängigen und
preisgegebenen Menschen, des sozial Geringgestellten, dessen einzige Hoffnung
Gott ist.

Gestützt auf diese privilegierte Gottesnähe soll dem Fremden in
gleicher Weise wie dem Einheimischen Recht geschaffen werden 48 :

«Denn der Herr, euer Gott, ist der Gott der Götter und der Herr der

Herren, der große, starke und furchtbare Gott, der die Person nicht
ansieht und nicht Bestechung annimmt, der der Waise und der Witwe
Recht schafft und den Fremdling liebhat, so daß er ihm Brot und
Kleidung gibt. Und ihr sollt den Fremdling lieben; denn ihr seid auch Fremdlinge

gewesen im Lande Ägypten» 49.

Wegen dem Ausgeliefertsein und der Prekarität ihrer wirtschaftlichen
und sozialen Lage hat der Fremde ebenso wie die Witwe und die Waise
neben diesem Rechtsschutz auch noch bestimmte Vorrechte. So soll

ihretwegen auf den Feldern keine Nachlese gehalten werden:
«Wenn du auf deinem Felde deine Ernte schneidest und eine Garbe

47 Vgl. Gustav Stählin: «xenos», in ThWNT 5 (1954), 1-36; H. Stegemann:
«Rasse» und Volk in biblischer Sicht. In: K.-M. Beckmann (Hrsg.): Rasse, Kirche
und Humanuni, Gütersloh 1969, 233-256.

48 Die nach den soziologischen Gesetzen zu erwartende rechtliche Verschiedenheit

ist verworfen. Nach der deuteronomischen Gesetzgebung soll die Person
des Fremden nicht anders als die Person des Einheimischen Rechtsschutz erhalten
(Dt 24,17; 27,19). Das gleiche Gewohnheitsrecht (Num 9,14; 15,16) und die gleiche
«thora» (Num 15,16) sollen in Geltung sein.

49 Dt 10,17-19.



254 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

auf dem Felde vergissest; so sollst du nicht umkehren, sie zu holen;
dem Fremdling, der Waise und der Witwe soll sie gehören. Du sollst
daran denken, daß du Sklave gewesen bist in Ägypten; darum gebiete
ich dir, daß du solches tuest» 50.

Die Rechtfertigung dieser sozialen und politischen Gleichstellung ist
der Verweis auf die eigene kollektive Erfahrung Israels in der Fremde.

b) Die existentielle Begründung. Während der Deportationszeit in den

ägyptischen Arbeitslagern und vor dem Exodus-Ereignis haben die
Israeliten nämlich selbst erfahren, was Fremdsein bedeutet. Wenn sich
Israel jetzt anders verhalten soll, und wenn es ihm nicht gestattet ist,
den Fremden in seine Marginalexistenz abzudrängen, so deshalb, weil
es in Ägypten selber unter dieser Fremdexistenz gelitten hat :

«Du sollst das Recht des Fremdlings und der Waise nicht beugen und
das Kleid der Witwe nicht zum Pfände nehmen. Du sollst daran denken,
daß du Sklave gewesen bist in Ägypten. Darum gebiete ich dir, daß
du solches tust»51.

Doch auch diese in der Vergangenheit erlebte Fremd-Bedingung ist
noch nicht die tragende Begründung der in der Gegenwart geforderten
Gastlichkeit. Die grundlegende Motivation liegt vielmehr in der Tatsache,
daß der Mensch auch in seiner Heimat und in seinem angestammten
Sozialmilieu immer ein Fremder ist. Erst von dieser Überzeugung her
ist die Frage, warum die soziologisch institutionalisierten und religiösen
Abgrenzungen bedeutungslos sind, beantwortbar: vor Gott dem ganz
Anderen ist der Mensch immer ein Fremder. Deshalb ist auch verordnet:
«Grund und Boden darf nicht für immer verkauft werden, denn das

Land ist mein, und ihr seid Fremdlinge und Beisassen bei mir»52.

Die fundamentale Begründung für diese positive Einstellung zum
Fremden ist die identische Bestimmtheit für Israeliten und für Nicht-
israeliten, «Fremde» zu sein, in der Welt nicht bei sich zu sein, nicht
sich selber zu sein. Dieser gemeinsame Nenner schafft gleiche existentielle

Voraussetzungen. Die geographische Fremdheit, der Mangel und
die Unmöglichkeit sozialer Interaktion, die rassische Verschiedenheit,
die dogmatische Systemgebundenheit und die geschichtlich-institutionelle

Gruppenzugehörigkeit sind damit in ihrer Bedeutung relativiert.

50 Dt 24, 19.21. Vgl. Lev 19,10 und 23, 22.
51 Dt 24, 17-18; vgl. auch Ex 23, 9.12; 22, 20.
52 Lev 25, 23. Vgl. Friedrich Horst: Gottes Recht. Studien zum Recht im

Alten Testament. (Theologische Bücherei 12). München 1961, 205-212.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 255

Das Denken in Wir- und Sie-Gruppen, die Aufteilung der Welt nach

«Brüdern» und «Fremden», in Volkszugehörige und Gesindel, in Nächste
und Feinde, in Zivilisierte und Barbaren, in Fromme und Heiden ist
in dieser Perspektive eine Häresie. Das Buch Jonas gibt dazu die

Illustration.

3. 2 Verifikation

Der hier erarbeitete Schlüssel zum Verständnis der Fremdreligionen
läßt die Etikette «fremd» eigentlich verschwinden, denn Fremd-Sein
ist nicht nur anthropologisch, sondern auch theologisch das Kriterium
jeder gläubigen Existenz, - sei sie nun kulturell «einheimisch» oder
«ausländisch». Um aber nicht den Gefahren einer übereilten Theologie
der anonymen Christenheit zu verfallen, soll dieses Kriterium der
Fremden-Mentalität zum Schluß auch noch im Selbstverständnis zweier

Religionen nachgeprüft werden. Erst nach diesem religionsvergleichenden

Befund kann die Arbeitshypothese als verifiziert gelten. Dazu
wählen wir zwei extreme Religionstypen : den universalistischen und
den stammesgebundenen, eine Schriftreligion und eine schriftlose
Überlieferung, eine Stifterreligion und eine Volksbewegung - den hinayani-
stischen Buddhismus und die imanistische Mentalität Rwandas.

3. 21 Der Fremde im Buddhismus des Hinayana 53

Die religions- und geistesgeschichtliche Situation des Buddhismus ist
gezeichnet durch einen radikalen Willen zum empirischen Versuch der

Befreiung durch einen erzieherischen Apersonalismus. Dadurch wird
der Weg in die Fremde als Methode angegeben:

«Und ich zog, ihr Mönche, nach einiger Zeit, noch in frischer Blüte,
glänzend dunkelhaarig, im Genüsse glücklicher Jugend, im ersten

Mannesalter, gegen den Wunsch meiner weinenden und klagenden
Eltern, mit geschorenem Haar und Barte, mit fahlem Gewand bekleidet,
vom Hause in die Hauslosigkeit»54.

53 Wie für die bibeltheologische Darstellung der Fremdproblematik im AT,
so ist auch für die religionsgeschichtliche Darstellung des Buddhismus eine Begrenzung

notwendig. Die Parallelstudie beschränkt sich deshalb auf den Buddhismus
des Hinayana. Die Glaubensstruktur und die Vielschichtigkeit des Mahayana
würden einen religionstypologischen Vergleich in diesem hier gesteckten Rahmen
nicht ermöglichen.

54 Majjhimanikayo 26 (übersetzt nach C. E. Neumann: Die Reden Gotamo
Buddhos. Bd. 1. Zürich-Wien 1956-1957, 185-186).



256 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

Die Flucht vom Haus in die Hauslosigkeit, vom bekannten Kosmos
ins «Elend», die Daseinsverwirklichung und das DaseinsVerständnis
als «Fremder» bedeuten aber nicht eine pessimistische Weltflucht. Sie

sind vielmehr nur von der Nirvana-Hoffnung her verständlich und
verantwortbar 55.

Von daher ist auch die Indifferenz des Buddha jeglicher Kaste

gegenüber zu begründen. Die Samsara-Welt ist die gesellschaftliche und
eigenbedachte Versicherung im Vorhandenen, Sichtbaren und Verfügbaren.

Erst wenn dieses Verfügbare aufgegeben, auf die Selbstsicherung
verzichtet, der Aufbruch in die Unsicherheit gewagt und die Eigenmächtigkeit

nutzlos wird, kann vom Absoluten, vom unmanipulierbaren
«anderen Ufer» des Nirvana her gelebt werden. Zu diesem Schritt ist
von jedem ein grundlegender Vertrauens- und Glaubensakt gefordert:
«Zuflucht bei Buddha, seiner Lehre und seiner Jüngerschaft» 56. In dieser

Zuflucht verharrt dann der Jünger Buddhas «uneingepflanzt und
nirgendwo in der Welt angehangen» 57. In dieser Unabhängigkeit besteht
das «realisierte Wissen», wodurch der Heilsucher die Erscheinungsformen
der Welt mit ihren individuellen und kollektiven Bedingungen als

vergänglich, wesenlos und leidverfallen erkennt58. Eben dieses Wissen

um die fatale Verkettung und Gesetzmäßigkeit der innerweltlichen

Dinge macht den Heilsucher zum Fremden. Wer dagegen die Forderung
des gewollten Fremd-Werdens nicht annimmt, lebt weiter im
«verhängnisvollen, wahnverhafteten, verstrickenden und unheilvollen Nicht-
Wissen» 59.

55 Etienne Cornelis, Valeurs chrétiennes des religions non chrétiennes
(Paris 1965), 180: «Le bouddhisme n'est pas un pessimisme radical, mais bien un
optimisme héroïque, la condition humaine devant être surmontée par un effort
surhumain ».

56 Diese «dreifache Zuflucht» (ti-sarana) zu den «drei Kleinodien» (ti-ratana)
kann sowohl von Brahmanen als auch von «nicht-buddhistischen Asketen» und
Laien (upasaka, upasika) ergriffen werden. Durch diesen Schritt glaubt der Bekehrte,
daß Sakyamuni wirklich ein Buddha sei, ein «vollkommen Erleuchteter» (samma-
sambuddha). Vgl. Majjhimanikayo 7 (Neumann, Bd. 1, 40), 27 (Neumann, Bd. 1,

202).
57 Dighanikayo 22 (übersetzt von Neumann: Die Reden Gotamo Buddhos.

Bd. 2, 396).
58 Die drei Daseinsmerkmale (ti-lakkhana) jeglicher weltlicher Realität sind:

Vergänglichkeit (anicca), Leiden (dukkha) und Unpersönlichkeit (anatta).
59 Dagegen ist die Erlösung eine Erlösung durch das Wissen (panna). Sie ist

ein «Aufhören durch Wissen», denn das Unwissen (avijja) ist die Ursache des

Leidens, — das Nichtwissen nämlich um die Vergänglichkeit und Wesenlosigkeit
jedes Seins. Vgl. Louis de la Vallée Poussin: La morale bouddhique. Paris
1927, 99-101.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 257

Eine solche Existenzweise aus einer radikalen Umwertung heraus,
ohne Beweis für die Realität des Nirvana, bringt eine Dimension
wirklicher Transzendenz in die Hoffnung des Buddha-Schülers :

«Bei wem da, ihr Mönche, Zuversicht vom Vollendeten Boden

gefunden, Wurzel geschlagen, standgehalten hat : die wird, ihr Mönche,
Zuversicht des Anhalts genannt, in der Anschauung verwurzelt, und
kein Büßer oder Priester, kein Gott und kein Teufel kann sie

ausroden» 60.

3. 22 Der Fremde in der rwandesischen Stammesreligion 61

Die kulturelle Zirkulation wurde in Rwanda vor allem in der arabischen
und europäischen Kolonialzeit negativ erfahren. Die Stammesintegriert-
heit und die soziale Organisation erschwerten die zwischenmenschlichen

Verbindungen weitgehend. Für den Fremden gab es nur einen negativ
gewerteten Platz. Die Abhängigkeit von der Großfamilie, das

überlieferungsgebundene Autoritätsverständnis und die Blutssolidarität
erschwerten die Erfahrung mit dem Fremden zum voraus. Das umso
mehr als in der Fremde ja die Gefahr droht: «Wer in die Fremde geht,
muß schlafen, ohne gegessen zu haben - Dornen mangeln ihm nicht»62.

Und auch der Fremde, der in den Lebensraum Rwanda hineinkommt,
wird von diesem mißtrauischen Verhalten umgeben: «Das Wasser aus
der Nachbarschaft dient zum Händewaschen, nicht aber zum
Mundspülen»63.

Doch die Schutzmacht Imana ist nicht an den Stamm gebunden
und frei in seinen Gaben - das umso mehr, als die Prekarität der Dinge
für jedermann eine alltägliche Erfahrung ist und nicht vor der Aufspaltung

in Eigen- und Fremdgruppe anhält: «Es nützt nichts, die Augen
weit aufzureißen, wichtig ist, daß Imana für dich schaut»64. Und deshalb

60 Majjhimanikayo 47 (Neumann, Bd. 1, 351).
61 Vgl. Alexis Kagame : La philosophie bantu-rwandaise de l'Etre. Bruxelles

1956; Patient Kanyamachumbi : Réflexions théologiques sur le Religion des
Ancêtres en Afrique Centrale. In: Cum Paraclito (Nyundo/Rwanda) 24 (1969),
65-111.

62 Die folgenden Sprichwörter sind übersetzt aus: Aloys Bigirumwami:
Imigani migufi - Inshamarenga - Ibisakuso. Nyundo 1967. Das hier angeführte
ist Nr. 2934 seiner Sammlung (zitiert: B 2934).

63 B 520 (Amazi y'imuhana arakarabwa ntiyinyuguzwa).
64 B 2457 (Ntihaba gukanura amaso haba Imana ikubonera). Vgl. Nothomb:

Un humanisme africain, 89-103.

17



258 Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

ist es auch entscheidend, sich diesem Unverfügbaren anzuvertrauen:
«Die Untiefe, die Imana für dich gefunden hat, ist besser als der
Höhepunkt, den du für dich erwählt hast»65. Und: «Imanas zerklüfteter Ort
ist der Ebene des Auges vorzuziehen »66.

Imana darf nicht ethnozentrisch als der Urahne verstanden werden,
der von einem Klan oder von einer bestimmten Stammesgruppe mit
Beschlag belegt werden könnte: «Imana hat keine Familie»67.

4. DIALOG ZWISCHEN DEN RELIGIONEN

Ein christlicher Deutungsversuch der Religionen kann sich bei dem

angeführten religionsgeschichtlichen Material und auf Grund der
existentiellen Beziehung nicht mehr auf eine kerygmatische und dialektische

Theologie zurückziehen. Auch die heilsgeschichtlich orientierte
Theologie, die von einem supranaturalen Standpunkt aus den Gesamtprozeß

der Religionen auf die Erfüllung in der biblischen Offenbarung
hinordnet, muß als subjektive Deutung der Religionsgeschichte betrachtet

werden.
Die Theologie der Religionen kann außerhalb der eigenen

Glaubensgemeinschaft - des eigenen Sozialsystems - nur dann ernst genommen

werden, wenn die religionswissenschaftlichen Tatsachen, auf die
sie sich beruft, als Argumente diskutiert werden können, wie immer
man sich zur subjektiven Glaubenshaltung des jeweiligen Theologen
stellen mag68. Die hier anvisierte Theologie der Religionen bewegt
sich denn auch mit der Kategorie der Fremdheit im Raum der symbolischen

Funktion, im Kultursystem, wo die religiösen situations- und
gesellschaftsgebundenen Konkretisierungen auf ihre intendierte Sinn-

haftigkeit befragt werden. Nicht im persönlichen und nicht im sozialen

System, sondern nur im symbolisch-kulturellen System ist die Begeg-

65 B 990 (Igikombe Imana ikuboneye kikurutira impinga wiboneye).
66 B 1213 (Imanga y'Imana iruta ikigarama cy'ijisho).
67 B 1202 (Imana ntigira umuryango).
68 Vgl. dazu: Wolfhart Pannenberg: Erwägungen zu einer Theologie der

Religionsgeschichte. In: Grundfragen systematischer Theologie. Göttingen 19712,
252-295 ; Ders. : Wissenschaftstheorie und Theologie. Frankfurt a. M. 1973,
361-374 (Religionswissenschaft als Theologie der Religion). - Unsere hier skizzierte
Deutung der Religionen hätte nach den Kriterien von Pannenberg (Wissenschaftstheorie

und Theologie, 368-370) ihren Ort im Übergang von einer dogmatischen
Theologie der Religionen zu einer kritischen Theologie der Religionen.



Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen 259

nung, die Konfrontation und der Dialog zwischen den Religionen
theologisch möglich.

Die hier diskutierte Fremdkategorie - empirisch erlebt und als

existentielle Verunsicherung interpretiert - ist eine, so scheint es uns,
solche religionsgeschichtliche Tatsache, die einerseits sowohl im
biblischen als auch im buddhistischen und imanistischen Glaubensverständnis

vorliegt, und die anderseits dem christlichen Theologen nicht nur
das Verstehen der Religionen erlaubt, sondern auch sein eigenes christliches

Selbstverständnis bereichert: durch die Erinnerung an die
fundamentale Hoffnung und die Vorläufigkeit der Dinge. Dadurch wird jede
Religionszugehörigkeit und jede normierte Lebensführung immer wieder
relativiert, um sich dem «ganz Anderen» anzuvertrauen: in der Suche

nach dem Nirvana, im Vertrauen auf Imana, im Erwarten des kommenden

Christus.


	Kulturelle Zirkulation als Impuls einer Theologie der Religionen

