
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 1-2

Artikel: Die "forma ecclesiae" im christlichen Humanismus unter besonderer
Berücksichtigung des Nikolaus Cusanus

Autor: Alberigo, Giuseppe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Giuseppe Alberigo

Die «forma ecclesiae» im christlichen
Humanismus unter besonderer Berücksichtigung

des Nikolaus Cusanus*

Zwischen dem Ende des 14. und dem Ende des 15. Jahrhunderts
erlebte das westliche Europa Augenblicke eines besonders fruchtbaren
geistigen Geschehens. Die unter dem Namen «Christenheit» bekannte
traditionelle Ordnung geriet Ende des 14. Jahrhunderts ins Zwielicht,
was sich auch in einer gleichzeitigen politischen Krise manifestierte.
Die wichtigsten Zentren wurden davon ergriffen: von der Krone
Englands bis zu jener Frankreichs, von der angeschlagenen kaiserlichen
Macht bis zum römischen Papsttum, das in drei konkurrierende Obe-

dienzen zerfiel. Dieses einmalige Zusammentreffen von Ereignissen,
die gewöhnlich in geschichtlich und geographisch weit auseinanderliegenden

Räumen geschehen, trug nicht wenig zum spontanen und
überraschenden Aufbrechen neuer Energien bei. Eine seit Jahrhunderten

herrschende Weltanschauung wurde durch neue Ideen und
Tendenzen abgelöst.

Während des genannten Zeitraumes traten besonders drei Generationen

hervor. Die erste, gegen Ende des 14. Jahrhunderts bereits
erwachsene Generation erlebte die erste und vielleicht erregendste Phase

der Krise. Ihr gehörten Männer an wie Coluccio Salutati, Heinrich
von Langenstein, Gerard Groot und Konrad von Gelnhausen. Sie

versuchten, die große mittelalterliche Gesellschaft zu reformieren, deren
Söhne sie waren und deren Unzulänglichkeit und Untergang sie
wahrnahmen. Die Krise der öffentlichen Macht hatte eine Lockerung der

gesellschaftlichen Kontrolle über die Welt der Ideen zur Folge. Und

* Aus dem Italienischen übersetzt.

14



210 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

eben dadurch wurden kühne und neue Vorschläge möglich, die nun
mit einer vorher unvorstellbaren Durchschlagskraft und Direktheit
vorgetragen wurden.

Um 1410 wuchs eine andere Generation heran. Von der ersten
unterschied sie sich insofern, als sie die der europäischen Krise
vorangegangene Zeit nicht erlebt hatte. Statt dessen kam sie nun in den
Genuß des freiheitlichen Klimas, das durch diese Krise erst ermöglicht
worden war. Dietrich von Niem, Pierre d'Ailly, Francesco Zabarella,
Jean Gerson und Nicolas de Clémanges konnten Ideen entwickeln und
gemeinsame politische Aktionen unternehmen, die für die führenden
Persönlichkeiten der Christenheit bisher geradezu unvorstellbar gewesen

waren. Viele ihrer Thesen waren schon von Marsilius von Padua
und John Wycliff vorweggenommen worden. Doch die gesellschaftliche
und praktische Wirkung dieser Männer war eng begrenzt geblieben.

Jetzt aber war die Formulierung eines Textes wie des Dekrets «Haec

sancta» möglich, das 1415 auf dem Konzil von Konstanz angenommen
wurde. Mit diesem Dekret wurde das Schisma aufgrund zweier
außerordentlich kühner Sätze überwunden: nämlich, daß das die katholische
Kirche repräsentierende Konzil seine Macht unmittelbar von Christus
habe und daß die Kirche ihrem Wesen nach die universitas fidelium sei.

Gerade die Überwindung des Schismas bezeichnete das Ende der

langen vacatio der öffentlichen Mächte in Europa. Obwohl diese mittlere

Generation vielleicht Neuerungen beabsichtigte und sich jedenfalls

umstürzend neuer Methoden bediente, hat sie im wesentlichen

nur eine Restauration erreicht. Tatsächlich scheint das Europa von
1430 genau die 1380 herrschende Ordnung wiederhergestellt zu haben.

In Wahrheit trifft das aber nur auf den äußeren Aspekt des
institutionellen Systems zu. Das wirkliche Leben ging einem rapiden
Veränderungsprozeß entgegen. Vor allem änderten sich die Ausgangspunkte
und die Ideen.

Die Idee der Freiheit und der Erneuerung, die Ende des 14.

Jahrhunderts Rechtsanspruch erworben hatte, erwies sich nun von
außergewöhnlicher Vitalität und historischer Durchschlagskraft. Der
Zwischenraum, der die restaurierte Ordnung der Institutionen von dem

am meisten fortgeschrittenen europäischen Bewußtseinszustand trennte,
schien von einer von allen gutgeheißenen Instanz ausgefüllt werden

zu können. Im bürgerlichen, politischen und kirchlichen Bereich, in
der volkstümlichen Predigt und in den gelehrten Traktaten wie an den

Höfen der weltlichen und geistlichen Fürsten gab es nur eine Parole:



Die « forma ecclesiae » im christlichen Humanismus 211

Reform. Die historische Forschung hat gezeigt, welch verschiedene

und kontrastierende Reformvorstellungen in Europa herrschten,
mindestens seit 1418, als das Konzil von Konstanz endete und seine

Unzulänglichkeit offenbar wurde.
Erst die letzte der drei Generationen, die diese Jahrzehnte

markierten, übernahm, nach 1435 herangereift, die Verantwortung. Männer
wie Äneas Sylvius Piccolomini, Juan de Torquemada, Lorenzo Valla,
Marsilio Ficino und Nicola de Tudeschi, der Panormitanus genannt,
sahen sich dieser Spannung zwischen institutioneller Restauration und
Reform in allen Lebensbereichen ausgesetzt. Unter ihnen war auch

Nikolaus von Kues. Sie alle sind zu Beginn des 15. Jahrhunderts geboren,

d. h. sie haben die dramatische Krise zu Ende des 14. Jahrhunderts
nicht mehr erlebt. Ebensowenig hatten sie Teil an dem erregenden
Unternehmen jener Generation, die Entscheidendes zur Überwindung
der Krise beitrug in der später zerstörten Hoffnung auf eine Erneuerung.
Diese dritte Generation ist nicht zufällig durch eine gesteigerte Anzahl
erregender «Parteiwechsel» gekennzeichnet. Durch sie nahm der Humanismus

endgültig Gestalt an, nämlich als etwas Schöpferisches,
Unumstößliches, als eine andere Form, menschliche Erfahrung auszuschöpfen
und zu leben.

In dem Maße, wie diese Männer jeweils in die entscheidenden

Ereignisse jener Jahre verwickelt waren, nahmen sie Stellung zur Problematik

der Reform. Für viele von ihnen geschah das im geistigen und
kulturellen Bereich ohne irgendwelche Bindungen an kirchliche
Probleme. Denn bei den Humanisten dominierte das Bedürfnis, den Sinn
für die historische Entwicklung wiederzugewinnen durch die Werte
der klassischen Tradition 1.

Dieses Anliegen verfolgten sie mit großem kulturellem Bewußtsein

ebenso wie mit philologischer Strenge. So stark waren diese ihre
Interessen, daß viele Humanisten dazu verführt wurden, um die Mitte
des 15. Jahrhunderts die politische Restauration gleichgültig und
unbefangen hinzunehmen, um dafür in den Genuß eines ihnen wohlwollenden
Mäzenatentums zu gelangen. Die Auspizien einer Rückkehr zu einem

mythischen Goldenen Zeitalter fanden in diesem Klima breite Zustim-

1 Repräsentativ scheint mir diesbezüglich die Einstellung von Lorenzo Valla.
Trotz seiner lebhaften und beißenden Kritik an der kirchlichen und religiösen
Dekadenz zeigt er kein Interesse für die Erörterungen über die Reform der Kirche.
Die beiden neuen Monographien von M. Fois und S. I. Camporeale sind leider,
was die Motive dieser Haltung betrifft, unbefriedigend.



212 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

mung 2. Und viele konnten sich sogar der Illusion hingeben, Beschützer

derartiger Vorstellungen zu sein. Zwar wurde die ursprüngliche Reinheit

der Kirche wiederholt zitiert, aber immer eher als literarischer
Topos oder als Ausgangspunkt für antiklerikale Kritik und Polemik.
Von wirklichen Vorstellungen über eine Reform der Kirche konnte
dagegen nicht die Rede sein.

Anderseits muß auch derjenige, der ehrlich dem kirchlichen Leben
verbunden ist, zugeben, daß die Fähigkeit der kirchlichen Institutionen,

dem reformatorischen Druck zunächst zu widerstehen, dann darauf

zu reagieren und ihn schließlich in die Randbezirke kirchlichen Lebens

zu verweisen, unerhört wirksam war. So bildeten Enttäuschung,
Lieblosigkeit und Groll, die sich in diesen Jahrzehnten anhäuften, vielleicht
die einzige «Vor-Reformation», von der man gerechterweise sprechen
kann. Es ist bekannt, wie trotz allem, ja eben gerade deswegen immer
mehr Schriften eine Reform forderten und Vorschläge zu deren

Verwirklichung machten. Der in Ton und Bedeutung schillernde Ruf nach
einer «ecclesiae primitivae forma» hielt an. Aber jene Instanz, die ihre
historische Gelegenheit versäumt hat, kann dadurch nicht freigesprochen

werden 3.

2 Vgl. hierzu aus der neueren Literatur besonders: D. B. Durand: Tradition
and Innovation in 15th Century Italy. Journal of History of Ideas 4 (1943) 1-20;
W. von Leyden : Antiquity and Authority : a Paradox in the Renaissance Theory
of History. Journal of History of Ideas 19 (1958) 473—492; E. H. Gombrich:
Renaissance and Golden Age. Journal of the Warburg and C. Institutes 24 (1961)
306-309; Ch. T. Davis: II buon tempo antico. In: Florentine Studies. Politics
and Society in Renaissance Florence. Ed. N. Rubinstein. London 1968, 45-69;
H. Levin: The Myth of the Golden Age in the Renaissance. London 1969; G.
Boas: Essays on Primitivism and related Ideas in the Middle Ages. New York
19662 Baltimore 1938 •).

3 In den letzten 15 Jahren hat man sehr aufmerksam gefragt, was der Ruf
nach der «ecclesiae primitivae forma» in den verschiedenen Perioden der christlichen

Geschichte und vor allem im Mittelalter bedeutete. Vgl. M. Ditsche: Die
Ecclesia primitiva im Kirchenbild des Hohen und Späten Mittelalters. Unver-
öffentl. Dissertation. Bonn 1958 ; G. Miccoli : Ecclesiae primitivae forma. Studi
Medievali, III f., 1 (1960) 470^498; (erweiterte Neuveröffentlichung in: Chiesa
Gregoriana, Firenze 1966, 225-299) ; E. F. Rice : The Humanist Idea of Christian
Antiquity: Lefebvre d'Etaples and his Circle. Studies in Renaissance 9 (1962)
126-160; M. Ditsche: Das «Richtscheit der apostolischen Kirche» beim Leipziger
Religionsgespräch von 1539. Reformata Reformanda. Festgabe H. Jedin, I. Münster

1965, 466-475; R. Konrad: Das himmlische und irdische Jersusalem im
mittelalterlichen Denken. Speculum historiale. Festschrift J. Spörl. München
1965, 523-540; P. Stockmeier: Die Alte Kirche. Leitbild der Erneuerung. Trier
Theologische Quartalschrift 146 (1966) 385-408; G. Leff: The apostolic Ideal
in later medieval Ecclesiology. Journal of theological Studies 18 (1967) 58-82;



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 213

Nikolaus von Kues nahm mehr als dreißig Jahre lang Anteil an
diesem europäischen Geschehen: von den Anfängen des Konzils zu
Basel, als er 1433 die Schrift «De concordantia catholica» verfaßte, über
die große Reform-Gesandtschaft von 1451/52 nach Deutschland im
Auftrag Nikolaus' V. bis zu den letzten, von 1459-1464 in Rom
verbrachten Jahren an der Seite Pius' II., des alten Freundes Aneas Sylvius.
Der Cusanus hat einen großen Teil seiner Schriften dem Problem des

Verfalls der Kirche und ihrer Reform gewidmet, wie andererseits auch
dem Verfall des Kaisertums und dessen Reform. Es ist daher nur legitim,

nach den Kriterien einer in seinen Werken so häufig verwendeten

Terminologie zu fragen: deformatio, reformatio, conformatio und forma,
Der Cusanus weist eindringlich und wiederholt auf Bedeutung und

Beispiel der Alten hin. Bekanntlich ist die «Concordantia catholica»

aus einer reichhaltigen Dokumentation aus den Werken der Kirchenväter

und den alten Konzilsbeschlüssen entstanden. Mehr noch, der
Cusanus hatte sich nicht damit begnügt, diese Dokumentation anhand
der mittelalterlichen Anthologien, allen voran der «Concordia discordan-
tium canonum» von Gratian kennen zu lernen. Vielmehr hatte er die

vollständigen Werke analysiert, die er mit der Geduld des echten Humanisten

gesucht und wiedergefunden hatte4. Zweifellos hielt er eine

profunde, direkt aus den Quellen stammende Kenntnis der kirchlichen
Überlieferung für unerläßlich. Fest steht, daß er später reichlich Gebrauch
davon machte, um die Notwendigkeit der Reform zu beweisen. Es ist
daher nützlich, die Aufmerksamkeit auf die Funktion zu lenken, die
der Cusanus dieser Dokumentation über die Vergangenheit der Kirche
beimaß, und diese in Zusammenhang mit der Dringlichkeit und den

Kriterien der Reform zu sehen. Zu diesem Zweck empfiehlt es sich,
die von ihm verwendeten Termini «antiquus» und «modernus» zu
untersuchen.

G. Olsen : The idea of the Ecclesia primitiva in the Writings of the twelfth century
Canonists. Traditio 25 (1969) 61-89; P. Stockmeier: Causa Reformationis und
Alte Kirche. Zum Geschichtsverständnis der Reformbewegungen. Von Konstanz
nach Trient. Hrsg. von R. Bäumer. München 1972, 1-13; vgl. auch die weiter
unten genannten grundlegenden Arbeiten von G. B. Ladner.

4 «De concordantia catholica» CC) zitiere ich nach der kritischen Ausgabe
von G. Kallen und A. Berger Bd. xiv der Opera omnia, Ed. Heidelberger
Akad. der Wiss., Hamburg 1964—1968). Die Kriterien, die Nikolaus von Kues
bei der Redaktion befolgt, werden von ihm im Vorwort (§§ 2 u. 3) dargelegt. Die
gute Analyse von A. Posch: Die «Concordantia Catholica» des Nikolaus von Cusa

(Paderborn 1930) läßt ermessen, wie seither die Studien über den Cusanus
fortgeschritten sind.



214 Die « forma ecclesiae » im christlichen Humanismus

Gleich zu Beginn seiner «Concordantia catholica» bestätigt der
Cusanus voller Freude, daß sich die allgemeine Atmosphäre in den

letzten Jahren, d.h. also seit dem Anfang des 15. Jahrhunderts, geändert

habe. Tatsächlich, so fährt er fort, «erforschen jetzt die gelehrtesten

Geister alle alten, die freien Künste und die Naturwissenschaft
betreffenden Werke», während noch vor wenigen Jahren die alten
Autoren «vergessen waren; sei es eben wegen ihres Alters oder wegen
der bestehenden Unterschiede zwischen der Mentalität der Modernen,
die ihre kläglichen Tage gerade beschließen, und jener Mentalität der

an Weisheit so reichen Alten»5. Mit wenigen, schneidend polemischen
Hieben nimmt der Cusanus unmißverständlich Stellung gegen die
«Modernen» zugunsten der «Alten»6. Die Bedeutung dieser Polemik ist
bekannt. Die Modernen werden darin beschuldigt, die antike Weisheit

inkonsequenter- und verhängnisvollerweise aufgegeben zu haben. In
diesem Zusammenhang wird die große Anklage gegen das Mittelalter
laut, das für die Humanisten den Wert der klassischen Kultur verloren,
für die Mönche die Durchsichtigkeit der Glaubensbeziehung getrübt
und - für den Cusanus wie für viele andere - die Entartung der Kirche
und des Kaisertums eingeleitet habe.

Die Mechanik dieses Verfalls der Kirche wird vom Cusanus
folgendermaßen beschrieben: «Si sciverimus, quae cuique membro ex

antiquorum regulis conveniunt, videbimus, unde corpus ecclesiae defor-

matum exsistit. Non enim deformatum foret, nisi excessus et abusus

intervenisset » 7. Die Dekadenz ist demnach die Summe der Ausschreitungen

und Mißbräuche, die trotz der antiken Normen und gegen sie

eingeführt wurden. Aber was bedeutet für den Cusanus «antiquus»?
Zweifellos das Verhalten der Apostel, aber zugleich und daneben auch

die Konzilsbeschlüsse, und schließlich die Schriften vieler Kirchenväter
und Päpste, selbst solch relativ später wie die des VIII. Allgemeinen
Konzils gegen Photius und jene Leos IX. 8.

In einem «Libellus inquisitionis veri et boni», das leider verloren

gegangen ist, von dem der Autor jedoch selbst im ersten Teil der
«Concordantia catholica» berichtet, hatte der Cusanus die Schlußfolgerung

gezogen, daß die Kirche niemals den Punkt erreicht hatte, an dem sie

5 CC § 2, 5-6 und 1, 5-9.
6 Weitere kritische Winke gegen die «Modernen» in CC: 86, 15; 119, 1 und

177, 17.
7 CC § 214, 12-15.
» CC § 189, 38.



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 215

sich jetzt befand 9. Vor allem für bestimmte Argumente sind ihm die

antiken Normen besonders wichtig, weshalb er sie mit großem Nachdruck

wiederaufgreift. So bestätigt er: «Est ad memoriam reducendum

quod in principio ecclesiae fuit unus tantum episcopatus generalis
absque distinctione dioecesum per orbem diffusus» 10. An anderer Stelle

sagt er, daß alle Apostel, was das Apostolat betrifft, gleich waren 11

und daß die geistliche Kraft aller Bischöfe ebenfalls die gleiche ist12.
Ferner weist er darauf hin, mit welcher Sorgfalt die Alten die Kanones
beachteten 13. Er hofft, daß das Konzil von Basel das «ius antiquum»14
wiederherstellen werde, besonders auch die «antiqua patrum décréta» 15,

die das Feiern der Synoden zur Pflicht machten.
Was fehlt, ist jedoch eine strenge Abgrenzung der «antiquitas

ecclesiae»16. Nicht nur das: im Brief an Arevalo von 1442 spielt er
ausdrücklich auf die «ecclesia primitiva» an und spricht positiv über
ihre Entwicklung (explicatio) 11. Der Schluß scheint daher erlaubt,
daß in diesem Punkt für den Cusanus die ganze Tradition, die jüngsten
Jahrhunderte inbegriffen, alt ist und daß er den ältesten Zeiten und
der chronologisch und geographisch definierten Urkirche kein besonderes

Privileg, geschweige denn exemplarischen Wert beimißt. Ebenfalls

interessant ist die Feststellung, daß in seinem so überaus reichen
und vielfältigen literarischen Werk die Berufung auf die Urkirche fehlt.
Weder in den ausgesprochen theologischen Schriften noch in denen

vermischten Inhalts noch in den pastoralen wird ausführlicher auf sie

Bezug genommen. Ich kenne nur zwei Stellen, wo der Cusanus den
Ausdruck «ecclesia primitiva» benutzt1S. Auch die Berichte der Apostel-

9 CC § 54, 11-12.
10 CC § 116, 1-3.
11 CC § 251, 1-2.
12 CC § 257, 4-6.
13 CC § 172, 21.
14 CC § 191, 2 und 266, 10-11.
15 CC § 195, 10.
16 «Antiquus» wird auch gebraucht in CC § 121, 1; 132, 13; 166, 17; 209, 16;

507, 9. In einer analogen Bedeutung kommt auch 'vetus' vor: § 177, 16.
17 Cusanus-Texte II. Traktate 1. De auctoritate praesidendi in concilio generali.

Ed. G. Rallen, Heidelberg 1935. S. 110, 19-20.
18 Die erste ist die in Anm. 17 genannte; die zweite kommt in jenem Entwurf

einer Reformbulle (Ed. Ehses S. 291, 12) vor, auf den wir weiter unten noch zu
sprechen kommen. Es sei noch daran erinnert, daß zu Beginn des § 116 von CC mit
analoger Bedeutung der Ausdruck «in principio ecclesiae» erscheint. Eine genaue
und definitive Bestandesaufnahme wird natürlich erst möglich sein, wenn eine
Konkordanz der Texte der Opera omnia vorliegen wird. Mit einer gewissen Häufig-



216 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

geschichte, die sich auf die Urgemeinde beziehen (2,42-47 und 4,32-
35), werden in seinen Schriften weder je verwendet noch ernsthaft
diskutiert 19. Daher scheint es mir schwierig, beim Cusanus eine Sehnsucht
nach den Ursprüngen oder wenigstens eine besondere Bedeutung der
Urkirche für die gegenwärtige Kirche und deren Reform zu erkennen.

Bezeichnenderweise ganz andere Ansichten hat er hinsichtlich der
Reform des Kaisertums. Auch dieses ist, wie die Kirche, im Niedergang

begriffen. Ja, «es ist von einer tödlichen Krankheit befallen, der,

wenn man ihr nicht sofort mit einem Gegengift kommt, unweigerlich
der Tod folgen wird». Das Kaisertum hat blühende Zeiten erlebt, schreibt
der Cusanus im dritten Teil der «Concordantia» 20, und im Vergleich
dazu wird nun der gegenwärtige Verfall gesehen. Noch einmal drückt
er seine Gewißheit aus, daß «in dieser Situation (des Kaisertums) keine
bessere Methode existiert, als die Restauration der alten, schon bekannten

und erprobten Systeme, zu denen man nun mittels einer Reform des

Kaisertums zurückkehren muß» 21. Also soll die Reform des Kaisertums
im wesentlichen in einer Rückkehr zur anfänglichen Reinheit bestehen.

Doch ist der Cusanus realistisch genug, um sich nicht der Illusion
hinzugeben, daß man einfach «auf die ersten höchsten Kaiser der antiken Welt
zurückgehen kann: das Reformwerk wird das Kaisertum nicht in einem
solch ursprünglichen Zustand wiederherstellen können » 22.

Hieraus ergibt sich deutlich, daß sein Urteil über den Niedergang
der Kirche ebenso radikal ist wie sein Urteil über den des Imperiums.
Aber der Cusanus meint, daß sich die Reform des Kaisertums auf dessen

antike Ursprünge stützen müsse, wenn er auch zugibt, daß es schwierig
sein werde, hierbei zu voll befriedigenden Ergebnissen zu kommen.

Optimistischer hingegen ist er hinsichtlich der Reform der Kirche.
Als Ausgangspunkt dafür denkt er aber nicht an irgendeinen Moment der

Kirchengeschichte, nicht einmal an deren Anfänge. Wenn auch die
antiken Normen oder jedenfalls die der Vergangenheit nicht Kriterium

keit gebraucht der Cusanus «primitivitas» (CC § 64, 15; 146, 3—+ ; 147, 1; 258, 2

und 473, 9), aber immer mit der Bedeutung von Oberhoheit, Primat, in einem
qualitativen und nicht chronologischen Sinn.

19 Mir ist einzig ein Zitat von Apg 4,32 bekannt, das 1434 in der Studie «De
auctoritate praesidendi in concilio generali» (S. 24, 14-17) vorkommt, aber mit
dem Zweck, zugunsten der Einmütigkeit in den Konzilsbeschlüssen zu argumentieren.

20 CC § 507, 3-5 und 482, 4-5.
21 CC § 507, 8-10.
22 CC § 483, 3-6; cf. § 510, 2-3.



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 217

und Modell für die re-formatio der Kirche sein können, so unterläßt der
Cusanus es doch nicht, dieses Problem anzupacken : er stellt es ausdrücklich,

und zwar gleich am Anfang seiner «Concordantia catholica». So

schreibt der Cusanus, er habe dieses Werk verfaßt, um damit zu betonen:

«Oportet reductionem (ecclesiae) in statum, per quem uniri triumphanti
possit in patria, quam hic figurât» 23. Das heißt, die Reform soll es

der streitenden Kirche ermöglichen, sich am Ende der Zeiten mit der

triumphierenden zu vereinigen. Reformziel und eschatologischer
Endzustand der Kirche, d.h. das «Reich Gottes», sind also identisch. In
diesem Zusammenhang fügt der Cusanus im gleichen Werk hinzu, daß

es einen entscheidenden Bezugspunkt gibt, um alle im Raum der Kirche
entstehenden Probleme zu lösen: die «verba Christi». Tatsächlich war
ja das, was Christus den Aposteln gesagt hat, für die ganze Kirche
bestimmt; nicht nur für die apostolische Kirche, sondern auch für die

aller folgenden Zeiten24. Außerdem hat Christus selbst erklärt, er
werde bis ans Ende aller Zeiten bei den Nachfolgern der Apostel bleiben,
weshalb «illud corpus fidelium in quo Christus habitabit, christiforme
ecclesia catholica dicitur» 25. Im Hinblick auf Christus kennt die
Kirchengeschichte weder besonders entscheidende Augenblicke - es sei denn
das eschatologische Ende — noch bevorzugte Situationen, auf die man
zurückgreifen könnte.

Im weiteren Verlauf der «Concordantia catholica», vor allem im
zweiten Buch, entwickelt der Cusanus eine ganze Reihe von
Reformvorschlägen. Dabei besteht er auf der Notwendigkeit, die für die kirchliche

Gewalt bezeichnenden Mißbräuche zu beseitigen. Besonders hier
sei eine «digressio a forma per patres nobis tradita» 26 entstanden, die
die de-formatio der Kirche verursacht habe. Passende und geeignete
Mittel für die Reform der historischen Situation ergäben sich, wenn
sich die Reform an der «vera forma» der verschiedenen Stufen der
kirchlichen Hierarchie inspiriere 27, wobei besonders die von den
Allgemeinen Konzilien festgesetzten Normen berücksichtigt werden sollen 28.

Der Cusanus bezieht sich also, nebst der Darlegung der allgemeinen

23 CC § 4, zusätzliche Anmerkung in Apparat.
24 CC § 50, 2—7 und 51, 1—2: «... verba Christi ad apostolos trahi debent ad

ecclesiam ».
25 CC § 247, 14-15.
26 CC § 208, 3-5.
27 CC § 208, 6-8.
28 CC § 213, 10.



218 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

Kriterien einer durch die «forma Christi» verfaßten Reform 29, auf
konkrete Einzelfakten, die in der Vergangenheit die Konformität der
Kirche begünstigt hatten.

An diesem Punkt und anhand der gesammelten Daten ist es möglich,

die zentrale Textstelle dieser meiner Forschungsarbeit näher zu

prüfen: das Projekt der allgemeinen Reform-Bulle, die der Cusanus

1459 im Auftrag Pius' II. verfaßt hat, und zwar im Rahmen der von
diesem eingesetzten vorbereitenden Kommission für die Reform der
Kirche. Bekanntlich ist der Text von Düx und Ehses herausgegeben 30

und kürzlich von Haubst und vor allem auch von Iserloh analysiert
worden 31. Für den Kontext dieser Schrift genügt es, daran zu erinnern,
daß diese in des Cusanus' letzten Jahren entstanden ist, zu einer Zeit
also, da seine doktrinäre Entwicklung schon ihr Ende erreicht hat. Seine

Reformerfahrungen in Deutschland erwiesen sich als unfruchtbar, da
die Macht des römischen Papsttums wieder deutlich zugenommen hatte
und die realen Aussichten einer Reform gleich Null waren32. Paradoxerweise

gelangten die Führer der dem Konzil von Konstanz folgenden
Generation gerade in diesem Moment auf den Gipfel kirchlicher Macht.
Besonders dem Cusanus konnte es nicht entgehen, welche völlig andere

Bedeutung es gehabt hätte, das Problem der Reform unter dem Gesichtspunkt

einer einmütigen Bewegung aufzugreifen, die ihren Höhepunkt
im Konzil erlebte statt vom Standpunkt des Papsttums aus, das eine

Reform anregen sollte, deren erstes und wichtigstes Objekt es selbst

29 Der Cusanus wendet wiederholt noch eine andere von ihm geschätzte
Formel auf Christus an: «complicatio omnium virtutum». Sie kommt in
verschiedenen Predigten vor, wie P. Gaia (Opere religiose di Nicolö Cusano, Torino
1971, 711 16) gezeigt hat. Es handelt sich dabei um einen von Origenes und dem
Pseudo-Dionysius übernommenen Ausdruck, der die totalisierende Natur Christi
in bezug auf die einzelnen, konkreten Tugenden oder Formen unterstreichen soll.

30 J. M. Düx: Nikolaus von Cusa. II. Regensburg 1847, 451-466; St. Ehses:
Der Reformentwurf des Kardinals Nikolaus Cusanus. Historisches Jahrbuch 32
(1911) 274-297; cf. R. Haubst: Studien zu Nikolaus von Kues und Johannes
Wenck aus Handschriften der Vatikanischen Bibliothek. Münster 1955, 9-11.

31 R. Haubst: Der Reformentwurf Pius' des Zweiten. Römische Quartalschrift

49 (1954) 188-242; E. Iserloh: Reform der Kirche bei Nikolaus von Kues.
Wiesbaden 1965. Früher schon publiziert in: Mitteilungen und Forschungsbeiträge
der Cusanus-Gesellschaft 4 (1954) 54-73.

32 Vgl. hierzu den deutschen Reformantrag, der 1438 in Ferrara zirkulierte
und der gut die Inaktualität der Reforminstanzen in den Kreisen des Unionskonzils

bezeugt: H. Dannenbaur: Ein deutscher Reformantrag vom Konzil zu
Ferrara 1438. Historisches Jahrbuch 70 (1951) 106-114; und die Arbeit von R. Ce-

lier: L'idée de réforme à la cour pontificale du concile de Bâle au concile de Latran.
Revue des questions historiques 86 (1909) 418^-35.



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 219

war. In Wirklichkeit mußte demjenigen, der wiederholt bekräftigt hatte,
daß der Niedergang der Kirche durch kirchlichen Machtmißbrauch
verursacht worden sei, eine «päpstliche Reform» nicht wenig paradox und
widersprüchlich erscheinen. In diesem Kontext verfaßte der Cusanus

den Entwurf einer Reformbulle, der Aufmerksamkeit verdient. Er begann
nämlich mit einem ausführlichen und umfassenden Teil über die Doktrin,
der mehr als ein Viertel des gesamten Textes ausmacht. Und auch da,

wo der Cusanus zu den praktischen Normen der Verwirklichung der
Reform übergeht, wird seine Anstrengung klar, diese praktischen Normen
mit den theoretischen Voraussetzungen in Übereinstimmung zu bringen.

Damit will ich nicht behaupten, daß des Cusanus' Entwurf frei
von Schwächen und Widersprüchen sei. Vielmehr geht es mir darum,
nachzuweisen, daß der deutsche Prälat den ausdrücklichen Versuch

unternahm, auf höherer Ebene die theologischen Kriterien der Reform
zu fixieren. Der politische Mißerfolg dieses Versuchs war vollständig.
Und das trotz der begrifflichen Klarheit und Großzügigkeit, die diese

Schrift inspirierten. Nicht nur, daß Pius II. diese Reform, an deren

Vorbereitung der Cusanus mitgewirkt hatte, nicht zum Zuge kommen
ließ; auch der offizielle Entwurf der Bulle mißachtete völlig die vom
Cusanus eingehaltene Linie. Das ergibt sich klar aus dem 1954 von
Haubst edierten Text. Sämtliche theologischen Darlegungen aus des

Cusanus' Entwurf fehlen. Nicht einmal in der Abhandlung der kanonischen

Anordnungen, die doch verschiedene technische Vorschläge von
ihm aufnimmt, findet sich eine Spur davon 33.

Die in dem Entwurf zur Reformbulle entwickelten theologischen
Prinzipien zeigen den Zusammenhang dieser Reform mit der Erlösungslehre

34. Das erklärt ihre im wesentlichen christologische und erst in
zweiter Linie ekklesiologische Natur. Bevor der Cusanus die Kirche
behandelt, zeichnet er die wesentlichen Züge des Vaters als des Erlösers.

Dabei ist der Kulminationspunkt eben die Aussendung des Wortes,
von dem er sagt: «Elegit de mundo discipulos et aedificavit ecclesiam

ex sibi fidelibus» 35. In dem Maße, wie die Kirche die Doktrin und den

33 Man findet keine Spur mehr vom beständigen Verweis des Cusanus auf die
«forma Christi». An einem einzigen Punkt bleibt eine Erinnerung daran übrig,
doch in ihrer Bedeutung ist sie völlig entkräftet. Es ist nämlich der Papst, der,
1 Petr 5,3 zitierend, sich als «forma der Herde» qualifiziert (Haubst 205).

34 S. 281, 3-4. Ich zitiere den Text des Entwurfs der Bulle nach der Ausgabe
von Ehses mit den entsprechenden Seiten- und Zeilenangaben.

35 Ehses, S. 282, 36-37.



220 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

Geist Christi lebt und entwickelt, stellt sich kein Problem des Glaubens.

Auch gibt es keine anderen Formen als die vom Haupt Christi und dann

von seinen heiligen Aposteln und deren Nachfolgern empfangenen 36.

Der Cusanus kehrt also zur schon in der «Concordantia catholica»

dargelegten «Christusgleichheit» zurück. Sie ist das Ziel und das Kriterium

jeder kirchlichen Reform. Die Christen müssen demnach alle
«christiformes» werden, d.h. die «forma Christi» annehmen, ebenso

wie Christus «induit formam Dei» 37. Die Bedeutung dieser Stellungnahme

besteht darin, daß die Kirche als ganze diese «imitatio Christi»
versuchen soll, während sie gewöhnlich - und ganz besonders im 15.

Jahrhundert - dem einzelnen Christen empfohlen wurde 38. Ausdrücklich

beruft sich der Cusanus auf 1 Kor 4,16 und 11,1 über die Nachfolge

Christi und bekräftigt, daß die Gestalt Christi nur durch Nachfolge

39 zu erreichen sei. All das wird im Kontext eines Diskurses über

36 Ehses, S. 283, 13-14.
37 Diese Perspektive erscheint schon in der Homilie «In principio erat ver-

bum », in der es heißt : « Stabit propositum tuum, Deus, quo praedestinasti conformes
fieri imagini filii tui» (Ed. Haubst, II § 19,31-33); und weiter: «Veritas enim
cogitavit hominem salvandum, misericordia praedestinatorum, ut conformis fieret
imagini filii Dei» (II § 20,5-7). Analog heißt es ein Jahr später, 1431, in der Homilie
«Ibant magi»: «Et ex sanctitatis forma, quam induit, cognoscetur tunc Deus
facie ad faciem. Ad quam visionem Stella duce perducat nos illuminator gentium,
Jesus Christus» (ibid. § 30,16-19). Vgl. auch die Homilie «Dies sanctificatus», Ed.
Hofmann-Klibansicy, S. 32,24-28; den Traktat «De filiatione Dei» (1445), Ed.
P. Wilpert, Vol. IV/1 der Opera Omnia II (§ 58,8-10) ; die Homilie «Tu es Petrus»
(1453), Ed. Gaia, S. 711; die Homilie «Verbum caro factum est» (1454), Ed. J.
Koch, in: Cusanus-Texte 1. Predigten 2/5. Heidelberg 1937 S. 76, 14-16; die
Homilie «Loquimini ad petram» (1457), Ed. J. Koch, ibid., S. 134,4-7; De possest,
S. 274,13-14; in dieser zuletzt genannten Arbeit heißt es auch: «Diffunditur enim
spiritus Christi per christiformem. Et est Spiritus charitatis nec mundus ipsum
capere potest, sed christiformis qui mundum transiliit» (ibid. S. 268,15-18).

38 Dies betrifft vor allem die «Imitatio Christi» (H/12, 62; HI/54, 22) und
einen großen Teil der Spiritualen und Mystiker, die sie vorbereitet oder sich von
ihr inspiriert haben. Es ist übrigens interessant, daß in verschiedenen Briefen
von Gerhard Groote neben frommen Erwägungen über die «Ursprünge der
Kirche» (Ed. W. Mulder, Antwerpiae 1933: ep. 9, SS. 23, 25, 26; ep. 41, S. 168;
ep. 45, SS. 177 u. 179) auch gesprochen wird von der «renovatio mentis» (ep. 2,
S. 3), von der Reform der Seele «christiformiter et deiformiter» (ep. 39, S. 157),
von der «configuratio Christi in opere et effectu» (ep. 62, SS. 238 u. 240), und endlich

von den religiösen Orden als «imagines conformes vitae Christi et apostolorum»
(De paupertate. Ed. W. Moll, in: Studiën en Bijdragen op't gebied der Historische

Theologie 3 (1871) 440). Gerade weil die religiösen Orden einer solchen Natur
untreu sind, werden sie von Groote streng kritisiert, und zwar vom Modell einer
nicht nur individuellen, sondern auch gemeinschaftlichen Nachfolge Christi her.

39 Ehses, S. 283,24-29: «... cum una sit humanitatis natura, Christi capitis
nostri et nostra, quae in ipso solo formam Dei induit, non est possibile, hominem



Die « forma ecclesiae » im christlichen Humanismus 221

die Kirche und zur Erklärung der Kriterien ihrer Reform ausgeführt.
So wird immer deutlicher, daß das Wort «forma» und der ihm

entsprechende Begriff eine entscheidende Rolle spielen 40. De-formatio et
Re-formatio sind nur zwei Momente - ein negatives und ein positives -
einer dialektischen Con-formatio. Diese aber hat als Modell und Ziel
die «forma Christi»41. Nach Ansicht des Cusanus zeigen sämtliche
offenbarten Schriften tatsächlich nichts anderes als «Christum formam
virtutum et vitae immortalis ac felicitatis aeternae»42. Die Con-

formatio mit Christus beginnt mit der Taufe, d.h. mit der Zugehörigkeit

zur Kirche 43. Die Ganzheit der Gestalt Christi aber «solum in
regno Dei ad quod tendimus reperitur» 44. Diese theologischen Sätze

sollen die Kirchenreform führen und leiten. Als erster muß sich daher
der Papst christusgleich machen, wenn er die Reform der Kirche
einleiten will45. Dann aber muß das ganze Reformwerk darin bestehen,
«reformandos as formam primam reducere»46. Das bedeutet für alle
Christen die «forma» der Taufe, für diejenigen aber, die besondere

ad regnum immortalitatis aliter posse pertingere, nisi ipsius Christi Domini formam
induat. »

40 Schon die Herausgeber einiger Werke des Cusanus haben sich kurz
aufgehalten über die Frequenz und den Nachdruck, mit denen er das Substantiv «forma»
braucht. Vgl. E. Hoffmann - R. Klibansky: De docta ignorantia II/8 und III/ll
(S. 85 und 155, A. 21) ; R. Klibansky - H. Bascour: De pace fidei, S. 31 und 79.
Diese Vorliebe haben besonders beachtet: P.Schmitt: Das Urbild in der
Philosophie des Nikolaus de Cusa. Eranos-Jahrbuch 17 (1950) 291-321 ; und R. Haubst:
Das Bild des Einen und Dreieinen Gottes in der Welt nach Nikolaus von Kues.
Trier 1952, 99-144. Allerdings durchdringt auch Haubst nicht genügend die Funktion

dieses Begriffes im Aufbau der kusanischen Theologie und ignoriert geradezu
seine ekklesiologische Anwendung. Diese Lücke stellt man auch in der Monographie
von Haubst über die Christologie des Cusanus (1956) fest. Vgl. auch M. Alvarez-
Gomez: Die verborgene Gegenwart des Unendlichen bei Nikolaus von Kues.
München und Salzburg 1968, 200-209.

41 Dieser Dialektik ist der ganze § 208 des CC gewidmet. Sie wird mit besonderer

Klarheit wieder aufgegriffen im Brief an Nicolö Albergati aus dem Jahre
1463, in dem der Cusanus bekräftigt, daß «nostra autem intellectualis natura, cum
se Dei vivam imaginem intelligat, potestatem habet continue clarior et Deo con-
formati fieri, licet, cum sit imago, numquam fiat exemplar aut creator». Ed. G. von
Bredow. In: Cusanus-Texte IV. Briefwechsel des Nikolaus von Kues. 3. Heidelberg

1955, S. 28, 16-18. Auf derselben Seite (28, 24-29) betont er, daß «sicut igitur
intellectualis natura nostra per conformitatem exemplaris deiformiorem se facere
potest, ita etiam difformitatem difformior erit».

42 Ehses, S. 284, 22-24.
43 Ehses, S. 285, 14.
44 Ehses, S. 285, 16.
45 Ehses, S. 284, 1-3; cf. S. 292, 5.
46 Ehses, S. 286, 31.



222 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

Aufgaben haben (Priester, Mönche usw.) die Form, die sich aus dem

Ursprung des kirchlichen Auftrags selbst ergibt, nämlich die aus der

Etymologie abgeleitete Form: «Monachus» und daher «isoliert»; Sacer-

dos» und deshalb nicht «profan»; «Curatus» und deshalb «Sorge tragend»
usw. 47.

Interessant ist es, die vielfältigen philosophischen und
theologischen Komponenten dieser Stellungnahme zu betrachten. Wie ich
bereits bemerkt habe, ist eine neutestamentliche und besonders johan-
neische und paulinische Komponente deutlich erkennbar. Der Cusanus

findet sie und nimmt sie wieder auf mittels einer zweifachen
philosophischen und theologischen Reflexion: einer augustinischen und einer

platonischen. Man halte sich auch vor Augen, daß diese Faktoren sehr

oft durch andere Überlegungen wirksam werden; so wenn der Cusanus

sich mit Johannes von Salisbury, Robert Grosseteste, Dietrich von
Chartres, Raimund Lull und Eckhart auseinandersetzt48. In jedem
Fall liefern Plato und Augustinus die wesentlichen Elemente. Es sind
die Elemente einer Kosmologie, derzufolge das Universum entsprechend
dem Modell der göttlichen Ideen organisiert und die Gott und Welt
verbindende Beziehung die Ähnlichkeit (figura, imago) ist. In diese

Beziehung fügt sich das Wort ein. Es ist das einzige vollkommene Bild
des Vaters und daher «forma omnium quae sunt» 49. Sehr häufig bezeichnet

der Cusanus Gott als «forma formarum», entsprechend einer
platonischen Formel, die er aufgriff, hauptsächlich durch Vermittlung von
Grosseteste und seiner Schrift «De unica forma omnium»50. Selbst im
Text seiner Predigten finden sich kaum veränderte Wiederholungen
der gleichen Formulierung. So wenn er bestätigt: «Manifestum est Deo

magis convenire unitatem, que est entitas absoluta seu essendi forma,

47 Ehses, S. 287, 22-24: «Quisque etiam iuxta ethymologiam nominis sui
et eius causam canonice vivat. Diffinitur enim vita cuiuslibet in nominis eius
diffinitione.»

48 Zur Abhängigkeit von Llull vgl. E. Colomer: Nikolaus von Kues und
Raimund Llull. Berlin 1961, 104-113, 145-151. Zur Abhängigkeit von Eckhart
vgl. H. Wackerzapp: Der Einfluß Meister Eckharts auf die ersten philosophischen
Schriften des Nikolaus von Kues (1440-1450). Münster 1962, 79-80.

49 Augustinus: De vera religione. xxxvi, 66. Ed. I. Martin. Opera IV/1
Corpus Christianorum XXXII. Turnholti 1962, S. 231, 24.

50 Robert Grosseteste : De unica forma omnium. Ed. L. Baur. (Die
philosophischen Werke des Robert Grosseteste, Bischof von Lincoln. Zum erstenmal
vollständig in kritischer Ausgabe.) Münster 1912, 109-111. Der Verweis auf diese

Quelle findet sich direkt und explizit im Text des Sermo I: «In principio erat Ver-
bum» (1530). Ed. R. Haubst. Vol. xvi/i der Opera Omnia (Hamburgi 1970),
II (§ 13, 2—4).



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 223

per quam omnia id sunt, quod sunt ...» 51
; oder noch einmal: «Considéra

quomodo Verbum est omnis ars, forma ac ratio ...»52 Der Cusanus ist
sich dessen bewußt, daß er einen philosophischen Begriff verwendet.
So schreibt er in «De dato patris lumine»: «Aiunt philosophi formam
esse, quae dat esse rei» 53. Und gerade von dieser Definition ausgehend,

fügt er hinzu: «Deus igitur est universalis essendi forma, quia dat omnibus

esse ...», deswegen «forma cuiuslibet est descensus a forma universale..

» 54. Die ursprüngliche Form ist unendlich, absolut einfach und deshalb

von allen formbaren Formen unausschöpfbar 55. Und im übrigen «omnia

sunt formaliter in ipso, qui omnia format, ut formata in tantum sint,
in quantum sunt suo conceptui conformia» 56. Die Beziehung zwischen

nicht geformter und geformter Form ist also für den Cusanus durch die

Konformität bezeichnet, d. h. die Treue und Genauigkeit des Bildes.

Allerdings kann das geformte Bild niemals besser sein als die «forma
formarum» 57. Deshalb erscheinen Konformität und Nicht-Konformität
als sich ergänzende Kriterien der Beziehung zwischen Gott und den

formae formatae.
Übrigens verbindet auch die Sprache der Bibel gern und wiederholt

analoge Ausdrücke mit der Person Gottes, wenn auch das Alte
Testament mehr von Gott als dem Subjekt des Gestaltens spricht,
in der jedoch synonymen Bedeutung von «erschaffen»58. Wenigstens

51 «Dies sanctificatus» (Weihnachten 1440). In: Cusanus-Texte I. Predigten
1. Ed. E. Hoffmann-R. Klibansky. Heidelberg 1929, S. 14, 10-13.

52 Ibidem, S. 26, 9-10.
53 «De dato Patris lumine» (1445—46). Ed. P. Wilpert. Vol. IV/1 der Opera

Omnia (Hamburgi 1959) II (§ 98,2), Zum platonischen Einfluß auf den Cusanus
vgl.: J. Hirschberger: Das Platon-Bild bei Nikolaus von Kues. In: Nicolö
Cusano agli inizi del mondo moderno. Firenze 1970, 113-135.

54 Ibidem II (§ 98, 5-17).
55 «Idiota de sapientia» (1450). Ed. L. Baur. Vol. V der Opera Omnia. Hamburgi

1937, I (S. 20, 9-12). Im gleichen Werk sagt der Cusanus: «Admiranda est
illa forma, cujus infinitatem simplicissimam omnes formabiles formae nequeunt
explicare» (S. 21, 10-11). Auch in «De docta ignorantia» hatte er geschrieben:
«Quis ista intelligere posset, quomodo omnia illius unicae infinitae formae sunt
imago Quoniam ipsa forma infinita non est nisi finite reeepta.» II, 2 (S. 68,
14-18). In «De pace fidei» endlich bekräftigt er: «Ille enim a quo sunt omnia in
se complectitur omnia, et est omnia in omnibus, quia formator omnium; ergo
forma formarum. Forma autem formarum complicat in se omnes formas formabiles».

XI §29, 2-5).
56 «De beryllo» (1458). Ed. L. Baur in Vol. XI/1 der Opera Omnia. Hamburg

1940, XVIII (S. 21, 1-2).
57 «De possest» (1460). Ed. G. Santinello. Bologna 1965, S. 250, 8-9.
58 Gen 2,7; Ijob 31, 15; 33, 6; Ps 89, 2; 94, 5; 103, 26; 138, 5 und 16; Eccl



224 Die « forma ecclesiae » im christlichen Humanismus

für den Cusanus war der Abstand nicht unüberwindbar. So zeigte er
in einer Predigt, nach der erneuten Definition Gottes als «forma for-
marum, forma absoluta seu essentia, quae dat formis esse», daß auch
Moses Gott Schöpfer des Himmels und der Erde nannte,59 wobei sich
die beiden Bedeutungen von Schöpfer und Gestalter sowohl sprachlich
als auch ihrem Wesen nach decken. Vor allem Paulus benutzt oft und
mit sehr ausgeprägter Bedeutung ti$7coç und pcopcpvj, Begriffe, die die

Vulgata mit «forma» übersetzt60. Es ist nicht zu bezweifeln und
allgemein bekannt, daß diese Anwendung ein entscheidendes Verbindungsglied

darstellt, sowohl was die Übernahme solcher platonischer Schlüsselwörter

durch das Christentum betrifft als auch deren Umformung in der
christlichen Offenbarung entsprechende Begriffe. So ist es interessant,
daß für Paulus forma, formare, reformare und conformare in erster
Linie Christus entsprechen (Rom 8,29; Gal4,19; Phil 2,6-7; 3, 21) in
Analogie zu Psalm 44,3 und zum Propheten Jesaja (52,14). Übrigens
sind auch für Nikolaus von Kues gerade die Gestalt und die Funktion
Christi wesentlich. So fühlt er sich veranlaßt, seine eigene Konzeption
von der platonischen abzuheben. Die Behauptung der Platoniker, daß
das Wort weniger sei als Gott, wird daher von ihm im Traktat «De

docta ignorantia» zurückgewiesen 61. Gerade hierin wird seine Abhängigkeit

von Paulus und Augustinus erkennbar. Denn auch für diese ist
Christus das Abbild Gottes und zur gleichen Zeit der «Typ», dem ähnlich

zu sein jeder Mensch aufgerufen ist. Und noch einmal ist es

Augustinus, der auf den Spuren von Paulus (Rom 12,2) klar uftterscheidet
zwischen der Rückkehr zu einem ursprünglichen, paradiesischen
Zustand (Goldenes Zeitalter) und der Teilnahme an dem authentischen
Abbild Gottes, d. h. einer Teilnahme an Christus, dem zweiten Adam 52.

Wie schon Ladner 63 bemerkt hat, besteht die ursprüngliche christliche

38, 33; Jes 27, 11; 43, 7, 10, 21; 44, 2, 8, 10, 21, 24; 45, 7, 18; 49, 5; Jer 1, 5; Am 4,
13; 2 Makk 7, 23.

59 Sermo 213: «Ubi est qui natus est rex Iudeorum»? (Epiphanie 1456). Ed.
J. Koch, Cusanus-Texte I. Predigten 2/5. Heidelberg 1937, § 17 (S. 100, 24-102, 2).

60 1 Thess 1,7; Gal4,19; Rom 5,14; 8,29; 12,2; Phil 2,6-7; 3,17 und 21;
2 Tim 1,13; cf. auch 1 Petr 5,3.

61 «De docta ignorantia» (1440). Ed. E. Hoffmann - R. Klibansky, Vol. I
der Opera Omnia. Lipsiae 1932, II/9 (S. 95,17-23).

62 Ich verweise für dies alles auf E. Gilson: Introduction à l'étude de St
Augustin (Paris 1949), besonders auf Kap. III: Les vestiges de Dieu; und auf
R. Gillet: Temps et exemplarisme chez St Augustin. Augustinus Magister.
II. Paris 1955, 933-941.

63 Ich beziehe mich besonders auf: Die mittelalterliche Reform-Idee und



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 225

Reform für Augustinus nicht darin, den Menschen in seinen Naturzustand

zurückzuführen, sondern ihn unter die Bedingungen des Sohnes

Gottes zu stellen 64.

Diese Gedankengänge nimmt Nikolaus von Kues auf. So schreibt

er in der «Cribratio Alchoran»: «Hec forma que est facies omnium
gentium est perfectio perfectorum. Christus igitur est per quem perfecti
iudicantur et eius forma est ilia que solum immortali vite apta est» 55.

Die Nachfolge, durch die der Mensch Christus gleich wird, verwirklicht
sich im Glauben, der aus der Liebe entsteht6S. All das betrifft die
persönliche Beziehung. Jedoch in der «Conjectura de ultimis diebus» von
1446 wendet der Cusanus dieses Schema ausdrücklich auch auf die

Kirche an. Wenn die Kirche der Leib Christi ist, dann muß sie ihm
auf seiner Pilger- und Himmelfahrt folgen. Deswegen « praecessit Christus

ut exemplar, sequitur ecclesia ut imago veritatis» 67. In diesem
Zusammenhang fügt der Cusanus hinzu, daß man, um den Weg der Kirche

genau zu begreifen, sich notwendigerweise an ihr Vorbild, an Christus
halten müsse 68.

Neben Elementen platonischen und biblisch-augustinischen
Ursprungs finden sich auch humanistische. Die philologisch beharrliche

Hervorhebung der Alten - und zwar nicht nur der Christen, sondern
auch der Klassik - wird ausdrücklich als ein Wert dargestellt. Dabei
handelt es sich nicht um eine mechanische, sondern um eine bewußt
gewählte und noch immer fruchtbare Abhängigkeit. Der Cusanus scheint

ihr Verhältnis zur Idee der Renaissance. Mitteilungen des Österreichischen Instituts

für Geschichtsforschung 60 (1952) 31—59: und auf: St. Augustine's Conception

of the Reformation of Man to the Image of God. Augustinus Magister, II,
Paris 1955, 867-878. - Beide Arbeiten auch in: The Idea of Reform. Its Impact
on Christian Thought and Action in the Age of the Fathers. Cambridge/Mass.
1959.

64 Dieser Sinn von «re-formatio» ist bedeutungsvoll in der liturgischen Tradition,

wie es P. De Puniet in Intus reformari (Ephemerides Liturgicae 52 [1938]
125-140) gezeigt hat, indem er vor allem die gemeinsame Formel für einige der
wichtigeren Sakramentare unterstrich : « Deus qui humanae substantiae dignitatem
mirabiliter condidisti et mirabilius reformasti.»

65 «Cribratio Alchoran» (1461). Ed. P. Wilpert: Nikolaus von Kues. Werke.
Berlin 1967, I 19 (S. 460 § 80).

66 «De Possest». Ed. Santinello, 270, 5-7; cf. «De docta ignorantia», III
11 (S. 155,21).

67 «Coniectura de ultimis diebus» (1446). Ed. P. Wilpert Vol. IV/I der
Opera Omnia. Hamburgi 1959, § 124,15-16.

68 Ibidem § 126,1-2: «Unde cum ad veritatem exemplarem inspicere necesse
sit, Christi peregrinationem in ecclesia explicari recte coniectamus.»

15



226 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

daraus vor allem den Sinn der Geschichte als einer dynamischen und

bedeutungsvollen Aufeinanderfolge von Ereignissen ableiten zu wollen.
Das beweist seine Historisierung des Konziliarismus, mit dem die «Con-

cordantia catholica» beginnt69, ferner der folgende Abschnitt über die

Anhänger Papst Eugens IV. und schließlich eine strenge Ablehnung der

Zuverlässigkeit der Konstantinischen Schenkung70 - um nur einige
Beispiele zu nennen. Dieses humanistische Empfinden und der vielfältige Kontakt

mit Gelehrten aus ganz Europa ermöglichten es dem Cusanus, viele
Werte spontan zu erkennen, die die einschneidenden Ereignisse des

16. Jahrhunderts dann endgültig hervorbringen - allerdings nur um den

Preis künstlicher Gegensätze und kühner Exklusivitäten. Es ist interessant

zu beobachten, wie der Kardinal noch wenige Monate vor seinem

Tod anläßlich einer spirituellen Predigt für die Mönche des Monte
Oliveto noch einmal bekräftigt, daß «jeder gemäß seinem eigenen Namen
beurteilt werden wird, d.h. gemäß dem Namen seiner Aufgabe der
Christ also entsprechend seiner Konformität mit Christus» 71. Im weiteren

Verlauf dieser Predigt erfolgt der Hinweis auf Cicero als Quelle und
auctoritas dieses Prinzips. Tatsächlich hatte dieser in «De Officiis»

hervorgehoben, welche Bedeutung die Etymologie der Wörter als Kriterium

der sich auf sie beziehenden Begriffe hat 72. Des Cusanus' Einstellung

zur Reform erweist sich so von der Klassik inspiriert.
Wie ich schon betont habe, erfolgte der vom Cusanus für die Kirche

ausgearbeitete Reformvorschlag in einem ganz bestimmten historischen
Moment. Ich möchte jetzt die Bedingungen untersuchen, die diese

Verbindung auf die theologische Ausrichtung ausgeübt haben kann,
die er der Problematik der Reform gab. Ein völlig befriedigendes Bild

69 CC § 2.
70 CC § 294-296.
71 Cusanus-Texte IV. Briefwechsel des Nikolaus von Kues 3. Das Vermächtnis

des Nikolaus von Kues. Hrsg. von G. von Bredow. Heidelberg 1955, S. 15,
35-38. Es handelt sich um die Homilie vom 5. Juli 1463 anläßlich der Einkleidung
eines Mönches.

72 Ibidem S. 15,39—16,3. Der Text der Predigt lautet: «... omnes sui nominis
significatum debent imitari et sui officii vocabulum et ejus vim exsequi et in factis
suis habere ex eo proficiendi Studium, iuxta illud Ciceronis in primo Officiorum
libro sic dicentis : 'Omnis enim quae de aliqua re suseipitur institutio debet a ratione
et definitione proficisci'». - Ein so expliziter Text findet sich weder in«De Officiis»
noch andernorts bei Cicero. Das 7. Kapitel des 1. Buches von «De Officiis» bringt
aber einen Aufruf, die Stoiker nachzuahmen: «Qui studiose exquirunt unde verba
sint dueta» (§ 23). Mit großem Nachdruck kehrt der Cusanus im ganzen Rest seines
Entwurfs der Reformbulle auf die Bedeutung der Etymologie zurück.



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 227

scheint mir noch nicht möglich. Denn die Schwierigkeit, die Bedeutung
richtig zu beurteilen, die z. B. die Reihe von Ereignissen im Zusammenhang

mit der östlichen orthodoxen Kirche gehabt haben kann, ist noch

zu groß. Bekanntlich begab sich der Cusanus tatsächlich 1437 mit
einer päpstlichen Gesandtschaft nach Konstantinopel mit dem Auftrag,
über ein Unions-Konzil zu verhandeln. Anschließend fuhr er fort, der

ostkirchlichen Tradition große Aufmerksamkeit zu schenken. Und auch

er erlitt das Trauma des Scheiterns dieser Union und des Falls von
Konstantinopel. Man kann jedenfalls behaupten, daß der Cusanus aus
diesen Erfahrungen und aus einer parallellaufenden Anregung durch
Pseudo-Dionysius73 Stützen für seine Lieblingskonzeption gefunden hat :

nämlich für eine der Christologie verbundene und ihr untergeordnete
Ekklesiologie, die gleichzeitig das eschatologische Endziel im Blickpunkt

hat. Sicherer ist es auf jeden Fall, eine direkte Verbindung der

vom Cusanus eingenommenen Position zur Kirchenreform mit zwei

großen Ereignissen der sechziger Jahre des 15. Jahrhunderts
festzustellen: Ich meine die Konsolidierung des Papsttums und die Vorrherr-
schaft des Humanismus. Einerseits brachte das deutliche Wiedererstarken

des römischen Papsttums tatsächlich nicht wenige Probleme in
bezug auf die Reform, auch für denjenigen, der wie der große rhein-
ländische Prälat mit dazu beigetragen hatte. Wirklich zeichnet sich das

Konzept einer auch theologisch vom Papst beherrschten Kirche ab, der
Vikar Christi, Monarch der Kirche und Quelle jeglicher Autorität ist.

Juan de Torquemadas Veröffentlichung der «Summa de ecclesia» in
den Jahren 1448/49 ermöglichte die völlige Würdigung einer solchen

Orientierung. Gegenüber dieser Entwicklungslinie hätte der Ruf nach
einer Rückkehr zur Urkirche nur einen sehr schwachen Widerstand
und eine sehr bescheidene Alternative bedeutet. Ohne Schwierigkeit
überwand Torquemada ein derartiges Modell, indem er die These von
den verschiedenen aufeinanderfolgenden Zeitaltern im Leben der Kirche
entwickelte 74. Die Behauptung scheint daher wichtig, daß der Cusanus

in der Christus-Konformität auch das geeignetste Kriterium für die
kirchliche Situation gesehen hat, um ein überpäpstliches Prinzip chri-
stologischer Natur herzustellen.

73 Cf. L. Baur: Nicolaus Cusanus und Ps. Dionysius im Lichte der Zitate
und Randbemerkungen des Cusanus. Cusanus-Texte III. Marginalien 1. Heidelberg

1941.
74 IoAnnes de Turrecremata: «Summa de Ecclesia». Yenetiis 1561, 1.

I c. XXII.



228 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

Anderseits brachte die allgemeine Befürwortung des Humanismus
neben vielen positiven Beiträgen auch ein neues Gefühl für die Natur
mit sich. Daraus konnte eine Bedrohung des metahistorischen Charakters

des Christentums entstehen, die Tendenz zu seiner radikalen Historisierung,

die sich, vielleicht unbewußt, sowohl in der Sehnsucht nach
einem mythischen Goldenen Zeitalter der Menschheit als auch in einem

Ruf nach der ursprünglichen Reinheit der Kirche ausdrückte 75. Das
Verweisen auf die «forma Christi» verhinderte jeden potentiellen
Naturalismus und schloß eine Wahl der Kirche zwischen ihrem gegenwärtigen
Niedergang und einem ursprünglichen, mythischen Zustand aus. Damit
stellte sie sich eben in dem Augenblick, da die Menschheit in eine besonders

dynamische Phase ihrer Geschichte eintrat, an den Rand der
historischen Entwicklung 76.

75 In dieser Perspektive liegt zu Beginn des 15. Jahrhunderts z. B. eine
Seite des bekannten Traktates «De ruina et reparacione ecclesiae» des Franzosen
Nikolaus von Clémanges (Ed. A. Coville, Paris 1936): «Felix erat hiis incolis
mundus, plene urbes et agri populis, quos nulla aut rata lues absumebat, plena
armentis stabula, pecora fetibus, pomis arbores, sata frugibus quia et celi tempe-
ries terram suo inflexu ad apta queque germina fecundabat Vivebant diu homines,

prospéra valetudine fruebantur. Nulla erat domi seditio, nulla foris metus,
pacata omnia tuta et tranquilla. Vigebant in hominibus illius seculi Caritas, inno-
centia, fides, pietas, iustitia, sincera amicicia, rara fraus aut calumpnia proximo
fiebat, quoniam in sancta via et salubri doctrina pastorum totius boni exempla
suo gregi emulanda relucebant ...» (S. 114-115). Es folgt dann die schwermütige
Klage über die Dekadenz.

76 Der .«Evangelismus», der vor allem im lateinischen Europa des 16.
Jahrhunderts blühte, zog es vor, den Akzent auf die Rückkehr zum Evangelium zu
legen. Diese Rückkehr sollte das Mittel sein, um wieder eine unmittelbare Beziehung

zu Christus zu finden. Diese Einstellung, häufig auch in Verbindung gebracht
mit dem Cusanus (cf. H. Heller : Nicholas of Cusa and Early French Evangelism,
Archiv für Reformationsgeschichte 63 [1972] 6—21), findet ihre kohärentesten
Formulierungen bei Erasmus und Faber Stapulensis. Für diese Strömung wird
die Rückkehr zur Urkirche oder zu deren wie auch immer verstandenen Vorbildlichkeit

zweitrangig, wenn sie nicht geradezu bestritten wird. Letzteres tat Erasmus

in seiner «Epistola in Pseudevangelicos» aus dem Jahre 1529 (Ed. Lydius
10, 1706, 1573-1590), in der die These von der progressiven Dekadenz der Kirche
abgelehnt und gefolgert wird, daß «cum ecclesia, quemadmodum res caeterae
mortalium omnes, habeat rudimenta, progressum et summam, nunc subito illam
ad primordia revocare, nihilo sit absurdius quam virum adultum ad cunas et
infantiam velle retrahere» (1585 E). Die zentrale Beziehung geht zu Christus,
«exemplum nostrum, in quo uno omnes insunt beate vivendi rationes: hunc sine
exceptione licebit imitari» (Erasmus: «Enchiridion müitis christiani». [1499], VII/6).
Im Vergleich zu diesen Einstellungen erscheint von den Spannungen der Zeit
unglaublich weit entfernt eine Schrift des Aegidius von Viterbo, die vor kurzem
von J. W. O'Malley ediert wurde (Fulfillment of the Christian Golden Age under
Pope Julius II: Text of a Discourse of Gües of Viterbo. 1507, Traditio 25 [1969]



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 229

Als Schlußfolgerung ergibt sich also, daß Nikolaus von Kues die

«forma Christi» nicht nur dem einzelnen Christen als Ziel bestimmt,
sondern der Kirche als solcher. Er erörtert nicht den gewöhnlichen
Hinweis auf die «ecclesiae primitivae forma». Er übergeht und ersetzt
ihn vielmehr77. Denn für ihn sind die beiden Ausdrücke durchaus
nicht auswechselbar und auch nicht literarische Varianten des gleichen
Begriffs, wie es Iserloh in seiner Schrift von 1964 zu behaupten scheint78.

Im Gegenteil impliziert und setzt der Vorschlag, die «forma Christi»
nachzuahmen, eine umfassende kosmologische, theologische und
historische Kenntnis von des Cusanus ganzem Leben und Werk voraus.
Und erst in dieser Beleuchtung kann auch seine Ekklesiologie von der
«re-formatio ecclesiae ad formam Christi» betrachtet werden. Sie stand
ihm schon 1433 im oben erwähnten Vorwort seiner «Concordantia»

vor Augen. Es ist nützlich, sich in diesem Zusammenhang daran zu
erinnern. Tatsächlich hielt es der junge rheinländische Gelehrte schon

damals für «nötig, daß sich die Kirche durch die Reform der triumphierenden

anpaßt und verbindet, deren Abbild sie heute ist»79. Fünfund-

265-338). Als der Ordensgeneral der Augustiner beauftragt wurde, die Ankunft
der Portugiesen in Indien und die damit eröffneten Möglichkeiten der Evangelisation

zu feiern, ließ er sich in das damals in Rom verbreitete Gefühl des
Triumphalismus verwickeln und gestaltete die Feierlichkeit aus einer humanistischchristlichen,

betont optimistischen Sicht, gestützt auf die Vorstellung des
Goldenen Zeitalters. Dieses Goldene Zeitalter hat seinen Höhepunkt in der christlichen
Epoche und öffnet sich, dank des portugiesischen Erfolges, einer weiteren Phase
der Verwirklichung. Überraschend ist hierbei, neben dem Schweigen über die
gerade sehr schwere Dekadenz der Kirche, der Gebrauch des Begriffes des Goldenen
Zeitalters, und dies nicht etwa retrospektiv, sondern zur Verherrlichung der
gegenwärtigen Geschichte und ihrer Aussichten.

77 Man muß sich auch fragen, wie weit die politischen Umstände den Cusanus
dazu führten, dem Modell der Urkirche keine besondere Aufmerksamkeit zu
widmen. Tatsächlich verstand er Kirche und Staat von ihrer Wechselbeziehung her,
wie das Schema von CC belegt. Gerade dieses, für einen Deutschen charakteristische

Verständnis von Interdependenz mag auch der Grund gewesen sein für sein
geringes Interesse an der Verfassung der Urkirche, die so verschieden war vom
geschichtlich-politischen Kontext, in dem die Kirche des 15. Jahrhunderts lebte.
Eine radikale Reform der Kirche nach dem historischen Modell der Urkirche hätte
gewiß katastrophale Folgen für das damalige politisch-kirchliche System gehabt.
So kann man sich vielmehr fragen, in welchem Maße auch die situationsbedingte
Konditionierung den Cusanus zur Auffassung brachte, eine Rückkehr der Kirche
zu so andersartigen Formen wie jenen der Urkirche sei undenkbar. - Vgl. hierzu
M. Watanabb : The political Ideas of Nicholas of Cusa with special Reference
to his «De concordantia catholica». Genève 1963, 134-144.

78 Reform der Kirche bei Nikolaus von Kues, 13.
79 CC 4, var.



230 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

zwanzig Jahre später tauchen alle wesentlichen Elemente dieses Konzepts
wieder auf. Durch die Reform soll sich die Kirche dem eschatologischen
Endziel angleichen. Eine entscheidendere Rolle als das Modell der
Urkirche spielt hierbei ihre Bestimmung in bezug auf das Reich Gottes.

Unter diesem Blickpunkt schrieb der Cusanus der Reform einen geradezu

heilsgeschichtlichen Wert zu, weshalb er auch deren Dringlichkeit
und absolute Notwendigkeit hervorhob. Nur im Maße ihrer Christus-
Konformität ist die Kirche Ort der Erlösung. Diese Konformität ist
ihrer Natur immanent, auch wenn sie sich erst am Ende der Zeiten -
mit der Königsherrschaft Gottes - verwirklichen wird. Tatsächlich

bestätigt der Cusanus im gleichen Entwurf zur Reformbulle, daß die

Reform im Wiederaufnehmen der «forma(m) innocentiae, quam in
lavacro Christi recepimus» bestehen soll, d.h. unter der Bedingung
der Taufe. Mehr noch, die endgültige Lösung wird sich erst dann
ergeben, «quando Christus in gloria Dei patris apparuerit, similes ei erimus,
eiusdem scilicet formae, quae solum in regno Dei, ad quod tendimus,
reperitur» 80. Also ist Christus - als Gestalt der Kirche - nicht nur
Jesus von Nazareth, sondern vor allem der wiederkehrende, siegreiche
Christus. Damit ging das Reform-Gespräch über die engen Grenzen
eines retrospektiven Modells, wie es die ursprüngliche Kirche ist, hinaus,
eines Modells, das inzwischen von allen als unwiederholbar beurteilt
wurde, wenngleich niemand darauf verzichtete, es stets zu zitieren.
Für einige hatte diese Konfrontation mit der Urkirche vor allem eine

polemische Funktion, nämlich das Ziel, die gegenwärtige Dekadenz zu
zeigen. Für andere dagegen handelte es sich mehr um einen sehnsüchtigen

Ruf, der ohne irgendwelche konkreten Inhalte ins Mythische
versank. Für wieder andere schließlich konnte die Kirchenreform nur
ein moralisches und vernünftiges Ziel haben: im Sinne eines klugen
Empirismus, nicht gebunden an theologische Kriterien und noch weniger
an das Beispiel der apostolischen Kirche.

Der Cusanus dagegen tritt aus dieser innerkirchlichen Thematik
heraus. Er schlägt eine direkte Verbindung zwischen Christus und Kirche

vor; eine Verbindung des Vorbilds und der Nachfolge, die von den

mittelalterlichen Tendenzen, die Christologie in eine Ekklesiologie
umzuwandeln, ebensoweit entfernt ist wie von den neueren Bestrebungen,
die aus der Ekklesiologie ein von der Theologie unabhängiges Kapitel
machen wollen. Die Grenzen und Schwächen einer solchen Position

80 Ehses, S. 285, 14-16.



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 231

sollen damit nicht ignoriert werden. Sie hängen vor allem von ihrer
äußerst konzisen Darlegung ab, gerade bei diesem Autor, der ein so

besonders umfangreiches Werk hinterlassen hat. Eben dieses verhindert
aber auch eine befriedigende Vertiefung in die Folgerungen, die der

Cusanus selbst hätte daraus ziehen können. Der zweite Teil des

Entwurfs der Reformbulle, der sich mit der Auswirkung befaßt, verbietet
eine solche Analyse nahezu völlig 81. Dieser Teil ist tatsächlich sehr

schematisch, denn der Cusanus hatte keine eigene Schrift, sondern

einen Entwurf für die päpstliche Bulle abzufassen, und er akzeptiert
die einem solchen Entwurf eigenen Grenzen. Im übrigen kann die

Verbindung, die wiederholt zwischen den beiden Teilen des Entwurfs
hergestellt wird, den Eindruck zunichte machen, daß die vom Cusanus

ausgeführte theologische Analyse zu einer ecclesia spiritualis führen
könnte. Seiner Meinung nach ist die Kirchenreform nicht nur - und

jedenfalls nicht vorwiegend - ein moralisches Problem. Sie hat vielmehr
deutlich institutionelle und administrative Züge. Die Anstrengung, dieses

Kirchliche und Institutionelle mit der Nachfolge Christi, mit der

«Christusgleichheit» zu identifizieren, bleibt jedoch der heikelste und schwächste

Punkt des Vorschlages.
So ist z. B. offensichtlich, daß im Rahmen der institutionellen

Konsequenzen einer betont christologischen Anlage die Beziehung
Christus-Papst das Entscheidende ist. Gerade im Zusammenhang mit der
Gestalt des Papstes und seiner Funktion innerhalb der Kirche hatte
der Cusanus seine eigene Stellungnahme entwickelt, und zwar während
des Übergangs vom Basler Konzil zu Papst Eugen IV. Deshalb sollte
ein Brief von 1442 an Rodrigo Sanchez de Arevalo nicht überraschen.

In diesem wird die Parallele zwischen,der Macht Christi, dem unsichtbaren

Haupt der Kirche, und der Macht Petri, dem sichtbaren Haupt,
betont 82. Je nachdem, ob er in Petrus die Eigenschaft des «representans
ecclesiae» hervorhebt - wie er es in «De concordantia catholica» tut83 -
oder statt dessen seine Funktion als Repräsentant des Wortes, d. h.

81 Er wurde untersucht sowohl von Haubst, im Vergleich mit der definitiven
Redaktion der Bulle, wie auch von Iserloh.

82 Ed. G. Kallen: Cusanus-Texte II. Traktate. Heidelberg 1935, S. 108, 12 f.
und 109,10 f.

83 CC 77,26-27 : «Potestas ligandi et solvendi Petro figuram ecclesiae gerenti
tradita est»; CC § 156,22-24: «... considerandum est, quod Romanus pontifex in
eo, quod summus pontifex, etiam habet figuratam et repraesentativam personam
unius universae ecclesiae.» So auch in CC § 157,31^12 und 249,16-20.



232 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

Christi, betont - wie es der Cusanus an anderem Ort tut 84 -, immer
kehrt sich die kirchliche Oikonomia um; d.h. die Autorität Christi
wird der Hierarchie entweder durch die Kirche 85 oder durch den Papst86
vermittelt.

Kehrt man jedoch zum allgemeinen Reform-Entwurf zurück, dann
erscheinen diese Schwankungen sehr gemäßigt. Tatsächlich will der
Cusanus, daß der Papst feierlich erkläre: «Da wir den Aposteln gefolgt
sind, damit durch unsere Nachahmung andere zur forma Christi geführt
werden, müssen wir als erste von allen Christus gleichförmig werden» 87.

Zugleich mit der «reformatio in capite et in membris» schlägt der Cusanus

also dem Papst vor, mit der Reform bei sich selbst anzufangen, wodurch

er zugibt, daß die eigene de-formatio und die absolute Verpflichtung,
sich auf Christus zu beziehen, beim Papst beginnt 88. Dennoch findet
sich in einem folgenden Abschnitt des gleichen Textes der Ausdruck:
«Nos qui vicariatum Christi super suam ecclesiam militantem tene-

mus...», worauf jedoch eingeräumt wird, daß Bezeichnungen wie diese

mehr Christus als dem Papst zukommen 89 und daß der Papst von den

zur Reform Beauftragten beurteilt werden muß, da auch er anfällig
und sündhaft ist und es daher möglich ist, daß sich in ihm etwas findet,
«quod non aedificat, sed scandalizat ecclesiam» 90. Im Hinblick auf das

päpstliche Amt bedeutet Christus-Konformität also für den Cusanus
das Wirken an der «aedificatio ecclesiae». Aus dem Text wird nicht
ersichtlich, welche Sanktionen gegen einen Papst ergriffen werden

84 Im Brief an Arevalo wird versichert, daß : « Quando enim varietatem potes-
tatum, ordinum et praelationum in unitate fidei in ecclesia esse cospicimus, illa
omnem varietatem ordinatissimam atque decoram in Petro complicatam originali-
ter conspicientes, ad coniecturas de Petri admirabili potentia et virtute erigimur,
et plenitudinem omnium possibilium in ecclesia pro eius conservatione et directione
unicam Petri appraehendimus potestatem.» (Ed. Kallen, S. 108-109). Noch
radikaler klingt ein Abschnitt aus dem Sermo 284, der 1457 bei Feierlichkeiten zu
Ehren des hl. Petrus und Paulus in Innsbruck vorgetragen wurde. Hier erscheint
die Symmetrie der Gewalten Christi und des Petrus geometrisch perfekt. (Der
Abschnitt ist zitiert aus dem Manuskript in: Opere religiose di Nicolô Cusano.
A cura di P. Gaia. Torino 1971. S. 603, A. 14.)

85 In dieser Hinsicht finden sich in «De concordantia catholica» besonders
explizite Aussagen in § 115,6-7; § 116,10 und 31-33; § 126 und § 257,13-14.

86 Deutsche Reichstagsakten unter Kaiser Friedrich III. Zweite Abt. 1441-
1442. Hrsg. von H. Herre — L. Quidde. 16 Göttingen 1957, 421,23-24 und 423,
26-27.

87 Ehses, S. 284,1-3.
88 Cf. Ehses, S. 286,1-4.
89 Ehses, S. 291,21-22 und 33.
90 Ehses, S. 292,4-5, 12 und 14-16.



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 233

müßten, der der Kirche ein Ärgernis ist. Doch wissen wir, daß sich der

Urteilsspruch zur Absetzung Johannes' XXIII. in Konstanz gerade auf
die Anklage stützte, daß er für die Kirche ein Ärgernis sei 91.

Alles in allem betrachtet, beweist des Cusanus zentrale Erklärung,
die er dem Papst vorschlägt, die Kohärenz seiner Argumentation. Der
Papst soll bekräftigen: «Nos igitur, qui cunctos christianos reformare

cupimus, utique aliam nullam possumus eis formam, quam imitentur,
proponere quam Christi Illa est lex viva et forma perfecta, in qua fit
iudicium vitae et mortis aeternae» 92. Erst nachdem der Papst diesen

Satz unterschrieben hätte, würde die öffentliche Meinung vielleicht
das Bewußtsein von dem unüberwindlichen Abstand wiedergewonnen
haben, der zwischen dem Bischof von Rom und Christus besteht. Nach
dem Cusanus gebührt Christus allein die Bezeichnung «lex viva», die

jedoch prorömische Kanonisten und Theologen des Mittelalters - unter
Berufung auf eine alte justinianische Formel93 - immer mehr auf den

Papst anzuwenden beliebten.
Eine Gegenüberstellung zweier analoger Dokumente - des «Trac-

tatus de reformationibus romanae curie», der unter gleichen Umständen

von Domenico de Domenichi verfaßt wurde94, und des Traktates
«De remediis afflictae ecclesiae militantis», die der Spanier Sanchez de

91 «Conciliorum Oecumenicorum Décréta». Ed. Istituto per le scienze
religiose. Bologna 19733, S. 417,30. Über die Möglichkeit, daß ein allgemeines Konzil
den Papst aus anderen Motiven als dem der Häresie absetzt, vgl. CC § 161,4-6
und «De auctoritate praesidendi» S. 28,2-3.

92 Ehses, S. 285,7-10.
93 Nov. CV 2,4: «... deus leges (imperatori) subjecit, legem animatam eum

mittens hominibus ...» Diese von den Juristen aus Bologna wieder in den Okzident
eingeführte Kompetenz, wurde zu Beginn des 13. Jahrhunderts vom englischen
Kanonisten Alanus auf den Papst übertragen; vom Papst als «lex animata in terris»

schreibt dann geläufig Johannes Andreae.
94 Ich konsultierte den Text des Tractatus, der von September bis Oktober

1458 aufgrund der ersten gedruckten Ausgabe verfaßt wurde. (Brescia 1495;
Biblioteca Casanatense di Roma: inc. 1643). De Domenichi beginnt mit einer
Schilderung des Eifers Pius' II., nach dessen Verständnis die Reform der Kurie
Beispiel und «forma» für die allgemeine Reform der Kirche sein sollte (f. 9). Der
Tractatus entfaltet dann 23 Considerationes, für deren Zusammenfassung ich auf
die Studie von H. Jedin verweise (Studien über Domenico de Domenichi [1416-
1478]. Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Abhandlungen der Geistesund

Sozialwissenschaftlichen Kl. 1957/5. Wiesbaden 1958, S. 74-76). In der ersten
consideratio kommt ein Hinweis vor auf den «status illud suum primitivum»
(f. a III) der Kirche. Trotz eines wehmütigen Vorzeichens liegt jede Absicht fern,
daraus ein Kriterium für die Reform zu gewinnen. Die ganze Ausrichtung von de
Domenichi zielte übrigens auf eine Erneuerung durch die Versittlichung der
Menschen und die Stärkung der Autorität des Papstes (vgl. Jedin, a.a.O., 185-186).



234 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

Arevalo im Jahre 1469 konzipierte 95 - könnte den wesentlichen Unterschied

und die Originalität des Standpunktes des Cusanus zeigen. Zwar
ist es wahr, daß einige seiner Behauptungen schon 1449 vom Kartäuser
Jakob von Jüterbog in der Schrift «De Septem statibus ecclesiae»

vorweggenommen wurden 96. Es fehlt jener aber die Vollkommenheit und
die Klarheit des Cusanus. Ebenso aufschlußreich wäre ein Vergleich
mit dem 1513 von den Kamaldulensern Paolo Giustiniani und Pietro
Quirini verfaßten «Libellus ad Leonem X»97. Auch dieser Libellus ist
ein Vorschlag für eine umfassende und geistliche Reform der Kirche,
doch sieht er seiner Anlage nach von dem laut gewordenen Ruf nach
der Rückkehr zur Urkirche ab, wie übrigens auch von jedem anderen

konkreten theologischen Kriterium. Trotz seiner deutlicher umrissenen

und moderneren Vorschläge scheint dem Libellus jedoch - im Vergleich

95 Diese Arbeit Arevalos ist nicht ediert. Ich konsultierte deren zuverlässigste
Manuskripte : den Cod. Z. L. XC der Biblioteca Marciana di Venezia und den Cod.
Gadd. 80 der Biblioteca Laurenziana di Firenze. Der Text besteht aus zwei Teilen:
der erste widmet sich der antikonziliaren Polemik, der zweite den Problemen der
Reform.

96 Der Text wurde ediert von Goldast in: Monarchia s. Romani imperii.
II. Graz 1960, 1567—1575. Die Schrift handelt von sieben Epochen der Kirche.
Die erste ist die der apostolischen Kirche; die letzte die der Kirche des Lammes.
Jüterbog bezieht sich wiederholt auf die Reinheit der Urkirche (1567, 29-30 ;

1569,55-58; 1570,47^-9). Er hat aber einen sehr tiefen Sinn für die geschichtliche
Entwicklung, die er derart pessimistisch beurteilt, daß er den historischen Moment
der Menschheit für katastrophal hält und sogar ernste Zweifel darüber äußert,
ob sich die Kirche selbst noch reformieren könnte (1569,17-44). Nach diesem
Kartäuser kann der deformatio der Kirche, deren Ursache hauptsächlich beim
Papst liegt (1571,2-3), dann entgegengetreten werden, wenn die Aussicht besteht,
die «decolaratio statuum et personarum tarn secularium quam spiritualium» zu
überwinden, damit diese «ad rectam formam perducantur» (1574,17-19). Dieser
Leitgedanke von der richtigen und tadellosen Form, zu der alle Vorherbestimmten
dereinst von Gott geführt werden (1574,60-61), läßt Motive widerhallen, die der
Cusanus weit zufriedenstellender vertieft hat, indem er sie nicht nur für die
einzelnen Christen, sondern auch für die Kirche zur Anwendung brachte. Zu Jüterbog
vgl. L. Meier: Die Werke des Erfurter Kartäusers Jakob von Jüterbog in ihrer
handschriftlichen Überlieferung. Münster 1955.

97 Ich verweise auf die einzige Ausgabe von B. Mittarelli und A. Costa-
doni im IX. Bd. der Annales Camaldulenses (Venetiis 1773 - Farnborough 1970,
612-719). Der Ruf nach dem Modell der Urkirche kommt nur selten und fragmentarisch

vor und bezieht sich auf eine sehr lange Periode (Coli. 75, 87, 121). Mit
einer gewissen Häufigkeit wird über Bräuche, Gesetze und «antike» Autoren
(81, 83, 84, 118) im Rahmen der Anklage gegen die gegenwärtige Dekadenz berichtet.

Anderswo gibt man der Hoffnung Ausdruck, daß die ganze Kirche (5) oder
das Priestertum (108) oder die religiösen Orden zur ursprünglichen Lauterkeit
zurückkehren werden. Geht man aber zu konkreten Reformvorschlägen über, so
scheinen diese ganz unabhängig davon formuliert zu sein.



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 235

mit dem Text des Cusanus - gerade die Identifikation mit einer
theologischen Doktrin zu fehlen, die fähig wäre, das in Aussicht genommene
Reformwerk organisch zu leiten.

Gewiß, der Standpunkt des Cusanus kann die Tatenlosigkeit der
Kirche im 15. Jahrhundert nicht überwinden. Jedoch ist er als

interessanter Vorschlag für ein globales Kriterium der Kirchenreform noch

immer aktuell: theologisch reicher als der Ruf nach der Urkirche;
historisch besser an eine zur Zukunft hin orientierte Menschheit
angepaßt; und ekklesiologisch fähiger, die Ängste einer in sich selbst
abgekapselten Kirche zu überwinden.


	Die "forma ecclesiae" im christlichen Humanismus unter besonderer Berücksichtigung des Nikolaus Cusanus

