Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 1-2

Artikel: Die "forma ecclesiae" im christlichen Humanismus unter besonderer
Beriicksichtigung des Nikolaus Cusanus

Autor: Alberigo, Giuseppe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760458

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GIUSEPPE ALBERIGO

Die «forma ecclesiae» im christlichen Huma-
nismus unter besonderer Beriicksichtigung
des Nikolaus Cusanus*

Zwischen dem Ende des 14. und dem Ende des 15. Jahrhunderts
erlebte das westliche Europa Augenblicke eines besonders fruchtbaren
geistigen Geschehens. Die unter dem Namen «Christenheit» bekannte
traditionelle Ordnung geriet Ende des 14. Jahrhunderts ins Zwielicht,
was sich auch in einer gleichzeitigen politischen Krise manifestierte.
Die wichtigsten Zentren wurden davon ergriffen: von der Krone Eng-
lands bis zu jener Frankreichs, von der angeschlagenen kaiserlichen
Macht bis zum rémischen Papsttum, das in drei konkurrierende Obe-
dienzen zerfiel. Dieses einmalige Zusammentreffen von Ereignissen,
die gewohnlich in geschichtlich und geographisch weit auseinander-
liegenden Rédumen geschehen, trug nicht wenig zum spontanen und
iiberraschenden Aufbrechen neuer Energien bei. Eine seit Jahrhunder-
ten herrschende Weltanschauung wurde durch neue Ideen und Ten-
denzen abgelost.

Wihrend des genannten Zeitraumes traten besonders drei Genera-
tionen hervor. Die erste, gegen Ende des 14. Jahrhunderts bereits
erwachsene Generation erlebte die erste und vielleicht erregendste Phase
der Krise. Ihr gehorten Minner an wie Coluccio Salutati, Heinrich
von Langenstein, Gerard Groot und Konrad von Gelnhausen. Sie ver-
suchten, die groBe mittelalterliche Gesellschaft zu reformieren, deren
Sohne sie waren und deren Unzuldnglichkeit und Untergang sie wahr-
nahmen. Die Krise der offentlichen Macht hatte eine Lockerung der
gesellschaftlichen Kontrolle iiber die Welt der Ideen zur Folge. Und

* Aus dem Italienischen iibersetzt.

14



210 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

eben dadurch wurden kiihne und neue Vorschlige moglich, die nun
mit einer vorher unvorstellbaren Durchschlagskraft und Direktheit
vorgetragen wurden.

Um 1410 wuchs eine andere Generation heran. Von der ersten
unterschied sie sich insofern, als sie die der europdischen Krise voran-
gegangene Zeit nicht erlebt hatte. Statt dessen kam sie nun in den
GenuB des freiheitlichen Klimas, das durch diese Krise erst ermdglicht
worden war. Dietrich von Niem, Pierre d’Ailly, Francesco Zabarella,
Jean Gerson und Nicolas de Clémanges konnten Ideen entwickeln und
gemeinsame politische Aktionen unternehmen, die fiir die fithrenden
Personlichkeiten der Christenheit bisher geradezu unvorstellbar gewe-
sen waren. Viele ihrer Thesen waren schon von Marsilius von Padua
und John Wycliff vorweggenommen worden. Doch die gesellschaftliche
und praktische Wirkung dieser Midnner war eng begrenzt geblieben.
Jetzt aber war die Formulierung eines Textes wie des Dekrets «Haec
sancta» moglich, das 1415 auf dem Konzil von Konstanz angenommen
wurde. Mit diesem Dekret wurde das Schisma aufgrund zweier auBer-
ordentlich kiihner Sitze iiberwunden: ndmlich, dal das die katholische
Kirche reprisentierende Konzil seine Macht unmittelbar von Christus
habe und daBl die Kirche ihrem Wesen nach die universitas fidelium sei.

Gerade die Uberwindung des Schismas bezeichnete das Ende der
langen vacatio der &ffentlichen Méchte in Europa. Obwohl diese mitt-
lere Generation vielleicht Neuerungen beabsichtigte und sich jeden-
falls umstiirzend neuer Methoden bediente, hat sie im wesentlichen
nur eine Restauration erreicht. Tatsdchlich scheint das Europa von
1430 genau die 1380 herrschende Ordnung wiederhergestellt zu haben.
In Wahrheit trifft das aber nur auf den dulleren Aspekt des institu-
tionellen Systems zu. Das wirkliche Leben ging einem rapiden Ver-
dnderungsproze3 entgegen. Vor allem dnderten sich die Ausgangspunkte
und die Ideen.

Die Idee der Freiheit und der Erneuerung, die Ende des 14. Jahr-
hunderts Rechtsanspruch erworben hatte, erwies sich nun von auler-
gewoOhnlicher Vitalitit und historischer Durchschlagskraft. Der Zwi-
schenraum, der die restaurierte Ordnung der Institutionen von dem
am meisten fortgeschrittenen europédischen BewuBtseinszustand trennte,
schien von einer von allen gutgeheillenen Instanz ausgefiillt werden
zu koénnen. Im biirgerlichen, politischen und kirchlichen Bereich, in
der volkstiimlichen Predigt und in den gelehrten Traktaten wie an den
Hofen der weltlichen und geistlichen Fiirsten gab es nur eine Parole:



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 211

Reform. Die historische Forschung hat gezeigt, welch verschiedene
und kontrastierende Reformvorstellungen in Europa herrschten, min-
destens seit 1418, als das Konzil von Konstanz endete und seine Unzu-
langlichkeit offenbar wurde.

Erst die letzte der drei Generationen, die diese Jahrzehnte mar-
kierten, iibernahm, nach 1435 herangereift, die Verantwortung. Mdnner
wie Aneas Sylvius Piccolomini, Juan de Torquemada, Lorenzo Valla,
Marsilio Ficino und Nicola de Tudeschi, der Panormitanus genannt,
sahen sich dieser Spannung zwischen institutioneller Restauration und
Reform in allen Lebensbereichen ausgesetzt. Unter ihnen war auch
Nikolaus von Kues. Sie alle sind zu Beginn des 15. Jahrhunderts gebo-
ren, d. h. sie haben die dramatische Krise zu Ende des 14. Jahrhunderts
nicht mehr erlebt. Ebensowenig hatten sie Teil an dem erregenden
Unternehmen jener Generation, die Entscheidendes zur Uberwindung
der Krise beitrug in der spiter zerstorten Hoffnung auf eine Erneuerung.
Diese dritte Generation ist nicht zuféllig durch eine gesteigerte Anzahl
erregender « Parteiwechsel» gekennzeichnet. Durch sie nahm der Huma-
nismus endgiiltig Gestalt an, ndmlich als etwas Schépferisches, Unum-
stoBliches, als eine andere Form, menschliche Erfahrung auszuschépfen
und zu leben.

In dem MalBe, wie diese Minner jeweils in die entscheidenden
Ereignisse jener Jahre verwickelt waren, nahmen sie Stellung zur Proble-
matik der Reform. Fiir viele von ihnen geschah das im geistigen und
kulturellen Bereich ohne irgendwelche Bindungen an kirchliche Pro-
bleme. Denn bei den Humanisten dominierte das Bediirfnis, den Sinn
fir die historische Entwicklung wiederzugewinnen durch die Werte
der klassischen Tradition !.

Dieses Anliegen verfolgten sie mit groBem kulturellem BewulBt-
sein ebenso wie mit philologischer Strenge. So stark waren diese ihre
Interessen, daB3 viele Humanisten dazu verfithrt wurden, um die Mitte
des 15. Jahrhunderts die politische Restauration gleichgiiltig und unbe-
fangen hinzunehmen, um dafiir in den Genul} eines ihnen wohlwollenden
Mizenatentums zu gelangen. Die Auspizien einer Riickkehr zu einem
mythischen Goldenen Zeitalter fanden in diesem Klima breite Zustim-

1 Reprasentativ scheint mir diesbeziiglich die Einstellung von Lorenzo Valla.
Trotz seiner lebhaften und beiBenden Kritik an der kirchlichen und religiésen
Dekadenz zeigt er kein Interesse fiir die Erorterungen iiber die Reform der Kirche.
Die beiden neuen Monographien von M. Fois und S. I. Camporeale sind leider,
was die Motive dieser Haltung betrifft, unbefriedigend.



212 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

mung % Und viele konnten sich sogar der Illusion hingeben, Beschiitzer
derartiger Vorstellungen zu sein. Zwar wurde die urspriingliche Rein-
heit der Kirche wiederholt zitiert, aber immer eher als literarischer
Topos oder als Ausgangspunkt fiir antiklerikale Kritik und Polemik.
Von wirklichen Vorstellungen iiber eine Reform der Kirche konnte
dagegen nicht die Rede sein.

Anderseits mufl auch derjenige, der ehrlich dem kirchlichen Leben
verbunden ist, zugeben, dal die Fédhigkeit der kirchlichen Institutio-
nen, dem reformatorischen Druck zunidchst zu widerstehen, dann darauf
zu reagieren und ihn schlieBlich in die Randbezirke kirchlichen Lebens
zu verweisen, unerhort wirksam war. So bildeten Enttduschung, Lieb-
losigkeit und Groll, die sich in diesen Jahrzehnten anhduften, vielleicht
die einzige «Vor-Reformation», von der man gerechterweise sprechen
kann. Es ist bekannt, wie trotz allem, ja eben gerade deswegen immer
mehr Schriften eine Reform forderten und Vorschlige zu deren Ver-
wirklichung machten. Der in Ton und Bedeutung schillernde Ruf nach
einer «ecclesiae primitivae formay hielt an. Aber jene Instanz, die ihre
historische Gelegenheit versiumt hat, kann dadurch nicht freigespro-
chen werden 3.

2 Vgl. hierzu aus der neueren Literatur besonders: D. B. DuranD: Tradition
and Innovation in 15th Century Italy. Journal of History of Ideas 4 (1943) 1-20;
W. von LEYDEN: Antiquity and Authority: a Paradox in the Renaissance Theory
of History. Journal of History of Ideas 19 (1958) 473-492; E. H. GOMBRICH:
Renaissance and Golden Age. Journal of the Warburg and C. Institutes 24 (1961)
306-309; Cu. T. Davis: Il buon tempo antico. In: Florentine Studies. Politics
and Society in Renaissance Florence. Ed. N. Rubinstein. London 1968, 45-69;
H. LEvin: The Myth of the Golden Age in the Renaissance. London 1969; G.
Boas: Essays on Primitivism and related Ideas in the Middle Ages. New York
19662 (= Baltimore 19381).

3 In den letzten 15 Jahren hat man sehr aufmerksam gefragt, was der Ruf
nach der ¢ecclesiae primitivae forma» in den verschiedenen Perioden der christ-
lichen Geschichte und vor allem im Mittelalter bedeutete. Vgl. M. DitscHE: Die
Ecclesia primitiva im Kirchenbild des Hohen und Spaten Mittelalters. Unver-
offentl. Dissertation. Bonn 1958; G. Miccori: Ecclesiae primitivae forma. Studi
Medievali, IIIf., 1 (1960) 470—498; (erweiterte Neuverdffentlichung in: Chiesa
Gregoriana, Firenze 1966, 225-299); E. F. RicE: The Humanist Idea of Christian
Antiquity: Lefebvre d’Etaples and his Circle. Studies in Renaissance 9 (1962)
126-160; M. DitscHE: Das «Richtscheit der apostolischen Kirche» beim Leipziger
Religionsgespriach von 1539. Reformata Reformanda. Festgabe H. Jedin, I. Miin-
ster 1965, 466-475; R. KonraD: Das himmlische und irdische Jersusalem im
mittelalterlichen Denken. Speculum historiale. Festschrift J.Spoérl. Miinchen
1965, 523-540; P. StockMEIER: Die Alte Kirche. Leitbild der Erneuerung. Trier
Theologische Quartalschrift 146 (1966) 385-408; G. Lerr: The apostolic Ideal
in later medieval Ecclesiology. Journal of theological Studies 18 (1967) 58-82;



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 213

Nikolaus von Kues nahm mehr als dreilig Jahre lang Anteil an
diesem europdischen Geschehen: von den Anfingen des Konzils zu
Basel, als er 1433 die Schrift « De concordantia catholica» verfal3te, iiber
die groBe Reform-Gesandtschaft von 1451/52 nach Deutschland im
Auftrag Nikolaus’ V. bis zu den letzten, von 1459-1464 in Rom ver-
brachten Jahren an der Seite Pius’ I1., des alten Freundes Aneas Sylvius.
Der Cusanus hat einen grolen Teil seiner Schriften dem Problem des
Verfalls der Kirche und ihrer Reform gewidmet, wie andererseits auch
dem Verfall des Kaisertums und dessen Reform. Es ist daher nur legi-
tim, nach den Kriterien einer in seinen Werken so hiufig verwendeten
Terminologie zu fragen: deformatio, reformatio, conformatio und forma.

Der Cusanus weist eindringlich und wiederholt auf Bedeutung und
Beispiel der Alten hin. Bekanntlich ist die «Concordantia catholica»
aus einer reichhaltigen Dokumentation aus den Werken der Kirchen-
viater und den alten Konzilsbeschliissen entstanden. Mehr noch, der
Cusanus hatte sich nicht damit begniigt, diese Dokumentation anhand
der mittelalterlichen Anthologien, allen voran der «Concordia discordan-
tium canonum» von Gratian kennen zu lernen. Vielmehr hatte er die
vollstindigen Werke analysiert, die er mit der Geduld des echten Huma-
nisten gesucht und wiedergefunden hatte *. Zweifellos hielt er eine
profunde, direkt aus den Quellen stammende Kenntnis der kirchlichen
Uberlieferung fiir unerldBlich. Fest steht, daB er spéter reichlich Gebrauch
davon machte, um die Notwendigkeit der Reform zu beweisen. Es ist
daher niitzlich, die Aufmerksamkeit auf die Funktion zu lenken, die
der Cusanus dieser Dokumentation iiber die Vergangenheit der Kirche
beimal}, und diese in Zusammenhang mit der Dringlichkeit und den
Kriterien der Reform zu sehen. Zu diesem Zweck empfiehlt es sich,
die von ihm verwendeten Termini «antiquus» und «modernus» zu unter-
suchen.

G. OrsEN: The idea of the Ecclesia primitiva in the Writings of the twelfth century
Canonists. Traditio 25 (1969) 61-89; P. STockMEIER: Causa Reformationis und
Alte Kirche. Zum Geschichtsverstindnis der Reformbewegungen. Von Konstanz
nach Trient. Hrsg. von R. Bidumer. Miinchen 1972, 1-13; vgl. auch die weiter
unten genannten grundlegenden Arbeiten von G. B. Ladner.

+ «De concordantia catholica» (= CC) zitiere ich nach der kritischen Ausgabe
von G. KALLEN und A. BERGER (= Bd. x1v der Opera omnia, Ed. Heidelberger
Akad. der Wiss., Hamburg 1964-1968). Die Kriterien, die Nikolaus von Kues
bei der Redaktion befolgt, werden von ihm im Vorwort (§§ 2 u. 3) dargelegt. Die
gute Analyse von A. PoscH: Die «Concordantia Catholica» des Nikolaus von Cusa
(Paderborn 1930) 148t ermessen, wie seither die Studien iiber den Cusanus fortge-
schritten sind.



214 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

Gleich zu Beginn seiner «Concordantia catholica» bestitigt der
Cusanus voller Freude, daBl sich die allgemeine Atmosphidre in den
letzten Jahren, d.h. also seit dem Anfang des 15. Jahrhunderts, gein-
dert habe. Tatsédchlich, so fdhrt er fort, «erforschen jetzt die gelehr-
testen Geister alle alten, die freien Kiinste und die Naturwissenschaft
betreffenden Werke», wihrend noch vor wenigen Jahren die alten
Autoren «vergessen waren; sei es eben wegen ihres Alters oder wegen
der bestehenden Unterschiede zwischen der Mentalitit der Modernen,
die ihre kliglichen Tage gerade beschlieBen, und jener Mentalitit der
an Weisheit so reichen Alten» 5. Mit wenigen, schneidend polemischen
Hieben nimmt der Cusanus unmiBverstidndlich Stellung gegen die «Mo-
dernen» zugunsten der «Alten» . Die Bedeutung dieser Polemik ist
bekannt. Die Modernen werden darin beschuldigt, die antike Weisheit
inkonsequenter- und verhdngnisvollerweise aufgegeben zu haben. In
diesem Zusammenhang wird die groBe Anklage gegen das Mittelalter
laut, das fiir die Humanisten den Wert der klassischen Kultur verloren,
fiir die Monche die Durchsichtigkeit der Glaubensbeziehung getriibt
und - fiir den Cusanus wie fiir viele andere — die Entartung der Kirche
und des Kaisertums eingeleitet habe.

Die Mechanik dieses Verfalls der Kirche wird vom Cusanus folgen-
dermaBen beschrieben: «Si sciverimus, quae cuique membro ex anti-
quorum regulis conveniunt, videbimus, unde corpus ecclesiae defor-
matum exsistit. Non enim deformatum foret, nisi excessus et abusus
intervenisset» 7. Die Dekadenz ist demnach die Summe der Ausschrei-
tungen und MiBbrduche, die trotz der antiken Normen und gegen sie
eingefithrt wurden. Aber was bedeutet fiir den Cusanus «antiquus»?
Zweifellos das Verhalten der Apostel, aber zugleich und daneben auch
die Konzilsbeschliisse, und schlieBlich die Schriften vieler Kirchenvéter
und Piépste, selbst solch relativ spiter wie die des VIII. Allgemeinen
Konzils gegen Photius und jene Leos IX. 8.

In einem «Libellus inquisitionis veri et boni», das leider verloren
gegangen ist, von dem der Autor jedoch selbst im ersten Teil der «Con-
cordantia catholica» berichtet, hatte der Cusanus die SchluBfolgerung
gezogen, daB die Kirche niemals den Punkt erreicht hatte, an dem sie

5 CC§2 56undl, 5-9.

6 Weitere kritische Winke gegen die «Modernen» in CC: 86, 15; 119, 1 und
177, 17.

7 CC § 214, 12-15.

8 CC § 189, 38.



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 215

sich jetzt befand °. Vor allem fiir bestimmte Argumente sind ihm die
antiken Normen besonders wichtig, weshalb er sie mit groBem Nach-
druck wiederaufgreift. So bestitigt er: « Est ad memoriam reducendum
quod in principio ecclesiae fuit unus tantum episcopatus generalis
absque distinctione dioecesum per orbem diffusus» *°. An anderer Stelle
sagt er, daB alle Apostel, was das Apostolat betrifft, gleich waren !
und daB die geistliche Kraft aller Bischife ebenfalls die gleiche ist 2
Ferner weist er darauf hin, mit welcher Sorgfalt die Alten die Kanones
beachteten 3. Er hofft, dall das Konzil von Basel das «ius antiquum» *#
wiederherstellen werde, besonders auch die «antiqua patrum decreta» 3,
die das Feiern der Synoden zur Pflicht machten.

Was fehlt, ist jedoch eine strenge Abgrenzung der «antiquitas
ecclesiae» 6. Nicht nur das: im Brief an Arevalo von 1442 spielt er
ausdriicklich auf die «ecclesia primitiva» an und spricht positiv {iber
ihre Entwicklung (explicatio) !7. Der SchluBl scheint daher erlaubt,
daB in diesem Punkt fiir den Cusanus die ganze Tradition, die jlingsten
Jahrhunderte inbegriffen, alt ist und daB er den &ltesten Zeiten und
der chronologisch und geographisch definierten Urkirche kein beson-
deres Privileg, geschweige denn exemplarischen Wert beimifit. Eben-
falls interessant ist die Feststellung, daBl in seinem so iiberaus reichen
und vielfdltigen literarischen Werk die Berufung auf die Urkirche fehlt.
Weder in den ausgesprochen theologischen Schriften noch in denen
vermischten Inhalts noch in den pastoralen wird ausfiihrlicher auf sie
Bezug genommen. Ich kenne nur zwei Stellen, wo der Cusanus den Aus-
druck «ecclesia primitiva» benutzt 8. Auch die Berichte der Apostel-

9 CC § 54, 11-12.

10 CC § 116, 1-3.

11.€C §251,.1=2.

12 CC § 257, 4-6.

1B.CC§ 172,21,

14 CC § 191, 2 und 266, 10-11.

15 CC § 195, 10.

16 ¢ Antiquus» wird auch gebraucht in CC § 121, 1; 132, 13; 166, 17; 209, 16;
507, 9. In einer analogen Bedeutung kommt auch ‘vetus’ vor: § 177, 16.

17 Cusanus-Texte II. Traktate 1. De auctoritate praesidendi in concilio gene-
rali. Ed. G. Kallen, Heidelberg 1935. S. 110, 19-20.

18 Die erste ist die in Anm. 17 genannte; die zweite kommt in jenem Entwurf
einer Reformbulle (Ed. Ehses S. 291, 12) vor, auf den wir weiter unten noch zu
sprechen kommen. Es sei noch daran erinnert, dafl zu Beginn des § 116 von CC mit
analoger Bedeutung der Ausdruck «in principio ecclesiae» erscheint. Eine genaue
und definitive Bestandesaufnahme wird nattirlich erst moglich sein, wenn eine
Konkordanz der Texte der Opera omnia vorliegen wird. Mit einer gewissen Hiufig-



216 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

geschichte, die sich auf die Urgemeinde beziehen (2,42-47 und 4,32-
35), werden in seinen Schriften weder je verwendet noch ernsthaft dis-
kutiert 1° Daher scheint es mir schwierig, beim Cusanus eine Sehnsucht
nach den Urspriingen oder wenigstens eine besondere Bedeutung der
Urkirche fiir die gegenwirtige Kirche und deren Reform zu erkennen.

Bezeichnenderweise ganz andere Ansichten hat er hinsichtlich der
Reform des Kaisertums. Auch dieses ist, wie die Kirche, im Nieder-
gang begriffen. Ja, «es ist von einer tddlichen Krankheit befallen, der,
wenn man ihr nicht sofort mit einem Gegengift kommt, unweigerlich
der Tod folgen wird». Das Kaisertum hat blithende Zeiten erlebt, schreibt
der Cusanus im dritten Teil der «Concordantia» ?°, und im Vergleich
dazu wird nun der gegenwirtige Verfall gesehen. Noch einmal driickt
er seine Gewilheit aus, daf} «in dieser Situation (des Kaisertums) keine
bessere Methode existiert, als die Restauration der alten, schon bekann-
ten und erprobten Systeme, zu denen man nun mittels einer Reform des
Kaisertums zuriickkehren muf3» 2. Also soll die Reform des Kaisertums
im wesentlichen in einer Riickkehr zur anfinglichen Reinheit bestehen.
Doch ist der Cusanus realistisch genug, um sich nicht der Illusion hinzu-
geben, dall man einfach «auf die ersten hochsten Kaiser der antiken Welt
zuriickgehen kann: das Reformwerk wird das Kaisertum nicht in einem
solch urspriinglichen Zustand wiederherstellen konnen» %2,

Hieraus ergibt sich deutlich, daBl sein Urteil iiber den Niedergang
der Kirche ebenso radikal ist wie sein Urteil {iber den des Imperiums.
Aber der Cusanus meint, daB sich die Reform des Kaisertums auf dessen
antike Urspriinge stiitzen miisse, wenn er auch zugibt, dafl es schwierig
sein werde, hierbei zu voll befriedigenden Ergebnissen zu kommen.
Optimistischer hingegen ist er hinsichtlich der Reform der Kirche.
Als Ausgangspunkt dafiir denkt er aber nicht an irgendeinen Moment der
Kirchengeschichte, nicht einmal an deren Anfinge. Wenn auch die
antiken Normen oder jedenfalls die der Vergangenheit nicht Kriterium

keit gebraucht der Cusanus «primitivitasy (CC § 64, 15; 146, 3—4; 147, 1; 258, 2
und 473, 9), aber immer mit der Bedeutung von Oberhoheit, Primat, in einem
qualitativen und nicht chronologischen Sinn.

19 Mir ist einzig ein Zitat von Apg 4,32 bekannt, das 1434 in der Studie «De
auctoritate praesidendi in concilio generali» (S. 24, 14-17) vorkommt, aber mit
dem Zweck, zugunsten der Einmiitigkeit in den Konzilsbeschliissen zu argumen-
tieren.

20 CC § 507, 3-5 und 482, 4-5.

2t CC § 507, 8-10.

22 CC § 483, 3-6; cf. § 510, 2-3.



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 217

und Modell fiir die re-formatio der Kirche sein kénnen, so unterlif3t der
Cusanus es doch nicht, dieses Problem anzupacken: er stellt es ausdriick-
lich, und zwar gleich am Anfang seiner «Concordantia catholica». So
schreibt der Cusanus, er habe dieses Werk verfal3t, um damit zu betonen:
«Oportet reductionem (ecclesiae) in statum, per quem uniri triumphanti
possit in patria, quam hic figurat» 2. Das heiBlt, die Reform soll es
der streitenden Kirche ermdglichen, sich am Ende der Zeiten mit der
triumphierenden zu vereinigen. Reformziel und eschatologischer End-
zustand der Kirche, d.h. das «Reich Gottes», sind also identisch. In
diesem Zusammenhang fiigt der Cusanus im gleichen Werk hinzu, daB
es einen entscheidenden Bezugspunkt gibt, um alle im Raum der Kirche
entstehenden Probleme zu lésen: die «verba Christin. Tatsdchlich war
ja das, was Christus den Aposteln gesagt hat, fiir die ganze Kirche
bestimmt; nicht nur fiir die apostolische Kirche, sondern auch fiir die
aller folgenden Zeiten ?*. AuBlerdem hat Christus selbst erkldrt, er
werde bis ans Ende aller Zeiten bei den Nachfolgern der Apostel bleiben,
weshalb «illud corpus fidelium in quo Christus habitabit, christiforme
ecclesia catholica dicitur» 25, Im Hinblick auf Christus kennt die Kirchen-
geschichte weder besonders entscheidende Augenblicke — es sei denn
das eschatologische Ende — noch bevorzugte Situationen, auf die man
zuriickgreifen kénnte.

Im weiteren Verlauf der «Concordantia catholica», vor allem im
zweiten Buch, entwickelt der Cusanus eine ganze Reihe von Reform-
vorschlagen. Dabei besteht er auf der Notwendigkeit, die fiir die kirch-
liche Gewalt bezeichnenden Milbrdauche zu beseitigen. Besonders hier
sei eine «digressio a forma per patres nobis tradita» ?® entstanden, die
die de-formatio der Kirche verursacht habe. Passende und geeignete
Mittel fiir die Reform der historischen Situation ergdben sich, wenn
sich die Reform an der «vera forma» der verschiedenen Stufen der
kirchlichen Hierarchie inspiriere 7, wobei besonders die von den Allge-
meinen Konzilien festgesetzten Normen beriicksichtigt werden sollen 28.
Der Cusanus bezieht sich also, nebst der Darlegung der allgemeinen

23 CC § 4, zusdtzliche Anmerkung in Apparat.

24 CC § 50, 2-7 und 51, 1-2: «.. verba Christi ad apostolos trahi debent ad
ecclesiam ».

25 CC § 247, 14-15.

26 CC § 208, 3-5.

27 CC § 208, 6-8.

28 CC § 213, 10.



218 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

Kriterien einer durch die «forma Christi» verfaBten Reform 2°, auf
konkrete Einzelfakten, die in der Vergangenheit die Konformitit der
Kirche begiinstigt hatten.

An diesem Punkt und anhand der gesammelten Daten ist es mog-
lich, die zentrale Textstelle dieser meiner Forschungsarbeit ndher zu
priifen: das Projekt der allgemeinen Reform-Bulle, die der Cusanus
1459 im Auftrag Pius’ II. verfaBt hat, und zwar im Rahmen der von
diesem eingesetzten vorbereitenden Kommission fiir die Reform der
Kirche. Bekanntlich ist der Text von Diix und Ehses herausgegeben 30
und kiirzlich von Haubst und vor allem auch von Iserloh analysiert
worden 3!. Fiir den Kontext dieser Schrift geniigt es, daran zu erinnern,
daB diese in des Cusanus’ letzten Jahren entstanden ist, zu einer Zeit
also, da seine doktrindre Entwicklung schon ihr Ende erreicht hat. Seine
Reformerfahrungen in Deutschland erwiesen sich als unfruchtbar, da
die Macht des romischen Papsttums wieder deutlich zugenommen hatte
und die realen Aussichten einer Reform gleich Null waren 32, Paradoxer-
weise gelangten die Fiihrer der dem Konzil von Konstanz folgenden
Generation gerade in diesem Moment auf den Gipfel kirchlicher Macht.
Besonders dem Cusanus konnte es nicht entgehen, welche véllig andere
Bedeutung es gehabt hitte, das Problem der Reform unter dem Gesichts-
punkt einer einmiitigen Bewegung aufzugreifen, die ihren Hohepunkt
im Konzil erlebte statt vom Standpunkt des Papsttums aus, das eine
Reform anregen sollte, deren erstes und wichtigstes Objekt es selbst

29 Der Cusanus wendet wiederholt noch eine andere von ihm geschitzte
Formel auf Christus an: «complicatio omnium virtutum». Sie kommt in ver-
schiedenen Predigten vor, wie P. Gaia (Opere religiose di Nicold Cusano, Torino
1971, 711 16) gezeigt hat. Es handelt sich dabei um einen von Origenes und dem
Pseudo-Dionysius tibernommenen Ausdruck, der die totalisierende Natur Christi
in bezug auf die einzelnen, konkreten Tugenden oder Formen unterstreichen soll.

30 T. M. Dtx: Nikolaus von Cusa. II. Regensburg 1847, 451-466; St. EHSES:
Der Reformentwurf des Kardinals Nikolaus Cusanus. Historisches Jahrbuch 32
(1911) 274-297; cf. R. HauBst: Studien zu Nikolaus von Kues und Johannes
Wenck aus Handschriften der Vatikanischen Bibliothek. Miinster 1955, 9-11.

31 R. HaussT: Der Reformentwurf Pius’ des Zweiten. R&mische Quartal-
schrift 49 (1954) 188-242; E. IserLoH: Reform der Kirche bei Nikolaus von Kues.
Wiesbaden 1965. Frither schon publiziert in: Mitteilungen und Forschungsbeitrige
der Cusanus-Gesellschaft 4 (1954) 54-73.

32 Vgl. hierzu den deutschen Reformantrag, der 1438 in Ferrara zirkulierte
und der gut die Inaktualitit der Reforminstanzen in den Kreisen des Unions-
konzils bezeugt: H. DANNENBAUR: Ein deutscher Reformantrag vom Konzil zu
Ferrara 1438. Historisches Jahrbuch 70 (1951) 106-114; und die Arbeit von R. CE-
LIER: L’idée de réforme a la cour pontificale du concile de Bale au concile de Latran.
Revue des questions historiques 86 (1909) 418-435.



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 219

war. In Wirklichkeit mufte demjenigen, der wiederholt bekraftigt hatte,
daB der Niedergang der Kirche durch kirchlichen MachtmiBbrauch
verursacht worden sei, eine «pidpstliche Reform» nicht wenig paradox und
widerspriichlich erscheinen. In diesem Kontext verfaBte der Cusanus
den Entwurf einer Reformbulle, der Aufmerksamkeit verdient. Er begann
namlich mit einem ausfiihrlichen und umfassenden Teil {iber die Doktrin,
der mehr als ein Viertel des gesamten Textes ausmacht. Und auch da,
wo der Cusanus zu den praktischen Normen der Verwirklichung der
Reform iibergeht, wird seine Anstrengung klar, diese praktischen Normen
mit den theoretischen Voraussetzungen in Ubereinstimmung zu brin-
gen. Damit will ich nicht behaupten, dal des Cusanus’ Entwurf frei
von Schwichen und Widerspriichen sei. Vielmehr geht es mir darum,
nachzuweisen, daB3 der deutsche Prilat den ausdriicklichen Versuch
unternahm, auf héherer Ebene die theologischen Kriterien der Reform
zu fixieren. Der politische MiBerfolg dieses Versuchs war vollstindig.
Und das trotz der begrifflichen Klarheit und GroBziigigkeit, die diese
Schrift inspirierten. Nicht nur, dal Pius II. diese Reform, an deren
Vorbereitung der Cusanus mitgewirkt hatte, nicht zum Zuge kommen
lie; auch der offizielle Entwurf der Bulle miBachtete vollig die vom
Cusanus eingehaltene Linie. Das ergibt sich klar aus dem 1954 von
Haubst edierten Text. Sdmtliche theologischen Darlegungen aus des
Cusanus’ Entwurf fehlen. Nicht einmal in der Abhandlung der kanoni-
schen Anordnungen, die doch verschiedene technische Vorschlige von
ihm aufnimmt, findet sich eine Spur davon 3.

Die in dem Entwurf zur Reformbulle entwickelten theologischen
Prinzipien zeigen den Zusammenhang dieser Reform mit der Erlosungs-
lehre 3*. Das erkldrt ihre im wesentlichen christologische und erst in
zweiter Linie ekklesiologische Natur. Bevor der Cusanus die Kirche
behandelt, zeichnet er die wesentlichen Ziige des Vaters als des Erlo-
sers. Dabei ist der Kulminationspunkt eben die Aussendung des Wortes,
von dem er sagt: «Elegit de mundo discipulos et aedificavit ecclesiam
ex sibi fidelibus» 35, In dem MaBe, wie die Kirche die Doktrin und den

33 Man findet keine Spur mehr vom bestdndigen Verweis des Cusanus auf die
«forma Christi». An einem einzigen Punkt bleibt eine Erinnerung daran ibrig,
doch in ihrer Bedeutung ist sie vollig entkraftet. Es ist ndmlich der Papst, der,
1 Petr 5,3 zitierend, sich als «forma der Herde» qualifiziert (Haubst 205).

3+ 8. 281, 3—4. Ich zitiere den Text des Entwurfs der Bulle nach der Ausgabe
von Ehses mit den entsprechenden Seiten- und Zeilenangaben.

35 Enses, S. 282, 36-37.



220 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

Geist Christi lebt und entwickelt, stellt sich kein Problem des Glaubens.
Auch gibt es keine anderen Formen als die vom Haupt Christi und dann
von seinen heiligen Aposteln und deren Nachfolgern empfangenen 3.
Der Cusanus kehrt also zur schon in der «Concordantia catholica»
dargelegten «Christusgleichheit» zuriick. Sie ist das Ziel und das Krite-
rium jeder kirchlichen Reform. Die Christen miissen demnach alle
«christiformes» werden, d.h. die «forma Christi» annehmen, ebenso
wie Christus «induit formam Dei» 37, Die Bedeutung dieser Stellung-
nahme besteht darin, da die Kirche als ganze diese «imitatio Christi»
versuchen soll, wiahrend sie gew6hnlich — und ganz besonders im 15.
Jahrhundert — dem einzelnen Christen empfohlen wurde 38, Ausdriick-
lich beruft sich der Cusanus auf 1 Kor4,16 und 11,1 iiber die Nach-
folge Christi und bekriftigt, daBl die Gestalt Christi nur durch Nach-
folge 3% zu erreichen sei. All das wird im Kontext eines Diskurses iiber

36 EnsEs, S. 283, 13-14.

37 Diese Perspektive erscheint schon in der Homilie «In principio erat ver-
bumy», in der es heil3t: «Stabit propositum tuum, Deus, quo praedestinasti conformes
fieri imagini filii tui» (Ed. Hausst, IT § 19,31-33); und weiter: «Veritas enim
cogitavit hominem salvandum, misericordia praedestinatorum, ut conformis fieret
imagini filii Dei» (IT § 20, 5-7). Analog heillt es ein Jahr spéter, 1431, in der Homilie
«Ibant magi»: «Et ex sanctitatis forma, quam induit, cognoscetur tunc Deus
facie ad faciem. Ad quam visionem stella duce perducat nos illuminator gentium,
Jesus Christus» (ibid. § 30,16-19). Vgl. auch die Homilie «Dies sanctificatus», Ed.
HorMaNN-KLIBANSKY, S. 32,24-28; den Traktat «De filiatione Dei» (1445), Ed.
P. WILPERT, Vol. IV/1 der Opera Omnia II (§ 58,8-10); die Homilie «Tu es Petrus»
(1453), Ed. Gaia, S.711; die Homilie « Verbum caro factum est» (1454), Ed. J.
KocH, in: Cusanus-Texte 1. Predigten 2/5. Heidelberg 1937 S. 76, 14-16; die
Homilie «Loquimini ad petram» (1457), Ed. J. Kocs, ibid., S. 134,4-7; De possest,
S. 274,13-14; in dieser zuletzt genannten Arbeit hei3t es auch: «Diffunditur enim
spiritus Christi per christiformem. Et est spiritus charitatis ... nec mundus ipsum
capere potest, sed christiformis qui mundum transiliit» (ibid. S. 268,15-18).

38 Dies betrifft vor allem die «Imitatio Christi» (I1/12, 62; III/54, 22) und
einen groBen Teil der Spiritualen und Mystiker, die sie vorbereitet oder sich von
ihr inspiriert haben. Es ist iibrigens interessant, daB in verschiedenen Briefen
von GERHARD GROOTE neben frommen Erwigungen iiber die «Urspriinge der
Kirche» (Ed. W. MULDER, Antwerpiae 1933: ep. 9, SS. 23, 25, 26; ep. 41, S. 168;
ep. 45, SS. 177 u. 179) auch gesprochen wird von der «renovatio mentis» (ep. 2,
S. 3), von der Reform der Seele «christiformiter et deiformiter» (ep. 39, S.157),
von der «configuratio Christi in opere et effectu» (ep. 62, SS. 238 u. 240), und end-
lich von den religiésen Orden als «imagines conformes vitae Christi et apostolorum»
(De paupertate, Ed. W. MoLL, in: Studién en Bijdragen op’t gebied der Histo-
rische Theologie 3 (1871) 440). Gerade weil die religiésen Orden einer solchen Natur
untreu sind, werden sie von Groote streng kritisiert, und zwar vom Modell einer
nicht nur individuellen, sondern auch gemeinschaftlichen Nachfolge Christi her.

39 EnsEes, S. 283,24-29: «.. cum una sit humanitatis natura, Christi capitis
nostri et nostra, quae in ipso solo formam Dei induit, non est possibile, hominem



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 221

die Kirche und zur Erklirung der Kriterien ihrer Reform ausgefiihrt.

So wird immer deutlicher, dafl das Wort «forma» und der ihm ent-
sprechende Begriff eine entscheidende Rolle spielen #°. De-formatio et
Re-formatio sind nur zwei Momente — ein negatives und ein positives —
einer dialektischen Con-formatio. Diese aber hat als Modell und Ziel
die «forma Christi» 1. Nach Ansicht des Cusanus zeigen sidmtliche
offenbarten Schriften tatsédchlich nichts anderes als «Christum formam
virtutum et vitae immortalis ac felicitatis aeternae» *2. Die Con-
formatio mit Christus beginnt mit der Taufe, d.h. mit der Zugehorig-
keit zur Kirche 3. Die Ganzheit der Gestalt Christi aber «solum in
regno Dei ad quod tendimus reperitur» #*. Diese theologischen Sitze
sollen die Kirchenreform fithren und leiten. Als erster mul} sich daher
der Papst christusgleich machen, wenn er die Reform der Kirche ein-
leiten will ¥*. Dann aber mull das ganze Reformwerk darin bestehen,
«reformandos as formam primam reducere» *°, Das bedeutet fiir alle
Christen die «forma» der Taufe, fiir diejenigen aber, die besondere

ad regnum immortalitatis aliter posse pertingere, nisi ipsius Christi Domini formam
induat.»

40 Schon die Herausgeber einiger Werke des Cusanus haben sich kurz aufge-
halten iiber die Frequenz und den Nachdruck, mit denen er das Substantiv «forma»
braucht. Vgl. E. HoFFMANN — R. KL1BANSKY: De docta ignorantia 11/8 und I11I/11
(S. 85 und 155, A. 21); R. KriBaNsky — H. Bascour: De pace fidei, S. 31 und 79.
Diese Vorliebe haben besonders beachtet: P. Scamirt: Das Urbild in der Philo-
sophie des Nikolaus de Cusa. Eranos-Jahrbuch 17 (1950) 291-321; und R. HAUBsT:
Das Bild des Einen und Dreieinen Gottes in der Welt nach Nikolaus von Kues,
Trier 1952, 99-144. Allerdings durchdringt auch Haubst nicht gentigend die Funk-
tion dieses Begriffes im Aufbau der kusanischen Theologie und ignoriert geradezu
seine ekklesiologische Anwendung. Diese Liicke stellt man auch in der Monographie
von Haubst tiber die Christologie des Cusanus (1956) fest. Vgl. auch M. ALVAREZ-
GomEez: Die verborgene Gegenwart des Unendlichen bei Nikolaus von Kues.
Miinchen und Salzburg 1968, 200-209.

1 Dieser Dialektik ist der ganze § 208 des CC gewidmet. Sie wird mit beson-
derer Klarheit wieder aufgegriffen im Brief an Nicold Albergati aus dem Jahre
1463, in dem der Cusanus bekraftigt, daB «nostra autem intellectualis natura, cum
se Dei vivam imaginem intelligat, potestatem habet continue clarior et Deo con-
formati fieri, licet, cum sit imago, numquam fiat exemplar aut creator». Ed. G. von
Brepow. In: Cusanus-Texte IV. Briefwechsel des Nikolaus von Kues. 3. Heidel-
berg 1955, S. 28, 16-18. Auf derselben Seite (28, 24-29) betont er, daB ¢sicut igitur
intellectualis natura nostra per conformitatem exemplaris deiformiorem se facere
potest, ita etiam difformitatem difformior erit».

42 EHSES, S. 284, 22-24.

43 EHSEs, S. 285, 14.

4+ Emuses, S. 285, 16.

45 EHsEs, S. 284, 1-3; cf. S. 292, 5.

46 Euses, S. 286, 31.



222 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

Aufgaben haben (Priester, Monche usw.) die FForm, die sich aus dem
Ursprung des kirchlichen Auftrags selbst ergibt, ndmlich die aus der
Etymologie abgeleitete Form: «Monachus» und daher «isoliert»; Sacer-
dos» und deshalb nicht ¢profan»; «Curatus» und deshalb «Sorge tragend»
usw. 7.

Interessant ist es, die vielfdltigen philosophischen und theolo-
gischen Komponenten dieser Stellungnahme zu betrachten. Wie ich
bereits bemerkt habe, ist eine neutestamentliche und besonders johan-
neische und paulinische Komponente deutlich erkennbar. Der Cusanus
findet sie und nimmt sie wieder auf mittels einer zweifachen philoso-
phischen und theologischen Reflexion: einer augustinischen und einer
platonischen. Man halte sich auch vor Augen, dal} diese Faktoren sehr
oft durch andere Uberlegungen wirksam werden; so wenn der Cusanus
sich mit Johannes von Salisbury, Robert Grosseteste, Dietrich von
Chartres, Raimund Lull und Eckhart auseinandersetzt 8. In jedem
Fall liefern Plato und Augustinus die wesentlichen Elemente. Es sind
die Elemente einer Kosmologie, derzufolge das Universum entsprechend
dem Modell der gottlichen Ideen organisiert und die Gott und Welt
verbindende Beziehung die Ahnlichkeit (figura, imago) ist. In diese
Beziehung fiigt sich das Wort ein. Es ist das einzige vollkommene Bild
des Vaters und daher «forma omnium quae sunt» *°. Sehr hiufig bezeich-
net der Cusanus Gott als «forma formarum», entsprechend einer plato-
nischen Formel, die er aufgriff, hauptsidchlich durch Vermittlung von
Grosseteste und seiner Schrift «De unica forma omnium» °. Selbst im
Text seiner Predigten finden sich kaum verdnderte Wiederholungen
der gleichen Formulierung. So wenn er bestdtigt: «Manifestum est Deo
magis convenire unitatem, que est entitas absoluta seu essendi forma,

47 Ensges, S.287, 22-24: «Quisque etiam iuxta ethymologiam nominis sui
et eius causam canonice vivat. Diffinitur enim vita cuiuslibet in nominis eius
diffinitione.»

48 Zur Abhéngigkeit von Llull vgl. E. CoLomER: Nikolaus von Kues und
Raimund Llull. Berlin 1961, 104-113, 145-151. Zur Abhingigkeit von Eckhart
vgl. H. WackerzaprP: Der Einflull Meister Eckharts auf die ersten philosophischen
Schriften des Nikolaus von Kues (1440-1450). Miunster 1962, 79-80.

49 AvucusTiNUs: De vera religione. xxxvi, 66. Ep. I. MARTIN. Opera 1V/[1
= Corpus Christianorum XXXII. Turnholti 1962, S. 231, 24.

50 ROBERT GROSSETESTE: De unica forma omnium. Ep. L. Baur. (Die philo-
sophischen Werke des Robert Grosseteste, Bischof von Lincoln. Zum erstenmal
vollstandig in kritischer Ausgabe.) Munster 1912, 109-111. Der Verweis auf diese
Quelle findet sich direkt und explizit im Text des Sermo I: «In principio erat Ver-
bum» (1530). Ebp. R. Hausst. Vol. xvift der Opera Omnia (Hamburgi 1970),
IT (§ 13, 2-4).



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 223

per quam omnia id sunt, quod sunt ...» 3!; oder noch einmal: «Considera
quomodo Verbum est omnis ars, forma ac ratio ...» 52 Der Cusanus ist
sich dessen bewuBt, daBl er einen philosophischen Begriff verwendet.
So schreibt er in «De dato patris lumine»: «Aiunt philosophi formam
esse, quae dat esse rei» 33. Und gerade von dieser Definition ausgehend,
fiigt er hinzu: «Deus igitur est universalis essendi forma, quia dat omni-
bus esse ...», deswegen «forma cuiuslibet est descensus a forma universa-
li...»%% Die urspriingliche Form ist unendlich, absolut einfach und deshalb
von allen formbaren Formen unausschépfbar 3. Und im iibrigen «omnia
sunt formaliter in ipso, qui omnia format, ut formata in tantum sint,
in quantum sunt suo conceptui conformiay» 3. Die Beziehung zwischen
nicht geformter und geformter Form ist also fiir den Cusanus durch die
Konformitdt bezeichnet, d. h. die Treue und Genauigkeit des Bildes.
Allerdings kann das geformte Bild niemals besser sein als die «forma
formarumy» %7. Deshalb erscheinen Konformitdt und Nicht-Konformitit
als sich erginzende Kriterien der Beziehung zwischen Gott und den
formae formatae.

Ubrigens verbindet auch die Sprache der Bibel gern und wieder-
holt analoge Ausdriicke mit der Person Gottes, wenn auch das Alte
Testament mehr von Gott als dem Subjekt des Gestaltens spricht,
in der jedoch synonymen Bedeutung von «erschaffen» . Wenigstens

51 «Dies sanctificatus» (Weihnachten 1440). In: Cusanus-Texte I. Predigten
1. Ep. E. HorFMaNN—R. KriBANSKY. Heidelberg 1929, S. 14, 10-13.

52 Ibidem, S. 26, 9-10.

53 «De dato Patris lumine» (1445-46). Ep. P. WILPERT. Vol. IV/1 der Opera
Omnia (Hamburgi 1959) II (§ 98,2). Zum platonischen EinfluB auf den Cusanus
vgl.: J. HIRSCHBERGER: Das Platon-Bild bei Nikolaus von Kues. In: Nicolo
Cusano agli inizi del mondo moderno. Firenze 1970, 113-135.

5+ Ibidem II (§ 98, 5-17).

35 (Idiota de sapientia» (1450). Ep. L. BAURr. Vol. V der Opera Omnia. Ham-
burgi 1937, I (S. 20, 9-12). Im gleichen Werk sagt der Cusanus: «Admiranda est
illa forma, cujus infinitatem simplicissimam ommnes formabiles formae nequeunt
explicare» (S. 21, 10-11). Auch in «De docta ignorantia» hatte er geschrieben:
«Quis ista intelligere posset, quomodo omnia illius unicae infinitae formae sunt
imago ...? Quoniam ipsa forma infinita non est nisi finite recepta.» II, 2 (S. 68,
14-18). In «De pace fidei» endlich bekriftigt er: «Ille enim a quo sunt omnia in
se complectitur omnia, et est omnia in omnibus, quia formator omnium; ergo
forma formarum. Forma autem formarum complicat in se omnes formas forma-
biles». XI ( § 29, 2-5).

3 «De beryllo» (1458). Ep. L. BAUR in Vol. XI/1 der Opera Omnia. Hamburg
1940, XVIITI (S. 21, 1-2).

57 «De possest» (1460). Ep. G. SANTINELLO. Bologna 1965, S. 250, 8-9.

58 'Gen 2,7; Ijob'31,-15; 33, 6; Ps 89, 2::94, 5; 103, 26; 138; 5 und 16; Eccl



224 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

fiir den Cusanus war der Abstand nicht uniiberwindbar. So zeigte er
in einer Predigt, nach der erneuten Definition Gottes als «forma for-
marum, forma absoluta seu essentia, quae dat formis esse», daBl auch
Moses Gott Schopfer des Himmels und der Erde nannte, 3° wobei sich
die beiden Bedeutungen von Schopfer und Gestalter sowohl sprachlich
als auch ihrem Wesen nach decken. Vor allem Paulus benutzt oft und
mit sehr ausgeprigter Bedeutung tUmo¢ und popey, Begriffe, die die
Vulgata mit «formay iibersetzt . Es ist nicht zu bezweifeln und all-
gemein bekannt, daBl diese Anwendung ein entscheidendes Verbindungs-
glied darstellt, sowohl was die Ubernahme solcher platonischer Schliissel-
worter durch das Christentum betrifft als auch deren Umformung in der
christlichen Offenbarung entsprechende Begriffe. So ist es interessant,
dall fiir Paulus forma, formare, reformare und conformare in erster
Linie Christus entsprechen (Rém 8,29; Gal4,19; Phil 2,6-7; 3,21) in
Analogie zu Psalm 44,3 und zum Propheten Jesaja (52,14). Ubrigens
sind auch fiir Nikolaus von Kues gerade die Gestalt und die Funktion
Christi wesentlich. So fiithlt er sich veranlaBt, seine eigene Konzeption
von der platonischen abzuheben. Die Behauptung der Platoniker, dal
das Wort weniger sei als Gott, wird daher von ihm im Traktat «De
docta ignorantia» zuriickgewiesen %1. Gerade hierin wird seine Abhéingig-
keit von Paulus und Augustinus erkennbar. Denn auch fiir diese ist
Christus das Abbild Gottes und zur gleichen Zeit der « Typ», dem dhn-
lich zu sein jeder Mensch aufgerufen ist. Und noch einmal ist es Augu-
stinus, der auf den Spuren von Paulus (R6m 12,2) klar unterscheidet
zwischen der Riickkehr zu einem urspriinglichen, paradiesischen Zu-
stand (Goldenes Zeitalter) und der Teilnahme an dem authentischen
Abbild Gottes, d.h. einer Teilnahme an Christus, dem zweiten Adam %2
Wie schon Ladner ¢ bemerkt hat, besteht die urspriingliche christliche

38, 33; Jes 27, 11; 43, 7, 10, 21; 44, 2, 8, 10, 21, 24; 45,7, 18; 49, 5; Jer 1, 5; Am 4,
13; 2 Makk 7, 23.

59 Sermo 213: «Ubi est qui natus est rex ITudeorum»? (Epiphanie 1456). Ed.
J. Kocn, Cusanus-Texte I. Predigten 2/5. Heidelberg 1937, § 17 (S. 100, 24-102, 2).

8 1 Thess1,7; Gal4,19; R6m 5,14; 8,29; 12,2; Phil 2,6-7; 3,17 und 21;
2 Tim 1,13; cf. auch 1 Pétr5.3.

61 «De docta ignorantia» (1440). Ed. E. HorFMaNN — R. KrL1BANSKY, Vol. I
der Opera Omnia. Lipsiae 1932, II/9 (S. 95,17-23).

62 Tch verweise fiir dies alles auf E. GiLson: Introduction a 1’étude de St
Augustin (Paris 1949), besonders auf Kap. ITI: Les vestiges de Dieu; und auf
R. GiLLET: Temps et exemplarisme chez St Augustin. Augustinus Magister.
II. Paris 1955, 933-941.

63 Jch beziehe mich besonders auf: Die mittelalterliche Reform-Idee und



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 225

Reform fiir Augustinus nicht darin, den Menschen in seinen Naturzu-
stand zuriickzufithren, sondern ihn unter die Bedingungen des Sohnes
Gottes zu stellen 4.

Diese Gedankenginge nimmt Nikolaus von Kues auf. So schreibt
er in der «Cribratio Alchoran»: «Hec forma que est facies omnium gen-
tium est perfectio perfectorum. Christus igitur est per quem perfecti
iudicantur et eius forma est illa que solum immortali vite apta est» .
Die Nachfolge, durch die der Mensch Christus gleich wird, verwirklicht
sich im Glauben, der aus der Liebe entsteht 6. All das betrifft die per-
sonliche Beziehung. Jedoch in der «Conjectura de ultimis diebus» von
1446 wendet der Cusanus dieses Schema ausdriicklich auch auf die
Kirche an. Wenn die Kirche der Leib Christi ist, dann muf} sie ihm
auf seiner Pilger- und Himmelfahrt folgen. Deswegen «praecessit Christus
ut exemplar, sequitur ecclesia ut imago veritatis» ¢7. In diesem Zusam-
menhang fiigt der Cusanus hinzu, dal man, um den Weg der Kirche
genau zu begreifen, sich notwendigerweise an ihr Vorbild, an Christus
halten miisse °8.

Neben Elementen platonischen und biblisch-augustinischen Ur-
sprungs finden sich auch humanistische. Die philologisch beharrliche
Hervorhebung der Alten — und zwar nicht nur der Christen, sondern
auch der Klassik — wird ausdriicklich als ein Wert dargestellt. Dabei
handelt es sich nicht um eine mechanische, sondern um eine bewult
gewihlte und noch immer fruchtbare Abhdngigkeit. Der Cusanus scheint

ihr Verhiltnis zur Idee der Renaissance. Mitteilungen des Osterreichischen Insti-
tuts fiir Geschichtsforschung 60 (1952) 31-59: und auf: St. Augustine’s Concep-
tion of the Reformation of Man to the Image of God. Augustinus Magister, 1I,
Paris 1955, 867-878. — Beide Arbeiten auch in: The Idea of Reform. Its Impact
on Christian Thought and Action in the Age of the Fathers. Cambridge/Mass.
1959.

64 Dieser Sinn von «re-formatio» ist bedeutungsvoll in der liturgischen Tradi-
tion, wie es P. DE PuNIET in Intus reformari (Ephemerides Liturgicae 52 [1938]
125-140) gezeigt hat, indem er vor allem die gemeinsame Formel fiir einige der
wichtigeren Sakramentare unterstrich: «Deus qui humanae substantiae dignitatem
mirabiliter condidisti et mirabilius reformasti.»

65 «Cribratio Alchoran» (1461). Ed. P. WiLPERT: Nikolaus von Kues. Werke.
Berlin 1967, T 19 (S. 460 § 80).

66 «De Possest». Ep. SANTINELLO, 270, 5-7; cf. «De docta ignorantia», III
11.(S. 155,21).

67 Coniectura de ultimis diebus» (1446). Ebp. P. WiLperT Vol. IV/I der
Opera Omnia. Hamburgi 1959, § 124,15-16.

68 Tbidem § 126,1-2: «Unde cum ad veritatem exemplarem inspicere necesse
sit, Christi peregrinationem in ecclesia explicari recte coniectamus.»

15



226 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

daraus vor allem den Sinn der Geschichte als einer dynamischen und
bedeutungsvollen Aufeinanderfolge von Ereignissen ableiten zu wollen.
Das beweist seine Historisierung des Konziliarismus, mit dem die «Con-
cordantia catholica» beginnt %, ferner der folgende Abschnitt tiber die
Anhinger Papst Eugens IV. und schlieBlich eine strenge Ablehnung der
Zuverlissigkeit der Konstantinischen Schenkung 7° — um nur einige Bei-
spiele zu nennen. Dieses humanistische Empfinden und der vielfiltige Kon-
takt mit Gelehrten aus ganz Europa ermdéglichten es dem Cusanus, viele
Werte spontan zu erkennen, die die einschneidenden Ereignisse des
16. Jahrhunderts dann endgiiltig hervorbringen — allerdings nur um den
Preis kiinstlicher Gegensitze und kithner Exklusivitdten. Es ist interes-
sant zu beobachten, wie der Kardinal noch wenige Monate vor seinem
Tod anldBlich einer spirituellen Predigt fiir die Moénche des Monte
Oliveto noch einmal bekraftigt, daB «jeder gemil seinem eigenen Namen
beurteilt werden wird, d. h. gemidB3 dem Namen seiner Aufgabe ..., der
Christ also entsprechend seiner Konformitidt mit Christus» 71. Im weite-
ren Verlauf dieser Predigt erfolgt der Hinweis auf Cicero als Quelle und
auctoritas dieses Prinzips. Tatsdchlich hatte dieser in «De Officiis»
hervorgehoben, welche Bedeutung die Etymologie der Worter als Krite-
rium der sich auf sie beziehenden Begriffe hat 72. Des Cusanus’ Einstel-
lung zur Reform erweist sich so von der Klassik inspiriert.

Wie ich schon betont habe, erfolgte der vom Cusanus fiir die Kirche
ausgearbeitete Reformvorschlag in einem ganz bestimmten historischen
Moment. Ich méchte jetzt die Bedingungen untersuchen, die diese
Verbindung auf die theologische Ausrichtung ausgeiibt haben kann,
die er der Problematik der Reform gab. Ein véllig befriedigendes Bild

% .CC § 2.

70 CC § 294-296.

71 Cusanus-Texte IV. Briefwechsel des Nikolaus von Kues 3. Das Verméacht-
nis des Nikolaus von Kues. Hrsg. von G. voN BrEpow. Heidelberg 1955, S. 15,
35-38. Es handelt sich um die Homilie vom 5. Juli 1463 anlaflich der Einkleidung
eines Mdnches.

72 Tbidem S. 15,39-16, 3. Der Text der Predigt lautet: «.. omnes sui nominis
significatum debent imitari et sui officii vocabulum et ejus vim exsequi et in factis
suis habere ex eo proficiendi studium, iuxta illud Ciceronis in primo Officiorum
libro sic dicentis: ‘Omnis enim quae de aliqua re suscipitur institutio debet a ratione
et definitione proficisci’». — Ein so expliziter Text findet sich weder in « De Officiis»
noch andernorts bei Cicero. Das 7. Kapitel des 1. Buches von «De Officiis» bringt
aber einen Aufruf, die Stoiker nachzuahmen: «Qui studiose exquirunt unde verba
sint ducta» (§ 23). Mit groBem Nachdruck kehrt der Cusanus im ganzen Rest seines
Entwurfs der Reformbulle auf die Bedeutung der Etymologie zuriick.



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 227

scheint mir noch nicht méglich. Denn die Schwierigkeit, die Bedeutung
richtig zu beurteilen, die z. B. die Reihe von Ereignissen im Zusammen-
hang mit der 6stlichen orthodoxen Kirche gehabt haben kann, ist noch
zu groB. Bekanntlich begab sich der Cusanus tatsdchlich 1437 mit
einer piapstlichen Gesandtschaft nach Konstantinopel mit dem Auftrag,
iiber ein Unions-Konzil zu verhandeln. AnschlieBend fuhr er fort, der
ostkirchlichen Tradition groBe Aufmerksamkeit zu schenken. Und auch
er erlitt das Trauma des Scheiterns dieser Union und des Falls von
Konstantinopel. Man kann jedenfalls behaupten, dal der Cusanus aus
diesen Erfahrungen und aus einer parallellaufenden Anregung durch
Pseudo-Dionysius 73 Stiitzen fiir seine Lieblingskonzeption gefunden hat:
ndmlich fiir eine der Christologie verbundene und ihr untergeordnete
Ekklesiologie, die gleichzeitig das eschatologische Endziel im Blick-
punkt hat. Sicherer ist es auf jeden Fall, eine direkte Verbindung der
vom Cusanus eingenommenen Position zur Kirchenreform mit zwei
groBen Ereignissen der sechziger Jahre des 15. Jahrhunderts festzu-
stellen: Ich meine die Konsolidierung des Papsttums und die Vorrherr-
schaft des Humanismus. Einerseits brachte das deutliche Wiederer-
starken des romischen Papsttums tatsdchlich nicht wenige Probleme in
bezug auf die Reform, auch fiir denjenigen, der wie der groBe rhein-
lindische Prilat mit dazu beigetragen hatte. Wirklich zeichnet sich das
Konzept einer auch theologisch vom Papst beherrschten Kirche ab, der
Vikar Christi, Monarch der Kirche und Quelle jeglicher Autoritit ist.
Juan de Torquemadas Veroffentlichung der «Summa de ecclesia» in
den Jahren 1448/49 ermoglichte die vollige Wiirdigung einer solchen
Orientierung. Gegeniiber dieser Entwicklungslinie hidtte der Ruf nach
einer Riickkehr zur Urkirche nur einen sehr schwachen Widerstand
und eine sehr bescheidene Alternative bedeutet. Ohne Schwierigkeit
iiberwand Torquemada ein derartiges Modell, indem er die These von
den verschiedenen aufeinanderfolgenden Zeitaltern im Leben der Kirche
entwickelte 7*. Die Behauptung scheint daher wichtig, da8 der Cusanus
in der Christus-Konformitdt auch das geeignetste Kriterium fiir die
kirchliche Situation gesehen hat, um ein {iberpipstliches Prinzip chri-
stologischer Natur herzustellen.

73 Cf. L. BAUR: Nicolaus Cusanus und Ps. Dionysius im Lichte der Zitate
und Randbemerkungen des Cusanus. Cusanus-Texte III. Marginalien 1. Heidel-
berg 1941.

7* JoANNES DE TURRECREMATA: «Summa de Ecclesia». Venetiis 1561, 1.
Texxtxcr:



228 Die «forma, ecclesiae» im christlichen Humanismus

Anderseits brachte die allgemeine Befiirwortung des Humanismus
neben vielen positiven Beitrigen auch ein neues Gefiihl fiir die Natur
mit sich. Daraus konnte eine Bedrohung des metahistorischen Charak-
ters des Christentums entstehen, die Tendenz zu seiner radikalen Histori-
sierung, die sich, vielleicht unbewuf3t, sowohl in der Sehnsucht nach
einem mythischen Goldenen Zeitalter der Menschheit als auch in einem
Ruf nach der urspriinglichen Reinheit der Kirche ausdriickte 7>. Das
Verweisen auf die «forma Christi» verhinderte jeden potentiellen Natu-
ralismus und schloB eine Wahl der Kirche zwischen ihrem gegenwirtigen
Niedergang und einem urspriinglichen, mythischen Zustand aus. Damit
stellte sie sich eben in dem Augenblick, da die Menschheit in eine beson-
ders dynamische Phase ihrer Geschichte eintrat, an den Rand der
historischen Entwicklung 7°.

75 In dieser Perspektive liegt zu Beginn des 15. Jahrhunderts z. B. eine
Seite des bekannten Traktates «De ruina et reparacione ecclesiae» des Franzosen
NikorLaus voN CLEMANGES (Ed. A. CoviLrLg, Paris 1936): «Felix erat hiis incolis
mundus, plene urbes et agri populis, quos nulla aut rara lues absumebat, plena
armentis stabula, pecora fetibus, pomis arbores, sata frugibus quia et celi tempe-
ries terram suo inflexu ad apta queque germina fecundabat ... Vivebant diu homi-
nes, prospera valetudine fruebantur. Nulla erat domi seditio, nulla foris metus,
pacata omnia tuta et tranquilla. Vigebant in hominibus illius seculi caritas, inno-
centia, fides, pietas, iustitia, sincera amicicia, rara fraus aut calumpnia proximo
fiebat, quoniam in sancta via et salubri doctrina pastorum totius boni exempla
suo gregi emulanda relucebant ...» (S. 114-115). Es folgt dann die schwermiitige
Klage tiber die Dekadenz.

76 Der ¢«Evangelismus», der vor allem im lateinischen Europa des 16. Jahr-
hunderts blithte, zog es vor, den Akzent auf die Riickkehr zum Evangelium zu
legen. Diese Riickkehr sollte das Mittel sein, um wieder eine unmittelbare Bezie-
hung zu Christus zu finden. Diese Einstellung, hiufig auch in Verbindung gebracht
mit dem Cusanus (cf. H. HELLER: Nicholas of Cusa and Early French Evangelism,
Archiv fiir Reformationsgeschichte 63 [1972] 6-21), findet ihre kohédrentesten
Formulierungen bei Erasmus und Faber Stapulensis. Fiur diese Strémung wird
die Riickkehr zur Urkirche oder zu deren wie auch immer verstandenen Vorbild-
lichkeit zweitrangig, wenn sie nicht geradezu bestritten wird. Letzteres tat Eras-
MUs in seiner «Epistola in Pseudevangelicos» aus dem Jahre 1529 (Ed. Lybius
10, 1706, 1573-1590), in der die These von der progressiven Dekadenz der Kirche
abgelehnt und gefolgert wird, daB «cum ecclesia, quemadmodum res caeterae
mortalium omnes, habeat rudimenta, progressum et summam, nunc subito illam
ad primordia revocare, nihilo sit absurdius quam virum adultum ad cunas et
infantiam wvelle retrahere» (1585 E). Die zentrale Beziehung geht zu Christus,
«exemplum nostrum, in quo uno omnes insunt beate vivendi rationes: hunc sine
exceptione licebit imitari» (Erasmus: « Enchiridion militis christiani». [1499], VII/6).
Im Vergleich zu diesen Einstellungen erscheint von den Spannungen der Zeit
unglaublich weit entfernt eine Schrift des AEGIDIUS VON VITERBO, die vor kurzem
von J. W. O’MaLLEY ediert wurde (Fulfillment of the Christian Golden Age under
Pope Julius II: Text of a Discourse of Giles of Viterbo. 1507, Traditio 25 [1969]



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 229

Als SchluBfolgerung ergibt sich also, dafl Nikolaus von Kues die
«forma Christi» nicht nur dem einzelnen Christen als Ziel bestimmt,
sondern der Kirche als solcher. Er erortert nicht den gewdhnlichen
Hinweis auf die «ecclesiae primitivae forma». Er {ibergeht und ersetzt
ihn vielmehr 77. Denn fiir ihn sind die beiden Ausdriicke durchaus
nicht auswechselbar und auch nicht literarische Varianten des gleichen
Begriffs, wie es Iserloh in seiner Schrift von 1964 zu behaupten scheint 78,
Im Gegenteil impliziert und setzt der Vorschlag, die «forma Christi»
nachzuahmen, eine umfassende kosmologische, theologische und histo-
rische Kenntnis von des Cusanus ganzem Leben und Werk voraus.
Und erst in dieser Beleuchtung kann auch seine Ekklesiologie von der
«re-formatio ecclesiae ad formam Christi» betrachtet werden. Sie stand
ihm schon 1433 im oben erwdhnten Vorwort seiner «Concordantia»
vor Augen. Es ist niitzlich, sich in diesem Zusammenhang daran zu
erinnern. Tatsdchlich hielt es der junge rheinldndische Gelehrte schon
damals fiir «nétig, daB sich die Kirche durch die Reform der triumphie-
renden anpaflit und verbindet, deren Abbild sie heute ist» 7°. Fiinfund-

265-338). Als der Ordensgeneral der Augustiner beauftragt wurde, die Ankunft
der Portugiesen in Indien und die damit eréfineten Moglichkeiten der Evangeli-
sation zu feiern, liel er sich in das damals in Rom verbreitete Gefiithl des Trium-
phalismus verwickeln und gestaltete die Feierlichkeit aus einer humanistisch-
christlichen, betont optimistischen Sicht, gestiitzt auf die Vorstellung des Gol-
denen Zeitalters. Dieses Goldene Zeitalter hat seinen Héhepunkt in der christlichen
Epoche und o6ffnet sich, dank des portugiesischen Erfolges, einer weiteren Phase
der Verwirklichung. Uberraschend ist hierbei, neben dem Schweigen iiber die
gerade sehr schwere Dekadenz der Kirche, der Gebrauch des Begriffes des Goldenen
Zeitalters, und dies nicht etwa retrospektiv, sondern zur Verherrlichung der gegen-
wirtigen Geschichte und ihrer Aussichten.

77 Man mubB sich auch fragen, wie weit die politischen Umstdnde den Cusanus
dazu fithrten, dem Modell der Urkirche keine besondere Aufmerksamkeit zu wid-
men. Tatsdchlich verstand er Kirche und Staat von ihrer Wechselbeziehung her,
wie das Schema von CC belegt. Gerade dieses, fiir einen Deutschen charakteri-
stische Verstdndnis von Interdependenz mag auch der Grund gewesen sein fiir sein
geringes Interesse an der Verfassung der Urkirche, die so verschieden war vom
geschichtlich-politischen Kontext, in dem die Kirche des 15. Jahrhunderts lebte.
Eine radikale Reform der Kirche nach dem historischen Modell der Urkirche hatte
gewil3 katastrophale Folgen fiir das damalige politisch-kirchliche System gehabt.
So kann man sich vielmehr fragen, in welchem Mafle auch die situationsbedingte
Konditionierung den Cusanus zur Auffassung brachte, eine Riickkehr der Kirche
zu so andersartigen Formen wie jenen der Urkirche sei undenkbar. — Vgl. hierzu
M. WataNaBE: The political Ideas of Nicholas of Cusa with special Reference
to his «De concordantia catholica». Genéve 1963, 134-144.

78 Reform der Kirche bei Nikolaus von Kues, 13.

9 CC 4, var,



230 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

zwanzig Jahre spdter tauchen alle wesentlichen Elemente dieses Konzepts
wieder auf. Durch die Reform soll sich die Kirche dem eschatologischen
Endziel angleichen. Eine entscheidendere Rolle als das Modell der
Urkirche spielt hierbei ihre Bestimmung in bezug auf das Reich Gottes.
Unter diesem Blickpunkt schrieb der Cusanus der Reform einen gerade-
zu heilsgeschichtlichen Wert zu, weshalb er auch deren Dringlichkeit
und absolute Notwendigkeit hervorhob. Nur im MaBe ihrer Christus-
Konformitdt ist die Kirche Ort der Erlésung. Diese Konformitdt ist
ihrer Natur immanent, auch wenn sie sich erst am Ende der Zeiten —
mit der Konigsherrschaft Gottes — verwirklichen wird. Tatsédchlich
bestitigt der Cusanus im gleichen Entwurf zur Reformbulle, daBl die
Reform im Wiederaufnehmen der «forma(m) innocentiae, quam in
lavacro Christi recepimus» bestehen soll, d.h. unter der Bedingung
der Taufe. Mehr noch, die endgiiltige Losung wird sich erst dann er-
geben, «quando Christus in gloria Dei patris apparuerit, similes ei erimus,
eiusdem scilicet formae, quae solum in regno Dei, ad quod tendimus,
reperitur» 8. Also ist Christus — als Gestalt der Kirche — nicht nur
Jesus von Nazareth, sondern vor allem der wiederkehrende, siegreiche
Christus. Damit ging das Reform-Gesprich iiber die engen Grenzen
eines retrospektiven Modells, wie es die urspriingliche Kirche ist, hinaus,
eines Modells, das inzwischen von allen als unwiederholbar beurteilt
wurde, wenngleich niemand darauf verzichtete, es stets zu zitieren.
Fiir einige hatte diese Konfrontation mit der Urkirche vor allem eine
polemische Funktion, ndmlich das Ziel, die gegenwirtige Dekadenz zu
zeigen. Fiir andere dagegen handelte es sich mehr um einen sehnsiich-
tigen Ruf, der ohne irgendwelche konkreten Inhalte ins Mythische
versank. Fiir wieder andere schlieBlich konnte die Kirchenreform nur
ein moralisches und verniinftiges Ziel haben: im Sinne eines klugen
Empirismus, nicht gebunden an theologische Kriterien und noch weniger
an das Beispiel der apostolischen Kirche.

Der Cusanus dagegen tritt aus dieser innerkirchlichen Thematik
heraus. Er schligt eine direkte Verbindung zwischen Christus und Kirche
vor; eine Verbindung des Vorbilds und der Nachfolge, die von den
mittelalterlichen Tendenzen, die Christologie in eine Ekklesiologie umzu-
wandeln, ebensoweit entfernt ist wie von den neueren Bestrebungen,
die aus der Ekklesiologie ein von der Theologie unabhidngiges Kapitel
machen wollen. Die Grenzen und Schwichen einer solchen Position

80 Emnses, S. 285, 14-16.



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 231

sollen damit nicht ignoriert werden. Sie hidngen vor allem von ihrer
duBerst konzisen Darlegung ab, gerade bei diesem Autor, der ein so
besonders umfangreiches Werk hinterlassen hat. Eben dieses verhindert
aber auch eine befriedigende Vertiefung in die Folgerungen, die der
Cusanus selbst hitte daraus ziehen koénnen. Der zweite Teil des Ent-
wurfs der Reformbulle, der sich mit der Auswirkung befalit, verbietet
eine solche Analyse nahezu vollig 8. Dieser Teil ist tatsdchlich sehr
schematisch, denn der Cusanus hatte keine eigene Schrift, sondern
einen Entwurf fiir die pidpstliche Bulle abzufassen, und er akzeptiert
die einem solchen Entwurf eigenen Grenzen. Im iibrigen kann die
Verbindung, die wiederholt zwischen den beiden Teilen des Entwurfs
hergestellt wird, den Eindruck zunichte machen, dafl die vom Cusanus
ausgefiihrte theologische Analyse zu einer ecclesia spiritualis fiihren
kénnte. Seiner Meinung nach ist die Kirchenreform nicht nur — und
jedenfalls nicht vorwiegend — ein moralisches Problem. Sie hat vielmehr
deutlich institutionelle und administrative Ziige. Die Anstrengung, dieses
Kirchliche und Institutionelle mit der Nachfolge Christi, mit der «Chri-
stusgleichheit» zu identifizieren, bleibt jedoch der heikelste und schwiéch-
ste Punkt des Vorschlages.

So ist z. B. offensichtlich, daB im Rahmen der institutionellen
Konsequenzen einer betont christologischen Anlage die Beziehung Chri-
stus-Papst das Entscheidende ist. Gerade im Zusammenhang mit der
Gestalt des Papstes und seiner Funktion innerhalb der Kirche hatte
der Cusanus seine eigene Stellungnahme entwickelt, und zwar wihrend
des Ubergangs vom Basler Konzil zu Papst Eugen IV. Deshalb sollte
ein Brief von 1442 an Rodrigo Sanchez de Arevalo nicht tiberraschen.
In diesem wird die Parallele zwischen.der Macht Christi, dem unsicht-
baren Haupt der Kirche, und der Macht Petri, dem sichtbaren Haupt,
betont #2. Je nachdem, ob er in Petrus die Eigenschaft des «representans
ecclesiae» hervorhebt — wie er es in «De concordantia catholica» tut # —
oder statt dessen seine Funktion als Reprisentant des Wortes, d.h.

81 Er wurde untersucht sowohl von Haubst, im Vergleich mit der definitiven
Redaktion der Bulle, wie auch von Iserloh.

82 Ed. G. KaLLEN: Cusanus-Texte II. Traktate. Heidelberg 1935, S.108, 12 {,
und 109,10 {.

8 CC 77,26-27: «Potestas ligandi et solvendi Petro figuram ecclesiae gerenti
tradita est»; CC § 156,22-24: «.. considerandum est, quod Romanus pontifex in
eo, quod summus pontifex, etiam habet figuratam et repraesentativam personam
unius universae ecclesiae.» So auch in CC § 157,31-42 und 249, 16-20.



232 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

Christi, betont — wie es der Cusanus an anderem Ort tut 8 —, immer
kehrt sich die kirchliche Oikonomia um; d.h. die Autoritit Christi
wird der Hierarchie entweder durch die Kirche # oder durch den Papst
vermittelt.

Kehrt man jedoch zum allgemeinen Reform-Entwurf zuriick, dann
erscheinen diese Schwankungen sehr gemidfigt. Tatsdchlich will der
Cusanus, daBB der Papst feierlich erklire: «Da wir den Aposteln gefolgt
sind, damit durch unsere Nachahmung andere zur forma Christi gefiihrt
werden, miissen wir als erste von allen Christus gleichfé6rmig werden» #7.
Zugleich mit der «reformatio in capite et in membris» schldgt der Cusanus
also dem Papst vor, mit der Reform bei sich selbst anzufangen, wodurch
er zugibt, daB die eigene de-formatio und die absolute Verpflichtung,
sich auf Christus zu beziehen, beim Papst beginnt %8. Dennoch findet
sich in einem folgenden Abschnitt des gleichen Textes der Ausdruck:
«Nos qui vicariatum Christi super suam ecclesiam militantem tene-
mus...», worauf jedoch eingerdumt wird, dall Bezeichnungen wie diese
mehr Christus als dem Papst zukommen 8 und daf3 der Papst von den
zur Reform Beauftragten beurteilt werden mull, da auch er anfillig
und stindhaft ist und es daher moglich ist, daB sich in ihm etwas findet,
«quod non aedificat, sed scandalizat ecclesiam» ?°. Im Hinblick auf das
pipstliche Amt bedeutet Christus-Konformitdt also fiir den Cusanus
das Wirken an der «aedificatio ecclesiae». Aus dem Text wird nicht
ersichtlich, welche Sanktionen gegen einen Papst ergriffen werden

8 Im Brief an Arevalo wird versichert, daB: «Quando enim varietatem potes-
tatum, ordinum et praelationum in unitate fidei in ecclesia esse cospicimus, illa
omnem varietatem ordinatissimam atque decoram in Petro complicatam originali-
ter conspicientes, ad coniecturas de Petri admirabili potentia et virtute erigimur,
et plenitudinem omnium possibilium in ecclesia pro eius conservatione et directione
unicam Petri appraehendimus potestatem.» (Ed. KaLrLEN, S.108-109). Noch
radikaler klingt ein Abschnitt aus dem Sermo 284, der 1457 bei Feierlichkeiten zu
Ehren des hl. Petrus und Paulus in Innsbruck vorgetragen wurde. Hier erscheint
die Symmetrie der Gewalten Christi und des Petrus geometrisch perfekt. (Der
Abschnitt ist zitiert aus dem Manuskript in: Opere religiose di Nicold Cusano.
A cura di P. Gaia. Torino 1971. S. 603, A. 14.)

85 In dieser Hinsicht finden sich in «De concordantia catholica» besonders
explizite Aussagen in § 115,6-7; § 116,10 und 31-33; § 126 und § 257,13-14.

8 Deutsche Reichstagsakten unter Kaiser Friedrich ITI. Zweite Abt. 1441-

1442. Hrsg. von H. HERRE — L. QuIiDDE. 16 Gottingen 1957, 421,23-24 und 423,
26-217.

87 EHsSES, S. 284,1-3.

88 Cf. EHsEs, S. 286,1-4.

8 EnsEes, S. 291,21-22 und 33.

9% EHSES, S. 292,4-5, 12 und 14-16.



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 233

miilten, der der Kirche ein Argernis ist. Doch wissen wir, dal} sich der
Urteilsspruch zur Absetzung Johannes’ XXIII. in Konstanz gerade auf
die Anklage stiitzte, daB er fiir die Kirche ein Argernis sei °.

Alles in allem betrachtet, beweist des Cusanus zentrale Erklirung,
die er dem Papst vorschligt, die Kohédrenz seiner Argumentation. Der
Papst soll bekriftigen: «Nos igitur, qui cunctos christianos reformare
cupimus, utique aliam nullam possumus eis formam, quam imitentur,
proponere quam Christi ... Illa est lex viva et forma perfecta, in qua fit
iudicium vitae et mortis aeternae» 2. Erst nachdem der Papst diesen
Satz unterschrieben hitte, wiirde die 6ffentliche Meinung vielleicht
das BewuBtsein von dem uniiberwindlichen Abstand wiedergewonnen
haben, der zwischen dem Bischof von Rom und Christus besteht. Nach
dem Cusanus gebiihrt Christus allein die Bezeichnung «lex viva», die
jedoch prorémische Kanonisten und Theologen des Mittelalters — unter
Berufung auf eine alte justinianische Formel ** — immer mehr auf den
Papst anzuwenden beliebten.

Eine Gegeniiberstellung zweier analoger Dokumente — des «Trac-
tatus de reformationibus romanae curie», der unter gleichen Umstéinden
von Domenico de Domenichi verfat wurde %, und des Traktates
«De remediis afflictae ecclesiae militantis», die der Spanier Sanchez de

91 ¢Conciliorum Oecumenicorum Decreta». Ed. Istituto per le scienze reli-
giose. Bologna 19733, S. 417,30. Uber die Moglichkeit, da3 ein allgemeines Konzil
den Papst aus anderen Motiven als dem der Hiéresie absetzt, vgl. CC § 161,4-6
und «De auctoritate praesidendi» ... S. 28,2-3.

92 Enses, S. 285,7-10.

93 Nov. CV 2,4: «.. deus leges (imperatori) subjecit, legem animatam eum
mittens hominibus ...» Diese von den Juristen aus Bologna wieder in den Okzident
eingefiihrte Kompetenz, wurde zu Beginn des 13. Jahrhunderts vom englischen
Kanonisten Alanus auf den Papst tibertragen; vom Papst als «lex animata in ter-
ris» schreibt dann geldufig Johannes Andreae.

9% Ich konsultierte den Text des Tractatus, der von September bis Oktober
1458 aufgrund der ersten gedruckten Ausgabe verfalBt wurde. (Brescia 1495;
Biblioteca Casanatense di Roma: inc. 1643). De Domenichi beginnt mit einer
Schilderung des Eifers Pius’ II., nach dessen Verstindnis die Reform der Kurie
Beispiel und «forma» fiir die allgemeine Reform der Kirche sein sollte (f. 9). Der
Tractatus entfaltet dann 23 Considerationes, fiir deren Zusammenfassung ich auf
die Studie von H. JEDIN verweise (Studien itber Domenico de Domenichi [1416-
1478]. Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Abhandlungen der Geistes-
und Sozialwissenschaftlichen Kl. 1957/5. Wiesbaden 1958, S. 74-76). In der ersten
consideratio kommt ein Hinweis vor auf den «status illud suum primitivumy»
(f. a ITI) der Kirche. Trotz eines wehmiitigen Vorzeichens liegt jede Absicht fern,
daraus ein Kriterium fiir die Reform zu gewinnen. Die ganze Ausrichtung von de
Domenichi zielte tibrigens auf eine Erneuerung durch die Versittlichung der Men-
schen und die Starkung der Autoritit des Papstes (vgl. JEDIN, a.a.O., 185-186).



234 Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus

Arevalo im Jahre 1469 konzipierte * — konnte den wesentlichen Unter-
schied und die Originalitit des Standpunktes des Cusanus zeigen. Zwar
ist es wahr, daf3 einige seiner Behauptungen schon 1449 vom Kartduser
Jakob von Jiiterbog in der Schrift «De septem statibus ecclesiae» vor-
weggenommen wurden %. Es fehlt jener aber die Vollkommenheit und
die Klarheit des Cusanus. Ebenso aufschluflireich wire ein Vergleich
mit dem 1513 von den Kamaldulensern Paolo Giustiniani und Pietro
Quirini verfaBten «Libellus ad Leonem X» %7. Auch dieser Libellus ist
ein Vorschlag fiir eine umfassende und geistliche Reform der Kirche,
doch sieht er seiner Anlage nach von dem laut gewordenen Ruf nach
der Riickkehr zur Urkirche ab, wie iibrigens auch von jedem anderen
konkreten theologischen Kriterium. Trotz seiner deutlicher umrissenen
und moderneren Vorschldge scheint dem Libellus jedoch — im Vergleich

95 Diese Arbeit AREVALOs ist nicht ediert. Ich konsultierte deren zuverldssigste
Manuskripte: den Cod. Z. L. XC der Biblioteca Marciana di Venezia und den Cod.
Gadd. 80 der Biblioteca Laurenziana di Firenze. Der Text besteht aus zwei Teilen:
der erste widmet sich der antikonziliaren Polemik, der zweite den Problemen der
Reform.

% Der Text wurde ediert von GorLpAasT in: Monarchia s. Romani imperii.
11. Graz 1960, 1567-1575. Die Schrift handelt von sieben Epochen der Kirche.
Die erste ist die der apostolischen Kirche; die letzte die der Kirche des Lammes.
JUTERBOG bezieht sich wiederholt auf die Reinheit der Urkirche (1567, 29-30;
1569,55-58; 1570,47-49). Er hat aber einen sehr tiefen Sinn fiir die geschichtliche
Entwicklung, die er derart pessimistisch beurteilt, daB er den historischen Moment
der Menschheit fiir katastrophal hélt und sogar ernste Zweifel dariitber duBert,
ob sich die Kirche selbst noch reformieren kénnte (1569,17-44). Nach diesem
Kartduser kann der deformatio der Kirche, deren Ursache hauptsachlich beim
Papst liegt (1571,2-3), dann entgegengetreten werden, wenn die Aussicht besteht,
die «decolaratio statuum et personarum tam secularium quam spiritualium» zu
fiberwinden, damit diese «ad rectam formam perducantur» (1574,17-19). Dieser
Leitgedanke von der richtigen und tadellosen Form, zu der alle Vorherbestimmten
dereinst von Gott gefithrt werden (1574,60-61), 148t Motive widerhallen, die der
Cusanus weit zufriedenstellender vertieft hat, indem er sie nicht nur fiir die ein-
zelnen Christen, sondern auch fiir die Kirche zur Anwendung brachte. Zu Jiiterbog
vgl. L. ME1ER: Die Werke des Erfurter Kartdusers Jakob von Jiiterbog in ihrer
handschriftlichen Uberlieferung. Miinster 1955.

97 Ich verweise auf die einzige Ausgabe von B. MiTTARELLI und A. CosTa-
ponI im IX. Bd. der Annales Camaldulenses (Venetiis 1773 — Farnborough 1970,
612-719). Der Ruf nach dem Modell der Urkirche kommt nur selten und fragmen-
tarisch vor und bezieht sich auf eine sehr lange Periode (Coll. 75, 87, 121). Mit
einer gewissen Hiufigkeit wird iiber Brduche, Gesetze und «antike» Autoren
(81, 83, 84, 118) im Rahmen der Anklage gegen die gegenwéartige Dekadenz berich-
tet. Anderswo gibt man der Hoffnung Ausdruck, daB3 die ganze Kirche (5) oder
das Priestertum (108) oder die religiosen Orden zur urspriinglichen Lauterkeit
zuriickkehren werden. Geht man aber zu konkreten Reformvorschligen iiber, so
scheinen diese ganz unabhdngig davon formuliert zu sein.



Die «forma ecclesiae» im christlichen Humanismus 235

mit dem Text des Cusanus — gerade die Identifikation mit einer theolo-
gischen Doktrin zu fehlen, die fihig wire, das in Aussicht genommene
Reformwerk organisch zu leiten.

Gewil}, der Standpunkt des Cusanus kann die Tatenlosigkeit der
Kirche im 15. Jahrhundert nicht iiberwinden. Jedoch ist er als inter-
essanter Vorschlag fiir ein globales Kriterium der Kirchenreform noch
immer aktuell: theologisch reicher als der Ruf nach der Urkirche;
historisch besser an eine zur Zukunft hin orientierte Menschheit ange-
paBt; und ekklesiologisch fihiger, die Angste einer in sich selbst abge-
kapselten Kirche zu iiberwinden.



	Die "forma ecclesiae" im christlichen Humanismus unter besonderer Berücksichtigung des Nikolaus Cusanus

