
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 1-2

Artikel: Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips zur Polarität
des universalen Eros

Autor: Eggenspieler, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alfred Eggenspieler

Von der Sterilität des Identitätsund

Widerspruchsprinzips zur Polarität
des universalen Eros

Das philosophische Denken hat im Einsturz und Umbruch unseres

Jahrhunderts zugleich Erschütterung und neuen Antrieb erfahren. Denn
im Wandel der Dinge stellen sich aufs neue die Fragen nach der Struktur
der Welt und nach dem Sinn unseres Daseins. Dabei ist unser geistiges
Erbe jedoch zu reichhaltig, als daß wir unberührt oder unbeschwert
durch die geisteswissenschaftliche Vergangenheit diesen Fragen
nachgehen könnten. Im weiten Horizont stellen wir uns auf jene Richtung
ein, aus der uns am ehesten das Licht ontologischer Erkenntnis entgegenleuchtet.

Die Sonne behält für alle Zeiten ihre Gültigkeit, ob wir uns den

Zugang zu ihrem Licht und ihrer Wärme verstellen oder uns ihnen
aussetzen.

Wegen der universalen Gefährdung, die heute auch der Theologie
aus der Philosophie erwächst, wollen diese Überlegungen der Methode
nach philosophisch-theologischer Natur sein. Die kritische Geisteswissenschaft,

die Theologie nicht ausgenommen, beruht gern auf der stillen
Voraussetzung einer notwendig kontinuierlichen Entwicklung vom
weniger Guten zum Bessern. Tatsächlich beweist aber nicht nur die

Kirchen-, sondern auch die Philosophiegeschichte nicht selten das Gegenteil.

So ist in der Philosophie wie in der Theologie irgendwie das einseitig
rationale Denken dem Erkenntnislicht der Meditation oder der Theologie
des Herzens unterlegen. Dies geht nicht nur aus einer gewissen rationalen
Zerfaserung des natürlichen und religiösen Mysteriums, sondern auch

aus dem Mangel einmütig liebenden Geistes unter den Forschenden
hervor.



186 Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips

Die Kirche leidet heute nicht weniger unter der einseitig rationalen

Theologie und Exegese als unter dem Absolutismus des Rechtes. Aber
Bultmann wird nie Pascal, der Verstand nie das Herz, die wissenschaftliche

Theorien- und Methodenbildung nie den Mythos ersetzen können.

Geschichtlichkeit als Seinsweise unserer Endlichkeit

Der Existentialismus und das philosophische Bemühen der Gegenwart

haben sich nicht ohne Erfolg vom Rationalismus, von der tragischen
Zweideutigkeit Hegels, von seiner Philosophie der Trennung und Identität

zu befreien versucht. Heideggers Daseinsanalyse, seine Wiederentdeckung

der Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit als Verfaßtheit menschlichen

Daseins ist eine Verabschiedung des hegelschen Historismus und
Relativismus zugunsten wahrer Potentialität und Relativität. Die
Grundbefindlichkeit unseres Daseins und unserer Wahrheitserkenntnis
ist die des Seins im Werden (Aristoteles), des Vorgegebenen im
Entzogenen und des Entborgenen im Verborgenen (Heidegger).

Nach Aristoteles ist das Werden oder unsere geschichtliche Existenz
die des «Aktes in der Potenz, als in der Potenz», d. h. ein immer sich
hebender und sich integrierender Wachstumsprozeß 1. Darnach gibt es,

um mit Heidegger zu sprechen, keine absolute Fest-stellung des

Geschehenen, sondern eine hermeneutisch wahrzunehmende
Wirkungsgeschichte, auf der Konservativismus und Restauration wie erratische
Trümmer auf dem Strome schwimmen. Anderseits gibt es aber nach dem

gleichen «Akt in der Potenz, als in der Potenz» keine Zukunft ohne
Herkunft, ohne Rückbezug auf das Geschehene und damit keinen berechtigten

Utopismus, d. h. keine von der Vergangenheit emanzipierte
Zukunft. Auf Grund des antithetischen Spaltungsdenkens kommt bei Ernst
Bloch wie bei Hegel die Vergangenheit nicht mehr an, um so mehr aber
die Utopie.

Eine Re-naissance, eine Wiedergeburt im biblischen Sinn des Wortes
ist weit mehr als eine Restauration. Sie ist höchstens oder viel mehr eine

Re-con-naissance der Vergangenheit, auch der klassischen Ontologie
gegenüber. Sogar Heidegger meinte, man möge viele Jahre Aristoteles
studieren und, wenn dann noch Zeit übrig bleibe, auch noch moderne

Philosophie. Dabei handelt es sich nicht darum, den zeitlichen Abstand

1 Aristoteles, Phys. III, 1 ; De Anima, II, 5, 7.



Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips 187

zu überwinden, vielmehr bietet dieser als Wirkgeschichte mit ihrem
Herkommen und ihrer Tradition die produktive Möglichkeit des tieferen
Verstehens 2. Abgesehen von der größeren Überschaubarkeit des geschichtlichen

Zusammenhanges, eröffnet die Zwischenzeit neue Quellen des

Verständnisses und läßt die wahren von den falschen Vorurteilen sich
scheiden.

Gewiß muß man sich, um zu verstehen, in das Historische
zurückversetzen, wie man sich in den andern hineindenken muß; aber mit sich
selbst und allen Beiträgen der Wirkgeschichte, um einer Situation
ergänzend und prüfend gegenüberzustehen, anstatt ihr Gefangener zu
werden. Die volle Wahrheit (z. B. der kirchliche Christus) entginge einem,
wollte man die unmittelbare Erscheiung (historischer Jesus) als ganze
Wahrheit nehmen.

Das Verständnis ist somit die Vereinigung verschiedener Horizonte
und der wahre Sinn ist ein endloser Prozeß, der den ursprünglichen Autor
oder Text kreativ übersteigt und vollendet. Dies allerdings nicht, wie bei

Hegel, durch Überfahren der geschichtlichen Wirklichkeit und durch

ungebührliche Aufhebung ihrer Wahrheit in einem angemaßten «absoluten

Wissen». Die historische Wahrheit oder ihr Begriff soll nur unser
eigenes Begreifen mitenthalten, ohne sie aufzuheben. Ein Text wird
unrelativistisch immer neu verstanden werden und doch der gleiche Text
bleiben. Verstehen heißt, weder ausschließlich nachvollziehen noch

Eigenes durchsetzen, sondern in ein potentiell Gemeinsames ver-wandelt
werden 3.

Nach Hegels Dialektik wird über das Potentielle hinaus selbst das

Antithetische integriert, jedoch um den Preis der Auflösung eines
jeglichen in der verabsolutierenden Identität.

Aber auch Heideggers Denken wird trotz allem von Hegels
tragischem Modell aufspaltender Verwerfung und isolierender Verabsolutierung

überschattet. Das steht ganz im Einklang mit der heute von Mensch

zu Mensch herrschenden Verfremdung und Kommunikationsnot. Ist es

nicht merkwürdig, daß eine ganze Schule des Denkens von Geworfensein

spricht, nicht aber von Auf- und Angenommen- und Heimgeholtsein?
Man könnte meinen, es gäbe nur ein Geworfensein ins Leere, zum Fenster
hinaus oder unter die Räder usw. und nicht auch in die Arme des Vaters,
der Mutter, der Geliebten oder der offenbarten Wahrheit und ihres Sinnes

2 H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode, 1960, S. 281, 359, 375.
3 H. G. Gadamer, a. a. O., S. 360.



188 Yon der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips

und letzten Sinnes. Werden doch schon die Jungen durch das Muttertier
nicht nur geworfen, sondern auch aufgenommen.

Von dieser willkürlich einseitigen, abspaltenden Verabsolutierung
wird Heideggers Uneigentlichkeit des menschlichen Daseins und die in
eine verabsolutierte Endlichkeit verbannte und gefährdete Hermeneutik
oder Sinnfindung und Auslegung menschlichen Daseins erklärlich. Weil
(nach Heidegger) ein Riß das Seiende vom Sein trennt, wird das Dasein

zur unbegründbaren und unableitbaren Faktizität absoluter und
deshalb paradoxaler Endlichkeit. «Wahrheit» als Absolutheit der Endlichkeit

ist «Wahrheit» im Widerspruch, die gilt und doch wieder preiszugeben

ist. Eine der Endlichkeit zugemutete absolute Gültigkeit ist
unhaltbar und macht das Leben zur Antinomie. Indem Heidegger die Frage
nach Gott nichts zu tun haben läßt mit dem Seinsproblem, gerät das

Weltsein durch diesen andern tragischen Riß und diese weitere
Verabsolutierung in die größte Nacht und Dürftigkeit. Das geschichtliche
Dasein des Menschen wird zu einem vom anonymen «man» getragenen Sein

zum Tod und zur Angst vor dem Nichts.

Hermeneutische Ansätze zur Sinnfindung des Daseins

Was ist nun, fragt Walter Kasper, das Letzte in der Geschichte:
Sinn oder Unsinn, Recht oder Unrecht, Glück oder Leid, Wahrheit oder

Lüge? Menschliche Vernunft und Offenbarung machen uns das Angebot
der Hoffnung auf das Heilige, auf Gott als die Macht der Zukunft, die

uns zu unserem Menschsein befreit und ermutigt. Eine absolute Zukunft
der Geschichte kann es aber nicht geben ohne absolute Herkunft aller
Wirklichkeit. «Insofern kann und muß ein geschichtlich orientiertes
Denken die Fragen und Anliegen der klassischen Metaphysik in kritischer
und schöpferischer Weise aufgreifen.» Wenn sich nach einem letzten
Sinn fragen läßt, dann überhaupt nur weil wir irgendwie zuvor schon

absoluten Sinn erfahren haben. Im Verlangen danach, verwirklichen wir
erst unser eigentliches Menschsein 4.

Auch in der universalen Offenheit seiner Freiheit erfährt der Mensch
den Anspruch des Ganzen und Unbedingten, des Absoluten und
Endgültigen. In Jesu letzter Hingabe im Tod erreicht menschliche Freiheit
ihre Vollendung. Und in Jesu Erweckung dokumentiert sich für Gläubige

4 W. Kasper, Einführung in den Glauben, 1972, S. 41, 69.



Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips 189

und Ungläubige der Sieg des Seins über das Nichts, der Liebe über den

Haß und des Lebens über den Tod. Darnach gibt es endgültige
Entscheidungen und Aussagen, vor denen sich eine relativistische Dialektik
als Geschwätz ausnimmt5.

Heidegger übersteigt Kants Transzendentalphilosophie, aber ohne

daß sein «Verständnis» ihn bis zum Ende des Verstehens, bis zur Poten-
tialität oder Möglichkeit des Metaphysischen getragen hätte. Im Unterschied

zum Heideggerschen «Verstehen» ist Er-kennen das polare Spiel
oder der, im Sinne der Bibel, zeugende Prozeß, der den Menschen -
aufgrund seiner erkenntnismäßigen Partnerschaft - über sich hinaus ins

Göttliche hebt. In der Wechselbeziehung schon beginnt Transzendenz

(Simmel). Geschichte wird somit zum ununterbrochenen Zusammenhang
auf Gott hin (Ranke).

Die heute in der Naturwissenschaft geltende Evolutions-Theorie,
schreibt Jean Gebser, erfaßt nur die vordergründige, sichtbare Hälfte
der Wirklichkeit, den Bereich des eher männlich anmutenden
Verstandes. Vernunft und Intuition hingegen führen uns sozusagen hinter
diese Gegebenheiten und Geschehnisse in das dem metaphysischen Denken

zugängliche «Reich der Mütter».
Was vom Standpunkt des raum-zeitgebundenen Nacheinanders von

der Naturwissenschaft berechtigterweise als fortschrittliche Entwicklung
bezeichnet wird, erweist sich, von der absoluten Herkunft aus gesehen,
als Nachvollzug, der, ohne deshalb kausal gebunden zu sein, im Ursprung
geheimnisvoll vorentschieden ist. Die Evolution ist so betrachtet weniger
Fortschritt als kreative Auskristallisierung eines primär bestehenden

unsichtbaren Modells des Seins im sichtbaren Werden. Berufung und
Aufgabe des Menschen ist es, diesem Vorentscheid oder Seinsentwurf
entsprechend zu leben. Ob wir unsere Reifungsmöglichkeit erfüllen oder
nicht erfüllen, entscheidet über unsere Freiheit oder Unfreiheit.

Die beiden Betrachtungsweisen der Natur- und Geisteswissenschaft

ergänzen sich, so wie sich die beiden Pole des Yin und des Yang oder
die des Sichtbaren und des Unsichtbaren zum Ganzen zusammenfinden.
Die positivistische Leugnung der tieferen Wirklichkeit muß deshalb als

geistige Krüppelhaftigkeit erscheinen 6.

5 W. Kasper, a. a. O., S. 59-64.
6 J. Gebser, Der unsichtbare Ursprung, 1970, S. 7-14, 34.



190 Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips

Die Paarigkeit des Eros im mythischen Weltbild

Nach diesen Vorfragen zeitgenössischer Hermeneutik gelangen wir
zum eigentlichen Thema. Angesichts der un- oder schlechtgelösten
Probleme drängt sich die Sorge um die Erhellung der Grundprinzipien auf.
Nachdem nicht die primitive, sondern die rationale oder mentale Denkweise

uns in die Krise und zum Verlust der Ganzheit führte, ist eine erste

Orientierung an der Unerschütterlichkeit der mythischen oder bildhaften
Denkweise, derer sich auch die Bibel bedient, angezeigt und nützlich.
Es handelt sich dabei um die Symbole der ursprünglichen Menschheitserfahrung,

wie etwa die Paarigkeit von Tag und Nacht, von Mann und
Frau, oder die Polarität von Himmel und Erde, von Geist und Stoff,
die sich durch keine Geschichtlichkeit relativieren und durch keinen
Historismus absetzen lassen. Diese Polarität oder Zwei- und Vieleinigkeit

der Welt legt, was ihren seinsmäßig unwandelbaren Aspekt betrifft,
den eingangs gemachten Vergleich mit der Sonne nahe. Trotz vieler
dialektischer Aufspaltungen, Vermischungen und einseitiger Verabsolutierungen

in der Geistesgeschichte erweist sich diese letztlich
metaphysische Tiefenstruktur der Welt als unzerstörbares Geheimnis der

Schöpfung. Konkret ausgedrückt besteht dieser Geheimnischarakter in
der Vermählung Gottes mit der Welt und der Geschöpfe und Dinge der
Welt unter sich, als einer Integration, die das Einzelne komplementär
ins Ganze einfügt. Piaton hat dieses universalste Prinzip der
gegenseitigen Anziehung und Unterscheidung der Mannigfaltigkeit in der Einheit

als kosmischen Eros bezeichnet. Und Thomas v. Aquin erklärt, daß

«die Ordnung der Teile des Universums unter sich, durch die Hinwendung
des gesamten Universums auf Gott gewährleistet wird» 7. Nachdem diese

letzte Hinordnung die der Potentialität und Intentionalität ist, stehen
die Dinge der Schöpfung in keinem dialektisch antithetischen, sondern
in einem ana-logischen komplementären Verhältnis zueinander.

In der Protologie der Bibel finden wir diese Zwei- und Vieleinheit
der Schöpfung bestätigt. Der Schöpfungsbericht der Genesis ruht auf der

Paarigkeit des Eros wie auf zwei Säulen oder genauer auf den verschiedenen

Säulenpaaren der Gegensätze und ihrem harmonisch ausgeglichenen

Zusammenspiel, wie Gott und Mensch, Tag und Nacht, Wasser und

7 Thomas v. Aquin, Quaest. disp. de Pot. 7, 9.



Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips 191

Land, Mann und Frau, Baum der Erkenntnis und des Lebens und andere

Polaritäten es darstellen.
Nach dem Modell des Sündenfalls in Gen 3 entstehen nun Krise und

Unordnung in der Welt dadurch, daß der Mensch, ähnlich wie der
Subjektivismus im noetischen Bereich, die eine der Komponenten auf Kosten
der andern einseitig verabsolutiert. Im einzelnen heißt das beispielsweise:
der gottlose Mensch vergötzt die Welt, er verfällt der Erkenntnis auf
Kosten des Lebens, er macht die Nacht zum Tag und gefährdet durch
das männerische Wettrennen der industriellen Produktion die Welt der

Frau, nämlich Familienkultur und Heimwesen. Schöpfungsordnung und
Religion haben aber mindestens so viel, wenn nicht noch mehr zu tun
mit der selbstlosen Hingabefähigkeit der Frau als mit dem maßlosen

Leistungstrieb des Mannes.

Was uns so in der empirischen Anschauung vorgegeben ist, dem

suchen wir nun durch die phänomenologisch-ontologische Analyse
präzisierend auf den Grund zu gehen.

Die Entdeckung und Deutung des kontingent relativ Seienden

als Potentielles im Unterschied zum Nichts und zum Absoluten

Die Welt und alles in ihr entsteht und vergeht. Diese erste und
einleuchtende Wahrnehmung widerspricht der Aussage des großen Parme-
nides, der die absolute Unbeweglichkeit des Wirklichen behauptet : Aus
dem Sein kann nichts entstehen, weil das Sein schon ist was es ist ; und
aus dem Nichtsein kann nichts werden, weil nichts aus nichts werden
kann. Das Werden ist danach widersprüchlich, denn das Sein ist ja
schon und das Nichtsein ist nicht.

Was nach dem logischen und geometrischen Verstand fest zu stehen

scheint, wird vom Geheimnis der Liebe umgeworfen. Gott, die Liebe,

erzeugt das mit ihm Nicht-Identische.
Das parmenidisch sterile reine Sein des einseitigen Verstandes

bedingt zunächst den andern Überschwang des dionysischen Eros. Nach
Heraklit ist alles in Bewegung. Im Grunde ist nichts, alles wird. Der
Kampf zwischen dem Sein und dem Nichtsein ist fruchtbar, aus ihm
wird alles erzeugt. Die absolute Identität des Parmenides, nach der das

Sein ist und das Nichtsein nicht ist, erfährt ihren absolut antithetischen
Umschlag im heraklitischen Satz, nach dem das Sein auch das Nichtsein
ist. Über diesen absoluten Spruch und Widerspruch erhebt sich, als der



192 Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips

Weisheit Schluß, die einmalige Synthese Piatons : das Sein im und über
dem Werden. Piaton wird damit wohl die wichtigste Entdeckung der

Philosophiegeschichte zuteil, nämlich die von der «Dynamis» oder Potenz,
nach der das Nicht-Sein doch irgendwie ist.

Aristoteles, der leidenschaftlich empirischer Experimentator und

Metaphysiker zugleich ist, gelingt die genaue Analyse des potentiell
Seienden und die universale Formulierang des ersten Prinzips des Seienden

vom «Vernemenden Widerspruch». Aristoteles empfängt und analysiert

ohne Vorurteil die unmittelbare Gegebenheit des Seienden. Seine

Frage «Was ist das?» ist wohl die naivste, die man der Natur stellen
kann.

In der Wahrnehmung des wechselnden Seienden möchte man
erkennen was da ist. Indem man die Sache zu halten glaubt, entflieht sie

jedoch. Sie ist also in steter Bewegung. Werden und Wechsel sind

unwiderlegbar. Soll man in dem Maß auf die Erfassung des Seienden
verzichten? Ist das geistige Verlangen nach Erkenntnis illusorisch? Die

Analyse zeigt, daß die wahre Interpretation des Wirklichen zwischen
dem reinen Sein und dem reinen Werden liegt. Das Sein ist faßbar, ohne
daß man das Werden leugnet. Daß etwas wird, was es noch nicht war,
zeigt, daß das potentiell Seiende etwas ist, das sich vom aktuellen oder
determinierten Seienden unterscheidet. Einerseits kann nichts aus nichts
entstehen und anderseits kann aus dem vollendeten Seienden auch nichts
mehr werden. Es leuchtet deshalb ein, daß es etwas Zwischenständiges
geben muß, das in bezug zum vollendeten Seienden ein Nicht-Sein und
im Vergleich zum Nichts bereits etwas Reales ist. Dieses etwas ist das

potentiell Seiende.

Die Welt ist also im fließenden Übergang vom Potentiellen zum
Aktuellen. Im Übergang selbst sind wir schon aktuell, sonst wären wir
nicht im Übergang, und anderseits erst potentiell, sonst wären wir
wiederum nicht im Übergang. Wäre das Potentielle nichts Wirkliches,
wären wir immer nur Aktuelles. Und wären wir ausschließlich nur in
Akt, würden wir nie im Übergang sein, es gäbe also keine Bewegung.
Deshalb definiert Aristoteles die Bewegung als «Akt des Seienden in der

Potenz, insofern es in der Potenz ist».



Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips 193

Metaphysische Polarität
oder Zusammensetzung von Sein {Akt) und Nicht-Sein (Potenz)

als Stigma des Gewordenen oder Erschaffenen

Das Bewegte impliziert deshalb jeden Augenblick zugleich Akt und
Potenz, es ist und ist zugleich auch nicht. Diese Komposition ist, obwohl
sie sich im empirischen Nacheinander auswirkt, im Grunde kein räumliches

Nebeneinander, sondern ein metaphysisches Ineinander, so daß

das geschaffene Seiende gleichzeitig ist und nicht ist ; beides aber nicht
in gleicher Hinsicht. Analog zu diesem Zugleich von Sein und Nicht-Sein
in der ontologischen Analyse dürfte sich das Zugleich im physikalischen
Geschehen der Elementarteilchen verhalten. In den ganz kleinen Raum-
Zeit-Bereichen tritt, nach Werner Heisenberg, an Stelle des Früher oder

Später die Gleichzeitigkeit. Ahnlich ragen die sogenannten «Kernträume»
und die künstlerische Intuition in das Zugleich der Überzeitlichkeit des

unsichtbaren Ursprungs, wo das Nacheinander im Mit- und Ineinander
geborgen bleibt 8.

Wenn also etwas zugleich ist und nicht ist, ohne sich im Widerspruch

zu zerschlagen, kann es nicht von einfacher, sondern nur von
zusammengesetzter Konstitution sein. Denn einfach sein und nicht sein

wäre der absolute Widerspruch und führte zu nichts. Wenn das kontin-
gent Seiende im Werden weiter besteht, dann kraft seiner akt-poten-
tiellen Zusammensetzung. Übersähen wir unsere Zusammensetzung und
unsere Bezüglichkeit des Nicht-Seins zum Sein, wären wir der tragischen
Dialektik, wie sie zwischen Parmenides und Heraklit herrschte und in
Hegel aufs Neue erstand, unterworfen.

Hegel setzt als erstes Prinzip, daß «das Sein wird». Indem er unterläßt,

im Werden relatives Nicht-Sein und Sein zu unterscheiden und
aufeinander zu beziehen, vollzieht er den Kurzschluß der Identifizierung:
Das absolute Sein ist das absolute Nichts.

Gewiß ist alles dem Werden Unterworfene so beschaffen, daß darauf

das Attribut des Seins und des Nichtseins zutrifft. Soll es dabei nicht
zum Widerspruch und zur Vernichtung kommen, müssen wir zugeben,
daß das Werdende nicht wie das Absolute einfach, sondern zusammengesetzt

ist und als Kontingentes und Bedingtes nur im transzendent
Einfachen und Unbedingten seine Begründung findet.

8 J. Gebser, a. a. O., S. 38 ff.

13



194 Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips

Das erste metaphysische Prinzip des Seins:
Etwas kann sein und zugleich nicht sein, vorausgesetzt,

daß es beides in verschiedener Hinsicht ist.

Aristoteles formuliert als erstes Seinsprinzip den Satz: «Es ist
unmöglich, daß das Selbe zugleich in derselben Hinsicht einer Sache
zukomme und nicht zukomme»9. Das Wort «hama», «simul», «zugleich»
hat an sich weniger die Bedeutung von Gleichzeitigkeit als jene von der
selben Hinsicht. Thomas von Aquin formuliert ausdrücklicher: «Irgendwie

kann das Selbe zugleich sein und nicht sein, und irgendwie kann es

das nicht. Etwas kann nämlich potentiell, nicht aber aktuell
Gegenteiliges sein» 10. Daraus folgt, daß das Selbe sein und zugleich nicht sein

kann, vorausgesetzt nur, daß es beides zusammengesetzterweise oder in
der verschiedenen Hinsicht des Aktes und der Potenz ist.

Das Identitätsprinzip findet sich weder bei Aristoteles noch bei
Thomas von Aquin. Es wurde vom Mathematiker Leibniz formuliert
und läßt sich schließlich auf Parmenides zurückführen, der erklärte:
«Das Sein ist, das Nichtsein ist nicht». Die Neuscholastik hat diese Aussage

korrigiert, indem sie formulierte: «Das Sein ist das Sein und das

Nichtsein ist das Nichtsein» oder A A und B B. Nun ist aber gerade
das Paradox des werdenden Seienden und des Lebens nicht mit dieser

Gleichung des Identitätsprinzips in Einklang zu bringen, denn für das

Werdende gilt, daß A in gewissem Sinne (potentiell) auch B sein kann,
und umgekehrt.

Durch das Identitätsprinzip wird das Zugleich unseres relativen
Seins und Nicht-Seins und damit der analogische Charakter des Seins

schwer, wenn nicht unverständlich. Durch das aristotelische Prinzip vom
verneinenden Widerspruch bejahen wir das Sein ohne Ausschluß des

Nicht-Seins; verneint wird einzig, daß beide das Selbe seien. Indessen

bilden beide das aristotelische «Iv ti xal xoivov», das «Eine und Gemeinsame»

innerhalb eines und desselben Dinges n. Deshalb gilt, als erster
Grundsatz der Analogielehre, die thomasische Aussage: «Sein und Nichtsein

haben nach der Analogie etwas Gemeinsames, denn selbst das Nichtsein

wird analogisch als Sein bezeichnet» 12.

9 Aristoteles, Metaphysik, III, 3.
10 Thomas v. Aquin, In IV. Met. lect. 3.
11 Aristoteles, a. a. O., X, 3.
12 Thomas v. Aquin, De Veritate, II, 11 ad 5.



Yon der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips 195

Hegels antithetische Aufspaltung von Sein und, Nichtsein
als tragisch dialektische Bewegung zwischen Identität und Widerspruch

Hegels Identität schließt zunächst das Nichtsein vom Sein aus.

Nach der dialektischen Bewegung wird beides antithetisch voneinander

getrennt, so daß die akt-potentielle Symbiose außer Betracht fällt.
Hören wir Hegel selbst:

«Es wird das Jetzt gezeigt; dieses Jetzt. Jetzt; es hat schon

aufgehört zu sein, indem es gezeigt wird; das Jetzt, das ist, ist ein anderes
als das gezeigte, und wir sehen, daß das Jetzt eben dieses ist, indem es

ist schon nicht mehr zu sein. Das Jetzt, wie es uns gezeigt wird, ist ein

gewesenes; und dies ist seine Wahrheit; es hat nicht die Wahrheit des

Seins. Es ist also doch dies wahr, daß es gewesen ist. Aber was gewesen
ist, ist in der Tat kein Wesen; es ist nicht, und um das Sein war es zu
tun» 13.

Hegel nimmt ohne Zweifel im Jetzt das Sein und das Nichtsein wahr.
Aber anstatt das Gewesene in potentieller Beziehung zum Gegenwärtigen
zu sehen, setzt er es antithetisch vom Gegenwärtigen ab und trennt es

von der Wahrheit des Seins, als ob dieses univok wäre. Anstatt das

Nicht-Sein analog zum Sein zu begreifen, versagt er dem Potentiellen
auf Grund des Identitätsprinzips den Bezug zum Aktuellen und löst es

damit auf. Eine ontologische Deutung des Seins ist nicht, wie Hegel
möchte, im räumlichen Nacheinander, sondern nur im Erfassen des

metaphysischen Ineinander möglich.
«Wir sehen also», fährt Hegel fort, «in diesem Aufzeigen nur eine

Bewegung und folgenden Verlauf derselben: 1. Ich zeige das Jetzt auf;
es ist als das Wahre behauptet; ich zeige es aber als gewesenes, oder als

Aufgehobenes, hebe die erste Wahrheit auf, und 2. Jetzt behaupte ich
als die zweite Wahrheit, daß es gewesen, aufgehoben ist. 3. Aber das

gewesene ist nicht; ich hebe das Gewesen- oder Aufgehobensein auf,
negiere damit die Negation des Jetzt, und kehre so zur ersten Behauptung

zurück: das Jetzt ist»14.
So bleibt denn, ganz im Sinn des Identitätsprinzips, nichts als ein

Schwanken zwischen den beiden sich gegenseitig ausschließenden
antithetischen Positionen des Seins und des Nichtseins. Immerhin kann sich

13 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 1952, S. 88-89.
14 Hegel, a. a. O.



196 Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips

Hegel nicht ganz, wenigstens der Bedeutung der von ihm gebrauchten
Worte nach, dem Begriff des Potentiellen entziehen, d. h. dem Begriff
des realen Nicht-Seins in bezug zum aktuellen Sein. Indem Hegel vom

«gewesen ist» spricht, macht er die Synthese von Potenz und Akt in dem

Maße nämlich, als er wenigstens nach der Bedeutung der Worte nicht
anders kann als das Nicht-Sein analog zum Sein auszudrücken, d. h.

das «gewesen» in Verbindung zu setzen mit dem «ist»: («gewesen ist»).
Die in Hegels zackiger Wirklichkeitsbeschreibung sich ausschließenden

Gegensätze entbehren der Koexistenz und gefährden durch ihren
Absolutismus die natürliche Symbiose des Seienden. Eine Bestimmung
setzt sich in Widerspruch zur anderen und identifiziert sich zugleich mit
ihr. Anders gesagt ist es zunächst das Identitätsprinzip, das die
Unvereinbarkeit von Sein und Nichtsein statuiert, und dann ist es das

Widerspruchsprinzip, das die Konfusion oder Identität beider bewerkstelligt.

Von Hegels eindimensionaler Sicht rationaler Geschichtlichkeit

zur wahren arationalen Integration des mehrdimensionalen Ganzheitsdenkens

Hegels dialektische Bewegung von Setzung und Aufhebung nimmt
den linearen, wenn auch zackigen Verlauf notwendiger Entwicklung in
einer perspektivisch überblickbaren Geschichtlichkeit. Das geheimnisvolle

Nicht-Sein des Potentiellen impliziert demgegenüber die aperspektivische

Freiheit des undeterminiert Schöpferischen in der Zeit und das

mehrdimensionale Angelegtsein der Dinge im Raum, auch jenes zwischen
dem materiellen und geistigen Bereich. Denn nicht weniger aktuell und

potentiell als die Beziehung des Vorher auf das Nachher im Werden
verhält sich die Wechselwirkung zwischen Geist und Stoff, Mann und
Frau usw. im Raum.

Thesis, Antithesis und Synthesis illustriert Hegel gerne am Leben
der Pflanze. Dieses besagt, daß das Ansich des Samens sich in das Andere
seiner Selbst der Pflanze auseinanderlegt, um sich dann in der
Hervorbringung der Frucht wieder in sich selbst zurückzunehmen 15. Darauf ist
zunächst einmal zu sagen, daß sich die Pflanze nicht «auseinanderlegt»,
sondern kreativ vollendet und in diesem Wachstumsprozeß Transzendentes

impliziert. Ferner ist das Außersichkommen des Samens, also die

Pflanze, nach Hegel nur Weg und Durchgangsstadium; Ziel des Pro-

15 Hegel, Vöries, über d. Gesch. d. Phil., 1952, S. 35.



Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips 197

zesses ist «die Hervorbringung des Keims, die Rückkehr zum ersten
Zustande. Der Keim will sich nur selbst hervorbringen, was in ihm ist,
auseinandersetzen, um dann wieder zu sich selbst zurückzukehren und
sich in die Einheit zurückzunehmen, von der er ausgegangen war» 16.

Trotz des Dreitaktes Thesis-Antithesis-Synthesis geht die dialektische

Entwicklung von Same zu Same (Identität) und bleibt für das

Individuum, das auch Ziel des Lebens ist, steril. In Wirklichkeit sind
Individuum und Gemeinschaft (Fortpflanzung) gleichermaßen und
wechselseitig einander über- und untergeordnet. In Hegels Beispiel
jedoch ist das, was auch Ziel ist, nämlich das individuell vollendete
Pflanzenwesen (wie in der Staatslehre die Einzelperson), nur Mittel und
Durchgangsstadium innerhalb einer sterilen Absolutheit und Identität,
die letztlich im objektiven Geist, im Kollektiv des Staates oder im
absolutistischen Herrscher gipfelt.

Hegels Dialektik als Ausklammerung von Freiheit,
Person und Gemeinschaft im blutigen Ernst des Lebens

Wie sehr die falschen Strukturen in Gegenwart und Vergangenheit
diesem Hegeischen Modell entsprechen, zeigt beispielsweise die frustrierte
personale Partnerschaft nach der alten kirchlichen Ehemoral : Der Same

oder die Ehe ist nur da, um wiederum Samen oder Nachkommenschaft
zu erzeugen. Tatsächlich galt nach katholischer Moral der eheliche
Verkehr ohne den Willen auf Nachkommenschaft lange Zeit als unbegründet.

Hegels antithetisch dialektisches Modell verifiziert sich auch im
immer noch mangelhaften Verhältnis des päpstlichen Lehramtes zum
Konzil oder zum Episkopat: anstelle des Ineinander und unmittelbaren

Zusammenwirkens, nach dem ein jedes gegenseitig bald bestimmungsmächtig

(aktuell) und bestimmungsbedürftig (potentiell) ist, herrscht die
Tendenz zur Spaltung und alles überrundenden absolutistischen
Identifizierung. Seit Ende des Konzils (Antithese) besteht die kuriale Tendenz

zur «aufgehobenen» These, nämlich zum päpstlichen Absolutismus
zurückzukehren, während die Konziliaren Gefahr laufen, sich ebenso
antithetisch abzuspalten (Holland).

Auch im Austrag der Stellungnahmen der römischen Kurie und der
nationalen Bischofskonferenzen führt nur das Ernstnehmen der eigenen

16 Hegel, a. a. O.



198 Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips

Potentialität zur wahren Synthese. Bei aller Anerkennung der römischen
Kurie als letzter Instanz, mißbilligt man mit Recht voreilige, absolutistische

Überrundungen.
Hegel faßt das dialektisch antithetische und schließlich alles

identifizierende Verhältnis in einen Satz zusammen : «indem das Ansich (Papsttum)

in die Existenz tritt, geht es zwar in die Veränderung (Konzil,
Bischöfe) über, bleibt aber zugleich eins und dasselbe» (absolutistisches
Papsttum) 17.

«Negieren» heißt also bei Hegel auch «Aufheben» im Sinne von
aufbewahren 18. Die These (Papsttum) wird durch die Antithese (Konzil,
Bischöfe) «nicht vernichtet, sondern verliert nur die Unmittelbarkeit» 19.

Hier liegt die Tragik antithetischer Dialektik; indem diese den

Gegensatz künstlich «aufhebt» oder aufbewahrt, verliert sie ihn und

verpaßt die Synthese, so wie Descartes durch das «Aufbewahren» der
Seele außerhalb des Leibes diese verlor und die psychosomatische
Synthese verpaßte. Aktuelles und Potentielles sind im Unterschied zu Thesis
und Antithesis unmittelbar aufeinander bezogen. Indem beide, beispielsweise

das Papsttum und der Episkopat gegenseitig sowohl bestimmungsmächtig

(aktuell) als auch bestimmungsbedürftig (potentiell) sind,
gelangen sie zum unmittelbaren Ineinander der wahren Synthese. So habe
sich auf der Basler Synode der Bischof nicht im antithetischen Gegenüber,

sondern im Füreinander, d. h. mit der Versammlung im Suchen

nach pastoralen Lösungen solidarisch gefühlt (L. Kaufmann).
Bei Hegel werden Aufspaltung und Widerspruch, weil «aufgehoben»

nicht gelöst, sondern aufbewahrt, um als äquivokes Aneinandervorbei
und univokes absolutistisches Einebnen die Sterilität, den Teufelskreis
des dialektischen Prozesses, aus dem jeder jedes herauslesen kann, zu

verewigen.
Als letztes Beispiel bietet sich uns Hegels Trinitätslehre an. Hegel

wähnt sich in der christlichen Theologie zuständig, was ihn nicht hindert,
das höchste Geheimnis der Einheit in der Unterscheidung zu gefährden,
indem er die Unterschiede der drei Hypostasen aufsprengt, um diese

dann in der absoluten Identifikation wiederum zu nivellieren. Für Hegel
ist Gott «ein Prozeß, der absolute Unterschiede setzt».

«Im Christentum ist Gott als Geist offenbart, und zwar ist er zuerst

17 Hegel, a. a. O., S. 34.
18 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 1952, S. 90.
19 Hegel, Wissenschaft der Logik, 1948, S. 94.



Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips 199

Vater, Macht, abstrakt Allgemeines, das noch eingehüllt ist, zweitens

ist er sich als Gegenstand ein Anderes seiner selbst, in sich Entzweiendes,
der Sohn. Dieses Andere seiner selbst ist aber ebenso unmittelbar er

selbst; er weiß sich darin und schaut sich darin an, - und eben dieses

Sichwissen und Sichschauen ist drittens der Geist selber. D. h., das Ganze

ist der Geist, weder das Eine noch das Andere für sich allein» 20. «Der

Geist ist wesentlich Resultat seiner Tätigkeit : seine Tätigkeit ist Hinausgehen

über die Unmittelbarkeit, das Negieren derselben und Rückkehr
in sich» 21.

Dieses Hinausgehen der Antithese bedeutet Trennung, Negieren der

These, was nichts anderes als die Rückkehr zur aufgehobenen Identität
bedingt. Die zwei ersten Hypostasen sind nur Momente einer einzigen

Subjektivität, der des Geistes, der allein Person und Freiheit ist.
Ebenso gefährdet Hegel im Verhältnis zwischen Gott und Welt

Unterschiedenheit und Transzendenz. «Wenn das göttliche Wesen nicht
das Wesen von Mensch und Natur wäre, so wäre es eben ein Wesen,
das nichts wäre» 22. Jesus und das Christentum werden vollständig
relativiert; an ihre Stelle tritt die Philosophie des Geistes. So «fällt Religion
und Philosophie in eins zusammen; die Philosophie ist in der Tat selbst

Gottesdienst»23. Ähnlich löst Hegel die Kirche im laisierten Staat auf

(Deutsches Reich), den Premissen des Universalstaates.

Vom dialektischen Umschlag angemaßter Absolutheit ins Nichts

zur analogischen Entsprechung von Potenz und Transzendenz

Indem das Analogiepaar Akt und Potenz, im Gegensatz zu Hegel,
die Gegensätze wohl vereint, aber nicht identifiziert, dokumentiert es,

daß das werdende Sein nicht von einfacher und absoluter, sondern von
zusammengesetzt kontingenter Art ist. Das Identitätsprinzip ist univok
und bewahrheitet sich am ehesten noch am notwendigen Sein. Bei Hegel
führt es notwendigerweise zum Monismus. Und dieser bedingt logischerweise

wieder den Nihilismus.
Wenn man erklärt: «das Sein ist, das Nichtsein ist nicht», dieses

jedoch, wie es für die Potenz zutrifft, irgendwie ist, vermischt sich das

20 Hegel, Philosophie der Weltgeschichte, 1923, S. 35.
21 Hegel, a. a. O., S. 51, 32.
22 Hegel, a. a. O., S. 38.
23 Hegel, Hei. Phil. I, 21 (Lasson).



200 Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips

Nicht-Sein heimlicher- und konfuserweise mit dem Sein. So kommt es

dann, daß das Nicht-Sein, das im Sein ist, das Sein ist oder daß das Sein

das Nicht-Sein ist. Aus mangelnder Unterscheidung führt die Dialektik
von der Identität zum Widerspruch und vom absoluten Sein zum absoluten

Nichts.
Also nicht durch Aufgeben, sondern durch Beharren auf dem

Identitätsprinzip gelangt man angesichts des Werdens zum Widerspruch, als

notwendige Folge der falsch supponierten Identität. Während relatives
Nicht-Sein oder Potenz zum transzendent Absoluten, führen Hegels

Verabsolutierungen zur monistischen Immanenz. Diese und das daraus
resultierende antithetische Nichts durchziehen und gefährden Hegels

ganze Philosophie.

Ernst Blochs dialektischer Zerriß
als Grab der Hoffnung auf ein illusorisches All

Ähnlich Hegel, bewirkt Ernst Bloch durch den Zerriß von
Vergangenheit und Zukunft eine künstliche Eliminierung und Verabsolutierung

des Potentiellen. Bloch läßt zunächst die Gegenwart zusammenhanglos

in ein «nur Vorher oder nur Nachher» dialektisch und antithetisch

auseinanderbrechen 24. Er trifft damit einen Vorentscheid gegen
das schöpferische Werden und seine transzendente Ursache (Gott),
indem er, mit Hegel, im dialektischen Umschlag ins andere Extrem, die

«Omega-Vollkommenheit» schon in der je niedrigeren Stufe latent, das

heißt in verkappter, rein erfundener Aktualität bereits enthalten erklärt.
«Es bleibt keine Möglichkeit, die nicht verwirklicht wäre» 25.

Diese Verabsolutierung des Potentiellen verrät jedoch als schlechter
Transzendenzersatz durch das künstliche «Alles» das drohende Nichts.
«Das wahrhaft Wahre», bekennt Bloch in seiner sich das Absolute
vorwegnehmenden Verstiegenheit logischerweise, «ist das Nichts gegen ein

postuliertes Alles». Die Flucht vor der Transzendenz rächt sich durch
«jene mächtigen, finsteren Negationen, deren Grunderscheinung der Tod,
und deren Chef das Nichts» ist 26.

Wir bewegen uns hier aufgrund der hegelschen, absoluten
Vermischung im Widerspruch einer Welt, die durch ihr Omega, durch ihr

24 E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, 1959, S. 341.
25 E. Bloch, Tübinger Vorlesungen, 1962, S. 82.
26 E. Bloch, a. a. O., S. 25 (Anm. 25).



Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips 201

utopisch erreichtes All, erst ihr Alpha, das «Daß» ihrer Existenz oder
ihres Weltanfangs hervortreten läßt. «Den Erzeuger selbst zu erzeugen,
den Realisierenden selbst zu realisieren, darauf gehen alle humanistischen

(lies: dia-bolischen) Wunschträume » 27. Anmaßung und Torheit halten
sich im «Ihr werdet sein wie Gott» die Waage. So unternimmt es Bloch,
den Wagen vor das Pferd zu spannen und dieses von hinten aufzuzäumen.
Damit wird Hoffnung zur Erwartung des blühenden Baumes trotz Ausfall

der erzeugenden Wurzel. Man kann deshalb von einer dia-bolischen,
das heißt durcheinanderwerfenden Dialektik sprechen.

Wenn diese Welt also nicht alles sein wird, ist sie überhaupt nichts.
Damit ist indirekt gesagt, daß es eigentlich nur Alles (Gott) und sonst

überhaupt nichts gibt. Wenn nun aber außer Gott und dem Nichts doch
etwas ist, dann ist es also nicht aus sich, sondern nur vom «Alles» aus,
also relativ zu Gott hin halt- und erklärbar. Damit sind wir durch eine

Feststellung Blochs aus dem «Daß» unseres relativen Daseins auf die
klassische, aposteriorische Gotteserkenntnis verwiesen. Wenn nicht,
spricht Blochs bedrohliches Nichts seinem, den wahren Gott verdrängenden,

angemaßten All konsequenterweise die Daseinsberechtigung ab.

Die vom historischen Materialismus angestrebte «Verklärung» der
Natur bleibt somit eine Utopie und Illusion. Und die Suche nach dem

angemaßten Alles endet nicht nur im Nichts, sondern geht jetzt schon

durch die zerstörerische Revolution eine Verbindung mit dem Nichts
ein. Indem der Revolutionär nicht sich selbst, sondern die andern opfert,
kehrt er dia-bolisch die göttliche Heilsordnung um. Deshalb kann der
revolutionäre Tod niemals wie der österliche in den wahren Sieg
verschlungen sein. Ganz im Gegenteil macht die Revolution die Geschichte

durch die permanente Zerstörung des an der Utopie gemessenen stets

unadäquat Gewordenen zur nie sich schließenden Mördergrube, und
zwar als immanentes göttliches Gericht an einer Menschheit, die nicht
aus Gnade, sondern aus Hybris Gott erben möchte.

Neuscholastik im Zeichen geometrischen oder metaphysischen Denkens?

Die Neuscholastik formulierte das Identitätsprinzip folgenderweise :

Das Sein ist das Sein und das Nichtsein ist das Nichtsein. Hier wird das

Nichtsein oder die Potenz zwar äußerlich oder dem Namen, nicht aber
ihrer Lebensbedingung nach sichergestellt. Denn diese statische oder

27 E. Bloch, a. a. O., S. 349 (Anm. 24).



202 Von der Sterilität des Identitäts- und Wid -rspruchsprinzips

geometrische Aussage zieht zwischen Akt und Potenz eine säuberliche,
aber lebensgefährliche Demarkationslinie. Das Aufeinander-Angelegt-
sein der Elemente und der Dinge ist jedoch die grundlegende Bedingung
des Lebens: «Potentia dicitur ad actum.» Gerade darauf beruht der analoge

Charakter des Seins. Die Potenz ist ohne Zweifel das Nicht-Sein,
aber eben nur das Nicht-Sein in bezug zum Sein. Ohne diese zweieinige
Beziehung werden die Analogie, der Lebensnerv der ganzen Philosophie
und alle lebenserhaltenden Zwei- und Vieleinheiten gefährdet.

Hier muß sich nun eine grundsätzliche Erkenntnis durchsetzen, mit
der das ganze philosophische Wirklichkeitsgebäude steht oder fällt:
Aristotelische Potentialität und Aktualität, wie Materie und Form sind
keine Dinge, sondern die im Metaphysischen wurzelnden konstitutiven
Prinzipien oder Aspekte eines Dinges. Als zweieinige, unauftrennbare
Wesensfunktionen haben diese allerdings ihre konkret physisch realen

Auswirkungen.
Um in der Ausdrucksweise Husserls zu sprechen, dürfen Akt und

Potenz als die aus der phänomenologischen Methode erwachsende
Wesenserfassung oder Wesenserschauung bezeichnet werden. Die Analyse des

Seienden nach Akt und Potenz führt zur Entdeckung der innersten
Seinsstruktur der Welt. Husserl spricht mit Recht von einer eidetischen
Reduktion auf das Wesen (eidos), weil die Wesensschau alles Unwesentliche

beiseite läßt. Diese phänomenologische Reduktion der Erkenntnis
auf Akt und Potenz stellt eine Methode dar, die ob ihrer universalen

Gültigkeit einen anregenden Einfluß auf die Methoden der Einzelwissenschaften

auszuüben vermag.
Die Prinzipien oder Aspekte von Akt und Potenz bedeuten also

nicht, daß sich Dinge und Verhältnisse im aufteilenden Sinn in aktuelle
oder bestimmungsmächtige und in potentielle oder bestimmungsbedürftige

einteilen lassen. Vielmehr verhält sich jedes Ding in einer Hinsicht
als aktuell und in anderer Hinsicht als potentiell, wie auch in einer

gesunden Ehe in angemessener Gegenseitigkeit Mann und Frau in
gewissem Sinne bestimmungsmächtig und in einem anderen Sinne

bestimmungsbedürftig sind. Freilich liegt wiederum eine gewisse Spezifikation
in der Natur der Sache oder im Wesen des kosmischen Eros, daß das

eine in einer gegebenen Situation mehr der aktuellen und das andere
mehr der potentiellen Funktion obliegt.

Abendländische Tragik ist es nun aber, daß der rationalistische,
westliche Mensch die Wirklichkeit, weil sie in ihrer abstrakten Fassung
in Akt und Potenz, Sein und Werden erscheint, konkret aufteilt und



Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips 203

trennt. Er wurde damit im Unterschied zu den in ganzheitlichen Bildern
und Entsprechungen mythisch Denkenden das Opfer seiner eigenen

Abstraktionsfähigkeit. Denn, während die begriffliche Unterscheidung von
Akt und Potenz, weil sie zur klaren Erfassung der Wirklichkeit führt,
zu Recht besteht, führt die konkrete Aufspaltung in Aktuelles und
Potentielles, beispielsweise in Geist und Stoff usw. zur dualistisch
antithetischen Aufspaltung des Lebens und zur einseitigen Reduktion auf
die eine oder andere Wesenskomponente.

Der geometrisch aufteilende Verstand des westlichen Menschen hat
mit der Spezialisierung des Wissens den großen technischen und
industriellen Fortschritt im Umgang mit der Materie und der mathematischen
Zahl gebracht, aber auch die lebensgefährliche Krise, die in der
Einseitigkeit und im Verlust der intentionalen Einheit und Ganzheit besteht.

Die ersten Symptome der Auflösung des ganzheitlichen Denkens

liegen bereits auf der absteigenden Linie der Spätscholastik. Die polaren
Unterscheidungen in der ontologischen Wesenskomposition wie beispielsweise

von Akt und Potenz, Materie und Form wurden nicht mehr als

metaphysische Unterscheidungen konstitutiver Prinzipien am
unabtrennbaren Ganzen, sondern als Ding und Ding gesehen (Suarez).

Mit dem mathematisch begabten Descartes waren Aufspaltung und
Geometrisierung des philosophischen Denkens besiegelt. Kant führte
durch die Subjekt-Objekt-Spaltung in der Erkenntnislehre aus, was
Descartes durch seine Aufteilung von Geist und Stoff grundgelegt hatte.
Nachdem Descartes die menschlichen Komponenten Geist und Stoff derart

aufgetrennt und ausgeschieden hatte, konnten sie nurmehr als

unabhängig selbständige Realitäten betrachtet werden. So wurde der «aller-
christlichste Philosoph» Descartes gegen seine Absicht zum Vater des

Materialismus. Nicht besser erging es Kant mit seiner Auftrennung von
theoretischer und praktischer Vernunft und deren Kategorien und
Unterscheidungen. Der daraus resultierende Positivismus erklärte das empirisch
experimentell Zugängliche als einzigen Wirklichkeits- und Erkenntnisbereich

und überließ den Himmel samt der Metaphysik den Spatzen.
Hegel suchte die Subjekt-Objekt-Spaltung Kants durch sein

Identitätsdenken zu überwinden. Eine Gleichstellung von Denken und Sein

führt jedoch zur Gleichsetzung von Bedingtem und Unbedingtem, von
Gott und Welt. In diesem Fall steht der Gegen-stand in keiner Differenz
mehr zum erkennenden Geist, das heißt beide werden zu einem Stand,
zum absoluten Ver-stand Hegels, was der den äußern Gegenstand
aufhebende Idealismus ist.



204 Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips

Indem sich der Mensch diese Identität anmaßt, wird er zur Kompensation

der übergangenen Wirklichkeit logischerweise in den Widerspruch
getrieben. Nach Hegel ist das absolute Sein das absolute Nichts. Das

kann als göttliches Gericht über den sich Absolutheit anmaßenden
Menschen gelten. Die Hegeische Dialektik kennt als Ursünde («Ihr werdet
sein wie Gott») die Antithese oder den Gegensatz. Die Schöpfung kennt
im Unterschied dazu nur die Polarität. Durch «Satz» und absoluten

«Gegensatz» wird das Spezifische des geschaffenen Seins, nämlich die

Einheit und Transzendenz implizierende Potentialität ausgeklammert.
Aus Thesis und Antithesis ergibt sich keine wahre Synthesis, sondern

nur die dialektische Bewegung zwischen absoluten Gegensätzen und als

ebenso extreme Kompensation der sich ausschließenden Extreme ihre
identifizierende Vermischung. Der Gegensatz ist, wie das Wort verrät,
die willkürliche verschärfende Setzung des Menschen. Die daraus
entfesselte notwendige Dialektik ist leider real, soweit die Weltgeschichte
dem Gesetz der Sünde unterliegt. Der atheistisch marxistische, auf Hegel
zurückgehende absolute Gegensatz des Kommunismus zur bürgerlichen
und zur christlichen Welt ist ein Beipsiel dafür.

Das menschliche Denken soll der konkreten Wirklichkeit
entsprechen. Dies vollzieht sich nicht in Form einer univoken aequatio
oder identifizierenden Gleichung, sondern nur als ad-aequatio, das heißt
als An-gleichung aufgrund einer analogischen Entsprechung. Subjekt
und Objekt verhalten sich gegenseitig sowohl als bestimmungsmächtig
als auch bestimmungsbedürftig. Dabei ist das Ansichsein des Objektes
das Nicht-Bewußtsein und das Bewußtsein das Nicht-Ansichsein des

Objektes. So stehen sich beide nicht antithetisch, sondern potentiell, das

heißt empfängnisbereit gegenüber und die Erkenntnis ist die wunderbare

Frucht der Vollendung an und in ihnen. Erkenntnis impliziert also,
ähnlich wie die Liebe, weder aufspaltende Entfremdung noch
nivellierend mechanistische Gleichsetzung, sondern organisch analogische An-
gleichung. Diese bewirkt als potentielle weder dogmatische Erstarrung
noch revolutionäre Absetzung, sondern den dynamischen Prozeß in der
menschlichen Erkenntnis.

Die akt-potentielle Daseinsanalyse, oder besser Daseinssynthese,
bietet eine Hilfe zur Lösung jener tiefsten Problematik, die sich um die

Unterscheidung und Einheit der Dinge, um die Spannung und
Integrierung der Pole dreht, wie sie, natürlich immer wieder analog
verschieden, vorliegt zwischen Gott und Welt, Individuum und Gemeinschaft,

Geist und Stoff, Subjekt und Objekt in der Erkenntnis, Bild und



Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips 205

Ratio, Wissen und Glauben, Liebe und Recht usw., wie sie vorliegt bis
in die korrelativen und komplementären Verhältnisse der Einzelwissenschaften.

Nach dieser ontologischen Sicht bewegt sich das Dasein nicht mehr
zwischen extremen Aufspaltungen und massiven Vermischungen und
Ineinssetzungen der Gegenpole, sondern im Vollwert und Reichtum der

Mitte ihrer organischen Verbindung. Anstelle des absoluten Dualismus
und Monismus tritt die auf dem potentiellen Charakter unseres Seins

beruhende aperspektivische, d. h. letztlich rational nicht mehr restlos
darzustellende Zweieinheit als Abbild der noch geheimnisvolleren
transzendenten Dreieinigkeit Gottes.

Ontologie aus dem Leben und für das Leben

Zum Schluß sei noch konkret auf die Ontologie aus dem Leben und
für das Leben verwiesen. Ein sprechendes Beispiel ist das soziale und
politische Leben, aber seine Antithetik ist ohnehin schon eklatant. Ebenso

gefährdet ist der Mensch im Milieu der heutigen Technik, die nicht
an sich, aber in ihrer Handhabung fragwürdig ist.

Zunächst eine grundsätzliche Feststellung: der Mensch ist nicht
absolut, er lebt aus der Polarität oder Nicht-Identität mit seinem Milieu.
Das Experiment wurde gemacht: die Versuchsperson wurde auch von
den feinsten Umwelteinflüssen isoliert. Nach wenigen Minuten treten
Panik und Halluzinationen auf. Nach 7 Minuten sind Hormon- und
Nervensystem zerrüttet. Nach 10 Minuten muß man den Versuch
abbrechen, weil das Blut sich zu zersetzen beginnt 28.

Der Mensch lebt weder von der Identität noch vom antithetischen
Gegensatz, sondern von einer Potentialdifferenz, die nach einer gewissen
Balance, einem spannungsvollen Ausgleich, einem akt-potentiellen
Verhältnis mit seiner Umwelt verlangt. Dabei transzendiert der Organismus
in all seinen Prozessen - wie der Mensch im Akt des Glaubens - durch
Entsicherung, durch Ablösung von sich selbst und Preisgabe an den
andern Pol. Schon bei jedem Schritt auf der Straße müssen wir uns
fallen lassen, nicht um zu fallen, sondern um aufgefangen zu werden.

Jeder Lebensprozeß kennt das Risiko der Potentialität, der gesicherten

28 H. Kükelhaus, Organismus und Technik, 1971, S. 34-70, auch für die
weiteren Beispiele.



206 Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips

Unsicherheit, das Wagnis der Ungewißheit; ohne diese bleibt man identisch

auf der Stelle stehen.

Durch die Technik läuft nun der Mensch Gefahr, die Organprozesse
zu nivellieren, so daß das Spannungsgefälle in Richtung Identität
abgebaut wird. Zur Lichtempfindung gehört beispielsweise das Spannungsfeld,

die Potentialdifferenz Hell-Dunkel. Ohne diese kommt es zu schweren

physiologisch-seelischen Schäden. Während die Goethezeit bloß 150

Lux und das für Akt und Potenz symbolisch so bedeutsame Hell-Dunkel
Rembrandts sogar nur 60-100 Lux kannte, benützen wir heute 1000 Lux.
Ein Schulhaus in New-York (1967) wurde durch eine schattenlos geführte
Ausleuchtung zur «weißen Hölle». Lehrer und Schüler wurden schwer
neurotisch: Fluch der Identität, durch unorganische Konstanz und
Gleichförmigkeit.

Auch in den künstlich schalltoten Räumen ermangelt die Technik
der potentiellen Einstellung auf den Menschen. Die Funktion des Ohres

ist auf ein entsprechendes Potentialgefälle angewiesen. Kehrt die von
den Wänden verschluckte Stimme nicht mehr zurück, erleidet das Kind
Gleichgewichtsstörungen.

Kinder verschaffen sich gerne das Erlebnis des Echo. Sie rufen in
einen Schacht hinein und warten in beklemmender Stille auf Antwort.
In der Höhle bei Syrakus, die als Ohr des Dionysos galt, oder in den

Höhlen der mexikanischen Mayabauten war das Warten auf die Wiederkehr

des Rufes eine symbolische Grunderfahrung religiöser Entsprechung
und Transzendenz. So erlebt das Kind auch das Ballspiel oder das

Schwingen auf der Schaukel als Gleichnis. Nur durch zwei gegenläufige
und doch aufeinander abgestimmte Bewegungen bringt der Schaukelnde
sich selbst in Schwung : man zieht mit den Händen rückwärts und drückt
mit den Beinen vorwärts.

Von der dialektischen Verzerrung zur potentialdifferentiellen Balance

Der menschliche Organismus ist ein Potential, das aktuiert werden
muß. Das Leben lebt vom Reiz; aber dieser darf weder zu stark noch

zu schwach sein, d. h. er darf weder antithetisch verletzen noch in
Identität und Konformität aufgelöst werden. Fehlgesteuerte Technik
und Bedürfnisse der Organstruktur stehen in antithetischem Konflikt
anstatt in akt-potentieller Wechselwirkung.

Das gesunde Leben bedarf der prozeßauslösenden Zustandsunter-



Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips 207

schiede als Provokation der Bewegungs- und Sinnessysteme.
Organlogisch anregend ist nicht nur die Inkonstanz der Licht-, sondern auch
der Raumführung durch abgestufte Böden und Wände.

Das organisch aufeinander angelegte Hin und Her des Spiels und der
Liebe ist für die Gesundheit des Kindes und des Erwachsenen so wichtig,
weil es Entsprechung und Erfüllung des potentiellen und polaren Charakters

der universalen Weltordnung darstellt. Die Krebserkrankung ist
ein monoides, nur auf sich selbst bedachtes Identitätsverhalten der

Einzelzelle, welches das Zusammenspiel des Zell- und Organverbandes
blockiert. Die Biologie führt bekanntlich ihre Elementarvorgänge auf
die End- und Exosmose und die Physik auf das Auf und Ab der Schwingungen

zurück. Im auf- und absteigenden Zickzack oder Dreieck
symbolisiert der indische und universale Mythos die Einheit von Himmel
und Erde und aller Gegensätze. Die dem indischen Yantra verwandte

Chiffre bildet die älteste Hieroglyphe für Wasser, das nach dem

Mythos als himmlischer Same die Vermählung und Fruchtbarkeit von
Himmel und Erde darstellt.

Kreatürliches Leben ist balancierende Einheit in der Unterscheidung.
Selbst die Wahrheit ist kein statisches System, sondern ein dynamischer
Prozeß. Überall ist dem Menschen in den vielfältigen Spannungen die

Balance oder die Analogie aufgegeben. Diese Balance ist für Mensch und
Natur weder in einer antithetischen Verwilderung noch in einer durch
die Technik nivellierten Umwelt zu halten.

Die durch das Identitätssystem der Klimaanlagen und der
elektrostatisch egalisierten Betonbauten und Kunststoffe ausgelösten

Verzerrungen in den synneurischen Ausgleichsprozessen stehen in analogem
Verhältnis zu den Verzerrungen der dialektischen Ontologie. Und wie
der Nationalökonom in der Welt des dialektischen Materialismus am
Sorgenbett der Kollektivwirtschaft sich nicht mehr zu helfen weiß, so

wird der Mediziner bei uns vor das Rätsel neuer Krankheiten gestellt.
Am bedrohlichsten ist heute die akt-potentielle Balance zwischen

Mensch und Umwelt, Technik und Biosphäre gestört. Die für die Menschheit

lebensgefährliche Antithetik besteht zwischen der weltumspannenden,

karzinomhaften Wucherung der Wunsch- und Angebotsenergie der
Zivilisierten mit ihrem falsch supponierten grenzenlos konstanten Reservoir

an Rohstoffen und dem globalen Haufen von Müll und atomarer
Abfallprodukte. Hier könnte tatsächlich das immanente Weltgericht
zutreffen, daß das angemaßte absolute Sein in das absolute Nichts
umschlüge. Auch von der Nivellierung aller Zustandsunterschiede droht die



208 Yon der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips

totalisierte Einebnung der Lebensabläufe. «Si l'homme veut faire l'ange,
il fait la bête» (Pascal).

Selbst im Bereich des Geistigen bleibt eine Institution nur dadurch
gesund, daß sie sich permanent verformt. Das Geistige lebt in spannungsvoller

Anpassung mit einer ihm gegenüber wirkenden Welt. Es verformt
sich, um seine Form gesteigert zurückzugewinnen. Auch die sogenannte
Lebenskunst besteht darin, sich anzupassen, ohne sich zu verlieren.

Hegel ist immer noch der heimliche Kaiser, dem sich leider sowohl
die Welt des Ostens wie des Westens bewußt oder unbewußt weitgehend
ergibt. So verblüffend es ist, die «graue» Ontologie war immer schon

Schrittmacherin der Welt- und Kulturgeschichte. An uns ist es, zu
wählen zwischen dem grausamen Spiel Hegelscher Dialektik und der

organlogischen, elastischen Energie der Potentialität, deren Waage und
Gewichtswerte im wahren, transzendenten Absoluten verankert sind. In
Gott allein vermag die Gestik des Geistes, der Natur und der Technik
wieder heil zu werden.


	Von der Sterilität des Identitäts- und Widerspruchsprinzips zur Polarität des universalen Eros

