
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 1-2

Artikel: Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers nach Erscheinen
von "Sein und Zeit"

Autor: Hirsch, Wilfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760456

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wilfried Hirsch

Die Zukunftsproblematik
im Werk Martin Heideggers

nach Erscheinen von 'Sein und Zeit'*

Die meisten Veröffentlichungen Heideggers nach Erscheinen von
«Sein und Zeit» (SuZ) sind von einer neuen Denkrichtung geprägt. Dabei
bilden die einzelnen Schriften, die hier - soweit das möglich ist - in
ihrer chronologischen Entstehungsweise benutzt werden, kein einheitliches

Ganzes. Auch finden sich häufig verdeutlichende Ergänzungen
und Weiterführungen zu SuZ.

SuZ und Heideggers Spätphilosophie ist gemeinsam, daß die Frage
nach dem Sein im Vordergrund steht ; doch geht es in der Spätphilosophie
nicht mehr um die Analyse der Struktur von Existenz. Vereinfacht
formuliert darf man vielleicht sagen: Ist SuZ wesentlich am Dasein

orientiert, so Heideggers Spätphilosophie am Sein. Es wird jetzt nicht
mehr so sehr vom Menschen auf das Sein geschaut, sondern vom Sein

her die Stellung des Menschen im Sein verdeutlicht. Das hat naturgemäß
Auswirkungen auf die Zukunftsproblematik. Ebenso richtig dürfte
jedoch die hier zunächst als These formulierte Aussage sein, daß die

geänderte Sicht des Zukunftsproblems eine neue Zuordnung von Sein

und Mensch (Dasein) bedingt.
Der Begriff Zukunft taucht in den Werken nach SuZ nicht mehr

allzu häufig auf; das soll jedoch nicht heißen, daß die Frage nach der

Zukunft und ihrer Bedeutung für das Menschsein nicht mehr artikuliert
wird. Die allgemein geänderte Fragerichtung in Heideggers Spätphilo-
sophie bedingt auch eine geänderte Fragestellung bezüglich des Themas

Zukunft. Zeitlichkeit, Geschichtlichkeit, Zukunft, diese Begriffe werden

* Das Verzeichnis der Siglen befindet sich am Schluß des Artikels, S. 183.



140 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

nun anders, umfassender, radikaler verstanden; sie werden vom Sein

her, nicht vom Dasein aus interpretiert. Heidegger wendet sich dabei

immer wieder gegen eine einseitige metaphysische, subjektivistische
und anthropologische Sicht in der Behandlung der Seinsfrage.

In den folgenden Ausführungen geht es vor allem um die neue
Sicht des Verhältnisses von Mensch und Sein. Nur innerhalb dieser

Gesamtthematik kann die Zukunftsproblematik bedacht und bearbeitet
werden. Es muß gefragt werden, ob und welches neue Verständnis von
Zeitlichkeit, Geschichtlichkeit und Zukunft vorliegt, ob dieses die

Zukunftsthematik in SuZ ändert, ergänzt bzw. weiter gelten läßt. Ferner
soll bedacht sein, welche Momente die grundsätzlich neue Fragerichtung
bedingen und wie sich diese auswirken auf ein eventuell geändertes
Zukunftsverständnis.

Bevor nun das neue Verständnis Heideggers von Sein, Mensch

und Zukunft dargestellt wird, soll kurz auf die Äußerungen zum Thema
Zukunft eingegangen werden, die Heidegger in einer Übergangsphase

macht, die nicht mehr direkt in «Sein und Zeit» zu finden sind, die aber

auch noch nicht seine Spätphilosophie kennzeichnen.

7. Die Unganzheit des Seins als Zukunft

Wie in SuZ wird auch in den Werken Heideggers danach das

Phänomen Zukunft (u. a.) im Zusammenhang mit dem Problem des

Ganzseins betrachtet. Die Frage nach dem Ganzen des Seienden an
sich durchzieht wie ein roter Faden das gesamte Werk Heideggers. In
der Behandlung dieser Frage wird auch besonders deutlich, wie wenig
kontinuierlich, immer um neue Antwortversuche ringend, die sich

gelegentlich zu widersprechen scheinen, Heidegger zumeist vorgeht. Dabei
scheint es zunächst, daß das Ganzheitsproblem im Maße des
Weiterdenkens des Grundanliegens von SuZ immer mehr in den Hintergrund
tritt. Im Grunde wird es jedoch neu und viel umfassender aufgerollt.
Es wird besonders in den Werken artikuliert, die SuZ zeitlich und thematisch

am nächsten stehen.

In der Zuordnung von Ganzheits- und Zukunftsproblem geht es

nun nicht mehr nur um die Ganzheit des Daseins und um dessen Zukunft,
sondern um die Ganzheit des Seienden an sich und um die Zukunft des

Seins. Im Reden von der Lichtung des Seins werden dann beide Probleme
ineins gesehen, weil sie sachlich zusammengehören.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 141

In «Was ist Metaphysik» bezieht Heidegger zunächst folgenden
Standpunkt: «So sicher wir nie das Ganze des Seienden an sich absolut
erfassen, so gewiß finden wir uns doch inmitten des irgendwie im Ganzen

enthüllten Seienden gestellt. Am Ende besteht ein wesenhafter Unterschied

zwischen dem Erfassen des Ganzen des Seienden an sich und dem

Sichbefinden inmitten des Seienden im Ganzen. Jenes ist grundsätzlich
unmöglich. Dieses geschieht ständig in unserem Dasein» h Ohne es

umgreifen zu können weiß der Mensch, daß das Sein «mehr», «größer» ist
als das Dasein; das Dasein ist im Eingebettetsein im Sein, ja ist das

Eingebettetsein. «Die Freude an der Gegenwart des Daseins eines

geliebten Menschen» oder «die Befindlichkeit der Stimmung»
offenbaren das Seiende im Ganzen 2. Auch die Langeweile hat diese Funktion.
Das permanente Sichoffenbaren des Seienden im Ganzen ist als
Enthüllen das Grundgeschehen des Daseins. Die Angst (um), so sagt
Heidegger, bringt «das Seiende im Ganzen zum Entgleiten» 3.

Die Verbindung des Ganzheitsproblems mit dem Problem der
Zukunft stellt Heidegger besonders dann her, wenn und wo er sich über
das Seinsverständnis des Menschen äußert. Woher kommt das

vorbegriffliche Verstehen des Seins? «Der Mensch ist ein Seiendes, das

inmitten von Seiendem ist, so zwar, daß ihm dabei das Seiende, das er
nicht ist, und das Seiende, das er selbst ist, zumal immer schon offenbar

geworden ist. Diese Seinsart des Menschen nennen wir Existenz»4.

Heidegger ist überzeugt, daß der Mensch «bei aller Kultur und Technik»
des Seienden nie Herr werden kann 5. Doch könnte er nicht er selbst

sein, «wenn er nicht überhaupt Seiendes als ein solches seinlassen
könnte))6. Der Mensch ist am Prozeß der Enthüllung des Ganzen des

Seienden als solchem beteiligt, und zwar immer schon

In «Vom Wesen des Grundes» heißt es: «Das menschliche Dasein -
Seiendes inmitten von Seiendem befindlich, zu Seiendem sich
verhaltend - existiert (dabei) so, daß das Seiende immer im Ganzen offenbar
ist. Die Ganzheit muß dabei nicht eigens begriffen, ihre Zugehörigkeit
zum Dasein kann verhüllt sein, die Weite dieses Ganzen ist veränderlich.
Die Ganzheit ist verstanden, ohne daß auch das Ganze des offenbaren
Seienden in seinen spezifischen Zusammenhängen, Bezirken und Schich-

1 WiM 30.
2 Ebd. 30 f.; vgl. WdW 20.
3 WiM 32; vgl. 33 ff.
4 Kant 205; vgl. 211.
5 Ebd. 206.
6 Ebd.



142 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

ten eigens erfaßt oder gar 'vollständig' durchforscht wäre»7. Der Mensch

kann das Seiende im Ganzen sicherlich nicht erfassen auf Grund der

Beschränkungen seiner Erkenntnisfähigkeiten; aber primär deswegen

nicht, weil es in seinem Wesen und Grunde zukünftig ist Doch scheint

Heidegger hier Zukunft noch zu sehr mit dem Dasein zu verknüpfen. -
Das Verstehen der Ganzheit ist für Heidegger dann Überstieg zur Welt,
wobei Welt das vorgängige Wie des Seins im Ganzen meint 8.

In «Vom Wesen der Wahrheit» sucht Heidegger deutlich zu machen,
wie das «im Ganzen» genauer zu verstehen ist. «Die Offenbarkeit des

Seienden im Ganzen fällt nicht zusammen mit der Summe des gerade
bekannten Seienden» 9. Es geht also nicht um eine quantitative Erfassung
des gesamten Seienden, sondern um eine Beschreibung einer
grundlegenden Eigenschaft des Seins überhaupt. «Die Verborgenheit des

Seienden im Ganzen stellt sich nie erst nachträglich ein als Folge der
immer stückhaften Erkenntnis des Seienden. Die Verborgenheit des

Seienden im Ganzen, die eigentliche Un-wahrheit, ist älter als jede
Offenbarkeit von diesem und jenem Seienden. Sie ist älter auch als das

Seinlassen selbst, das entbergend schon verborgen hält und zur Ver-
bergung sich verhält »10. Gewöhnlich vergißt der Mensch das Seiende

im Ganzen; er bleibt bei seinen Gemächten stehen, er steht in der Irre.
«Die Verbergung des verborgenen Seienden im Ganzen waltet in der

Entbergung des jeweiligen Seienden, die als Vergessenheit der Verbergung

zur Irre wird» u. Eine besondere und bevorzugte Weise, wie das

Seiende im Ganzen zur Offenheit drängt - davon wird noch die Rede
sein -, sieht Heidegger in der Kunst gegeben 12.

So ist das Problem der Ganzheit eigentlich erst vom Phänomen
der Zukunft her zu sehen und umgekehrt. Ganzheit und Unganzheit
des Daseins - und damit Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit - hängen
ab vom Zukunftscharakter des Seins überhaupt. Da dieses in seiner

Grundstruktur zukünftig ist, d. h. auf sich zukommen kann, ist es nie

ganz. Das heißt nicht, daß dem Sein etwas fehle. - Im folgenden wird
sich zeigen, daß Ganzheit und Unganzheit in der Zukunft gründen.
Es handelt sich um das ständige Entbergen und Verbergen des Seins

im Sein.

' WdGr 52 f.
8 Vgl. ebd. 39 und 53 ; vgl. Holzw 82.
9 WdW 20.
10 Ebd. 21.
11 Ebd. 24.
12 UdK 63.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 143

2. Zukunft als Ursprung der Transzendenz

In den ersten Veröffentlichungen nach SuZ taucht bei Heidegger
die Frage nach der Zukunft indirekt auf im Zusammenhang mit dem

Transzendenzproblem. Hierbei denkt er noch sehr in den herkömmlichen

Begriffen der traditionellen Metaphysik. Das Transzendenzproblem wird
vor ahem in Heideggers Auseinandersetzung mit Kant behandelt.

Der Zusammenhang mit dem Ganzheitsproblem wird verdeutlicht
in der Frage, «wie kann endliches menschliches Dasein im vorhinein
das Seiende überschreiten (transzendieren), welches Seiende es nicht
nur nicht selbst geschaffen hat, auf das es sogar, um selbst als Dasein
existieren zu können, angewiesen ist »13 Einen Ansatzpunkt, das

Zeitproblem und damit die Frage nach der Zukunft vom Problem der
Transzendenz her zu lösen, glaubt Heidegger in der transzendentalen

Einbildungskraft Kants zu sehen. Diese «läßt die Zeit als Jetztfolge
entspringen und ist deshalb - als diese entspringen-lassende - die

ursprüngliche Zeit»14. Seine Bedenken gegen diese Interpretation räumt
Heidegger mit folgenden Erläuterungen aus. Die Modi der Synthesis
(Apprehension, Reproduktion und Recognition) sind nach Kant
zeitbildend, wobei der dritte Modus die Zukunft «bildet» und damit einen

Vorrang vor den anderen hat15. Dieser Modus der Synthesis «erkundet
im voraus und ist 'hindurchspähend' auf das, was im vorhinein als

das Selbige vorgehalten sein muß, damit die apprehendierende und die

reproducierende Synthesis überhaupt einen geschlossenen Umkreis von
Seiendem vorfinden können, innerhalb dessen sie das, was sie beibringen
und antreffen, als Seiendes gleichsam anbringen und hinnehmen
können» 16. Der Zukunftsaspekt wird noch deutlicher, wenn Heidegger
sagt: «Wenn aber diese reine Synthesis rekognosciert, dann sagt das

zugleich: sie erkundet nicht ein Seiendes, das sie sich als dasselbe
vorhalten kann, sondern sie erkundet den Horizont von Vorhaltbarkeit
überhaupt. Ihr Erkunden ist als reines das ursprüngliche Bilden dieses

Vorhaften, d. h. der Zukunft» 17. So hat dieser Modus einen Vorrang vor

13 Kant 46.
14 Ebd. 160.
15 Ebd. 166; vgl. 178.
16 Ebd. 169.

" Ebd.



144 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

den anderen, «mit denen er gleichwohl wesentlich zusammengehört»18.
Und Heidegger fragt: «Wenn in dieser scheinbar ganz zeitabgewandten
Kantischen Analyse der reinen Synthesis im Begriffe gerade das ursprünglichste

Wesen der Zeit zum Vorschein käme : daß sie sich primär aus der
Zukunft zeitigt » 19 Für Heidegger liegt in der transzendentalen

Einbildungskraft die ursprüngliche Zeit; die Transzendenz zeitigt sich in
der ursprünglichen Zeit 20. Heidegger wirft Kant vor, daß er vor dem

von ihm selbst enthüllten Grund, der transzendentalen Einbildungskraft,
zurückweiche; er habe die Grundlegung der Metaphysik nicht konsequent

zu Ende gedacht
In «Vom Wesen des Grundes» wird das Transzendenz- und Zukunftsproblem

erneut, jedoch nicht mehr in der Auseinandersetzung mit
Kant aufgegriffen. Heidegger fragt nach dem Wesen des Grundes. Die
Transzendenz ist der Bezirk dieses Fragens. Sie wird jedoch vom Dasein
her und auf es hin verstanden. Transzendenz ist die Grundstruktur der

Subjektivität. Subjekt meint «das Seiende, das wir je selbst sind und
als 'Dasein' verstehen»; Subjektsein heißt, «in und als Transzendenz
Seiendes sein»21. Die Transzendenz konstituiert auch die Selbstheit:
«Im Überstieg kommt das Dasein allererst auf solches Seiendes zu, das

es ist, auf es als es 'selbst'» 22. Das Woraufhin des Überstiegs ist die

Welt. So meint Transzendenz das In-der-Welt-sein 23. «Das je vorgrei-
fend-umgreifende Verstehen dieser Ganzheit» - Heidegger spricht vom
Seienden im Ganzen - «aber ist Überstieg zur Welt» u. Welt ist das,

«aus dem her das Dasein sich zu bedeiiten gibt, zu welchen Seienden

und wie es sich dazu verhalten kann. Dasein gibt 'sich' aus 'seiner'
Welt her zu bedeuten, heißt dann : in diesem Auf-es-zukommen aus der
Welt Zeitigt sich das Dasein als ein Selbst, d.h. als ein Seiendes, das

zu sein ihm anheimgegeben ist. Im Sein dieses Seienden geht es um
dessen Seinkönnen. Das Dasein ist so, daß es um willen seiner
existiert» 25. Damit erweist sich die Welt «als das, worumwillen Dasein
existiert. Die Welt hat den Grundcharakter des Umwillen von und
das in dem ursprünglichen Sinne, daß sie allererst die innere Möglichkeit

18 Ebd.
19 Ebd. 169 f.
20 Ebd. 179.
21 WdGr 34.
22 Ebd.
23 Ebd. 37.
24 Ebd. 53.
23 Ebd.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 145

für jedes faktisch sich bestimmende deinetwegen, seinetwegen, deswegen
usf. vorgibt » 26.

Mit dem Transzendieren des Daseins ist also gesagt, daß es

weltbildend ist, Welt geschehen läßt 27. Und das ist nur möglich, weil das

Dasein zukünftig ist, weil es auf sich zukommt, «weil die Transzendenz
im Wesen der Zeit, d.h. aber in ihrer ekstatisch-horizontalen Verfassung

wurzelt» 28.

3. Zukunft als Ursprung der Freiheit

In engem Zusammenhang mit dem Transzendenzproblem steht
das Problem der Freiheit. Hierbei geht es Heidegger keineswegs um
eine verkürzte anthropologische Sicht der Freiheit, bezogen auf das

sittliche Handeln des Menschen, sondern um die grundsätzliche Frage
nach Freiheit überhaupt. Diese Frage ist eingebettet in die Frage nach
der Zuordnung von Sein und Dasein. In dieser Zuordnung aber geht es

um das Phänomen Zukunft.
«Was nun aber seinem Wesen nach so etwas wie das Umwillen

überhaupt entwerfend vorwirft und nicht etwa als gelegentliche Leistung
auch hervorbringt, ist das, was wir Freiheit nennen. Der Überstieg
zur Welt ist die Freiheit selbst ...» 29. Transzendenz und Freiheit
charakterisieren die Stellung des Menschen in und zur Welt. «Das entwerfend-
überwerfende Waltenlassen von Welt ist die Freiheit»30. Diese als

Transzendenz verstandene Freiheit ist «der Ursprung von Grund
überhaupt. Freiheitist Freiheit zum Grunde»31. Heidegger spricht
von drei Wesen des Gründens, vom Gründen als Stiften, Bodennehmen
und Begründen. Das Gründen als Stiften ist «der Entwurf des
Umwillen»32, ist der «Entwurf von Möglichkeit seiner selbst»33. In
diesem Umwillen begegnet das Phänomen Zukunft. «Das im Vorwurf
entworfene Umwillen weist auf das Ganze des in diesem Welthorizont

26 Ebd.
27 Ebd. 55.
28 Ebd. 62.
29 Ebd. 59.
30 Ebd. 60.
31 Ebd.
32 Ebd. 61.
33 Ebd. 62.

10



146 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

enthüllbaren Seienden zurück»34. So bilden die verschiedenen, in der
Transzendenz wurzelnden Weisen des Gründens einen inneren
Zusammenhang, «weil die Transzendenz im Wesen der Zeit, d.h. aber in
ihrer ekstatisch-horizontalen Verfassung wurzelt»35. Freiheit ist nach

Heidegger dort gegeben, wo das Dasein Grund gewinnt; und das

geschieht im Überstieg zur Welt, als Transzendenz. Die Zukunft begründet
die Freiheit; weil das Dasein zukünftig ist, ist es frei; es ist frei, indem
es zukünftig ist; es ist zukünftig, wenn es «gründet». Im stiftenden
Gründen offenbart sich Freiheit.

In «Vom Wesen der Wahrheit» erscheint die Freiheit als das Wesen

der Wahrheit36, wobei das Wesen der Wahrheit die Wahrheit des

Wesens ist. Freiheit ist «Seinlassen von Seiendem»37. «Sein-lassen

ist das Sicheinlassen auf das Seiende»38. Dieses meint die Entborgen-
heit. «Die Freiheit ist alldem zuvor die Eingelassenheit in die Ent-
bergung des Seienden als eines solchen»39. Diese Freiheit kommt der
Existenz als Ek-sistenz zu; diese ist ausgesetzt in die Entborgenheit
des Seienden. Damit ist die Freiheit keine Eigenschaft, die dem
Menschen zukommt; die Freiheit ist sozusagen «älter»; sie besitzt den

Menschen, nicht er sie! «Wenn aber das ek-sistente Da-sein als das

Seinlassen von Seiendem den Menschen zu seiner 'Freiheit' befreit,
indem sie ihm überhaupt erst Möglichkeit (Seiendes) zur Wahl stellt
und Notwendiges (Seiendes) ihm aufträgt, dann verfügt nicht das

menschliche Belieben über die Freiheit. Der Mensch 'besitzt' die Freiheit
nicht als Eigenschaft, sondern höchstens gilt das Umgekehrte: die

Freiheit, das ek-sistente, entbergende Dasein besitzt den Menschen

und das so ursprünglich, daß einzig sie einem Menschentum den alle
Geschichte erst begründenden und auszeichnenden Bezug zu einem
Seienden im Ganzen als einem solchen gewährt»40. Diese Freiheit ist
das Wesen der Wahrheit «im Sinne der Entbergung von Seiendem»41;
die Wahrheit ist somit in ihrem Wesen Freiheit. Deswegen kann der
Mensch «das Seiende auch nicht das Seiende sein lassen, das es ist und
wie es ist. Das Seiende wird dann verdeckt und verstellt. Der Schein

34 Ebd. 61.
35 Ebd. 62.
36 wdw 13.
37 Ebd. 15.
38 Ebd.
39 Ebd. 16.
40 Ebd. 17.
41 Ebd. 18.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 147

kommt zur Macht. In ihr gelangt das Unwesen der Wahrheit zum
Vorschein»42.

Den Zusammenhang zwischen Freiheit und Entbergung stellt
Heidegger später in «Die Frage nach der Technik» nochmals wie folgt
dar: «Alles Entbergen kommt aus dem Freien, geht ins Freie und bringt
ins Freie. Die Freiheit des Freien besteht weder in der Ungebundenheit
der Willkür, noch in der Bindung durch bloße Gesetze. Die Freiheit
ist das lichtend Verbergende, in dessen Lichtung jener Schleier weht,
der das Wesende aller Wahrheit verhüllt und den Schleier als den
verhüllenden erscheinen läßt. Die Freiheit ist der Bereich des Geschickes,
das jeweils eine Entbergung auf ihren Weg bringt»43.

4. Die Endlichkeit der Zukunft

Mit Endlichkeit meint Heidegger eine Struktur, eine Verfassung,
die konstitutiv für das Dasein und Sein ist. Es handelt sich nicht um
eine Eigenschaft des Menschen. Der Begriff wird nicht in Abgrenzung
zu Begriffen wie unendlich, endlos entwickelt, sondern vom Seinsverständnis

her verdeutlicht. Dies geschieht hauptsächlich in «Kant und
das Problem der Metaphysik».

In der Grundlegung der Metaphysik geht es vor allem um die

Endlichkeit des Menschen44. Um das Problem der Endlichkeit im
Menschen erörtern zu können, ist die Ausarbeitung der Seinsfrage
unerläßlich 45.

Der Mensch hat immer schon ein Vorverständnis von Sein. Die
Unterscheidung zwischen dem Seienden, das er selbst ist, und dem, das

er nicht ist, ist ihm immer schon bekannt. Diesen Sachverhalt umschreibt
der Begriff Existenz. «Nur auf dem Grunde des Seinsverständnisses ist
Existenz möglich»46. Der Mensch kann Seiendes als ein solches
seinlassen. Somit kann Heidegger sagen: «Dergleichen wie Sein gibt es

nur und muß es geben, wo Endlichkeit existent geworden ist. So offenbart

sich das SeinsVerständnis als der innerste Grund seiner Endlichkeit»47.

Die Endlichkeit kommt dem Menschen ursprünglich zu. «Auf

42 Ebd.
43 FT 25.
44 vgl. Kant 197.
45 Ebd. 200.
46 Ebd. 205.
47 Ebd. 206.



148 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

dem Grunde des Seinsverständnisses ist der Mensch das Da, mit dessen

Sein der eröffnende Einbruch in das Seiende geschieht, so daß dieses

sich als solches für ein Selbst bekunden kann. Ursprünglicher als
der Mensch ist die Endlichkeit des Daseins in ihm»48. So liegt
das Wesen der Endlichkeit im Seinsverständnis. Eine Grundlegung der

Metaphysik muß bei ihr ihren Ausgang nehmen.
Die Alltäglichkeit bringt es mit sich, daß die Endlichkeit verdeckt

wird; sie sorgt dafür, daß die Transzendenz des Daseins als in sich
endliche nicht gesehen wird 49. Die Angst jedoch bestimmt die Endlichkeit

im Dasein «als das ständige, obzwar meist verborgene Erzittern
alles Existierenden» so.

Da das Dasein endlich existiert, ist auch die Zukunft endlich. Die
Endlichkeit der Zukunft ergibt sich für Heidegger aus seinem
grundlegenden Seins- und Daseinsverständnis. Alle Versuche, die Zukunft
als ins Jenseits verlaufende Zielprojektion, die an kein Ende kommt,
zu deuten, scheitern an diesem Seinsverständnis. Wie Heidegger
Endlichkeit in sich selbst versteht, verdeutlicht das Protokoll zu seinem
Seminar über den Vortrag «Zeit und Sein»; alles ist endlich, das Ereignis,
das Sein, das Geviert; Endlichkeit meint «ins Eigene Geborgensein.
In diese Richtung - d. h. aus dem Ereignis selbst, vom Begriff des

Eigentums her - ist der neue Begriff der Endlichkeit gedacht»51.

5. Das neue Verständnis von Sein, Mensch und Zukunft

In jedem seiner Werke äußert sich Heidegger grundsätzlich und
ausführlich über das Verhältnis Mensch - Sein; er fragt nach dem

Ursprung des Seins, nach seiner Herkunft, nach seinem Ankommen
und Anwesen, und wie der Mensch in diesem Sein steht. Wenn es um
Ankommen und Anwesen des Seins geht, geht es um Zukunft.

Im folgenden soll zunächst grundsätzlich die Stellung des Menschen

im Sein skizziert werden; sodann werden die Begriffe kurz erläutert,
mit denen Heidegger das genannte Problem umschreibt und verdeutlicht.

Das ist gleichzeitig die Erörterung des Zukunftsproblems
Heidegger will das Sein des Seienden denken. Hinweise auf diesen

48 Ebd. 206 f.
49 Ebd. 212 f.
50 Ebd. 215.
51 ZuS, Prot 58.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 149

Versuch enthält vor allem «Der Ursprung des Kunstwerkes». Dem Sein

haftet eine UnVerborgenheit, eine Wahrheit an, die ihren Ursprung
nicht dem Menschen verdankt52. «Vieles am Seienden vermag der Mensch

nicht zu bewältigen. Niemals ist das Seiende, wie es allzu leicht
scheinen möchte, unser Gemächte oder gar nur unsere Vorstellung»53.

Die Kunst ist nach Heidegger in ihrem Wesen ein Ursprung. «Immer
wenn Kunst geschieht, d.h. wenn ein Anfang ist», wird Sein gestiftet54.
Mit Ursprung meint Heidegger: «etwas erspringen, im stiftenden Sprung
aus der Wesensherkunft ins Sein bringen»55. Die Gründung in die

Offenheit verlangt das Sein selbst, sie geschieht nicht nachträglich
durch den Menschen. «Der echte Anfang ist als Sprung immer ein

Vorsprung, in dem alles Kommende schon übersprungen ist, wenngleich
als ein Verhülltes. Der Anfang enthält schon verborgen das Ende. Der
echte Anfang hat freilich nie das Anfängerhafte des Primitiven. Das

Primitive ist, weil ohne den schenkenden, gründenden Sprung und

Vorsprung immer zukunftlos. Es vermag nichts weiter aus sich zu
entlassen, weil es nichts anderes enthält als das, worin es gefangen
ist»56.

Eine wichtige Rolle in der Vermittlung zwischen Sein und Mensch

spielt das Denken. «Was jedoch vor allem 'ist', ist das Sein. Das Denken

vollbringt den Bezug des Seins zum Wesen des Menschen. Es macht
und bewirkt diesen Bezug nicht. Das Denken bringt ihn nur als das,

was ihm selbst vom Sein übergeben ist, dem Sein dar. Dieses Darbieten
besteht darin, daß im Denken das Sein zur Sprache kommt. Die Sprache
ist das Haus des Seins. In ihrer Behausung wohnt der Mensch»57. Dem
Sein kommt in jeder Weise und überall der Primat zu. «Alles Wirken
aber beruht im Sein und geht auf das Seiende aus. Das Denken dagegen
läßt sich vom Sein in den Anspruch nehmen, um die Wahrheit des Seins

zu sagen»58. Das Phänomen der Zukunft spricht Heidegger hier direkt
an, wenn er sagt: «Das Denken ist auf das Sein als das Ankommende
(l'avenant) bezogen. Das Denken ist als Denken in die Ankunft des

Seins, in das Sein als die Ankunft gebunden. Diese bleibende und in

52 UdK 41.
53 Ebd.
54 Ebd. 64 f.
55 Ebd. 64.
56 Ebd. 63.
57 Hum 5.
58 Ebd.



150 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

ihrem Bleiben auf den Menschen wartende Ankunft des Seins je und je

zur Sprache zu bringen, ist die einzige Sache des Denkens»59.

Das so gedachte Sein mag, vermag, läßt sein, schenkt das Wesen,

ist das Mögliche. «Das Denken ist - dies sagt: das Sein hat sich je
geschicklich seines Wesens angenommen. Sich einer 'Sache' oder einer
'Person' in ihrem Wesen annehmen, das heißt: sie lieben: sie mögen.
Dieses Mögen bedeutet, ursprünglicher gedacht: das Wesen schenken.

Solches Mögen ist das eigentliche Wesen des Vermögens, das nicht nur
dieses oder jenes leisten, sondern etwas in seiner Her-kunft 'wesen',
das heißt sein lassen kann. Das Vermögen des Mögens ist es, 'kraft'
dessen etwas eigentlich zu sein vermag. Dieses Vermögen ist das eigentlich

'Mögliche', jenes, dessen Wesen im Mögen beruht. Aus diesem

Mögen vermag das Sein das Denken. Jenes ermöglicht dieses. Das Sein

als das Vermögend-Mögende ist das 'Mögliche'. Das Sein als das Element
ist die 'stille Kraft' des mögenden Vermögens, das heißt des Möglichen»60.
Die stille Kraft des Möglichen ist «das Sein selbst, das mögend über
das Denken und so über das Wesen des Menschen und das heißt über
dessen Bezug zum Sein vermag. Etwas vermögen bedeutet hier: es in
seinem Wesen wahren, in seinem Element einbehalten»61. Hier ist der

Mensch vom Sein her und im Sein stehend betrachtet; er ist vom Sein

umfangen, ein «Stück» des Seins, aus dem Sein und durch das Sein da.

«Wahrhaft mögen wir nur jenes, was je zuvor von sich aus uns mag und

zwar uns in unserem Wesen, indem es sich diesem zuneigt»62. Das

mögende Sein läßt den Menschen sein, d. h. macht ihn zukünftig, da

es selbst zukünftig ist. Es gibt ihm seine Her-kunft.
Durch die Herrschaft der Metaphysik und durch die «eigentümliche

Diktatur der Öffentlichkeit » 63 ist die Stellung des Menschen im Sein

bedroht. Mit dem letztgenannten Hindernis wird nicht dem privaten
Sichzurückziehen das Wort geredet. «Die sogenannte 'private Existenz'
ist jedoch nicht schon das wesenhafte, nämlich freie Menschsein»; diese

«nährt sich vom bloßen Rückzug aus dem Öffentlichen» 64. Der Mensch

muß wieder in die Nähe des Seins finden, sich vom Sein ansprechen
lassen. Er muß lernen, «im Namenlosen zu existieren. Er muß in gleicher

59 Ebd. 46 f.
60 Ebd. 7.
61 Ebd. 8.
62 WhD, VA II 3.
63 Hum 8.
64 Ebd.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 151

Weise sowohl die Verführung durch die Öffentlichkeit als auch die

Ohnmacht des Privaten erkennen»65. Diese Aufgabe vergessen nach

Heidegger alle Arten des Humanismus, der aus der Metaphysik kommt,
die nicht danach fragt, wie das Wesen des Menschen und die Wahrheit
des Seins zusammengehören 66. «Noch wartet das Sein, daß Es selbst
dem Menschen denkwürdig werde»67. So muß man das Wesen des

Menschen in seiner Her-kunft denken, dann denkt man es auf seine

Zu-kunft hin. Der Mensch west nur in seinem Wesen, «in dem er vom
Sein angesprochen wird» 68. Diese grundlegende Beziehung drückt
Heidegger dann so aus: «Die Weise, wie der Mensch in seinem eigenen
Wesen zum Sein anwest, ist das ekstatische Innestehen in der Wahrheit
des Seins»69. Das Sein ist dem Menschen näher als alles Seiende. «Das

Sein ist das Nächste. Doch die Nähe bleibt dem Menschen am weitesten.
Der Mensch hält sich zunächst immer schon und nur an das Seiende»70.

Das Sein selber ist das Verhältnis. Dieses Verhältnis steht der Mensch

ek-statisch aus, d. h. er übernimmt es sorgend und verkennt damit
«zunächst das Nächste und hält sich an das Übernächste. Er meint

sogar, dieses sei das Nächste» 71. - Hier klingt an, was in SuZ vom
Verfallen und vom Unterschied zwischen Eigentlichkeit und Uneigentlich-
keit gesagt wird; Heidegger bezieht sich ausdrücklich darauf72. Er
kennzeichnet mit diesen Begriffen den «'ek-statischen' Bezug des

Menschenwesens zur Wahrheit des Seins» 73, wobei «das Sein als die Dimension

des Ekstatischen der Ek-sistenz» das Wesentliche ist 74. Ek-sistenz
meint die Wächterschaft, «das heißt die Sorge für das Sein» 75. Es liegt
also am Sein, ob und wie der Mensch ek-sistiert und, daß es so etwas
wie Zukunft gibt als ankommende Wahrheit des Seins.

In der Beschreibung dessen, was und wie Sein ist, spielt bei Heidegger

der Begriff Anwesen eine bedeutsame Rolle. Was dieser Begriff
meint, muß daher ausführlicher untersucht werden. Er ist besonders

geeignet, das Zukunftsphänomen zu umschreiben.

65 Ebd. 10.
66 Ebd. 12.
67 Ebd. 13.
68 Ebd.
69 Ebd. 19.
70 Ebd. 20.
71 Ebd.
" Ebd. 21.
73 Ebd.
74 Ebd. 22.
75 Ebd. 29; vgl. 35.



152 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

«Der Grundbezug des Anwesens selbst ist durch das Verborgen-
und Unverborgenbleiben bestimmt» 76. Damit ist das Sein gekennzeichnet.

Sein heißt Anwesen 11. Es west an, indem es «aus der Verbergung
her in die Entbergung vor» währt 78.

In «Die Frage nach der Technik» verdeutlicht Heidegger, wie das

Sein aus der Verborgenheit hervorkommt, wie das Entbergen geschieht.
Er spricht von den vier Ursachen (causa materialis, formalis, finalis,
efficiens) als den «unter sich zusammengehörigen Weisen des Verschuldens»

79. Ursache ist das, was ein anderes verschuldet. «Die vier Weisen
des Verschuldens bringen etwas ins Erscheinen. Sie lassen es in das

An-wesen vorkommen. Das Verschulden hat den Grundzug dieses

Anlassens in die Ankunft»80. Somit ist das Verschulden ein Ver-an-las-

sen. Es wird etwas her-vor-gebracht, «insofern Verborgenes ins
Unverborgene kommt. Dieses Kommen beruht und schwingt in dem, was
wir das Entbergen nennen»81. Diesen Sachverhalt meint Heidegger,
wenn er von oCkrßeia. spricht82. Für ihn ist «die ts/vy) (ist) eine Weise
des <xXy]0sÜsiv. Sie entbirgt solches, was sich nicht selber her-vor-bringt
und noch nicht vorliegt» 83. Es ist nicht der Mensch, der dieses Entbergen
nachträglich in Gang setzt. «Allein, über die Unverborgenheit, worin
sich jeweils das Wirkliche zeigt oder entzieht, verfügt der Mensch
nicht»84. Die Unverborgenheit «ist niemals ein menschliches Gemächte,
so wenig wie der Bereich, den der Mensch jederzeit schon durchgeht,
wenn er als Subjekt sich auf ein Objekt bezieht» 85. Der Mensch
entspricht immer nur beim Entbergen dem Zuspruch der Unverborgenheit.
Sein kommt an; der Mensch leistet gleichsam nur Hilfestellung im An-
wesen-lassen. Somit verfügt er nicht über die Zukunft des Seins. Er
ist in diese dauernde Zukunft hineingestellt. Anwesen ist Hervorkunft.
Damit meint Heidegger nichts Statisches, sondern einen permanenten
Prozeß. «Die Weile west als die übergängliche Ankunft in den Weggang.
Die Weile west zwischen Hervorkommen und Hinweggehen. Anwesen

76 Aletheia 58.
77 Logos 25.
78 Aletheia 73 f.
79 FT 8.
80 Ebd. 10.
81 Ebd. 11.
82 Vgl. Logos 16.
83 FT 13.
84 Ebd. 17.
85 Ebd. 18.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 153

des Weilenden schiebt sich vor in das Her von Herkunft und schiebt
sich vor in das Hin von Weggang»86.

Den Zeitcharakter der Ankunft des Seins stellt Heidegger mit
Betonung heraus, so z.B. wenn er sagt: «Vermutlich gehören Unver-
borgenheit und Gegenwart als Zeitwesen zusammen»87. Und in «Das

Wesen der Sprache» heißt es: «Das Gleich-Zeitige der Zeit sind: die

Gewesenheit, die Anwesenheit und die Gegen-Wart, die uns entgegenwartet

und sonst die Zukunft heißt»88. Heidegger wehrt sich immer
wieder gegen die Kennzeichnung des Zeitlichen als des Vergänglichen,
eine Vorstellung von «der» Zeit, die in der Metaphysik des Abendlandes

geläufig ist89. Für ihn ist Sein Anwesen. Sein ist unverborgen aus Zeit.
«So verweist Zeit auf die UnVerborgenheit, d.h. die Wahrheit von
Sein»90. Und immer wieder wird darauf hingewiesen, wie die Funktion
des Menschen beim An-wesen des Seins zu umschreiben ist: «Sein west
und währt nur, indem es durch seinen Anspruch den Menschen an-geht.
Denn erst der Mensch, offen für das Sein, läßt dieses als Anwesen ankommen.

Solches An-wesen braucht das Offene einer Lichtung und bleibt
so durch dieses Brauchen dem Menschenwesen übereignet. Dies besagt
keineswegs, das Sein werde erst und nur durch den Menschen gesetzt.
Dagegen wird deutlich: Mensch und Sein sind einander übereignet. Sie

gehören ineinander»91. Noch deutlicher wird dieser Sachverhalt in «Der

Europäische Nihilismus» formuliert : «Das Sein ist seinem eigenen Wesen

nach das Ttpo-rspov, das Apriori, das Frühere, obzwar nicht in der Ordnung
des Erfaßtwerdens durch uns, vielmehr hinsichtlich dessen, was auf
uns zu sich selbst zuerst zeigt, was von sich aus zu uns her zuvor ins
Offene anwest»92.

Mit der Zuordnung dessen, was die Begriffe Zukunft, Gegenwart
und Anwesen meinen, befaßt sich Heidegger nochmals ausführlich in
seinem im Jahre 1962 gehaltenen Vortrag «Zeit und Sein». In diesem

findet sich die entsprechende Ergänzung bzw. Korrektur der Zukunftsaussagen

von SuZ.

Sein bleibt als «Anwesen, als Gegenwart durch Zeit, durch Zeit-

86 SprA 327.
87 WhD, VA 17.
88 WSpr 213; vgl. WhD 39 f.
89 WhD 40.
90 WiM 17.
91 ID 19.
92 Nietzsche II, 219.



154 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

haftes bestimmt » 93. Zu bedenken ist, daß Sein nicht als Zeitliches und
Zeit nicht als Seiendes angesprochen werden dürfen. Daß wir Sein als

Anwesen kennzeichnen, «hat sich längst ohne unser Zutun oder gar
Verdienst entschieden»; die Kennzeichnung des Seins als Anwesen «hat
ihre Verbindlichkeit aus dem Beginn der Entbergung des Seins als

eines Sagbaren, d.h. Denkbaren»94. Wenn diese Anwesenheit als Gegenwart

bezeichnet wird, dann ist diese Gegenwart nicht die als Jetzt 95.

«Anwesen geht uns an, Gegenwart heißt: uns entgegenweilen, uns -
den Menschen»; der Mensch ist der von Anwesenheit Angegangene96.
Anwesenheit meint «das stete, den Menschen angehende, ihn erreichende,
ihm gereichte Verweilen»97.

Das Reichen von Anwesen spielt nicht nur in der Gegenwart ;

sondern ebenso im Gewesen und in der Zukunft. - In der Kennzeichnung
des Anwesens scheint Heidegger nicht konsequent zu sein; mal hat es

primär Zukunftscharakter, mal meint es Gegenwart zu sein, dann
umschreibt es sein Verständnis von Zeit in allen Ekstasen. «Das Abwesen

geht uns aber auch an im Sinne des noch nicht Gegenwärtigen nach der

Art des Anwesens im Sinne des Auf-uns-Zukommens. Die Rede vom
Auf-uns-Zukommen ist inzwischen zur Redensart geworden. So hört
man sagen: 'Die Zukunft hat schon begonnen', was nicht der Fall
ist, weil die Zukunft niemals erst beginnt, insofern das Abwesen als

das Anwesen des noch-nicht-Gegenwärtigen uns immer schon auf irgendeine

Weise angeht, d.h. anwest, ebenso unmittelbar wie das Gewesen.

In der Zu-kunft, im Auf-uns-Zukommen wird Anwesen gereicht»98.
Die Zeit ist einigende Einheit, ein Sich-einander-Reichen von Zukunft,
Gewesen und Gegenwart. «Ankommen, als noch nicht Gegenwart, reicht
und erbringt zugleich nicht mehr Gegenwart, das Gewesen, und umgekehrt
reicht dieses, das Gewesen, sich Zukunft zu. Der Wechselbezug beider
reicht und erbringt zugleich Gegenwart»99. Zukunft, Gewesen und
Gegenwart reichen «das in ihnen gereichte An-wesen» 10°. Heidegger nennt
das Offene, das sich hier lichtet, den Zeit-Raum, das aber selber
vorräumlich ist. Bei der Frage, worin die Einheit der genannten Dimen-

93 ZuS 3.
94 Ebd. 6.
95 Ebd. 12.
96 Ebd.
97 Ebd. 13.
98 Ebd.
99 Ebd. 14.
100 Ebd.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 155

sionen der eigentlichen Zeit ruht, verweist er auf «das alles bestimmende

Reichen», auf das «Zuspiel jeder für jede» und nennt das die vierte
Dimension der eigentlichen Zeit, die der Sache nach die erste ist101.

Sie spielt ganz und gar nur im Eigenen der Zeit, ist die nähernde Nähe,
die Nahheit, die nähert, indem sie entfernt. «Denn sie hält das Gewesen

offen, indem sie seine Ankunft als Gegenwart verweigert. Dies Nähern
der Nähe hält das Ankommen aus der Zukunft offen, indem es im
Kommen die Gegenwart vorenthält. Die nähernde Nähe hat den Charakter

der Verweigerung und des Vorenthalts»102. Nur so ist die eigentliche
Zeit Der Mensch kann nur Mensch sein im Innestehen im Reichen und
indem er «aussteht die es bestimmende verweigernd-vorenthaltende
Nähe. Die Zeit ist kein Gemächte des Menschen, der Mensch ist kein
Gemächte der Zeit. Es gibt hier kein Machen»103. Das «Es», das Sein

gibt, bleibt «unbestimmt, rätselhaft, und wir selber bleiben ratlos».
«Es» bezeugt sich als Ereignis.

Das Ineinander und Miteinander von Sein und Mensch unter dem

Aspekt von Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit kennzeichnet Heidegger
nun mit Begriffen, die vor allem seine geänderte Denkrichtung nach
SuZ charakterisieren. Mit diesen Begriffen soll das oben Gesagte im
Einzelnen verdeutlicht und ergänzt werden.

a) Die Lichtung

«... über das Seiende hinaus, aber nicht von ihm weg sondern vor
ihm her, geschieht noch ein Anderes. Inmitten des Seienden im Ganzen

west eine offene Stelle. Eine Lichtung ist. Sie ist, vom Seienden her

gedacht, seiender als das Seiende»104. Die Lichtung ist der Treffpunkt
von Mensch und Sein; sie öffnet den Zugang zum Sein, dies aber von
sich aus. «Nur diese Lichtung schenkt und verbürgt uns Menschen

einen Durchgang zum Seienden, das wir selbst nicht sind, und den

Zugang zu dem Seienden, das wir selbst sind»105. Die lichtende Mitte
umkreist alles Seiende, wobei sie zugleich Verbergung ist106. Das Stehen
in der Lichtung kennzeichnet die Existenz des Menschen. «In der Exi-

101 Ebd. 15 f.
102 Ebd. 16.
103 Ebd. 17.
104 UdK 41.
105 Ebd. 42.
106 Ebd. 49.



156 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

stenz geht jedoch der Mensch nicht erst aus einem Innern zu einem

Draußen hinaus, sondern das Wesen der Existenz ist das ausstehende

Innestehen im wesenhaften Auseinander der Lichtung des Seienden»107.

Die Lichtung macht nicht der Mensch. Heidegger betont, daß «für
jedes Vernehmen des Seienden in seinem Sein das Sein selbst schon

gelichtet ist und in seiner Wahrheit sich ereignet»108. Heidegger nennt -
sich auf SuZ beziehend - das «Da», das der Mensch ist, die Lichtung
des Seins 109. «Als der Ek-sistierende steht der Mensch das Da-sein aus,
indem er das Da als die Lichtung des Seins in 'die Sorge' nimmt»110.

Mit dem Begriff der Lichtung erläutert Heidegger den Satz aus
SuZ «Nur solange Dasein ist, gibt es Sein», wenn er sagt: «nur solange
die Lichtung des Seins sich ereignet, übereignet sich Sein dem
Menschen»111. Nicht der Mensch lichtet das Sein, sondern «Sein lichtet
sich dem Menschen im ekstatischen Entwurf. Doch dieser Entwurf
schafft nicht das Sein. Das Werfende im Entwerfen ist nicht der

Mensch, sondern das Sein selbst, das den Menschen in die Ek-sistenz
des Da-seins als sein Wesen schickt»112. Der Mensch «steht in die Offenheit

des Seins hinaus, als welche das Sein selber ist, das als der Wurf
sich das Wesen des Menschen in 'die Sorge' erworfen hat. Dergestalt
geworfen steht der Mensch 'in' der Offenheit des Seins» 113. Dem Denken
kommt die Aufgabe zu, das sich lichtende Sein zur Sprache zu bringen.

Was Heidegger mit Lichtung meint, kommt dem, was er unter
Anwesen versteht, sehr nahe. «Anwesen ist das gelichtete Sichverber-

gen» 114; es bedeutet, «hervorgekommen im Unverborgenen währen» 115.

In der Lichtung geschieht Entbergung. Dabei ist jedoch zu beachten:
«Das Seiende selbst tritt nicht in dieses Licht des Seins. Die Unver-
borgenheit des Seienden, die ihm gewährte Helle, verdunkelt das Licht
des Seins. Das Sein entzieht sich, indem es sich in das Seiende

entbirgt»116.

Es ist das Wesen des Menschen, in einer Lichtung des Seins zu

107 Ebd. 55.
108 Hum 13.
109 Ebd. 15.
110 Ebd. 16.
111 Ebd. 24.
112 Ebd. 25.
113 Ebd. 35.
114 Aletheia 59.
115 Logos 16.
116 SprA 310.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 157

stehen. Was Heidegger in SuZ mit «ein Seinsverständnis haben » bezeichnet,

nennt er später das Bauen, Bilden, Verwahren der Lichtung U7.

Und «nur insofern der Mensch seinem Wesen nach in einer Lichtung
des Seins steht, ist er ein denkendes Wesen» 118. In der Lichtung ereignet
sich die Ankunft seines Seins. Die Lichtung ist der Quellgrund und

Treffpunkt alles An- und Abwesenden. Und nach Heidegger darf das

Denken «nicht vor der Frage zurückschrecken, ob die Lichtung, das

freie Offene, nicht dasjenige sei, worin der reine Raum und die ekstatische

Zeit und alles in ihnen An- und Abwesende erst den alles
versammelnden bergenden Ort haben» 119.

b) Das Geviert

Mit dem Begriff des Gevierts, der Heidegger aus der Begegnung
mit der Dichtung Hölderlins erwachsen ist und in dessen Umkreis
sich zumeist eine mythologische Sprechweise findet, soll gesagt werden,
wie die Lichtung des Seins näher zu bestimmen ist, wie Mensch und
Sein - und nicht nur Mensch und Sein - unverborgen zusammengehören.

Bezüglich des Zukunftsphänomens gilt es auch hier zu sehen,

wie das, was Zukunft meint, ein Phänomen des sich lichtenden Seins,
des Gevierts, ist und nicht auf das Dasein beschränkt werden kann.

Heidegger geht aus von der Frage, was denn ein Ding sei. Er will
das Dinghafte des Dinges umfassender begreifen als es im
alltäglichtechnischen Gebrauch geschieht. Das Ding thing, Versammlung)
versammelt, es sammelt das Geviert, d. h. all das, was das Welten von
Welt, die Unverborgenheit der Lichtung des Seins ausmacht. Im Dingen
waltet mehr als dem äußeren Vernehmen sichtbar wird und werden kann.

Heidegger wählt als Ding einen Krug und sagt: «Im Geschenk des

Gusses weilen je verschieden die Sterblichen und die Göttlichen. Im
Geschenk des Gusses weilen Erde und Himmel. Im Geschenk des Gusses

weilen zumal Erde und Himmel, die Göttlichen und die Sterblichen.
Diese Vier gehören, von sich her einig, zusammen. Sie sind, allem
Anwesenden zuvorkommend, in ein einziges Geviert eingefaltet»120. Der
Krug sammelt als Ding das Geviert. Erde ist hier «die bauend Tragende,
die nährend Fruchtende, hegend Wässer und Gestein, Gewächs und

117 SvGr 146.
118 Ebd. 147.
119 EPh 72 f.
120 Ding 45 f.



158 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

Getier» m. Himmel ist «der Sonnengang, der Mondlauf, der Glanz der

Gestirne, die Zeiten des Jahres, Licht und Dämmer des Tages, Dunkel
und Helle der Nacht, die Gunst und das Unwirtliche der Wetter,
Wolkenzug und blauende Tiefe des Äthers» 122.

«Die Göttlichen sind die winkenden Boten der Gottheit, Die
Sterblichen sind die Menschen. Sie heißen die Sterblichen, weil sie

sterben können. Sterben heißt: den Tod als Tod vermögen. Nur der
Mensch stirbt. Das Tier verendet. Der Tod birgt als der Schrein des

Nichts das Gebirg des Seins. Die Sterblichen sind, die sie sind, als die

Sterblichen, wesend im Gebirg des Seins. Sie sind das wesende Verhältnis

zum Sein als Sein»123.

Erde und Himmel, die Göttlichen und die Sterblichen gehören
immer zusammen, sie bilden das Geviert. «Jedes der Vier spiegelt in
seiner Weise das Wesen der übrigen wieder»124. Damit ist nicht ein

Darstellen eines Abbildes gemeint. Das gemeinsame «ereignende Spiegel-

Spiel der Einfalt von Erde und Himmel, Göttlichen und Sterblichen»
ist die Welt125. Unerklärbar bleibt dabei das Welten von Welt. Es gibt
es, als Geviert. «Die Einheit des Gevierts ist die Vierung. Die Vierung
west als das Welten von Welt»126. Dinge und Welt gehören als Vierung
zusammen; «das Ding verweilt das Geviert. Das Ding dingt Welt»127.

In einem anderen Zusammenhang verdeutlicht Heidegger, wie sich
der Aufenthalt im Geviert vollbringt. «Die Sterblichen sind im Geviert,
indem sie wohnen»128. Das soll heißen: «Die Sterblichen wohnen,
insofern sie die Göttlichen als die Göttlichen erwarten. Hoffend halten
sie ihnen das Unverhoffte entgegen. Sie warten der Winke ihrer Ankunft
und verkennen nicht die Zeichen ihres Fehls. Sie machen sich nicht
ihre Götter und betreiben nicht den Dienst an Götzen. Im Unheil
noch warten sie des entzogenen Heils. Die Sterblichen wohnen, insofern
sie ihr eigenes Wesen, daß sie nämlich den Tod als Tod vermögen, in
den Brauch dieses Vermögens geleiten, damit ein guter Tod sei»129.

Der Tod erscheint hier als Ziel; er ist mehr als das leere Nichts. Die

121 Ebd. 50.
122 Ebd. 51.
123 Ebd., vgl. Bauen 24.
124 Ding 52.
125 Ebd., vgl. Sprache 22.
126 Ding 53.
122 Ebd.
128 Bauen 24.
129 Ebd. 25.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 159

Sterblichen sind «immer schon unterwegs zur letzten Brücke», sie trachten

danach, «sich vor das Heile des Göttlichen zu bringen»130.
Hier spricht Heidegger wieder von der Zukunft des Daseins, wenn

auch in einem anderen Kontext als in SuZ. Das Zusammengehören von
Sein und Mensch ereignet sich, indem die Menschen als die Sterblichen
im Geviert der Welt weilen 131. Dieses ist kein passives Zuwarten, kein
planloses Verweilen, sondern ein stetes Vermögen des Todes, den der
Mensch stets und fortwährend stirbt, um das Heile des Göttlichen zu
erlangen. Worin dieses besteht, sagt Heidegger in unserm Zusammenhang

nicht; sicherlich aber hat es im Geviert der Vierung keinen

Vorrang im wechselseitigen Spiegel-Spiel.

c) Das Gestell

Mit dem Begriff des Gestells macht Heidegger über das Zusammengehören

von Mensch und Sein Aussagen unter einer ganz bestimmten
Hinsicht. Auch hier geht es um die Frage, ob und wie Sein sich lichtet,
wie es anwest und den Menschen in seinen Anspruch nimmt.

In «Die Frage nach der Technik» befaßt sich Heidegger mit dem

Problem, wie die Technik grundsätzlich zu verstehen ist und wie sie

den Menschen prägt. Für ihn ist sie eine Weise des Entbergens. Sie ist
eine eigene Weise, die Wirklichkeit zu sehen.

«Das Wesen der modernen Technik bringt den Menschen auf den

Weg jenes Entbergens, wodurch das Wirkliche überall, mehr oder

weniger vernehmlich, zum Bestand wird»132. Der Mensch ist immer
schon in Anspruch genommen; er muß lediglich beim Entbergen dem

Zuspruch der UnVerborgenheit entsprechen.
«Wir nennen jetzt jenen herausfordernden Anspruch, der den

Menschen dahin versammelt, das Sichentbergende als Bestand zu bestellen -
das Ge-stell>>133. Ge-stell ist somit das, was den Menschen verleitet,
«das Wirkliche in der Weise des Bestellens als Bestand zu entbergen» 134.

Hier wird der Mensch gestellt, in den Bereich des Gestells gezogen;
weder nur im Menschen noch durch ihn allein geschieht das Entbergen
des Wirklichen als Bestand. Die anthropologische Bestimmung der

130 Ebd. 27.
131 Vgl. ZuS, Prot 45.
132 FT 24.
133 Ebd. 19.
134 Ebd. 20; vgl. Kehre 37; ID 23.



160 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

Technik ist abwegig. Der Mensch nimmt nicht erst nachträglich eine

Beziehung zum Gestell auf. In dieser Beziehung steht er immer schon.
«Das Wesen der Technik beruht im Ge-stell.» Von ihr in Anspruch

genommen geht der Mensch «immerfort am Rande der Möglichkeit,
nur das im Bestellen Entborgene zu verfolgen und zu betreiben und
von da her alle Maße zu nehmen. Hierdurch verschließt sich die andere

Möglichkeit, daß der Mensch eher und mehr und stets anfänglicher
auf das Wesen des Unverborgenen und seiner Unverborgenheit sich

einläßt, um die gebrauchte Zugehörigkeit zum Entbergen als sein Wesen

zu erfahren» 135. Das Gestell gefährdet den Menschen in seinem
Verhältnis zu sich selbst. «Vor allem verbirgt das Ge-stell jenes Entbergen,
das im Sinne der toitjaiç das Anwesende ins Erscheinen her-vor-kommen
läßt. Wo das Ge-stell waltet, prägen Steuerung und Sicherung des

Bestandes alles Entbergen»136.
Dieser Tatbestand verstellt den Blick auf die eigentliche Zukunft.

Der Mensch hält sich im Vorläufigen auf, lebt uneigentlich, übersieht
die eigentliche Ankunft des Seins. «Die Herrschaft des Ge-stells droht
mit der Möglichkeit, daß dem Menschen versagt sein könnte, in ein

ursprünglicheres Entbergen einzukehren und so den Zuspruch einer

anfänglicheren Wahrheit zu erfahren»137.

d) Das Geschick

Dieser Begriff umschreibt ein Moment am Sein, das den schon

erwähnten dynamischen Aspekt des Kommens ins Unverborgene deutlich

machen kann.
Der Mensch ist der Herausgeforderte, der auf den Weg gebrachte.

«Auf einen Weg bringen - dies heißt in unserer Sprache: schicken. Wir
nennen jenes versammelnde Schicken, das den Menschen erst auf einen

Weg des Entbergens bringt, das Geschick. Immer durchwaltet den
Menschen das Geschick der Entbergung»138. Das Geschick bringt den
Menschen auf einen Weg des Entbergens; der Bereich des Geschickes

ist die Freiheit139. Das Geschick des Entbergens «ereignet sich aus dem
Gewähren und als ein solches. Das Gewährende, das so oder so in

135 fx 25 f.. vgi ws 263.
136 FT 27.
137 Ebd. 28.
138 Ebd. 24.
139 Ebd. 25.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 161

die Entbergung schickt, ist als solches das Rettende»140. Gefährlich
wird es für den Menschen, wenn er als der so Geschickte nur das im
Bestellen Entborgene verfolgt; «das Geschick, das in das Bestellen

schickt, ist somit die äußerste Gefahr» 141. Sie herrscht als Ge-stell.
Dieses Ge-stell ist «ein Wesensgeschick des Seins selbst» 142.

In diesem Geschick vollzieht sich ein permanentes Verbergen und

Entbergen; es ist ein Prozeß von Schickungen. «Beides, Sichzuschicken
und Sichentziehen, sind Ein und das Selbe, nicht zweierlei. In beiden

waltet auf verschiedene Weise das vorhin genannte Gewähren, in beiden,
d.h. auch im Entzug, hier sogar noch wesentlicher»143. Später
unterscheidet Heidegger zwischen dem «Es gibt» und der Gabe, die Es gibt,
und sagt dann noch grundsätzlicher: «Ein Geben, das nur seine Gabe

gibt, sich selbst jedoch dabei zurückhält und entzieht, ein solches Geben

nennen wir das Schicken. Nach dem so zu denkenden Sinn von Geben

ist Sein, das es gibt, das Geschickte»144.

Wichtig ist die Feststellung, daß das Sein sich selber schickt, je
als ein Geschick west; es wandelt sich dauernd geschicklich. «Das
Geschickliche geht in sich jeweils auf einen ausgezeichneten Augenblick
zu, der es in ein anderes Geschick schickt. ,..»145. Um Ankunft von Sein

und damit um Zukunft geht es, wenn Heidegger sagt: «Wenn wir das

Wort 'Geschick' vom Sein sagen, dann meinen wir, daß Sein sich uns
zuspricht und sich lichtet und lichtend den Zeit-Spiel-Raum einräumt,
worin Seiendes erscheinen kann»146.

Im geschicklichen Wandel ist der Mensch nicht der, der diesen

Wandel bewirkt oder gar lenkt. Bezüglich des Wesens der Technik sagt
Heidegger: «Die Verwindung eines Seinsgeschickes aber, hier und jetzt
die Verwindung des Gestells, ereignet sich jedesmal aus der Ankunft
eines anderen Geschickes, das sich weder logisch-historisch vorausberechnen

noch metaphysisch als Abfolge eines Prozesses der Geschichte
konstruieren läßt»147. Das Geschehen ist immer und nur «schon das

Geschickliche eines Geschickes des Seins»148. Es kommt darauf an,

140 Ebd. 32.
141 Ebd. 27.
142 Kehre 37.
143 SvGr 109; vgl. 149.
144 ZuS 8.
145 Kehre 37.
146 SvGr 109.
147 Kehre 38 f.
148 Ebd. 39.

11



162 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

daß der Mensch nicht die Ankunft des Seinsgeschickes vergißt und
verfehlt; er muß als der Hirte des Seins der Wahrheit des Seins warten;
nur zu leicht verfällt er in das bloße Wissenwollen 149. Das Ungeschickliche

ist die SeinsVerlassenheit 150

Der Mensch steht als der vom Sein Beschickte im Geschick des

Seins; das ist die Lichtung, der Anspruch des Seins 151. Dies meint, das

Dasein «west im Wurf des Seins als des schickend Geschicklichen»152.

Heidegger kommt es immer wieder darauf an, klar zu machen, daß

nicht der Mensch über das Seinsgeschick entscheidet. «... ob und wie der
Gott und die Götter, die Geschichte und die Natur in die Lichtung des

Seins hereinkommen, an- und abwesen, entscheidet nicht der Mensch.

Die Ankunft des Seienden beruht im Geschick des Seins. Für den
Menschen aber bleibt die Frage, ob er das Schickliche seines Wesens findet,
das diesem Geschick entspricht; denn diesem gemäß hat er als der
Ek-sistierende die Wahrheit des Seins zu hüten» 153. Erst west das Sein,
dann ist der Mensch! Das Sein schickt den Menschen in die Ek-sistenz
des Daseins 154.

e) Die Gefahr

Die Gefahr, die mit dem Sein als Ge-stell gegeben ist, ist so

fundamental, daß sie nicht nur hier und da gelegentlich gefährdet, sondern

grundsätzlich als Bedrohung des Wesens des Menschen sich ereignet.
Die Gefahr kommt vor allem aus dem Wesen der Technik, aus

dem Ge-stell. Es verleitet dauernd, die Wirklichkeit als Bestand zu
entbergen. «Das Geschick der Entbergung ist Gefahr»155. Das
Gestell «verstellt das Scheinen und Walten der Wahrheit. Das Geschick,
das in das Bestellen schickt, ist somit die äußerste Gefahr»156. Folglich
ist das Wesen der Technik die äußerste Gefahr.

Alles kommt darauf an, daß die Gefahr als Gefahr gesehen wird.
Als solche ist sie das Sein selber, nirgendwo und überall. «Die Gefahr

149 Ebd. 41.
159 ÜM 82.
151 SvGr 146.
152 Hum 16.
153 Ebd. 19; vgl. 24.
154 Ebd. 25; vgl. 46 f.
155 FT 26.
156 Ebd. 27.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 163

ist die Epoche des Seins, wesend als das Gestell»157. In der Gefahr
wurzelt und gedeiht aber auch das Rettende 158. «Im Wesen der Gefahr

verbirgt sich darum die Möglichkeit einer Kehre»159.

/) Die Kehre

Wenn die Gefahr als Gefahr erkannt wird, geschieht in ihr eine

Wendung. In der radikalsten Bedrohung des Menschen liegt die Möglichkeit

der Entbergung des Seins. «Als die Gefahr kehrt sich das Sein in
die Vergessenheit seines Wesens von diesem Wesen weg und kehrt sich

so zugleich gegen die Wahrheit seines Wesens. In der Gefahr waltet
dieses noch nicht bedachte Sichkehren. Im Wesen der Gefahr verbirgt
sich darum die Möglichkeit einer Kehre, in der die Vergessenheit des

Wesens des Seins sich so wendet, daß mit dieser Kehre die Wahrheit
des Wesens des Seins in das Seiende eigens einkehrt»160. In der Kehre
offenbart sich also das wahre Wesen des Seins. Das Wesen der Wahrheit
liegt in der Wahrheit des Wesens 161. Die Kehre wird dann sichtbar,
wenn in der Verbergung die Unverborgenheit sich zeigt. Heidegger
meint, daß wir vielleicht im Schatten der Ankunft dieser Kehre
stehen 162. In ihr wendet sich die Vergessenheit und wird zur Wahrnis
des Seins; so ereignet sich Welt163. Es geschieht das, was das Lichten
meint. «In der Kehre lichtet sich jäh die Lichtung des Wesens des

Seins»164.

Heidegger nennt das auch «Einblick in das was ist»; «dieser Titel
nennt jetzt das Ereignis der Kehre im Sein, die Kehre der Verweigerung
seines Wesens in das Ereignen seiner Wahrnis» 165. Einblick heißt hier
nicht Einsicht; Einblick ist «das Ereignis der Konstellation der Kehre
im Wesen des Seins selber, und zwar in der Epoche des Gestells» 166.

157 Kehre 42.
Isa FT 28 f.
159 Kehre 40.
160 Ebd.
16! vgl. WdW 29.
162 Kehre 41.
163 Ebd. 42.
164 Ebd. 43.
165 Ebd. 44.
166 Ebd.



164 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

g) Das Ereignis

Der Begriff Ereignis als solcher, der das Zusammengehören von
Mensch und Sein charakterisiert, taucht zwar bei Heidegger schon relativ
früh auf, doch genauer umschrieben wird er erst eigentlich in seinen

letzten Veröffentlichungen. Auch dieser Begriff ist geeignet, den
dynamischen Aspekt, das Ankommen des Seins zu verdeutlichen.

Die Wahrheit des Seins muß sich ereignen, sie ist nicht einfach
vorhanden 167. Es muß sich die Lichtung ereignen und die Kehre.
Vielleicht darf man die Ankunft des Seins schlechthin das Ereignis nennen.
Diesem Ereignis muß der Mensch entsprechen, dann ist er selbst

«geeignet», die Wahrheit des Seins entbergen zu helfen.
«Wenn Einblick sich ereignet, dann sind die Menschen die vom

Blitz des Seins in ihr Wesen Getroffenen. Die Menschen sind die im
Einblick Erblickten. Erst wenn das Menschenwesen im Ereignis des

Einblicks als das von diesem Erblickte dem menschlichen Eigensinn
entsagt und sich dem Einblick zu, von sich weg, ent-wirft, entspricht der
Mensch in seinem Wesen dem Anspruch des Einblickes. So entsprechend
ist der Mensch ge-eignet, daß er im gewahrten Element von Welt als

der Sterbliche dem Göttlichen entgegenblickt»168. Im Ereignis des

Einblicks ereignet sich Vorenthalt und Anspruch des Seins zugleich.
Heidegger spricht später häufig gern von Vereignen und Zueignen.

So sagt er: «Das Zusammengehöre« von Mensch und Sein in der Weise
der wechselseitigen Herausforderung bringt uns bestürzend näher, daß

und wie der Mensch dem Sein vereignet, das Sein aber dem Menschenwesen

zugeeignet ist. Im Ge-stell waltet ein seltsames Vereignen und
Zueignen». Dies nennt Heidegger ausdrücklich das Ereignis 169.

Das Gestell nennt Heidegger auch das Vorspiel von Er-eignis 17°.

Der Mensch steht immer schon im Ereignis. «Das Er-eignis ist der in
sich schwingende Bereich, durch den Mensch und Sein einander in ihrem
Wesen erreichen, ihr Wesendes gewinnen, indem sie jene Bestimmungen
verlieren, die ihnen die Metaphysik geliehen hat»171. Die Sprache nennt
Heidegger in diesem Zusammenhang die Schwingung in diesem Bau des

167 Vgl. Hum 24.
168 Kehre 45.
169 ID 24.
170 ID 25; vgl. 27; USpr 263; ZuS, Prot 56 f.
171 ID 26.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 165

Ereignisses. «Insofern unser Wesen in die Sprache vereignet ist, wohnen

wir im Ereignis »172.

In «Zeit und Sein» greift Heidegger den Begriff des Ereignisses
nochmals ausführlich auf, verbindet ihn mit seiner Bedeutung in «Identität

und Differenz» und erklärt ihn abermals als besonders geeignet,
das Zusammengehören von Mensch und Sein zu umschreiben. Die
Zuordnung zu SuZ nimmt er selbst vor, wenn er sagt: «Nun ist zwar die

Erörterung des Ereignisses die Ortschaft des Abschieds von Sein und
Zeit, diese bleiben aber in gewisser Weise als die Gabe des Ereignisses»173.

Ereignis ist für Heidegger jetzt das, «was beide, Zeit und Sein, in
ihr Eigenes, d. h. in ihr Zusammengehören, bestimmt» 174. Das Ereignis
ist der Sach-Verhalt, der Verhalt beider Sachen. Ereignis meint das Es,
das in «Es gibt Sein» und «Es gibt Zeit» genannt ist. Das gemeinsame
Ereignen von Sein und Zeit bringt den Menschen in sein Eigenes. So

steht der Mensch immer und je schon im Ereignis. Das Ereignis gibt
es nicht; es ereignet. Das Ereignen des Ereignisses, so sagte «Identität
und Differenz», liegt im Zusammengehören von Mensch und Sein. Statt
«Mensch» würde bei den Zusammengehörenden als Ereigneten dann
besser «die Sterblichen im Geviert der Welt» gesagt175. Sie stehen im
«und» von «Zeit und Sein»176.

6. Geschichtliche Zukunft und Historie

Ähnlich wie in SuZ muß auch in Heideggers Spätphilosophie der

Geschichtsbegriff vom Zeitverständnis her gesehen werden.
Was meint die Aussage, der Mensch sei ein geschichtliches Wesen?

Ist nur der Mensch geschichtlich oder ist seine Existenz eingebettet
in eine viel umfassender und radikaler zu verstehende Geschichte des

Seins? In allen wichtigen Werken seiner Spätphilosophie kreisen
Heideggers Gedanken um die Frage, was Geschichte ist, wie sie entsteht,
von welchen Grundgegebenheiten sie verstanden werden muß.

Geschichte ist für Heidegger kein in sich ablaufendes Geschehen;

172 Ebd.
173 ZuS, Prot 58.
174 ZuS 20.
175 ZuS, Prot 45.
176 Ebd. 47.



166 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

sie ist überhaupt kein Geschehen im herkömmlichen Sinne des Wortes.
Sie ist etwas, was mit Entbergung, Existenz, Wahrheit und Geschick

zu tun hat, Begriffe, die die Ankunft und damit Zukunft des Seins

umschreiben.

In «Vom Wesen der Wahrheit» heißt es: «Erst wo das Seiende

selbst eigens in seine Unverborgenheit gehoben und verwahrt wird,
erst wo diese Verwahrung aus dem Fragen nach dem Seienden als
solchem begriffen ist, beginnt Geschichte»177. So verstanden ist Geschichte

an die Ek-sistenz des Menschen gebunden. Diese Ek-sistenz des geschichtlichen

Menschen fängt «in jenem Augenblick an, da der erste Denker
fragend sich der Unverborgenheit des Seienden stellt mit der Frage,

was das Seiende sei» 178. Es geht um das entbergende Sein-lassen von
Seiendem. «Der Mensch ek-sistiert, heißt jetzt: die Geschichte der

Wesensmöglichkeiten eines geschichtlichen Menschentums ist ihm
verwahrt in der Entbergung des Seienden im Ganzen. Aus der Weise, wie
das ursprüngliche Wesen der Wahrheit west, entspringen die seltenen
und einfachen Entscheidungen der Geschichte»179. Im Humanismusbrief
widerspricht Heidegger ausdrücklich dem traditionellen
Geschichtsverständnis des Menschen, wenn er sagt: «Die Ek-sistenz des Menschen

ist als Ek-sistenz geschichtlich, nicht aber erst deshalb, oder gar nur
deshalb, weil mit dem Menschen und den menschlichen Dingen mancherlei

im Verlauf der Zeit geschieht»180. Es geht um die Eingelassenheit
des Menschen in die Entbergung des Seienden im Ganzen; das ist der
Bereich der Geschichte. Durch seine Gestimmtheit ist der Mensch

«hineingehoben in das Seiende im Ganzen» 181. Wichtig sind hier in diesem

Zusammenhang Heideggers Hinweise darauf, daß wir der Unverborgenheit

des Seienden immer nachgesetzt sind; jene setzen nicht wir
voraus 182.

Wesentlichen Anteil am geschichtlichen Wahrheitsgeschehen hat
die Kunst. Sie ist Stiftung als Anfang, ist als Stiftung geschichtlich.
«Immer wenn Kunst geschieht, d.h. wenn ein Anfang ist, kommt in
die Geschichte ein Stoß, fängt Geschichte erst oder wieder an. Die
Kunst ist geschichtlich und ist als geschichtliche die schaffende Bewah-

177 WdW 17.
178 Ebd.
179 Ebd. 18.
180 Hum 24.
181 Vgl. WdW 19.
182 Vgl. UdK 41.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 167

rung der Wahrheit im Werk»183. Die Kunst gründet und ist Geschichte
das meint, daß sie Wahrheit entspringen läßt, sie «erspringt als stiftende

Bewahrung die Wahrheit des Seienden im Werk» 184.

Das Wesen des Menschen und die Wahrheit des Seins gehören

grundsätzlich zusammen; in diesem Zusammen «vollzieht» sich
Geschichte. Wer dieses Zusammen übersieht, verkennt das Wesen der
Geschichte und kommt zu falschen Aussagen über das Wesen des
Menschen und seine Zukunft.

Im Humanismusbrief heißt es: die Geschichte des Seins «ist nie

vergangen, sie steht immer bevor. Die Geschichte des Seins trägt und
bestimmt jede condition et situation humaine» 185. Heidegger macht
der herkömmlichen Metaphysik den Vorwurf, daß sie diesen Sachverhalt

vergessen habe; sie bedenke eben nicht die Lichtung des Seins. Damit
aber denkt sie das Wesen des Menschen nicht in seiner Herkunft, «welche

Wesensherkunft für das geschichtliche Menschentum stets die

Wesenszukunft bleibt»186.
Diese Wesensherkunft und -Zukunft verdeutlicht Heidegger mit

dem Begriff Geschick. «Das Geschehen der Geschichte west als das

Geschick der Wahrheit des Seins aus diesem. Zum Geschick kommt
das Sein, indem Es, das Sein, sich gibt»187. Das Geschick als das

versammelnde Schicken bringt den Menschen auf den Weg des Entbergens;
und «von hier aus bestimmt sich das Wesen aller Geschichte»188. Man
kann Geschichte nicht in den Bereich des Geschehens stellen. Geschichte
muß als Sein gedacht werden, das sich geschicklich wandelt189. In der

Vorlesung über den Satz vom Grund heißt es: «Im Geschick des

Seins ist die Geschichte des Seins nicht von einem Geschehen her
gedacht, Vielmehr bestimmt sich das Wesen von Geschichte aus dem

Geschick des Seins, aus dem Sein als Geschick, aus solchem, was sich

uns zuschickt, indem es sich entzieht»190. Alles Geschehen ist immer
und nur «schon das Geschickliche eines Geschickes des Seins»191.

Wenn Geschichte als Geschick erfahren und verstanden wird, ist

183 Ebd. 64.
184 Ebd.
185 Hum 6.
186 Ebd. 13.
187 Ebd. 23.
las px 24.
189 Vgl. Kehre 38.
190 SvGr 109.
191 Kehre 39.



168 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

es verständlich, wenn Heidegger von geschichtlicher Herkunft und von
geschichtlicher Zukunft spricht; jedesmal geht es um die Entsprechung
zum Sein, um den Anspruch des Seins. Diese Entsprechung ist die

Antwort des Menschen auf seine Grundfragen. «Fragen: Wie steht es

um das Sein? - das besagt nichts Geringeres als den Anfang unseres

geschichtlich-geistigen Daseins wiecler-holen, um ihn in den

anderen Anfang zu verwandeln. Solches ist möglich. Es ist sogar die

maßgebende Form der Geschichte, weil es im Grundgeschehnis
ansetzt»192. Das Fragen der Grundfrage ist geschichtlich, «weil es das

Geschehen des menschlichen Daseins in seinen wesentlichen Bezügen,
d.h. zum Seienden als solchem im Ganzen, nach ungefragten Möglichkeiten,

Zu-künften eröffnet und damit zugleich in seinen gewesenen
Anfang zurückbindet und es so in seiner Gegenwart verschärft und
erschwert»193. Aus der geschichtlichen Herkunft einer Frage bestimmt
sich ihre geschichtliche Zukunft. «Die Frage selbst» - Was ist das -
die Philosophie? - «ist ein Weg. Wir sind unterwegs auf einem

klar gerichteten Weg»194. Die Antwort ist «die Entsprechung (la
correspondance), die dem Sein des Seienden entspricht»195. Die Aufgabe des

geschichtlichen Menschen formuliert Heidegger sodann folgendermaßen :

«Angesichts der wesenhaften Heimatlosigkeit des Menschen zeigt sich
dem seinsgeschichtlichen Denken das künftige Geschick des Menschen

darin, daß er in die Wahrheit des Seins findet und sich zu diesem Finden
auf den Weg macht» 196. Und am Ende des Humanismusbriefes heißt
es: die «bleibende und in ihrem Bleiben auf den Menschen wartende
Ankunft des Seins je und je zur Sprache zu bringen, ist die einzige
Sache des Denkens» 197.

In der Abgrenzung Heideggers zwischen Geschichte und Historie
wird deutlich, wie wenig der Begriff der Historie mit Heideggers
Zukunftsverständnis zu tun hat. Geschichte und Historie halten sich in
grundsätzlich verschiedenen Bereichen auf. Geschichte bestimmt sich

von Geschick her, Historie meint das vergegenständlichende Vorstellen
der Geschichte. «Aber kein historisches Vorstellen der Geschichte als

Geschehen bringt in den schicklichen Bezug zum Geschick und vol-

192 EiM 29.
193 Ebd. 34.
193 Phil 10 f.
195 Ebd. 21.
196 Hum 28.
197 Ebd. 46.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 169

lends nicht zu dessen Wesensherkunft im Ereignis der Wahrheit des

Seins»198. In «Wissenschaft und Besinnung» sagt Heidegger
zusammenfassend: «Das Wort 'Historie' (ta-ropsw) bedeutet: erkunden und
sichtbar machen und nennt darum eine Art des Vorstellens.

Dagegen bedeutet das Wort 'Geschichte' das, was sich begibt, insofern
es so und so bereitet und bestellt, d.h. beschickt und geschickt
ist. Historie ist die Erkundung der Geschichte. Aber das historische
Betrachten schafft nicht erst die Geschichte selbst. Alles Historische

ist geschichtlich, d.h. auf das Geschick im Geschehen gegründet.
Aber die Geschichte ist niemals notwendig historisch 199.

Die Historie ist somit eigentlich der Wahrheit des Seins hinderlich
im Wege. Sie ent-deckt nicht, sondern verdeckt höchstens, sie dient
nicht der Zukunft, sondern dem Gewesen. «Alle Historie errechnet das

Kommende aus ihren durch die Gegenwart bestimmten Bildern vom
Vergangenen. Die Historie ist die ständige Zerstörung der Zukunft und
des geschichtlichen Bezuges zur Ankunft des Geschickes»200.

MENSCH UND ZUKUNFT

7. Zum Zukunftsverständnis Heideggers

in seinem Werk nach SuZ

Das Thema Zukunft erweist sich in Heideggers Gesamtwerk als

das zentrale Thema. Von ihm aus ist ein Zugang zu allen wesentlichen

Aussagen möglich und nötig. Daß keine systematische Abhandlung
über die Zukunft möglich ist, liegt am Zukunftsphänomen selbst. Daß

Heidegger nach der Zukunft des Daseins und des Seins fragen kann,
daß diese Frage auf den Wegen der traditionellen Metaphysik nicht
beantwortet werden kann, liegt am Zukunftscharakter des Seins selbst.

Im Maße Heidegger in der Fortentwicklung des Ansatzes von SuZ sich
dieses Sachverhaltes immer mehr bewußt wurde, paßt sich sein Denken

- und nicht nur das über die Zukunft - dem Sein als Zukunft und der
Zukunft des Seins an. Hier dürfte der Grund zu suchen sein für das

198 Kehre 46; vgl. FT 24.
199 WB 55 f.
200 SprA 301.



170 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

Inkonkrete und scheinbar Zeitlose mancher seiner Gedanken. Vom
Zukunftsverständnis aus läßt sich SuZ und Heideggers Spätphilosophie
leicht einander zuordnen, nämlich im Sinne eines Sichabwendens von
einem in verkehrter Richtung laufenden Weg und eines Sichzuwendens

zum Sein als Zukunft und zur Zukunft des Seins. Heideggers Zukunftsaussagen

in SuZ müssen ergänzt werden durch die in seinen Werken
nach Erscheinen von SuZ; von ihnen her bekommen sie Grund und
Boden. Vielleicht läßt sich sogar die Herrschaft der Metaphysik als

durch das Verkennen des Zukunftscharakters des Seins bedingt
verstehen. Die abendländische Seinsfrage übersah den Zukunftsaspekt des

Seins und kam folgerichtig zu Zukunftsutopien, die ihrerseits die
Zukunft des Seins wiederum verbergen halfen.

Das Denken Heideggers und die Art, wie er es darstellt, verbieten
eine systematische, zusammenfassende Darstellung des Zukunftsphänomens.

Ganz abgesehen davon dürfte es ohnehin schwierig sein, den

«jungen» und den «späten» Heidegger scharf voneinander abzugrenzen.
Gedanken des einen finden sich beim anderen, und bei näherem
Hinsehen sind sie doch gar nicht so verschieden voneinander. Trotzdem
ist es gerechtfertigt, von einem neuen Ansatz und einer neuen
Denkrichtung nach SuZ zu sprechen, wobei die Grundthematik sich als

gleichbleibend durchhält.
Ohne daß der Begriff Zukunft häufig auftritt, spricht Heidegger

in seinem Spätwerk durchgehend vom Phänomen der Zukunft. Man
übersieht dies dann leicht, wenn man allzu schnell eine herkömmliche

Zukunftsvorstellung bei Heidegger vermißt; man bekommt dadurch
den oberflächlichen Eindruck, das Zukunftsthema sei nach SuZ nicht
mehr akut. Eine systematische Abhandlung über das Thema Zukunft
beim späten Heidegger ist nicht nur deshalb nicht möglich, weil Heidegger
selbst keine solche bietet, sondern auch deswegen nicht, weil sein
Zukunftsverständnis nicht immer einheitlich ist und jeweils mit verschiedenen

Begriffen verdeutlicht wird, wobei es vorkommt, daß ein und
derselbe Begriff verschieden gebraucht wird, wie das z. B. bei der
Umschreibung von Zukunft mit dem Begriff Anwesen geschieht.

Im folgenden kann es daher nur darum gehen, den Zukunftsbegriff
und was er bedeutet inhaltlich zu umschreiben, das sich durchhaltende
Zukunftsverständnis aufzuzeigen, die Begriffe vorzuführen, mit denen

Heidegger sein Anliegen umschreibt und die Akzentsetzungen im Phänomen

Zukunft zu nennen, die er in seinen verschiedenen Schriften
vornimmt.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 171

In den Veröffentlichungen, die SuZ noch sehr nahe stehen, sieht

Heidegger Zukunft wesentlich vom Problem der Ganzheit des Seins

her. Auch ist sein Bemühen um die Frage, was Zukunft ist, noch geprägt
von der Daseinsanalyse. Ohne es zu merken denkt Heidegger noch sehr

in den von ihm dann immer mehr abgelehnten Bahnen der traditionellen
Metaphysik.

Der Mensch weiß um das Seiende im Ganzen, um das Ganze des

Seins, das er rational nicht erfassen kann. Das Sein im Ganzen ist er
selbst nicht. Im Bereich des Seienden, das er nicht selbst ist, ist es für
ihn ebenfalls nicht auffindbar. Auch ist es nicht die Summe aus beiden.

Trotz dieser nicht möglichen Erfassung weiß der Mensch um das Ganze

des Seins. Er befindet sich darin, er offenbart es durch seine Befindlichkeit,

er ist als Dasein der stete Hinweis auf es, von dem er nur ein

«Teil», wenn auch ein wesentlicher «Teil» ist. Diese Unterscheidung
zwischen dem Sein schlechthin und dem Dasein ist für den Menschen

konstitutiv. Heidegger umschreibt sie mit dem Begriff der Existenz.
Als Ek-sistierender hat der Mensch ein Seinsverständnis, und zwar
nur er. Das Sein ist ihm «immer schon» vor-gegeben, es ist nicht von
ihm produziert. Hier waltet eine eigenartige Dialektik. Das Sein läßt
das Dasein sein, Dasein läßt sein.

Hieraus ergibt sich die Frage: Woher kommt das vorbegriffliche
Verstehen von Sein? Wie kommt es, daß der Mensch um das Ganze

des Seins weiß, obwohl er es niemals erfassen kann? Hier offenbart
sich bereits das Ganzheitsproblem als Zukunftsproblem und die
Befindlichkeit des Menschen, durch die er immer schon um das Ganze weiß,
als Phänomen seiner eigenen Zukünftigkeit. Zukunft ist ein Phänomen

am und im Ganzen des Seins. Sein ist nur als zukünftiges, ist Zu-kunft.
Wer es als quantitativ unganz beschreibt, verkennt seine qualitative
Zukünftigkeit, die erst die Unganzheit des Seins verursacht. Die
Zukunftsstruktur des Seins, so will Heidegger sagen, liegt nicht in einem

Mangel adäquater Erkenntnis des Seins unsererseits begründet, im
Nicht-erfassen-können des Seins. Ist vielleicht unsere Erkenntnis mit
ihrem steten Zurückbleiben hinter der Ganzheit eine Angleichung an
die Zukunftsstruktur des Seins? So legt das Problem der Ganzheit die

Zukunftsfrage in ihren Fundamenten offen und gibt einen Hinweis
auf eine mögliche Antwort dieser Frage mit der Frage nach dem

Ursprung der Unganzheit des Seins und dem Sichbefinden. Vielleicht gibt
ein abgeleitetes, vorwissenschaftliches Zukunftsverständnis schon einen
Hinweis auf die eigentliche, echte Zukunft. Daß der Mensch das Ganze



172 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

des Seins nicht erfassen kann, daß er trotzdem um das Ganze des Seins

weiß, daß das Seiende im Ganzen immer verborgen ist, ist eine Eigenschaft

am Sein selbst; nur so ist Sein, es ist diese Eigenschaft. Heidegger

geht daher immer mehr dazu über, statt von unganz und ganz von
verborgen und unverborgen zu sprechen, wobei beide «Eigenschaften»
immer zugleich vorkommen. Es gibt kein Zukunftsreservoir, aus dem

das Sein dauernd schöpft, so daß dieses, wenn jenes leer ist, am Ende
ist. Es geht hier nicht um einen quantitativen Zu- oder Ablauf, sondern

Zu-kunft des Seins meint die Bewegtheit der Bewegung des Seins.

«Zukunftlos» heißt also nicht Mangel an Sein; zukunftlos ist nichts.
Die Zukunftstruktur des Seins ermöglicht sodann das Transzen-

dieren. Die Transzendenz, so sagt Heidegger in seinem Kantbuch,
zeitigt sich in der ursprünglichen Zeit, wobei Zeit sich primär aus der

Zukunft zeitigt. Weil die eigentliche Zeit sich aus der Zukunft zeitigt,
kommt das Transzendieren aus der Zukunft. In seinem Kantbuch und
in WdGr sieht Heidegger Zukunft noch sehr im Hinblick auf das Dasein.
Transzendenz kann es nur geben, da das Sein zukünftig ist, das Dasein
sein-lassen kann. Transzendenz ist mit der Existenz gegeben; das her-
aus-stehende Innestehen ist eine Form der Transzendenz. Welt ist für
Heidegger das Woraufhin des Überstiegs, und er sagt dann: «Dasein

gibt 'sich' aus 'seiner' Welt her zu bedeuten» 201, es kommt auf sich zu,
zeitigt sich als selbst, d.h. es hat zu sein. Dasein existiert umwillen
seiner. Das ist der Zukunftsaspekt, wie er schon in SuZ begegnete.
Transzendieren meint Waltenlassen von Welt, Freiheit, Gründen als

Stiften, Entwurf des Umwillen.
In WDW erfolgt dann eine Ausweitung des Zukunftsaspektes zum

Phänomen des Seins. Heidegger versteht Freiheit als Seinlassen von
Seiendem und meint damit das ek-sistente entbergende Dasein. Doch
nicht der Mensch besitzt Freiheit, sondern die Freiheit besitzt ihn.
Freiheit wird als Wahrheit verstanden, d.h. als Seinsphänomen;
Unfreiheit ist die Unwahrheit. Der Mensch kann das Seiende seinlassen

und auch nicht seinlassen, was es ist.
In FT ist Freiheit das lichtend Verbergende, Ent- und Verbergung

zugleich, der Bereich des Geschicks. Hier ist die anthropologische
Komponente im Zukunftsverständnis zum Teil fallen gelassen.

Heidegger versuchte zunächst das, was er unter Zukunft verstand,
mit herkömmlichen Begriffen zu umschreiben, in den herkömmlichen

201 WdGr 5.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 173

Bahnen des Philosophierens zu artikulieren. Doch Begriffe wie Freiheit,
Ganzheit, Transzendenz mit ihren traditionellen Festlegungen aus der
Geschichte der Metaphysik mußten sich als ungenügend erweisen, um
das Neue seines Zukunftsbegriffes einfangen zu können. Was mit Hilfe
dieser Begriffe ausgesagt werden soll, ist daher eher zu den Zukunftsaussagen

von SuZ zu rechnen, wo Zukunft primär eine Eigenschaft des

Daseins ist. Erst da, wo Heidegger z. B. Freiheit als Wahrheit versteht,
als Bereich des Geschicks, liegt ein Weiterdenken von SuZ vor, auch

bezüglich der Zukunftsproblematik.
Das Ganzheits- und Unganzheitsproblem von SuZ wird in Heideggers

neuem Ansatz zum Problem von Verborgenheit und Unverborgen-
heit des Seins. Die Seinsfrage von SuZ hält sich damit durch; ihre
Beantwortung verlagert sich

Der Mensch erfährt, daß das Seiende nicht sein Gemächte ist und
auch nicht nur seine Vorstellung. Er befindet sich im Sein und stellt
die Grundfrage, warum überhaupt etwas ist und welchen Sinn es hat.
Wie Sein und Mensch zusammengehören, das ist die Grundfrage Heideggers

in seinen Veröffentlichungen nach SuZ. Und innerhalb dieser Frage
ist die Frage nach der Zukunft allein berechtigt und akut. Nur aus dieser

Zuordnung von Mensch und Sein läßt sie sich beantworten.
Das Sein selbst verlangt eine Gründung in die Offenheit. Der

Ursprung des Seins ist immer schon Vor-sprung, d. h. alles Kommende
ist schon übersprungen, wenn auch verhüllt. Damit ist das Sein in
seinem Kern, im Ursprung zukünftig. Der Anfang enthält das Ende.
Nicht der Mensch gründet, sondern das Sein. Es erspringt, wie Heidegger

gern sagt. Die Frage nach dem Woher des Ganzen des Seins übersieht

also den fundamentalen Zukunftsaspekt dieses Seins. Sein ist und
bleibt grundsätzlich und immer als Zukunft; das soll heißen, es ist als

Ankunft. Die Ankunft des Seins wartet auf den Menschen. Das Denken
soll sie zur Sprache bringen. Wenn Sein gedacht ist, so führt Heidegger
in Hum weiter aus, hat es sich geschickt, d. h. sich einer Sache oder
einer Person angenommen. Dies bedeutet, etwas mögen, das Wesen
schenken. Etwas vermögen heißt, etwas in seiner Herkunft wesen, d. h.
sein lassen können. Dieses Vermögen ist das eigentlich Mögliche. Durch
das Vermögen kann etwas sein. «Das Sein als das Vermögend-Mögende
ist das 'Mögliche'»202. Das Sein als das Mögliche vermag den Bezug
des Menschen zum Sein, d.h. es behält ihn in seinem Element ein.

202 Hum 7.



174 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

In WhD, VA weist Heidegger besonders darauf hin, wie dieser Bezug
zu denken ist. Der Mensch mag und vermag nur, was ihn zuvor mag;
er ist in seinem Mögen und Vermögen an das Sein als das Mögliche
gebunden, eingebunden in die Ankunft des Seins. Somit läßt das Sein

den Menschen sein; es mag ihn, er mag es, weil es ihn mag. Der Mensch

kann sein-lassen, weil das Sein ihn sein-läßt. Der Mensch ist zukünftig,
weil das Sein ankommt, d. h. zukünftig ist.

In FT, ID und ZuS beschreibt Heidegger den Zukunftsaspekt gern
mit dem Begriff des Anwesens. Sein heißt Anwesen. Damit meint
Heidegger, es kommt aus der Verbergung her in die Entbergung vor.
Wenn Sein so her-vor-kommt, west es an. FT beschäftigt sich besonders

mit der Frage, wie das geschieht. Heidegger erklärt es durch das

Verschulden. Dieses läßt ankommen, es veranlaßt. Es kommt ins

Unverborgene hervor, was vorher verborgen war; was vor-her war, kommt
her-vor. So verstanden ist Zukunft «die Gegen-Wart, die uns
entgegenwartet»203. Diese Gegenwart, so betont Heidegger in ZuS, ist nicht die
als Jetzt. Gegenwart heißt: «uns entgegenweilen, uns-den Menschen»;
die Anwesenheit ist dann das dem Menschen gereichte Verweilen. Sein

als Anwesen zu verstehen ist möglich, wenn man den Beginn der

Entbergung des Seins als eines Denk- und Sagbaren versteht.
In ZuS betont Heidegger die Zeit als einigende Einheit. Sie ist ein

Sich-einander-Reichen von Zukunft, Gewesen und Gegenwart. Ankommen

reicht das Gewesen, das Gewesen reicht sich Zukunft zu; beide

reichen Gegenwart; alle reichen An-wesen. Das ist die vierte Dimension
der Zeit, die sachlich die erste ist: das Reichen, das «Zuspiel jeder für
jede». Es ist gekennzeichnet durch Verweigerung und Vorenthalt. So

west Sein an. Dieses Anwesen nennt Heidegger auch Währen und
Gewähren. Das Geschick ereignet sich aus dem Gewähren. Das Gewähren

waltet im Sichzuschicken und im Sichentziehen. Das Sein, das es gibt,
ist das Geschickte. Es schickt sich selber. Dieses Schicken nennt Heidegger

in ZuS ein Geben der Gabe, das sich selbst dabei entzieht. Das

geschieht, wenn Sein sich lichtet. Dieses Schicken ist ein permanenter
Prozeß, die dauernde Ankunft des Geschicks. Die Ankunft eines
Geschicks kann dabei nicht vorausberechnet werden. Die Zukunft des

Seins ist und bleibt unverfügbar.

203 WSpr 213.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 175

2. Die Stellung des Menschen in der

Zukunft des Seins

Die Zukunft des Daseins ist bedingt durch die Zukunft des Seins.

Das Dasein ist zukünftig, weil das Sein als zukünftiges west. In der

Zuordnung von Sein und Mensch geht es Heidegger einerseits darum,
zu betonen, daß das Sein das Apriori ist ; andererseits vergißt er nicht,
die Funktion des Menschen im Anwesen des Seins hervorzuheben.

Wenn Sein sich zwar auch von sich aus lichtet, so lichtet es sich
doch für den Menschen und auch durch ihn. Heidegger hat die Stellung
des Menschen im Sein wesentlich vom Zukunftscharakter des Seins

her betrachtet. Auf Grund seines Stehens in der Lichtung des Seins ist
der Mensch selbst zukünftig.

Wie kann nun Sein erscheinen, ansichtig werden? Einerseits ist
das zukünftige Sein unverfügbar und verfügend, andererseits hat der
Mensch wesentlichen Anteil an dessen Ankommen.

In Hum betont Heidegger zunächst, daß das Denken den Bezug
Sein - Mensch vollbringt. Das Denken macht diesen Bezug nicht, es

bringt ihn dar, zeigt ihn vor, macht ihn vernehmlich. Sein und der

Bezug Sein - Mensch sind «älter» als das Denken. In WdW heißt es:
«die Verborgenheit des Seienden im Ganzen ist älter auch als das

Seinlassen selbst» 204. Das Sein ist vor-gegeben, ist vor dem Denken.
«Das Denken ist auf das Sein als das Ankommende (l'avenant)
bezogen»205. Dieses Denken ist sozusagen ein An-denken, es ist als dieses

die Eröffnung der Ankunft des Seins und des Seins als Ankunft. Im
Denken kommt das Sein an. Aber das Sein vermag das Denken, d.h.
das Sein ermöglicht das Denken, nicht umgekehrt. So ist der Mensch

derjenige, der sein-lassen kann, weil das Sein ihn sein Da sein läßt.
Der Mensch muß sich vom Sein ansprechen lassen und dem Sein

entsprechen. Heidegger nennt das häufig das ek-statische Innestehen des

Menschen. Es ist die menschliche Weise des Anwesens zum Sein. Gewöhnlich

jedoch übersieht der Mensch das Sein zugunsten des jeweiligen
Seienden; dann existiert er eigentlich nicht, weil er nicht eigentlich
existiert. Ek-sistenz meint die Sorge für das Sein.

In FT geht es u. a. um das Hervorkommen des Seins, um das Sein

als Anwesen. West Sein an, ist es entborgen, wobei es jedoch verborgen

204 wdW 21.
205 Hum 46.



176 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

bleibt. Der Mensch, so will Heidegger sagen, verfügt nicht über Ent-
bergen und Verbergen, wie er ja nicht über das Sein verfügt. Es geht
hier nicht um ein statisch verstandenes Sein, das u. a. auch noch die

Eigenschaft hat, daß es ent- oder verborgen ist. Sein heißt entbergend-

verborgen-Sein, beides immer und zugleich; das ist die Zukunft. Die
UnVerborgenheit muß sich dem Menschen von sich aus zusprechen,
die Zukunft des Seins bleibt unverfügbar. Der Mensch steht in der

Weile, wie Heidegger an anderer Stelle sagt, d.h. er steht zwischen

Hervor und Hinweg des Seins. Die Weile west als Ankunft in den

Weggang. So geht Sein den Menschen an; der Mensch läßt es ankommen.

In ID betont Heidegger die Notwendigkeit des Menschen für das

Sein ganz besonders. Das Sein braucht den Menschen als An-wesen,

um als An-wesen zu sein. Das heißt, bei aller Betonung des Seins als

Apriori sind Mensch und Sein einander übereignet. Wo und wenn
Zukunft Gewesen und Gegenwart sich einander reichen, steht der Mensch

immer schon in diesem Reichen.

Heidegger «beschreibt» nirgendwo das Sein, ohne es als Zukunft
zu verstehen und ohne die Funktion des Menschen in dieser Zu-kunft
zu deuten. Das geschieht mit den oben vorgestellten Begriffen, wobei
die Akzentsetzungen wechseln.

Existieren heißt in der Lichtung stehen. Das Sein lichtet sich von
sich aus. In UdK sagt Heidegger von der Lichtung, daß sie seiender ist
als das Seiende. Sie gibt einen Durchgang zu dem Seienden, das wir
selbst nicht sind, und einen Zugang zu dem Seienden, das wir selbst

sind. In Hum ist die Lichtung das Da, das der Mensch ist. «-Sein lichtet
sich dem Menschen im ekstatischen Entwurf», wobei das Sein selbst
das Werfende ist. Das Sein schickt den Menschen in die Ek-sistenz;
so geschickt steht der Mensch in der Offenheit des Seins.

In der Lichtung geschieht Entbergung. Entbergung und Verber-

gung, das ist der Zukunftscharakter des Seins. Ist das Seiende

unverborgen, hell, so ist das Sein verdunkelt; ist das Seiende entborgen,
so ist das Sein sich entziehend.

Heidegger beschreibt das Sein ferner mit Begriffen, die eine

Sonderstellung des Menschen im Sein und zum Sein gerade nicht betonen

wollen, die aber doch deutlich machen, daß der Mensch in das Sein und
dessen Ankunft gehört. Dieser Sachverhalt wird besonders deutlich
im Begriff des Gevierts und der Vierung. Hier kann Zukunft nicht
mehr primär vom Dasein ausgesagt werden. Im Geviert sind versammelt
Erde und Himmel, die Göttlichen und die Sterblichen. Geviert versam-



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 177

melt sich im Ding. Welt weitet als Geviert ; sie ist das Spiegel-Spiel der
Vier. Die Vier sind - allem Anwesenden zuvorkommend - immer schon,

einig, als Einheit, zusammen, keines ohne das andere, jedes das andere

spiegelnd. Hier gibt es kein Vorher und Nachher, alle Vier «sind»

zugleich, sie bedingen einander. Der Mensch hält sich im Geviert auf,
ist «Teil» des Gevierts. Er hält sich im Geviert auf als Sterblicher,
d. h. als derjenige, der den Tod als Tod vermag, der somit fortdauernd
stirbt. Die Menschen sind die Sterblichen; als solche, die sterben können,
sind sie «das wesende Verhältnis zum Sein als Sein» 206. So offenbaren
die Sterblichen als die Zukünftigen den Zukunftscharakter des Seins.

Wie der Mensch in der Zukunft des Seins steht wird ebenso deutlich
im Begriff des Geschicks. Der Mensch steht im Geschick des Seins;
das Sein ist das Geschickte. Und das Dasein «west im Wurf des Seins

als des schickend Geschicklichen » 207. Die Ankunft eines Geschicks kann
nicht vorausberechnet werden. Somit ist die Zukunft für den Menschen

unverfügbar, offen, nicht determiniert, nicht vorausschaubar oder gar
einplanbar. Der Mensch ist immer der neu Herausgeforderte, der auf
den Weg Gebrachte, der Gebrachte und vom Sein Gebrauchte.

Ähnliches beinhaltet der Begriff des Ereignisses. Der Mensch ist
dem Sein vereignet, das Sein ist dem Menschen zugeeignet; so west
der Mensch im Ereignis.

In der Entfernung vom fast rein daseinsorientierten Zukunftsaspekt
in SuZ gelingt es Heidegger in zunehmendem Maße, mit den oben genannten

Begriffen Zukunft als eine seinshafte, den Menschen mitumfassende
Größe zu verstehen. Der Mensch ist Mensch, weil er eine Zukunft hat.
Weil es Sein gibt, gibt es den Menschen. Weil Sein Zu-kunft ist - nicht
hat, ist der Mensch Zukunft. Die Zukunft des Menschen ist die Zu-kunft
des Seins! Der Mensch soll und muß die «auf den Menschen wartende
Ankunft des Seins» zur Sprache bringen. Das ist sein Dienst an der
und in der Zukunft

Dieses Zukunftsverständnis prägt sodann vor allem Heideggers
GeschichtsVerständnis. Geschichte «geschieht» dort, wo UnVerborgenheit

geschieht, dort also, wo der Mensch die Seinsfrage, die Grundfrage
nach dem Sein stellt. Dort liegt der Anfang der Geschichte. Geschichte
ist immer zukünftig, Zukunft immer geschichtlich. Wo Wahrheit
entspringt - wie in der Kunst -, ist Geschichte. Geschichte meint bei

206 Ding 51.
207 Hum 16.

12



178 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

Heidegger das Wahrheitsgeschehen. Insofern steht die Seinsgeschichte
immer bevor. Sie ist kein Geschehen im üblichen Sinne, sondern Geschick
des Seins und Sein als Geschick. In diesem steht der Mensch, insofern
ist er geschichtlich; er «macht» nicht erst Geschichte. Als Geschichtlicher
ek-sistiert er, d. h. lebt er zukünftig. Im Fragen der Grundfrage wiederholt

sich der geschichtliche Anfang des Daseins; es eröffnet Möglichkeiten

und damit Zukunft. So ist Zukunft die eigentliche Geschichte.
Die geschichtliche Zukunft bedenken heißt «zukünftige» Geschichte

gestalten

3. Zukunftsaufgaben des Menschen

Die Zukunftsaufgaben des Menschen sind im heideggerschen
Verständnis von Zukunft Aufgaben des Menschen in der Zu-kunft des Seins.

Oben wurde bereits angedeutet, daß die Aufgabe des Menschen

in der Zukunft darin liegt, als der vom Sein Gebrauchte und ins Sein

Gebrachte diesem Sein zu entsprechen. Heidegger gibt jedoch innerhalb
dieser Aufgabe kaum konkrete Nahziele an, was seinem Verständnis

von Zukunft durchaus entspricht. Er will eine Grundhaltung des auf
Zukunft hin lebenden Menschen herausstellen, einen Weg aufzeigen,
aber keine Patentrezepte einer Zukunftsgestaltung verschreiben Die
solches tun, verkennen den eigentlichen Zukunftscharakter des Seins.

Die Zukunftsaufgaben des Menschen, wie Heidegger sie sieht, muten
daher zunächst recht wenig konkret und zeitnah an.

Die wesentliche Aufgabe des Menschen, so sagt Heidegger in Hum,
ist die, daß er wieder in die Nähe des Seins findet, d. h. sich auf seine

Her-kunft besinnt, in seinen Ursprung zurückkehrt. Da der Mensch

nicht über die Zukunft des Seins verfügt, muß er sich vom ankommenden
Sein ansprechen lassen und ihm entsprechen. Es wurde schon betont,
daß das Denken die Vermittlung im Bezug Sein - Mensch leistet. Somit
liegt hier eine entscheidende Zukunftsaufgabe des Menschen. In «Die

Kehre» heißt es: «Das Denken ist das eigentliche Handeln»208. Der
Zukunftsbezug dieser urmenschlichen «Tätigkeit» wird noch deutlicher,
wenn Heidegger sagt: «Solange wir nicht denkend erfahren, was ist,
können wir nie dem gehören, was sein wird»209. So stellt die Zu-kunft
des Seins dem Menschen seine Aufgaben. Diese Aufgaben betreffen

208 Kehre 40.
209 Ebd. 46.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 179

alle den Bezug des Menschen zum Sein. In Heideggers Formulierung
lassen sie den konkreten Bezug zur Praxis vermissen; in dieser
Hinsicht ist Heidegger alles andere als aktuell. Ihm geht es einerseits um
das Grundanliegen, die Zukunft des Menschen nicht isoliert ohne die

Zukunft des Seins zu verstehen; andererseits will er einen Weg weisen,
wie der Mensch (in) seine Zukunft finden kann.

Diese Zukunft liegt sicherlich in der Zu-kunft des Seins. Doch was
das Sein ist, läßt sich noch nicht sagen. Von daher ergibt sich die für
den Menschen typische Aufgabe der Wächterschaft des Seins. Der
Mensch soll ein Zeigender sein, ja er ist ein Zeichen 210. Hier wie bei der

Forderung, der Mensch habe dem Sein zu entsprechen, sucht man bei

Heidegger vergeblich nach einer Antwort auf die Frage, was das denn

nun konkret heißt. Die Möglichkeit, Zukunftsaufgaben konkreter zu
formulieren, bietet Heidegger selbst nicht. Darum entspricht man
seinem Denken eigentlicher, wenn man nun nicht nachträglich doch
solche konkreten Zukunftsaufgaben aus seinem Werk herausliest. Das
heißt nun nicht, Aufgabenstellungen des heutigen Menschen für die

Zukunft könnten sich nicht an Heideggers Denken orientieren. Immerhin

ist es für alle Zukunftsaufgaben und für jedes Zukunftsverständnis
entscheidend: Zukunft wird vom Sein und nicht allein vom Menschen

aus betrachtet und ausgesagt, sie macht den Menschen zum Ek-sistie-
renden und ist damit für ihn konstitutiv ; sie ist wesenhaft geschichtlich
geprägt und endlich und kann somit den Menschen davor bewahren,
Zukunft und Zukunftsaufgaben in ein wie auch immer verstandenes

Jenseits zu projizieren; vor allem ist sie unverfügbar. Insofern bewahrt
sie den Menschen davor, sich allzu rasch und voreilig in vom Humanismus

geprägte Zukunftsvorstellungen zu verlieben und irgendwelchen
Utopien nachzujagen.

Heideggers Zukunftsverständnis bedingt es, daß er den Menschen
nicht als ein statisches, fertiges, festgelegtes Wesen betrachtet. Wie die

Zukunft ist auch das Dasein und seine Geschichte unverfügbar. Es
lohnt sich somit nicht, weil es nicht sinnvoll ist, festlegen und vorplanen
zu wollen, was «in der Zukunft» geschehen soll. Geschieht das doch, so

lebt der Mensch uneigentlich, hält sich im Gestell auf und im Sein als

Bestand. Die wahren Zukunftsaufgaben kommen aus der Zu-kunft
des Seins.

Im Bedenken dieser Zukunftsaufgaben ist es verständlich, wenn

210 WhD, VA 10.



180 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

Heidegger offen gegen jene Entwürfe vom Menschen polemisiert, die

aus einem statischen, d. h. die Zukünftigkeit vergessenden
Menschenverständnis entspringen. Gegen die marxistische Deutung, der
gesellschaftliche Mensch sei der natürliche Mensch, spricht sich Heidegger
ebenso aus wie gegen die christliche, die behauptet, der Mensch sei

heilsgeschichtlicher Mensch, Kind Gottes. Diese Deutungen und alle
Arten des Humanismus verkennen den Zukunftsaspekt im weitesten
Sinn, sehen deswegen den Menschen falsch, nicht seinsgerecht, da sie

davon ausgehen, «daß die humanitas des homo humanus aus dem

Hinblick auf eine schon feststehende Auslegung der Natur, der Geschichte,

der Welt, des Weltgrundes, das heißt des Seienden im Ganzen
bestimmt wird»211. Demgegenüber betont Heidegger: Der Mensch hat
einen Dienst in und an der Zukunft des Seins. Er muß daher dem

menschlichen Eigensinn entsagen, sich von sich weg ent-werfen, damit
die Wahrheit des Seins sich ereignet. Nur so findet er in die Wahrheit
des Seins. «Die höchste Würde seines Wesens», so heißt es in FT, «beruht
darin, die Unverborgenheit und mit ihr je zuvor die Verborgenheit
alles Wesens auf dieser Erde zu hüten»212. Und in «Die Kehre» sagt
Heidegger: «Das große Wesen des Menschen denken wir dahin, daß es

dem Wesen des Seins zugehört, von diesem gebraucht ist, das Wesen
des Seins in seine Wahrheit zu wahren» 213. Es könnte hier die Versuchung
bestehen, in der von Heidegger angegebenen Funktion des Menschen
eine Herabminderung seines Wesens gegenüber dem Sein, eine

Einschränkung seiner Freiheit und einen Grundzug zum Pessimismus zu
sehen. Und wenn Heidegger sagt, das menschliche Leben sei ja nur
ein kurzer Ruck, ein Atemzug, und wenn es in EiM heißt, «innerhalb
des Seienden im Ganzen ist kein Rechtsgrund zu finden für die Hervorhebung

gerade des Seienden, das man Mensch nennt und zu dem wir
selbst zufällig gehören» 214, so könnte man der oben genannten
Versuchung erliegen. Doch ist darauf hinzuweisen - wenn man einen gewissen

Hang zur pessimistischen Sicht des menschlichen Wesens und Lebens
bei Heidegger nicht leugnen möchte -, daß er immer wieder die wesentliche

Zuordnung und Abhängigkeit von Sein und Mensch betonen

will, innerhalb deren der Mensch allein Mensch sein kann, und daß er
seine Auffassung vom Menschen und dessen Zukunft in Auseinander-

211 Hum 11.
212 FT 32.
213 Kehre 39.
214 EiM 3.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 181

Setzung mit der traditionellen, von ihm bekämpften Metaphysik
formuliert. Ein Mensch, der seine Herkunft aus dem Sein und damit seine

eigentliche Zukunft leugnen will oder als Bindung abstreifen möchte,
hört nach Heidegger auf, Mensch sein zu können. In ID heißt es von
der Zuordnung Sein-Mensch: «Der Mensch ist eigentlich dieser Bezug
der Entsprechung, und er ist nur dies»215.

Die wesentliche Zukunftsaufgabe des Menschen ist Gefahren

ausgesetzt. Wie die Zukunft selbst sieht Heidegger die Gefahren
grundsätzlicher und umfassender als das Man sie sieht. Er kommt zwar
gelegentlich auf die Gefahren zu sprechen, die den heutigen Menschen

bedrohen; er weist hin auf die verheerenden Folgen der Kriege und auf
die gegen den Menschen gerichtete Anwendung der Atomkraft. Doch die

Gefahr schlechthin, aus der alle anderen resultieren, liegt in der

Verkennung des Zukunftscharakters des Seins und des Menschen. Sie kommt
aus dem Anspruch des Gestells. Dieser liegt darin, das Sichentbergende
als Bestand zu sehen. Das Wirkliche wird bestellt und damit zum
Bestand. Die Funktion des Menschen, daß er gebraucht wird zum Ent-
bergen, wird nicht mehr gesehen. Diese grundlegende Gefahr liegt vor
allem in der Technik. Ihr Wesen ist das Gestell. Steuerung und Sicherung

prägen das Handeln des Menschen. Somit ist die Technik gerade
nicht in der Lage, die Zukunft des Daseins gestalten zu helfen. Von ihr
gehen höchstens gegenteilige Einflüsse aus. Sie verdeckt die Ankunft
des Seins und die Zukunft des Menschen. Doch liegt, so sagt Heidegger,
in dieser Gefahr zugleich das Rettende. Dieses wird in der Kehre sichtbar.

In ihr wird die Gefahr als Gefahr erkannt. Und wer um die Bedrohung

weiß, ist immer schon auf dem Wege zum Rettenden. Heidegger
vermutet Möglichkeiten für die Ankunft dieser Kehre, die im Sein begründet
liegt. Doch dafür ist ein Gesinnungswandel nötig. Dieser, der allein
die eigentliche Gefahr abwenden kann, spricht aus dem Satz: «So bleibt
denn auch alles bloße Ordnen der universalhistorisch vorgestellten Welt
wahr- und bodenlos. Alle bloße Jagd auf die Zukunft, ihr Bild in der
Weise zu errechnen, daß man halb gedachtes Gegenwärtiges in das

verhüllte Kommende verlängert, bewegt sich selber noch in der Haltung
des technisch-rechnenden Vorstellens»216. Hier werden manche
Zukunftsvorstellungen des modernen Menschen zunichtegemacht.

Im Zusammenhang mit der Kennzeichnung des Menschen als den

215 ID 18.
216 Kehre 45.



182 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

Sterblichen spricht Heidegger gelegentlich von den Göttlichen. Es ist
die Frage zu stellen, ob es bei Heidegger auch ein Zukunftsverständnis
gibt, das in diesem Erwarten der Göttlichen durch die Sterblichen
besteht. Heidegger gibt keinen Anlaß anzunehmen, daß das Göttliche
dem Menschen verfügbar ist, so daß der Mensch es direkt und gewiß
erwarten kann. So bleiben seine Äußerungen zum Teil undeutlich und
mit vielen Fragen behaftet.

Erde und Himmel, die Sterblichen und die Göttlichen sind
versammelt als Geviert im Ding. Sie machen das oben beschriebene Spiegel-

Spiel aus. Die Sterblichen können sterben, sie vermögen den Tod, sie

bereiten dauernd den Brauch ihres Vermögens vor, «damit ein guter
Tod sei». Die Kennzeichnung des Menschen als animal rationale reicht
Heidegger nicht aus. Er leitet aus der Sicht der Menschen als die Sterblichen

eine Aufgabe des Menschen ab und sagt: «die vernünftigen
Lebewesen müssen erst zu Sterblichen werden))211. Offensichtlich vermögen
viele Menschen ihren Tod als Tod noch nicht ; sie leben nicht eigentlich.
Die Sterblichen jedoch erwarten als Sterbliche die Göttlichen, die

winkende Boten der Gottheit genannt werden; die Sterblichen warten
der Winke der Ankunft der Göttlichen; sie verkennen nicht, daß die

Göttlichen fehlen; der Mensch blickt als der Sterbliche dem Göttlichen

entgegen 218. Ferner spricht Heidegger vom zu erwartenden Heil. Die
Sterblichen wollen sich vor das Heile des Göttlichen bringen; «imUnheil
noch warten sie des entzogenen Heils» 219. Diese Sterblichen sind «immer
schon unterwegs zur letzten Brücke.» Und Heidegger scheint betonen

zu wollen, daß die Sterblichen als Sterbliche bezüglich der Göttlichen
Wartende bleiben. Als Sterbliche wissen sie um den Fehl des Göttlichen.
Deswegen - und das mutet als Kritik aller modernen Scheinlösungen
an - verschaffen sie sich auch keinen Ersatz, keine Götzen ; sie betreiben
keinen Götzendienst. Eine solche «Meisterung» der Zukunft wird der

Stellung des Menschen im Geviert nicht gerecht und läßt die Göttlichen
nicht die Göttlichen sein. Heidegger kann nicht sagen, was das Heile
des Göttlichen ist, was hinter der «letzten Brücke» liegt, von der er

spricht. Sicherlich ist sein Denken offen für den Zuspruch des Göttlichen,
das er als abwesend erfährt, das aber vom Menschen erwartet werden
kann. Wichtig ist Heideggers Hinweis auf die Zu-kunft des Göttlichen

217 Ding 51.
218 Vgl. Kehre 45.
219 Bauen 25.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 183

aus dem Sein. Er sagt: «Ob der Gott lebt oder tot bleibt, entscheidet
sich nicht durch die Religiosität der Menschen und noch weniger durch
theologische Aspirationen der Philosophie und der Naturwissenschaft.
Ob Gott Gott ist, ereignet sich aus der Konstellation des Seins und innerhalb

ihrer» 220.

SCHRIFTEN UND ABKÜRZUNGEN

SuZ
WiM
Kant
WdGr (WM)

WdW
UdK (Holzw)

FD

Piaton
Hum

Aletheia (VA)

Logos

Ding

FT (TK)

Kehre
SprA
Sprache (USpr)

ÜM
Bauen
WhD, VA
WhD

Sein und Zeit. 11., unv. Aufl., Tübingen 1967.
Was ist Metaphysik? Frankfurt 19655.

Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt 19653.

Vom Wesen des Grundes. In: Wegmarken WM). Frankfurt

1967, 21-71.
Vom Wesen der Wahrheit. Frankfurt 19675.

Der Ursprung des Kunstwerks. In: Holzwege Holzw).
Frankfurt 19634, 7-68.
Die Frage nach dem Ding. Zu Kants Lehre von den
transzendentalen Grundsätzen. Tübingen 1962.
Die Zeit des Weltbildes. In: Holzw, 69-104.
Piatons Lehre von der Wahrheit. Bern 19542.
Über den Humanismus. Frankfurt 1968.

Hegels Begriff der Erfahrung. In: Holzw, 105-192.
Aletheia (Heraklit, Fragment 16). In: Vorträge und
Aufsätze VA), Teil III. Pfullingen 19673, 53-78.
Nietzsches Wort «Gott ist tot». In: Holzw, 193-247.
Logos (Heraklit, Fragment 50). In: VA III, 3-25.
Wozu Dichter? In: Holzw, 248-295.
Das Ding (mit Nachwort: Ein Brief an einen jungen
Studenten). In: VA II, 37-59.
Die Frage nach der Technik. In: Die Technik und die
Kehre TK). Pfullingen 19622, 5-36.
Die Kehre. In: TK, 37-47.
Der Spruch des Anaximander. In: Holzw, 296-343.
Die Sprache. In: Unterwegs zur Sprache USpr).
Pfullingen 19653, 11-33.
Überwindung der Metaphysik. In: VA I, 63-91.
Bauen Wohnen Denken. In : VA II, 19-36.
Was heißt Denken? In: VA II, 3-17.
Was heißt Denken? Tübingen 1954.
Moira (Parmenides VIII, 34-41). In: VA III, 27-52.

220 Kehre 46.



184 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

EiM Einführung in die Metaphysik. 3., unv. Aufl. Tübingen
1966.

WB Wissenschaft und Besinnung. In: VA I, 37-62.
ZSF Zur Seinsfrage. Frankfurt 19673.
Phil Was ist das - die Philosophie Pfullingen 19664.
SvGr Der Satz vom Grund. 3., unv. Aufl. Pfullingen 1965.

ID Identität und Differenz. 4., unv. Aufl. Pfullingen 1957.

WSpr Das Wesen der Sprache. In: USpr, 157-216.
Vom Wesen und Begriff der tpùaiç. Aristoteles' Physik
B. 1. In: WM, 309-371.
Das Wort. In: USpr, 217-238.

Gel Gelassenheit. Pfullingen 19593.
WS Der Weg zur Sprache. In: USpr, 239-268.

Hegel und die Griechen. In: WM, 255-272.
Aus einem Gespräch von der Sprache. Zwischen einem
Japaner und einem Fragenden. In: USpr, 83-155.

Nietzsche I Nietzsche, 1. Bd., 1. Aufl., Pfullingen 1961.
Nietzsche II Nietzsche, 2. Bd., Pfullingen 1961.
KT Kants These über das Sein. In: WM, 273-307.

Aus der letzten Marburger Vorlesung. In: WM, 373-395.
ZuS (ZSD) Zeit und Sein. In: Zur Sache des Denkens ZSD).

Tübingen 1969.
ZuS, Prot Protokoll zu einem Seminar über den Vortrag «Zeit und

Sein». In: ZSD, 27-60.
EPh Das Ende der Philosophie und die Aufgabe des Denkens.

In: ZSD, 61-80.
Heidegger - Fink, Heraklit. Seminar Wintersemester
1966/67. Frankfurt 1970.


	Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers nach Erscheinen von "Sein und Zeit"

