Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 1-2

Artikel: Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers nach Erscheinen
von "Sein und Zeit"

Autor: Hirsch, Wilfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760456

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WILFRIED HIRSCH

Die Zukunftsproblematik
im Werk Martin Heideggers
nach Erscheinen von ‘Sein und Zeit’*

Die meisten Verdffentlichungen Heideggers nach Erscheinen von
«Sein und Zeit» (SuZ) sind von einer neuen Denkrichtung geprigt. Dabei
bilden die einzelnen Schriften, die hier — soweit das mdglich ist — in
ihrer chronologischen Entstehungsweise benutzt werden, kein einheit-
liches Ganzes. Auch finden sich hidufig verdeutlichende Erginzungen
und Weiterfithrungen zu SuZ.

SuZ und Heideggers Spdtphilosophie ist gemeinsam, dal3 die Frage
nach dem Sein im Vordergrund steht; doch geht es in der Spétphilosophie
nicht mehr um die Analyse der Struktur von Existenz. Vereinfacht
formuliert darf man vielleicht sagen: Ist SuZ wesentlich am Dasein
orientiert, so Heideggers Spétphilosophie am Sein. Es wird jetzt nicht
mehr so sehr vom Menschen auf das Sein geschaut, sondern vom Sein
her die Stellung des Menschen im Sein verdeutlicht. Das hat naturgemadl
Auswirkungen auf die Zukunftsproblematik. Ebenso richtig diirfte je-
doch die hier zunichst als These formulierte Aussage sein, dall die
geinderte Sicht des Zukunftsproblems eine neue Zuordnung von Sein
und Mensch (Dasein) bedingt.

Der Begriff Zukunft taucht in den Werken nach SuZ nicht mehr
allzu hiufig auf; das soll jedoch nicht heillen, dal die Frage nach der
Zukunft und ihrer Bedeutung fiir das Menschsein nicht mehr artikuliert
wird. Die allgemein geinderte Fragerichtung in Heideggers Spétphilo-
sophie bedingt auch eine gedinderte Fragestellung beziiglich des Themas
Zukunft. Zeitlichkeit, Geschichtlichkeit, Zukunft, diese Begriffe werden

* Das Verzeichnis der Siglen befindet sich am Schlufl des Artikels, S. 183.



140 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

nun anders, umfassender, radikaler verstanden; sie werden vom Sein
her, nicht vom Dasein aus interpretiert. Heidegger wendet sich dabei
immer wieder gegen eine einseitige metaphysische, subjektivistische
und anthropologische Sicht in der Behandlung der Seinsfrage.

In den folgenden Ausfiihrungen geht es vor allem um die neue
Sicht des Verhiltnisses von Mensch und Sein. Nur innerhalb dieser
Gesamtthematik kann die Zukunftsproblematik bedacht und bearbeitet
werden. Es mul3 gefragt werden, ob und welches neue Verstindnis von
Zeitlichkeit, Geschichtlichkeit und Zukunft vorliegt, ob dieses die Zu-
kunftsthematik in SuZ dndert, erginzt bzw. weiter gelten 1iBt. Ferner
soll bedacht sein, welche Momente die grundsitzlich neue Fragerichtung
bedingen und wie sich diese auswirken auf ein eventuell gedndertes
Zukunftsverstidndnis.

Bevor nun das neue Verstindnis Heideggers von Sein, Mensch
und Zukunft dargestellt wird, soll kurz auf die AuBerungen zum Thema
Zukunft eingegangen werden, die Heidegger in einer Ubergangsphase
macht, die nicht mehr direkt in «Sein und Zeit» zu finden sind, die aber
auch noch nicht seine Spétphilosophie kennzeichnen.

1. Die Unganzheit des Seins als Zukunft

Wie in SuZ wird auch in den Werken Heideggers danach das
Phinomen Zukunft (u.a.) im Zusammenhang mit dem Problem des
Ganzseins betrachtet. Die Frage nach dem Ganzen des Seienden an
sich durchzieht wie ein roter Faden das gesamte Werk Heideggers. In
der Behandlung dieser Frage wird auch besonders deutlich, wie wenig
kontinuierlich, immer um neue Antwortversuche ringend, die sich ge-
legentlich zu widersprechen scheinen, Heidegger zumeist vorgeht. Dabei
scheint es zunidchst, daBl das Ganzheitsproblem im MaBe des Weiter-
denkens des Grundanliegens von SuZ immer mehr in den Hintergrund
tritt. Im Grunde wird es jedoch neu und viel umfassender aufgerollt.
Es wird besonders in den Werken artikuliert, die SuZ zeitlich und thema-
tisch am néchsten stehen.

In der Zuordnung von Ganzheits- und Zukunftsproblem geht es
nun nicht mehr nur um die Ganzheit des Daseins und um dessen Zukunft,
sondern um die Ganzheit des Seienden an sich und um die Zukunft des
Seins. Im Reden von der Lichtung des Seins werden dann beide Probleme
ineins gesehen, weil sie sachlich zusammengehéoren.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 141

In «Was ist Metaphysik» bezieht Heidegger zunichst folgenden
Standpunkt: «So sicher wir nie das Ganze des Seienden an sich absolut
erfassen, so gewil finden wir uns doch inmitten des irgendwie im Ganzen
enthiillten Seienden gestellt. Am Ende besteht ein wesenhafter Unter-
schied zwischen dem Erfassen des Ganzen des Seienden an sich und dem
Sichbefinden inmitten des Seienden im Ganzen. Jenes ist grundsitzlich
unmoglich. Dieses geschieht stindig in unserem Dasein»!. Ohne es um-
greifen zu kénnen weill der Mensch, daf3 das Sein «mehr», «groBer» ist
als das Dasein; das Dasein ist im Eingebettetsein im Sein, ja ist das
Eingebettetsein. «Die Freude an der Gegenwart des Daseins ... eines
geliebten Menschen» oder «die Befindlichkeit der Stimmung» offen-
baren das Seiende im Ganzen 2. Auch die Langeweile hat diese Funktion.
Das permanente Sichoffenbaren des Seienden im Ganzen ist als Ent-
hiillen das Grundgeschehen des Daseins. Die Angst (um), so sagt
Heidegger, bringt «das Seiende im Ganzen zum Entgleiten» 3.

Die Verbindung des Ganzheitsproblems mit dem Problem der Zu-
kunft stellt Heidegger besonders dann her, wenn und wo er sich iiber
das Seinsverstindnis des Menschen duBert. Woher kommt das vorbe-
griffliche Verstehen des Seins? «Der Mensch ist ein Seiendes, das in-
mitten von Seiendem ist, so zwar, dall ithm dabei das Seiende, das er
nicht ist, und das Seiende, das er selbst ist, zumal immer schon offenbar
geworden ist. Diese Seinsart des Menschen nennen wir Existenzy 4.
Heidegger ist iiberzeugt, dal der Mensch «bei aller Kultur und Technik»
des Seienden nie Herr werden kann °. Doch koénnte er nicht er selbst
sein, «wenn er nicht iiberhaupt Seiendes als ein solches seinlassen
konnte» 8. Der Mensch ist am Prozel3 der Enthiillung des Ganzen des
Seienden als solchem beteiligt, und zwar immer schon!

In «Vom Wesen des Grundes» hei3t es: «Das menschliche Dasein —
. Seiendes inmitten von Seiendem befindlich, z# Seiendem sich ver-
haltend — existiert (dabei) so, da3 das Seiende immer im Ganzen offenbar
ist. Die Ganzheit mul3 dabei nicht eigens begriffen, ihre Zugehorigkeit
zum Dasein kann verhiillt sein, die Weite dieses Ganzen ist verinderlich.
Die Ganzheit ist verstanden, ohne daB3 auch das Ganze des offenbaren
Seienden in seinen spezifischen Zusammenhingen, Bezirken und Schich-
‘WiM 30.

Ebd. 30 {.; vgl. WdW 20.
WiM 32; vgl. 33 ff.
Kant 205; vgl. 211.

Ebd. 206.
Ebd.

(= A



142 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

ten eigens erfallt oder gar ‘vollstindig’ durchforscht wire» 7. Der Mensch
kann das Seiende im Ganzen sicherlich nicht erfassen auf Grund der
Beschriankungen seiner Erkenntnisfihigkeiten; aber primdr deswegen
nicht, weil es in seinem Wesen und Grunde zukiinftig ist! Doch scheint
Heidegger hier Zukunft noch zu sehr mit dem Dasein zu verkniipfen. —
Das Verstehen der Ganzheit ist fiir Heidegger dann Uberstieg zur Welt,
wobei Welt das vorgiingige Wie des Seins im Ganzen meint 8.

In «Vom Wesen der Wahrheit» sucht Heidegger deutlich zu machen,
wie das «im Ganzen» genauer zu verstehen ist. «Die Offenbarkeit des
Seienden im Ganzen fdllt nicht zusammen mit der Summe des gerade
bekannten Seienden» . Es geht also nicht um eine quantitative Erfassung
des gesamten Seienden, sondern um eine Beschreibung einer grund-
legenden Eigenschaft des Seins {iiberhaupt. «Die Verborgenheit des
Seienden im Ganzen stellt sich nie erst nachtriglich ein als Folge der
immer stiickhaften Erkenntnis des Seienden. Die Verborgenheit des
Seienden im Ganzen, die eigentliche Un-wahrheit, ist dlter als jede
Offenbarkeit von diesem und jenem Seienden. Sie ist dlter auch als das
Seinlassen selbst, das entbergend schon verborgen hidlt und zur Ver-
bergung sich verhilt» 1°. Gewohnlich vergi3t der Mensch das Seiende
im Ganzen; er bleibt bei seinen Geméichten stehen, er steht in der Irre.
«Die Verbergung des verborgenen Seienden im Ganzen waltet in der
Entbergung des jeweiligen Seienden, die als Vergessenheit der Verber-
gung zur Irre wird» !'. Eine besondere und bevorzugte Weise, wie das
Seiende im Ganzen zur Offenheit dringt — davon wird noch die Rede
sein —, sieht Heidegger in der Kunst gegeben 2.

So ist das Problem der Ganzheit eigentlich erst vom Phinomen
der Zukunft her zu sehen und umgekehrt. Ganzheit und Unganzheit
des Daseins — und damit Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit — hingen
ab vom Zukunftscharakter des Seins iiberhaupt. Da dieses in seiner
Grundstruktur zukiinftig ist, d. h. auf sich zukommen kann, ist es nie
ganz. Das heit nicht, daB dem Sein etwas fehle. — Im folgenden wird
sich zeigen, daB Ganzheit und Unganzheit in der Zukunft griinden.
Es handelt sich um das stindige Entbergen und Verbergen des Seins
im Sein.

7 WdGr 52 f.

8 Vgl. ebd. 39 und 53; vgl. Holzw 82,

9 WdWwW 20.

10 Ebd, 21.

11 Ebd. 24.
12°TIdK 63.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 143

2. Zukunft als Ursprung der Transzendenz

In den ersten Veroffentlichungen nach SuZ taucht bei Heidegger
die Frage nach der Zukunft indirekt auf im Zusammenhang mit dem
Transzendenzproblem. Hierbei denkt er noch sehr in den herkémmlichen
Begriffen der traditionellen Metaphysik. Das Transzendenzproblem wird
vor allem in Heideggers Auseinandersetzung mit Kant behandelt.

Der Zusammenhang mit dem Ganzheitsproblem wird verdeutlicht
in der Frage, «wie kann endliches menschliches Dasein im vorhinein
das Seiende iiberschreiten (transzendieren), welches Seiende es nicht
nur nicht selbst geschaffen hat, auf das es sogar, um selbst als Dasein
existieren zu koénnen, angewiesen ist?» 13 Einen Ansatzpunkt, das Zeit-
problem und damit die Frage nach der Zukunft vom Problem der
Transzendenz her zu losen, glaubt Heidegger in der transzendentalen
Einbildungskraft Kants zu sehen. Diese «lit die Zeit als Jetztfolge
entspringen und ist deshalb — als diese entspringen-lassende — die ur-
spriingliche Zeit» '*. Seine Bedenken gegen diese Interpretation raumt
Heidegger mit folgenden Erliuterungen aus. Die Modi der Synthesis
(Apprehension, Reproduktion und Recognition) sind nach Kant zeit-
bildend, wobei der dritte Modus die Zukunft «bildet» und damit einen
Vorrang vor den anderen hat '°. Dieser Modus der Synthesis «erkundet
im voraus und ist ‘hindurchspihend’ auf das, was im vorhinein als
das Selbige vorgehalten sein mul3, damit die apprehendierende und die
reproducierende Synthesis iiberhaupt einen geschlossenen Umkreis von
Seiendem vorfinden kénnen, innerhalb dessen sie das, was sie beibringen
und antreffen, als Seiendes gleichsam anbringen und hinnehmen koén-
nen» 1%, Der Zukunftsaspekt wird noch deutlicher, wenn Heidegger
sagt: «Wenn aber diese reine Synthesis rekognosciert, dann sagt das
zugleich: sie erkundet nicht ein Seiendes, das sie sich als dasselbe vor-
halten kann, sondern sie erkundet den Horizont von Vorhaltbarkeit
iiberhaupt. Ihr Erkunden ist als reines das urspriingliche Bilden dieses
Vorhaften, d.h. der Zukunft» 7. So hat dieser Modus einen Vorrang vor

13 Kant 46.

14 Ebd. 160.

15 Ebd. 166; vgl. 178.
16 Ebd. 169.

17 Ebd.



144 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

den anderen, «mit denen er gleichwohl wesentlich zusammengehorty 18,
Und Heidegger fragt: « Wenn in dieser scheinbar ganz zeitabgewandten
Kantischen Analyse der reinen Synthesis im Begriffe gerade das urspriing-
lichste Wesen der Zeit zum Vorschein kidime: dal sie sich primér aus der
Zukunft zeitigt?» 1 Fiir Heidegger liegt in der transzendentalen Ein-
bildungskraft die urspriingliche Zeit; die Transzendenz zeitigt sich in
der urspriinglichen Zeit ?°. Heidegger wirft Kant vor, dall er vor dem
von ihm selbst enthiillten Grund, der transzendentalen Einbildungskraft,
zuriickweiche; er habe die Grundlegung der Metaphysik nicht konse-
quent zu Ende gedacht!

In «Vom Wesen des Grundes» wird das Transzendenz- und Zukunfts-
problem erneut, jedoch nicht mehr in der Auseinandersetzung mit
Kant aufgegriffen. Heidegger fragt nach dem Wesen des Grundes. Die
Transzendenz ist der Bezirk dieses Fragens. Sie wird jedoch vom Dasein
her und auf es hin verstanden. Transzendenz ist die Grundstruktur der
Subjektivitit. Subjekt meint «das Seiende, das wir je selbst sind und
als ‘Dasein’ verstehen»; Subjektsein heilt, «in und als Transzendenz
Seiendes sein» ?!. Die Transzendenz konstituiert auch die Selbstheit:
«I'm Uberstieg kommt das Dasein allererst auf solches Seiendes zu, das
es ist, auf es als es ‘selbst’» 22. Das Woraufhin des Uberstiegs ist die
Welt. So meint Transzendenz das In-der-Welt-sein 2. «Das je vorgrei-
fend-umgreifende Verstehen dieser Ganzheit» — Heidegger spricht vom
Seienden im Ganzen — «aber ist Uberstieg zur Welt» 2¢. Welt ist das,
«aus dem her das Dasein sich zu bedeuten gibt, zu welchen Seienden
und wie es sich dazu verhalten kann. Dasein gibt ‘sich’ aus ‘seiner’
Welt her zu bedeuten, hei3t dann: in diesem Auf-es-zukommen aus der
Welt zeitigt sich das Dasein als ein Selbst, d.h. als ein Seiendes, das
zu sein ihm anheimgegeben ist. Im Sein dieses Seienden geht es um
dessen Seinkonnen. Das Dasein ist so, daB es uwm willen seiner
existiert» 5. Damit erweist sich die Welt «als das, worumwillen Dasein
existiert. Die Welt hat den Grundcharakter des Umwillen von ... und
das in dem urspriinglichen Sinne, daB sie allererst die innere Moglichkeit

18 Ebd.

19 Ebd. 169 f{.
20 Ebd. 179.
21 'WdGr 34.
22 Ebd.

2 ‘Ebd. 37.

2¢ Ebd. 53.
25 Ebd.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 145

fiir jedes faktisch sich bestimmende deinetwegen, seinetwegen, deswegen
usf. vorgibt» 2.

Mit dem Transzendieren des Daseins ist also gesagt, dall es welt-
bildend ist, Welt geschehen ld8t ??. Und das ist nur méglich, weil das
Dasein zukiinftig ist, weil es auf sich zukommt, «weil die Transzendenz
im Wesen der Zeit, d.h. aber in ihrer ekstatisch-horizontalen Verfas-
sung wurzelt» 28,

3. Zukunft als Ursprung der Freiheit

In engem Zusammenhang mit dem Transzendenzproblem steht
das Problem der Freiheit. Hierbei geht es Heidegger keineswegs um
eine verkiirzte anthropologische Sicht der Freiheit, bezogen auf das
sittliche Handeln des Menschen, sondern um die grundsitzliche Frage
nach Freiheit iiberhaupt. Diese Frage ist eingebettet in die Frage nach
der Zuordnung von Sein und Dasein. In dieser Zuordnung aber geht es
um das Phinomen Zukunft.

«Was nun aber seinem Wesen nach so etwas wie das Umwillen
iiberhaupt entwerfend vorwirft und nicht etwa als gelegentliche Leistung
auch hervorbringt, ist das, was wir Freiheit nennen. Der Uberstieg
zur Welt ist die Freiheit selbst ...» 2°. Transzendenz und Freiheit charak-
terisieren die Stellung des Menschen in und zur Welt. «Das entwerfend-
iiberwerfende Waltenlassen von Welt ist die Freiheit»3°. Diese als
Transzendenz verstandene Freiheit ist «der Ursprung von Grund
tiberhaupt. Freiheit ist Freitheit zum Grunde» 3. Heidegger spricht
von drei Wesen des Griindens, vom Griinden als Stiften, Bodennehmen
und Begriinden. Das Griinden als Stiften ist «der Entwurf des Um-
willeny 32, ist der «Entwurf von Mdglichkeit seiner selbst»33. In
diesem Umwillen begegnet das Phinomen Zukunft. «Das im Vorwurf
entworfene Umwillen weist auf das Ganze des in diesem Welthorizont

2 Ebd.

21. Ebd,.55.
28 Ebd. 62.
23 Ebd. 59.
30 Ebd. 60.
31 Ebd.

32 Ebd. 61.
33 Ebd. 62.

10



146 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

enthiillbaren Seienden zuriick»3*. So bilden die verschiedenen, in der
Transzendenz wurzelnden Weisen des Griindens einen inneren Zusam-
menhang, «weil die Transzendenz im Wesen der Zeit, d.h. aber in
ihrer ekstatisch-horizontalen Verfassung wurzelt» 3°. Freiheit ist nach
Heidegger dort gegeben, wo das Dasein Grund gewinnt; und das ge-
schieht im Uberstieg zur Welt, als Transzendenz. Die Zukunft begriindet
die Freiheit; weil das Dasein zukiinftig ist, ist es frei; es ist frei, indem
es zukiinftig ist; es ist zukiinftig, wenn es «griindet». Im stiftenden
Griinden offenbart sich Freiheit.

In «Vom Wesen der Wahrheit» erscheint die Freiheit als das Wesen
der Wahrheit 36, wobei das Wesen der Wahrheit die Wahrheit des
Wesens ist. Ireiheit ist «Seinlassen von Seiendem»37. «Sein-lassen
ist das Sicheinlassen auf das Seiende»38. Dieses meint die Entborgen-
heit. «Die Freiheit ist alldem (...) zuvor die Eingelassenheit in die Ent-
bergung des Seienden als eines solchen»3?., Diese Freiheit kommt der
Existenz als Ek-sistenz zu; diese ist ausgesetzt in die Entborgenheit
des Seienden. Damit ist die Freiheit keine Eigenschaft, die dem Men-
schen zukommt; die Freiheit ist sozusagen «ilter»; sie besitzt den
Menschen, nicht er sie! « Wenn aber das ek-sistente Da-sein als das
Seinlassen von Seiendem den Menschen zu seiner ‘Freiheit’ befreit,
indem sie ihm iiberhaupt erst Moglichkeit (Seiendes) zur Wahl stellt
und Notwendiges (Seiendes) ihm auftrigt, dann verfiigt nicht das
menschliche Belieben iiber die Freiheit. Der Mensch ‘besitzt’ die Freiheit
nicht als Eigenschaft, sondern hdochstens gilt das Umgekehrte: die
Freiheit, das ek-sistente, entbergende Dasein besitzt den Menschen
und das so urspriinglich, dall einzig sze einem Menschentum den alle
Geschichte erst begriindenden und auszeichnenden Bezug zu einem
Seienden im Ganzen als einem solchen gewidhrt»*0. Diese Freiheit ist
das Wesen der Wahrheit «im Sinne der Entbergung von Seiendem» #!;
die Wahrheit ist somit in ihrem Wesen Freiheit. Deswegen kann der
Mensch «das Seiende auch nicht das Seiende sein lassen, das es ist und
wie es ist. Das Seiende wird dann verdeckt und verstellt. Der Schein

3¢+ Ebd. 61.
35 Ebd. 62.
36 WdW 13.
37, Ebd. 15}
3% Ebd.

39 Ebd. 16.
10°Fbd. 17
41 Ebd. 18.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 147

kommt zur Macht. In ihr gelangt das Unwesen der Wahrheit zum
Vorschein» *2.

Den Zusammenhang zwischen Freiheit und Entbergung stellt
Heidegger spiter in «Die Frage nach der Technik» nochmals wie folgt
dar: «Alles Entbergen kommt aus dem Freien, geht ins Freie und bringt
ins Freie. Die Freiheit des Freien besteht weder in der Ungebundenheit
der Willkiir, noch in der Bindung durch bloBe Gesetze. Die Freiheit
ist das lichtend Verbergende, in dessen Lichtung jener Schleier weht,
der das Wesende aller Wahrheit verhiillt und den Schleier als den ver-
hiillenden erscheinen 1iBt. Die Freiheit ist der Bereich des Geschickes,
das jeweils eine Entbergung auf ihren Weg bringt» *3.

4. Die Endlichkeit der Zukunft

Mit Endlichkeit meint Heidegger eine Struktur, eine Verfassung,
die konstitutiv fiir das Dasein und Sein ist. Es handelt sich nicht um
eine Eigenschaft des Menschen. Der Begriff wird nicht in Abgrenzung
zu Begriffen wie unendlich, endlos entwickelt, sondern vom Seinsver-
stindnis her verdeutlicht. Dies geschieht hauptsichlich in «Kant und
das Problem der Metaphysiky.

In der Grundlegung der Metaphysik geht es vor allem um die
Endlichkeit des Menschen **. Um das Problem der Endlichkeit im
Menschen erdértern zu konnen, ist die Ausarbeitung der Seinsfrage
unerldBlich *5.

Der Mensch hat immer schon ein Vorverstindnis von Sein. Die
Unterscheidung zwischen dem Seienden, das er selbst ist, und dem, das
er nicht ist, ist ihm immer schon bekannt. Diesen Sachverhalt umschreibt
der Begriff Existenz. «Nur auf dem Grunde des Seinsverstdndnisses ist
Existenz moglich» 6. Der Mensch kann Seiendes als ein solches sein-
lassen. Somit kann Heidegger sagen: «Dergleichen wie Sein gibt es
nur und muB} es geben, wo Endlichkeit existent geworden ist. So offen-
bart sich das Seinsverstindnis ... als der innerste Grund seiner Endlich-
keit» 7. Die Endlichkeit kommt dem Menschen urspriinglich zu. «Auf

42 Ebd.

5 BT.25,

4 vgl. Kant 197.

4 Ebd. 200.

4 Ebd. 205.
47 Ebd. 206.



148 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

dem Grunde des Seinsverstindnisses ist der Mensch das Da, mit dessen
Sein der erdffnende Einbruch in das Seiende geschieht, so daB dieses
sich als solches fiir ein Selbst bekunden kann. Urspriinglicher als
der Mensch ist die Endlichkeit des Daseins in thmy»*8, So liegt
das Wesen der Endlichkeit im Seinsverstindnis. Eine Grundlegung der
Metaphysik muf bei ihr ihren Ausgang nehmen.

Die Alltdglichkeit bringt es mit sich, dal die Endlichkeit verdeckt
wird; sie sorgt dafiir, dall die Transzendenz des Daseins als in sich
endliche nicht gesehen wird *°. Die Angst jedoch bestimmt die Endlich-
keit im Dasein «als das stindige, obzwar meist verborgene Erzittern
alles Existierenden» 3°.

Da das Dasein endlich existiert, ist auch die Zukunft endlich. Die
Endlichkeit der Zukunft ergibt sich fiir Heidegger aus seinem grund-
legenden Seins- und Daseinsverstindnis. Alle Versuche, die Zukunft
als ins Jenseits verlaufende Zielprojektion, die an kein Ende kommt,
zu deuten, scheitern an diesem Seinsverstindnis. Wie Heidegger End-
lichkeit in sich selbst versteht, verdeutlicht das Protokoll zu seinem
Seminar iiber den Vortrag «Zeit und Sein»; alles ist endlich, das Ereignis,
das Sein, das Geviert; Endlichkeit meint «ins Eigene Geborgensein.
In diese Richtung — d.h. aus dem Ereignis selbst, vom Begriff des
Eigentums her — ist der neue Begriff der Endlichkeit gedacht» 3.

5. Das neue Verstindnis von Sein, Mensch und Zukunft

In jedem seiner Werke duBert sich Heidegger grundsitzlich und
ausfiithrlich tiber das Verhdltnis Mensch — Sein; er fragt nach dem
Ursprung des Seins, nach seiner Herkunft, nach seinem Ankommen
und Anwesen, und wie der Mensch in diesem Sein steht. Wenn es um
Ankommen und Anwesen des Seins geht, geht es um Zukunft.

Im folgenden soll zundchst grundsitzlich die Stellung des Menschen
im Sein skizziert werden; sodann werden die Begriffe kurz erldutert,
mit denen Heidegger das genannte Problem umschreibt und verdeut-
licht. Das ist gleichzeitig die Erérterung des Zukunftsproblems!

Heidegger will das Sein des Seienden denken. Hinweise auf diesen

48 Ebd. 206 {.
4 Ebd. 212 {.

50 Ebd. 215.

51 ZuS, Prot 58.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 149

Versuch enthilt vor allem «Der Ursprung des Kunstwerkes». Dem Sein
haftet eine Unverborgenheit, eine Wahrheit an, die ihren Ursprung
nicht dem Menschen verdankt 52, « Vieles am Seienden vermag der Mensch
nicht zu bewiltigen. ... Niemals ist das Seiende, wie es allzu leicht
scheinen mochte, unser Gemédchte oder gar nur unsere Vorstellung» *.

Die Kunst ist nach Heidegger in ihrem Wesen ein Ursprung. «Immer
wenn Kunst geschieht, d. h. wenn ein Anfang ist», wird Sein gestiftet 4.
Mit Ursprung meint Heidegger: «etwas erspringen, im stiftenden Sprung
aus der Wesensherkunft ins Sein bringen» 3. Die Griindung in die
Offenheit verlangt das Sein selbst, sie geschieht nicht nachtriglich
durch den Menschen. «Der echte Anfang ist als Sprung immer ein Vor-
sprung, in dem alles Kommende schon iibersprungen ist, wenngleich
als ein Verhiilltes. Der Anfang enthilt schon verborgen das Ende. Der
echte Anfang hat freilich nie das Anfingerhafte des Primitiven. Das
Primitive ist, weil ohne den schenkenden, griindenden Sprung und
Vorsprung immer zukunftlos. Es vermag nichts weiter aus sich zu
entlassen, weil es nichts anderes enthilt als das, worin es gefangen
ist» 36,

Eine wichtige Rolle in der Vermittlung zwischen Sein und Mensch
spielt das Denken. « Was jedoch vor allem ‘ist’, ist das Sein. Das Denken
vollbringt den Bezug des Seins zum Wesen des Menschen. Es macht
und bewirkt diesen Bezug nicht. Das Denken bringt ihn nur als das,
was ihm selbst vom Sein {ibergeben ist, dem Sein dar. Dieses Darbieten
besteht darin, dafl im Denken das Sein zur Sprache kommt. Die Sprache
ist das Haus des Seins. In ihrer Behausung wohnt der Mensch» 7. Dem
Sein kommt in jeder Weise und iiberall der Primat zu. «Alles Wirken
aber beruht im Sein und geht auf das Seiende aus. Das Denken dagegen
1iBt sich vom Sein in den Anspruch nehmen, um die Wahrheit des Seins
zu sagen» %%, Das Phdnomen der Zukunft spricht Heidegger hier direkt
an, wenn er sagt: «Das Denken ist auf das Sein als das Ankommende
(I'avenant) bezogen. Das Denken ist als Denken in die Ankunft des
Seins, in das Sein als die Ankunft gebunden. ... Diese bleibende und in

52 UdK 41.
3. Ebd.

3¢+ Ebd. 64 {.
22 Ebd. 64.
56 Ebd. 63.
57 Hum 5.
AEHd.



150 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

ihrem Bleiben auf den Menschen wartende Ankunft des Seins je und je
zur Sprache zu bringen, ist die einzige Sache des Denkens» *°.

Das so gedachte Sein mag, vermag, 1a3t sein, schenkt das Wesen,
ist das Mogliche. «Das Denken ist — dies sagt: das Sein hat sich je ge-
schicklich seines Wesens angenommen. Sich einer ‘Sache’ oder einer
‘Person’ in ihrem Wesen annehmen, das heift: sie lieben: sie mogen.
Dieses Mogen bedeutet, urspriinglicher gedacht: das Wesen schenken.
Solches Mégen ist das eigentliche Wesen des Vermogens, das nicht nur
dieses oder jenes leisten, sondern etwas in seiner Her-kunft ‘wesen’,
das heiBt sein lassen kann. Das Vermogen des Mogens ist es, ‘kraft’
dessen etwas eigentlich zu sein vermag. Dieses Vermogen ist das eigent-
lich ‘Mogliche’, jenes, dessen Wesen im Moégen beruht. Aus diesem
Mogen vermag das Sein das Denken. Jenes ermdoglicht dieses. Das Sein
als das Vermogend-Mogende ist das ‘Mogliche’. Das Sein als das Element
ist die ‘stille Kraft’ des mégenden Vermogens, das heiB3t des Moglichen» 6.
Die stille Kraft des Moglichen ist «das Sein selbst, das mégend iiber
das Denken und so iiber das Wesen des Menschen und das heillt iiber
dessen Bezug zum Sein vermag. Etwas vermdgen bedeutet hier: es in
seinem Wesen wahren, in seinem Element einbehalten» 1. Hier ist der
Mensch vom Sein her und im Sein stehend betrachtet; er ist vom Sein
umfangen, ein «Stiick» des Seins, aus dem Sein und durch das Sein da.
«Wahrhaft mégen wir nur jenes, was je zuvor von sich aus uns mag und
zwar uns in unserem Wesen, indem es sich diesem zuneigt» %% Das
mogende Sein 148t den Menschen sein, d. h. macht ihn zukiinftig, da
es selbst zukiinftig ist. Es gibt ihm seine Her-kunft.

Durch die Herrschaft der Metaphysik und durch die «eigentiimliche
Diktatur der Offentlichkeit» 63 ist die Stellung des Menschen im Sein
bedroht. Mit dem letztgenannten Hindernis wird nicht dem privaten
Sichzuriickziehen das Wort geredet. «Die sogenannte ‘private Existenz’
ist jedoch nicht schon das wesenhafte, ndmlich freie Menschsein»; diese
«nihrt sich vom bloBen Riickzug aus dem Offentlichen» 6. Der Mensch
mufl wieder in die Nihe des Seins finden, sich vom Sein ansprechen
lassen. Er muB lernen, «im Namenlosen zu existieren. Er muf in gleicher

59 Ebd. 46 {.

60 Ebd. 7.

61 Ebd. 8.

62 WhD, VA II 3.
63 Hum 8.

6¢ Ebd.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 151

Weise sowohl die Verfithrung durch die Offentlichkeit als auch die
Ohnmacht des Privaten erkennen» 5. Diese Aufgabe vergessen nach
Heidegger alle Arten des Humanismus, der aus der Metaphysik kommt,
die nicht danach fragt, wie das Wesen des Menschen und die Wahrheit
des Seins zusammengehoren . «Noch wartet das Sein, da Es selbst
dem Menschen denkwiirdig werde»®. So mu man das Wesen des
Menschen in seiner Her-kunft denken, dann denkt man es auf seine
Zu-kunft hin. Der Mensch west nur in seinem Wesen, «in dem er vom
Sein angesprochen wird» 8. Diese grundlegende Beziehung driickt Hei-
degger dann so aus: «Die Weise, wie der Mensch in seinem eigenen
Wesen zum Sein anwest, ist das ekstatische Innestehen in der Wahrheit
des Seins» %°. Das Sein ist dem Menschen ndher als alles Seiende. «Das
Sein ist das Néachste. Doch die Ndhe bleibt dem Menschen am weitesten.
Der Mensch hélt sich zundchst immer schon und nur an das Seiende» 7°.
Das Sein selber ist das Verhdltnis. Dieses Verhiltnis steht der Mensch
ek-statisch aus, d.h. er tibernimmt es sorgend und verkennt damit
«zunichst das Nichste und hilt sich an das Ubernichste. Er meint
sogar, dieses sei das Nichste» 7t. — Hier klingt an, was in SuZ vom Ver-
fallen und vom Unterschied zwischen Eigentlichkeit und Uneigentlich-
keit gesagt wird; Heidegger bezieht sich ausdriicklich darauf 72, Er
kennzeichnet mit diesen Begriffen den «‘ek-statischen’ Bezug des Men-
schenwesens zur Wahrheit des Seins» 73, wobei «das Sein als die Dimen-
sion des Ekstatischen der Ek-sistenz» das Wesentliche ist 7. Ek-sistenz
meint die Wichterschaft, «das hei3t die Sorge fiir das Sein» 75. Es liegt
also am Sein, ob und wie der Mensch ek-sistiert und, dafl es so etwas
wie Zukunft gibt als ankommende Wahrheit des Seins.

In der Beschreibung dessen, was und wie Sein ist, spielt bei Heideg-
ger der Begriff Anwesen eine bedeutsame Rolle. Was dieser Begriff
meint, muB daher ausfiithrlicher untersucht werden. Er ist besonders
geeignet, das Zukunftsphdnomen zu umschreiben.

65 Ebd. 10.
66 “Ebd, 12.
67 Ebd. 13.
%8 Ebd.

% ‘Ebd. 19.
70 Ebd. 20.
71 Ebd.

2 Ebd. 21.
3 Ebd.

. Ebd.22.
75 Ebd. 29; vgl. 35.



152 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

«Der Grundbezug des Anwesens selbst ist durch das Verborgen-
und Unverborgenbleiben bestimmt» 76, Damit ist das Sein gekennzeich-
net. Sein heit Anwesen 7. Es west an, indem es «aus der Verbergung
her in die Entbergung vor» wihrt 78

In «Die Frage nach der Technik» verdeutlicht Heidegger, wie das
Sein aus der Verborgenheit hervorkommt, wie das Entbergen geschieht.
Er spricht von den vier Ursachen (causa materialis, formalis, finalis,
efficiens) als den «unter sich zusammengehorigen Weisen des Verschul-
dens» 7. Ursache ist das, was ein anderes verschuldet. «Die vier Weisen
des Verschuldens bringen etwas ins Erscheinen. Sie lassen es in das
An-wesen vorkommen. ... Das Verschulden hat den Grundzug dieses
Anlassens in die Ankunft»#. Somit ist das Verschulden ein Ver-an-las-
sen. Es wird etwas her-vor-gebracht, «insofern Verborgenes ins Unver-
borgene kommt. Dieses Kommen beruht und schwingt in dem, was
wir das Entbergen nennen» 8. Diesen Sachverhalt meint Heidegger,
wenn er von ainfeix spricht #2. Fiir ihn ist «die wéyvy (ist) eine Weise
des &rnbebdew. Sie entbirgt solches, was sich nicht selber her-vor-bringt
und noch nicht vorliegt» #. Es ist nicht der Mensch, der dieses Entbergen
nachtriglich in Gang setzt. «Allein, iiber die Unverborgenheit, worin
sich jeweils das Wirkliche zeigt oder entzieht, verfiigt der Mensch
nicht» 8%, Die Unverborgenheit «ist niemals ein menschliches Geméchte,
so wenig wie der Bereich, den der Mensch jederzeit schon durchgeht,
wenn er als Subjekt sich auf ein Objekt bezieht» #5. Der Mensch ent-
spricht immer nur beim Entbergen dem Zuspruch der Unverborgenheit.
Sein kommt an; der Mensch leistet gleichsam nur Hilfestellung im An-
wesen-lassen. Somit verfiigt er nicht tiber die Zukunft des Seins. Er
ist in diese dauernde Zukunft hineingestellt. Anwesen ist Hervorkunft.
Damit meint Heidegger nichts Statisches, sondern einen permanenten
Prozef3. «Die Weile west als die iibergingliche Ankunft in den Weggang.
Die Weile west zwischen Hervorkommen und Hinweggehen. ... Anwesen

76 Aletheia 58.
77 Locos 25.

78 Aletheia 73 f.
9 FT 8.

8. Ebd. 10.

81 Ebd. 11.

82 Vgl. Logos 16.
83 FT 13.

8 Ebd. 17.

85 Ebd. 18.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 153

des Weilenden schiebt sich vor in das Her von Herkunft und schiebt
sich vor in das Hin von Weggang» .

Den Zeitcharakter der Ankunft des Seins stellt Heidegger mit
Betonung heraus, so z. B. wenn er sagt: «Vermutlich gehéren Unver-
borgenheit und Gegenwart als Zeitwesen zusammen»?®. Und in «Das
Wesen der Sprache» heiit es: «Das Gleich-Zeitige der Zeit sind: die
Gewesenheit, die Anwesenheit und die Gegen-Wart, die uns entgegen-
wartet und sonst die Zukunft heiBt» 8. Heidegger wehrt sich immer
wieder gegen die Kennzeichnung des Zeitlichen als des Verginglichen,
eine Vorstellung von «der» Zeit, die in der Metaphysik des Abendlandes
geldufig ist #. Fiir ihn ist Sein Anwesen. Sein ist unverborgen aus Zeit.
«So verweist Zeit auf die Unverborgenheit, d.h. die Wahrheit von
Sein» ?°. Und immer wieder wird darauf hingewiesen, wie die Funktion
des Menschen beim An-wesen des Seins zu umschreiben ist: «Sein west
und wihrt nur, indem es durch seinen Anspruch den Menschen an-geht.
Denn erst der Mensch, offen fiir das Sein, 146t dieses als Anwesen ankom-
men. Solches An-wesen braucht das Offene einer Lichtung und bleibt
so durch dieses Brauchen dem Menschenwesen iibereignet. Dies besagt
keineswegs, das Sein werde erst und nur durch den Menschen gesetzt.
Dagegen wird deutlich: Mensch und Sein sind einander iibereignet. Sie
gehoren ineinander» **. Noch deutlicher wird dieser Sachverhalt in «Der
Europdische Nihilismus» formuliert: « Das Sein ist seinem eigenen Wesen
nach das wpérepov, das Apriori, das Frithere, obzwar nicht in der Ordnung
des Erfaltwerdens durch uns, vielmehr hinsichtlich dessen, was auf
uns zu sich selbst zuerst zeigt, was von sich aus zu uns her zuvor ins
Offene anwest» %2,

Mit der Zuordnung dessen, was die Begriffe Zukunft, Gegenwart
und Anwesen meinen, befalit sich Heidegger nochmals ausfiihrlich in
seinem im Jahre 1962 gehaltenen Vortrag «Zeit und Sein». In diesem
findet sich die entsprechende Erginzung bzw. Korrektur der Zukunfts-
aussagen von SuZ.

Sein bleibt als «Anwesen, als Gegenwart durch Zeit, durch Zeit-

8 SprA 327.

8 WhD, VA 17.

88 WSpr 213; vgl. WhD 39 {.
8 WhD 40.

2 WiM 17.

A9

92 Nietzsche II, 219.



154 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

haftes bestimmt» . Zu bedenken ist, dal Sein nicht als Zeitliches und
Zeit nicht als Seiendes angesprochen werden diirfen. Dafl wir Sein als
Anwesen kennzeichnen, «hat sich lingst ohne unser Zutun oder gar
Verdienst entschieden»; die Kennzeichnung des Seins als Anwesen «hat
ihre Verbindlichkeit aus dem Beginn der Entbergung des Seins als
eines Sagbaren, d.h. Denkbaren»?. Wenn diese Anwesenheit als Gegen-
wart bezeichnet wird, dann ist diese Gegenwart nicht die als Jetzt %.
«Anwesen geht uns an, Gegenwart heil3t: uns entgegenweilen, uns —
den Menschen»; der Mensch ist der von Anwesenheit Angegangene .
Anwesenheit meint «das stete, den Menschen angehende, ihn erreichende,
ihm gereichte Verweilen» 7.

Das Reichen von Anwesen spielt nicht nur in der Gegenwart; son-
dern ebenso im Gewesen und in der Zukunft. — In der Kennzeichnung
des Anwesens scheint Heidegger nicht konsequent zu sein; mal hat es
primdr Zukunftscharakter, mal meint es Gegenwart zu sein, dann um-
schreibt es sein Verstdndnis von Zeit in allen Ekstasen. «Das Abwesen
geht uns aber auch an im Sinne des noch nicht Gegenwirtigen nach der
Art des Anwesens im Sinne des Auf-uns-Zukommens. Die Rede vom
Auf-uns-Zukommen ist inzwischen zur Redensart geworden. So hort
man sagen: ‘Die Zukunft hat schon begonnen’, was nicht der Fall
ist, weil die Zukunft niemals erst beginnt, insofern das Abwesen als
das Anwesen des noch-nicht-Gegenwirtigen uns immer schon auf irgend-
eine Weise angeht, d.h. anwest, ebenso unmittelbar wie das Gewesen.
In der Zu-kunft, im Auf-uns-Zukommen wird Anwesen gereicht» ‘8.
Die Zeit ist einigende Einheit, ein Sich-einander-Reichen von Zukunft,
Gewesen und Gegenwart. «Ankommen, als noch nicht Gegenwart, reicht
und erbringt zugleich nicht mehr Gegenwart, das Gewesen, und umgekehrt
reicht dieses, das Gewesen, sich Zukunft zu. Der Wechselbezug beider
reicht und erbringt zugleich Gegenwart»®. Zukunft, Gewesen und Ge-
genwart reichen «das in ihnen gereichte An-wesen» 1%, Heidegger nennt
das Offene, das sich hier lichtet, den Zeit-Raum, das aber selber vor-
rdumlich ist. Bei der Frage, worin die Einheit der genannten Dimen-

2. ZuS 3,
9 Ebd. 6.
% Ebd. 12,
% Ebd.

91 Bbd. 13,
9% Ebd.

92 Ebd. 14.
0 Ebd.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 155

sionen der eigentlichen Zeit ruht, verweist er auf «das alles bestimmende
Reichen», auf das «Zuspiel jeder fiir jede» und nennt das die vierte
Dimension der eigentlichen Zeit, die der Sache nach die erste ist 1%
Sie spielt ganz und gar nur im Eigenen der Zeit, ist die nihernde Nihe,
die Nahheit, die ndhert, indem sie entfernt. «Denn sie hilt das Gewesen
offen, indem sie seine Ankunft als Gegenwart verweigert. Dies Nihern
der Nihe hilt das Ankommen aus der Zukunft offen, indem es im
Kommen die Gegenwart vorenthédlt. Die nihernde Néihe hat den Charak-
ter der Verweigerung und des Vorenthalts» 192, Nur so ist die eigentliche
Zeit! Der Mensch kann nur Mensch sein im Innestehen im Reichen und
indem er «aussteht die es bestimmende verweigernd-vorenthaltende
Nihe. Die Zeit ist kein Gemichte des Menschen, der Mensch ist kein
Gemichte der Zeit. Es gibt hier kein Machen» 19, Das «Es», das Sein
gibt, bleibt «unbestimmt, ritselhaft, und wir selber bleiben ratlos».
«Es» bezeugt sich als Ereignis.

Das Ineinander und Miteinander von Sein und Mensch unter dem
Aspekt von Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit kennzeichnet Heidegger
nun mit Begriffen, die vor allem seine geinderte Denkrichtung nach
SuZ charakterisieren. Mit diesen Begriffen soll das oben Gesagte im
Einzelnen verdeutlicht und ergédnzt werden.

a) Die Lichtung

«.. iiber das Seiende hinaus, aber nicht von ihm weg sondern vor
ihm her, geschieht noch ein Anderes. Inmitten des Seienden im Ganzen
west eine offene Stelle. Eine Lichtung ist. Sie ist, vom Seienden her
gedacht, seiender als das Seiende»!%*. Die Lichtung ist der Treffpunkt
von Mensch und Sein; sie 6ffnet den Zugang zum Sein, dies aber von
sich aus. «Nur diese Lichtung schenkt und verbiirgt uns Menschen
einen Durchgang zum Seienden, das wir selbst nicht sind, und den
Zugang zu dem Seienden, das wir selbst sind»!%. Die lichtende Mitte
umkreist alles Seiende, wobei sie zugleich Verbergung ist 1%, Das Stehen
in der Lichtung kennzeichnet die Existenz des Menschen. «In der Exi-

101 ‘Ebd. 15f.
102 Ebd. 16.
103 °Fhd. 17,
104 UdK 41.
105 Ebd. 42.
106 Ebd. 49.



156 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

stenz geht jedoch der Mensch nicht erst aus einem Innern zu einem
DrauBBen hinaus, sondern das Wesen der Existenz ist das ausstehende
Innestehen im wesenhaften Auseinander der Lichtung des Seienden» 07,
Die Lichtung macht nicht der Mensch. Heidegger betont, dall «fiir
jedes Vernehmen des Seienden in seinem Sein das Sein selbst schon
gelichtet ist und in seiner Wahrheit sich ereignet» 1°8. Heidegger nennt —
sich auf SuZ beziehend — das «Da», das der Mensch ist, die Lichtung
des Seins 19, «Als der Ek-sistierende steht der Mensch das Da-sein aus,
indem er das Da als die Lichtung des Seins in ‘die Sorge’ nimmt»!1°.

Mit dem Begriff der Lichtung erliutert Heidegger den Satz aus
SuZ «Nur solange Dasein ist, gibt es Sein», wenn er sagt: «nur solange
die Lichtung des Seins sich ereignet, iibereignet sich Sein dem Men-
schen» 111, Nicht der Mensch lichtet das Sein, sondern «Sein lichtet
sich dem Menschen im ekstatischen Entwurf. Doch dieser Entwurf
schafft nicht das Sein. ... Das Werfende im Entwerfen ist nicht der
Mensch, sondern das Sein selbst, das den Menschen in die Ek-sistenz
des Da-seins als sein Wesen schickt» 12, Der Mensch «steht in die Offen-
heit des Seins hinaus, als welche das Sein selber ist, das als der Wurf
sich das Wesen des Menschen in ‘die Sorge’ erworfen hat. Dergestalt
geworfen steht der Mensch ‘in’ der Offenheit des Seins» !13. Dem Denken
kommt die Aufgabe zu, das sich lichtende Sein zur Sprache zu bringen.

Was Heidegger mit Lichtung meint, kommt dem, was er unter
Anwesen versteht, sehr nahe. «Anwesen ist das gelichtete Sichverber-
gen» 114; es bedeutet, «hervorgekommen im Unverborgenen wihren» 115,
In der Lichtung geschieht Entbergung. Dabei ist jedoch zu beachten:
«Das Seiende selbst tritt nicht in dieses Licht des Seins. Die Unver-
borgenheit des Seienden, die ihm gewédhrte Helle, verdunkelt das Licht
des Seins. Das Sein entzieht sich, indem es sich in das Seiende ent-
birgt» 116,

Es ist das Wesen des Menschen, in einer Lichtung des Seins zu

107 ' Ebd:55.

108 Hum 13.

109 Ebd. 15.

110 Ebd. 16.

11 Ebd. 24.

112 Ebd, 25,

13 Ebd. 35.

114 Aletheia 59.
115 Togos 16.
116 SprA 310.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 157

stehen. Was Heidegger in SuZ mit «ein Seinsverstiandnis haben » bezeich-
net, nennt er spiter das Bauen, Bilden, Verwahren der Lichtung 7.
Und «nur insofern der Mensch seinem Wesen nach in einer Lichtung
des Seins steht, ist er ein denkendes Wesen» 118, In der Lichtung ereignet
sich die Ankunft seines Seins. Die Lichtung ist der Quellgrund und
Treffpunkt alles An- und Abwesenden. Und nach Heidegger darf das
Denken «nicht vor der Frage zuriickschrecken, ob die Lichtung, das
freie Offene, nicht dasjenige sei, worin der reine Raum und die ekstati-
sche Zeit und alles in ithnen An- und Abwesende erst den alles versam-
melnden bergenden Ort habeny 117,

b) Das Geviert

Mit dem Begriff des Gevierts, der Heidegger aus der Begegnung
mit der Dichtung Holderlins erwachsen ist und in dessen Umkreis
sich zumeist eine mythologische Sprechweise findet, soll gesagt werden,
wie die Lichtung des Seins ndher zu bestimmen ist, wie Mensch und
Sein — und nicht nur Mensch und Sein — unverborgen zusammenge-
horen. Beziiglich des Zukunftsphdnomens gilt es auch hier zu sehen,
wie das, was Zukunft meint, ein Phidnomen des sich lichtenden Seins,
des Gevierts, ist und nicht auf das Dasein beschrinkt werden kann.

Heidegger geht aus von der Frage, was denn ein Ding sei. Er will
das Dinghafte des Dinges umfassender begreifen als es im alltdglich-
technischen Gebrauch geschieht. Das Ding (= thing, Versammlung)
versammelt, es sammelt das Geviert, d. h. all das, was das Welten von
Welt, die Unverborgenheit der Lichtung des Seins ausmacht. Im Dingen
waltet mehr als dem duBeren Vernehmen sichtbar wird und werden kann.
Heidegger wihlt als Ding einen Krug und sagt: «Im Geschenk des
Gusses weilen je verschieden die Sterblichen und die Goéttlichen. Im
Geschenk des Gusses weilen Erde und Himmel. Im Geschenk des Gusses
weilen zumal Erde und Himmel, die Gottlichen und die Sterblichen.
Diese Vier gehoren, von sich her einig, zusammen. Sie sind, allem An-
wesenden zuvorkommend, in ein einziges Geviert eingefaltet»!?0. Der
Krug sammelt als Ding das Geviert. Erde ist hier «die bauend Tragende,
die nihrend Fruchtende, hegend Wisser und Gestein, Gewdchs und

17 SvGr 146,
18 Ebd, 147.
19 EPh 72 f.
120 Ding 45 £,



158 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

Getier» 12!, Himmel ist «der Sonnengang, der Mondlauf, der Glanz der
Gestirne, die Zeiten des Jahres, Licht und Dammer des Tages, Dunkel
und Helle der Nacht, die Gunst und das Unwirtliche der Wetter, Wol-
kenzug und blauende Tiefe des Athers» 122,

«Die Gottlichen sind die winkenden Boten der Gottheit. ... Die
Sterblichen sind die Menschen. Sie heilen die Sterblichen, weil sie
sterben konnen. Sterben heit: den Tod als Tod vermégen. Nur der
Mensch stirbt. Das Tier verendet. ... Der Tod birgt als der Schrein des
Nichts das Gebirg des Seins. ... Die Sterblichen sind, die sie sind, als die
Sterblichen, wesend im Gebirg des Seins. Sie sind das wesende Verhdlt-
nis zum Sein als Sein» 123,

Erde und Himmel, die Goéttlichen und die Sterblichen gehéren
immer zusammen, sie bilden das Geviert. « Jedes der Vier spiegelt in
seiner Weise das Wesen der {ibrigen wieder»?*. Damit ist nicht ein
Darstellen eines Abbildes gemeint. Das gemeinsame «ereignende Spiegel-
Spiel der Einfalt von Erde und Himmel, Gottlichen und Sterblichen»
ist die Welt 125, Unerklarbar bleibt dabei das Welten von Welt. Es gibt
es, als Geviert. «Die Einheit des Gevierts ist die Vierung. ... Die Vierung
west als das Welten von Welt» 1?6, Dinge und Welt gehoren als Vierung
zusammen; «das Ding verweilt das Geviert. Das Ding dingt Welt» 127,

In einem anderen Zusammenhang verdeutlicht Heidegger, wie sich
der Aufenthalt im Geviert vollbringt. «Die Sterblichen sind im Geviert,
indem sie wohnen»'?®. Das soll heiBen: «Die Sterblichen wohnen,
insofern sie die Gottlichen als die Goéttlichen erwarten. Hoffend halten
sie ihnen das Unverhoffte entgegen. Sie warten der Winke ihrer Ankunft
und verkennen nicht die Zeichen ihres Fehls. Sie machen sich nicht
ihre Gotter und betreiben nicht den Dienst an Go6tzen. Im Unheil
noch warten sie des entzogenen Heils. Die Sterblichen wohnen, insofern
sie ihr eigenes Wesen, dall sie ndmlich den Tod als Tod vermégen, in
den Brauch dieses Vermogens geleiten, damit ein guter Tod sei»!%.
Der Tod erscheint hier als Ziel; er ist mehr als das leere Nichts. Die

121 Ebd. 50.

122 Ehd. 51.

123 Ebd., vgl. Bauen 24.
12¢ Ding 52.

125 Ebd., vgl. Sprache 22,
126 Ding 53.

127 Ebd:

128 Bauen 24.

129 Ebd. 25.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 159

Sterblichen sind «immer schon unterwegs zur letzten Briicke», sie trach-
ten danach, «sich vor das Heile des Gottlichen zu bringen» 13°.

Hier spricht Heidegger wieder von der Zukunft des Daseins, wenn
auch in einem anderen Kontext als in SuZ. Das Zusammengehéren von
Sein und Mensch ereignet sich, indem die Menschen als die Sterblichen
im Geviert der Welt weilen 1?1, Dieses ist kein passives Zuwarten, kein
planloses Verweilen, sondern ein stetes Vermdégen des Todes, den der
Mensch stets und fortwidhrend stirbt, um das Heile des Géttlichen zu
erlangen. Worin dieses besteht, sagt Heidegger in unserm Zusammen-
hang nicht; sicherlich aber hat es im Geviert der Vierung keinen Vor-
rang im wechselseitigen Spiegel-Spiel.

¢) Das Gestell

Mit dem Begriff des Gestells macht Heidegger iiber das Zusammen-
gehoren von Mensch und Sein Aussagen unter einer ganz bestimmten
Hinsicht. Auch hier geht es um die Frage, ob und wie Sein sich lichtet,
wie es anwest und den Menschen in seinen Anspruch nimmt.

In «Die Frage nach der Technik» befalt sich Heidegger mit dem
Problem, wie die Technik grundsédtzlich zu verstehen ist und wie sie
den Menschen prdgt. Fiir ihn ist sie eine Weise des Entbergens. Sie ist
eine eigene Weise, die Wirklichkeit zu sehen.

«Das Wesen der modernen Technik bringt den Menschen auf den
Weg jenes Entbergens, wodurch das Wirkliche iiberall, mehr oder
weniger vernehmlich, zum Bestand wird» 32, Der Mensch ist immer
schon in Anspruch genommen; er muB} lediglich beim Entbergen dem
Zuspruch der Unverborgenheit entsprechen.

«Wir nennen jetzt jenen herausfordernden Anspruch, der den Men-
schen dahin versammelt, das Sichentbergende als Bestand zu bestellen —
das Ge-stell»133, Ge-stell ist somit das, was den Menschen verleitet,
«das Wirkliche in der Weise des Bestellens als Bestand zu entbergen» 134,
Hier wird der Mensch gestellt, in den Bereich des Gestells gezogen;
weder nur im Menschen noch durch ihn allein geschieht das Entbergen
des Wirklichen als Bestand. Die anthropologische Bestimmung der

130 Ehd, 27.

131 Vgl. ZuS, Prot 45.

132 BT 24.

133 Ebd. 19.

13+ Ebd. 20; vgl. Kehre 37; ID 23.



160 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

Technik ist abwegig. Der Mensch nimmt nicht erst nachtriglich eine
Beziehung zum Gestell auf. In dieser Beziehung steht er immer schon.

«Das Wesen der Technik beruht im Ge-stell.» Von ihr in Anspruch
genommen geht der Mensch «immerfort am Rande der Moglichkeit,
nur das im Bestellen Entborgene zu verfolgen und zu betreiben und
von da her alle MaBle zu nehmen. Hierdurch verschlieBt sich die andere
Méoglichkeit, dall der Mensch eher und mehr und stets anfinglicher
auf das Wesen des Unverborgenen und seiner Unverborgenheit sich
einldBt, um die gebrauchte Zugehorigkeit zum Entbergen als sein Wesen
zu erfahren» 13. Das Gestell gefihrdet den Menschen in seinem Ver-
héltnis zu sich selbst. «Vor allem verbirgt das Ge-stell jenes Entbergen,
das im Sinne der noinoig das Anwesende ins Erscheinen her-vor-kommen
laBt. ... Wo das Ge-stell waltet, prigen Steuerung und Sicherung des
Bestandes alles Entbergen» 136,

Dieser Tatbestand verstellt den Blick auf die eigentliche Zukunft.
Der Mensch hilt sich im Vorldufigen auf, lebt uneigentlich, iibersieht
die eigentliche Ankunft des Seins. «Die Herrschaft des Ge-stells droht
mit der Moglichkeit, da dem Menschen versagt sein konnte, in ein
urspriinglicheres Entbergen einzukehren und so den Zuspruch einer
anfinglicheren Wahrheit zu erfahren» 137,

d) Das Geschick

Dieser Begriff umschreibt ein Moment am Sein, das den schon
erwahnten dynamischen Aspekt des Kommens ins Unverborgene deut-
lich machen kann.

Der Mensch ist der Herausgeforderte, der auf den Weg gebrachte.
«Auf einen Weg bringen — dies heillt in unserer Sprache: schicken. Wir
nennen jenes versammelnde Schicken, das den Menschen erst auf einen
Weg des Entbergens bringt, das Geschick. ... Immer durchwaltet den
Menschen das Geschick der Entbergung» 38, Das Geschick bringt den
Menschen auf einen Weg des Entbergens; der Bereich des Geschickes
ist die Freiheit 3. Das Geschick des Entbergens «ereignet sich aus dem
Gewdhren und als ein solches. ... Das Gewidhrende, das so oder so in

135 FT 25 f.; vgl. WS 263.
1o: BT 27

137 Ebd. 28.

138 Ebd. 24.

130“Ebd. 25.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 161

die Entbergung schickt, ist als solches das Rettende» 0. Gefdhrlich
wird es fiir den Menschen, wenn er als der so Geschickte nur das im
Bestellen Entborgene verfolgt; «das Geschick, das in das Bestellen
schickt, ist somit die duBerste Gefahr»#'. Sie herrscht als Ge-stell.
Dieses Ge-stell ist «ein Wesensgeschick des Seins selbst» 142,

In diesem Geschick vollzieht sich ein permanentes Verbergen und
Entbergen; es ist ein Prozel3 von Schickungen. «Beides, Sichzuschicken
und Sichentziehen, sind Ein und das Selbe, nicht zweierlei. In beiden
waltet auf verschiedene Weise das vorhin genannte Gewidhren, in beiden,
d.h. auch im Entzug, hier sogar noch wesentlicher»!*3. Spiter unter-
scheidet Heidegger zwischen dem «Es gibt» und der Gabe, die Es gibt,
und sagt dann noch grundsitzlicher: «Ein Geben, das nur seine Gabe
gibt, sich selbst jedoch dabei zuriickhilt und entzieht, ein solches Geben
nennen wir das Schicken. Nach dem so zu denkenden Sinn von Geben
ist Sein, das es gibt, das Geschickte» 4.

Wichtig ist die Feststellung, daBl das Sein sich selber schickt, je
als ein Geschick west; es wandelt sich dauernd geschicklich. «Das Ge-
schickliche geht in sich jeweils auf einen ausgezeichneten Augenblick
zu, der es in ein anderes Geschick schickt. ...» %5, Um Ankunft von Sein
und damit um Zukunft geht es, wenn Heidegger sagt: « Wenn wir das
Wort ‘Geschick’ vom Sein sagen, dann meinen wir, dafl Sein sich uns
zuspricht und sich lichtet und lichtend den Zeit-Spiel-Raum einrdumt,
worin Seiendes erscheinen kann» 146,

Im geschicklichen Wandel ist der Mensch nicht der, der diesen
Wandel bewirkt oder gar lenkt. Beziiglich des Wesens der Technik sagt
Heidegger: «Die Verwindung eines Seinsgeschickes aber, hier und jetzt
die Verwindung des Gestells, ereignet sich jedesmal aus der Ankunft
eines anderen Geschickes, das sich weder logisch-historisch vorausbe-
rechnen noch metaphysisch als Abfolge eines Prozesses der Geschichte
konstruieren 1dBt»!*7. Das Geschehen ist immer und nur «schon das
Geschickliche eines Geschickes des Seins» %8, Es kommt darauf an,

110 Ebd. 32.

141 Ebd. 27.

142 Kehre 37.

143 SvGr 109; vgl. 149.
144 ZuS 8.

145 Kehre 37.

146 SyGr 100.

147 Kehre 38 f.

148 Ebd. 39.

11



162 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

daB der Mensch nicht die Ankunft des Seinsgeschickes vergiit und ver-
fehlt; er muf3 als der Hirte des Seins der Wahrheit des Seins warten;
nur zu leicht verfillt er in das bloBe Wissenwollen *°. Das Ungeschick-
liche ist die Seinsverlassenheit! 130

Der Mensch steht als der vom Sein Beschickte im Geschick des
Seins; das ist die Lichtung, der Anspruch des Seins '%1. Dies meint, das
Dasein «west im Wurf des Seins als des schickend Geschicklichen» 132,
Heidegger kommt es immer wieder darauf an, klar zu machen, dal3
nicht der Mensch iiber das Seinsgeschick entscheidet. «... ob und wie der
Gott und die Gotter, die Geschichte und die Natur in die Lichtung des
Seins hereinkommen, an- und abwesen, entscheidet nicht der Mensch.
Die Ankunft des Seienden beruht im Geschick des Seins. Fiir den Men-
schen aber bleibt die Frage, ob er das Schickliche seines Wesens findet,
das diesem Geschick entspricht; denn diesem gemdll hat er als der
Ek-sistierende die Wahrheit des Seins zu hiiten» 133, Erst west das Sein,
dann ist der Mensch! Das Sein schickt den Menschen in die Ek-sistenz
des Daseins 154,

e) Die Gefahr

Die Gefahr, die mit dem Sein als Ge-stell gegeben ist, ist so funda-
mental, daBl sie nicht nur hier und da gelegentlich gefihrdet, sondern
grundsitzlich als Bedrohung des Wesens des Menschen sich ereignet.

Die Gefahr kommt vor allem aus dem Wesen der Technik, aus
dem Ge-stell. Es verleitet dauernd, die Wirklichkeit als Bestand zu
entbergen. «Das Geschick der Entbergung ist ... Gefahr»155. Das Ge-
stell «verstellt das Scheinen und Walten der Wahrheit. Das Geschick,
das in das Bestellen schickt, ist somit die duBerste Gefahry 156, Folglich
ist das Wesen der Technik die duBerste Gefahr.

Alles kommt darauf an, daB die Gefahr als Gefahr gesehen wird.
Als solche ist sie das Sein selber, nirgendwo und iiberall. «Die Gefahr

149 Ebd. 41.

150 UM 82.

151 SvGr 146.

152 Hum 16.

153 Ebd. 19; vgl. 24.
15+ Ebd. 25; vgl. 46 1.
135 FT 26.

136 Ebd. 27.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 163

ist die Epoche des Seins, wesend als das Gestell»?%7. In der Gefahr
wurzelt und gedeiht aber auch das Rettende %8, «Im Wesen der Gefahr
verbirgt sich darum die Mdglichkeit einer Kehrey 1%,

f) Die Kehre

Wenn die Gefahr als Gefahr erkannt wird, geschieht in ihr eine
Wendung. In der radikalsten Bedrohung des Menschen liegt die Moglich-
keit der Entbergung des Seins. «Als die Gefahr kehrt sich das Sein in
die Vergessenheit seines Wesens von diesem Wesen weg und kehrt sich
so zugleich gegen die Wahrheit seines Wesens. In der Gefahr waltet
dieses noch nicht bedachte Sichkehren. Im Wesen der Gefahr verbirgt
sich darum die Moglichkeit einer Kehre, in der die Vergessenheit des
Wesens des Seins sich so wendet, daB3 mit dieser Kehre die Wahrheit
des Wesens des Seins in das Seiende eigens einkehrt» 1%, In der Kehre
offenbart sich also das wahre Wesen des Seins. Das Wesen der Wahrheit
liegt in der Wahrheit des Wesens %1, Die Kehre wird dann sichtbar,
wenn in der Verbergung die Unverborgenheit sich zeigt. Heidegger
meint, dall wir vielleicht im Schatten der Ankunft dieser Kehre ste-
hen %2, In ihr wendet sich die Vergessenheit und wird zur Wahrnis
des Seins; so ereignet sich Welt 163, Es geschieht das, was das Lichten
meint. «In der Kehre lichtet sich jih die Lichtung des Wesens des
Seins» 164,

Heidegger nennt das auch «Einblick in das was ist»; «dieser Titel
nennt jetzt das Ereignis der Kehre im Sein, die Kehre der Verweigerung
seines Wesens in das Ereignen seiner Wahrnis» 15, Einblick heillt hier
nicht Einsicht; Einblick ist «das Ereignis der Konstellation der Kehre
im Wesen des Seins selber, und zwar in der Epoche des Gestells» 66,

157 Kehre 42,

158 FT 28 f.

159 Kehre 40.

160 Ebd.

161 Vgl. WdW 29.
162 Kehre 41.

163 Ebd. 42.

16¢ Ebd. 43.

165 Ebd. 44.

166 Ebd.



164 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

g) Das Ereignis

Der Begriff Ereignis als solcher, der das Zusammengehéren von
Mensch und Sein charakterisiert, taucht zwar bei Heidegger schon relativ
frih auf, doch genauer umschrieben wird er erst eigentlich in seinen
letzten Veroffentlichungen. Auch dieser Begriff ist geeignet, den dyna-
mischen Aspekt, das Ankommen des Seins zu verdeutlichen.

Die Wahrheit des Seins mul} sich ereignen, sie ist nicht einfach
vorhanden 1%7. Es mul} sich die Lichtung ereignen und die Kehre. Viel-
leicht darf man die Ankunft des Seins schlechthin das Ereignis nennen.
Diesem Ereignis mul3 der Mensch entsprechen, dann ist er selbst «ge-
eignet», die Wahrheit des Seins entbergen zu helfen.

«Wenn Einblick sich ereignet, dann sind die Menschen die vom
Blitz des Seins in ihr Wesen Getroffenen. Die Menschen sind die im
Einblick Erblickten. Erst wenn das Menschenwesen im Ereignis des
Einblicks als das von diesem Erblickte dem menschlichen Eigensinn
entsagt und sich dem Einblick zu, von sich weg, ent-wirft, entspricht der
Mensch in seinem Wesen dem Anspruch des Einblickes. So entsprechend
ist der Mensch ge-eignet, daB er im gewahrten Element von Welt als
der Sterbliche dem Géttlichen entgegenblickt »68. Im Ereignis des Ein-
blicks ereignet sich Vorenthalt und Anspruch des Seins zugleich.

Heidegger spricht spiter hidufig gern von Vereignen und Zueignen.
So sagt er: «Das Zusammenge/hdéren von Mensch und Sein in der Weise
der wechselseitigen Herausforderung bringt uns bestiirzend niher, da3
und wie der Mensch dem Sein vereignet, das Sein aber dem Menschen-
wesen zugeeignet ist. Im Ge-stell waltet ein seltsames Vereignen und
Zueignen». Dies nennt Heidegger ausdriicklich das Ereignis 16°.

Das Gestell nennt Heidegger auch das Vorspiel von Er-eignis 17°.
Der Mensch steht immer schon im Ereignis. «Das Er-eignis ist der in
sich schwingende Bereich, durch den Mensch und Sein einander in ihrem
Wesen erreichen, ihr Wesendes gewinnen, indem sie jene Bestimmungen
verlieren, die ihnen die Metaphysik geliehen hat» 17!, Die Sprache nennt
Heidegger in diesem Zusammenhang die Schwingung in diesem Bau des

167 Vgl. Hum 24.

168 Kehre 45.

169 TD 24.

170 1D 25; vgl. 27; USpr 263; ZuS, Prot 56 {.
171 TD 26.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 165

Ereignisses. «Insofern unser Wesen in die Sprache vereignet ist, wohnen
wir im Ereignis» 172,

In «Zeit und Sein» greift Heidegger den Begriff des Ereignisses
nochmals ausfiihrlich auf, verbindet ihn mit seiner Bedeutung in «Iden-
titit und Differenz» und erkldrt ihn abermals als besonders geeignet,
das Zusammengehoren von Mensch und Sein zu umschreiben. Die Zu-
ordnung zu SuZ nimmt er selbst vor, wenn er sagt: «Nun ist zwar die
Erérterung des Ereignisses die Ortschaft des Abschieds von Sein und
Zeit, diese bleiben aber in gewisser Weise als die Gabe des Ereignis-
sesp 173,

Ereignis ist fiir Heidegger jetzt das, «was beide, Zeit und Sein, in
ihr Eigenes, d. h. in ihr Zusammengehdoren, bestimmt» 174, Das Ereignis
ist der Sach-Verhalt, der Verhalt beider Sachen. Ereignis meint das Es,
das in «Es gibt Sein» und «Es gibt Zeit» genannt ist. Das gemeinsame
Ereignen von Sein und Zeit bringt den Menschen in sein Eigenes. So
steht der Mensch immer und je schon im Ereignis. Das Ereignis gibt
es nicht; es ereignet. Das Ereignen des Ereignisses, so sagte «Identitit
und Differenz», liegt im Zusammengehoren von Mensch und Sein. Statt
«Mensch» wiirde bei den Zusammengehérenden als Ereigneten dann
besser «die Sterblichen im Geviert der Welt» gesagt 175. Sie stehen im
«und» von «Zeit und Sein» 176,

6. Geschichtliche Zukunft und Historie

Ahnlich wie in SuZ muB auch in Heideggers Spitphilosophie der
Geschichtsbegriff vom Zeitverstandnis her gesehen werden.

Was meint die Aussage, der Mensch sei ein geschichtliches Wesen?
Ist nur der Mensch geschichtlich oder ist seine Existenz eingebettet
in eine viel umfassender und radikaler zu verstehende Geschichte des
Seins? In allen wichtigen Werken seiner Spétphilosophie kreisen Hei-
deggers Gedanken um die Frage, was Geschichte ist, wie sie entsteht,
von welchen Grundgegebenheiten sie verstanden werden muB.

Geschichte ist fiir Heidegger kein in sich ablaufendes Geschehen;

172 Ebd.

173 ZuS, Prot 58.
174 ZuS 20.

175 ZuS, Prot 45.
176 Ebd. 47.



166 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

sie ist {iberhaupt kein Geschehen im herkémmlichen Sinne des Wortes.
Sie ist etwas, was mit Entbergung, Existenz, Wahrheit und Geschick
zu tun hat, Begriffe, die die Ankunft und damit Zukunft des Seins
umschreiben.

In «Vom Wesen der Wahrheity heillt es: «Erst wo das Seiende
selbst eigens in seine Unverborgenheit gehoben und verwahrt wird,
erst wo diese Verwahrung aus dem Fragen nach dem Seienden als sol-
chem begriffen ist, beginnt Geschichte»!?7. So verstanden ist Geschichte
an die Ek-sistenz des Menschen gebunden. Diese Ek-sistenz des geschicht-
lichen Menschen fingt «in jenem Augenblick an, da der erste Denker
fragend sich der Unverborgenheit des Seienden stellt mit der Frage,
was das Seiende sei» 178, Es geht um das entbergende Sein-lassen von
Seiendem. «Der Mensch ek-sistiert, heillt jetzt: die Geschichte der
Wesensmoglichkeiten eines geschichtlichen Menschentums ist ihm ver-
wahrt in der Entbergung des Seienden im Ganzen. Aus der Weise, wie
das urspriingliche Wesen der Wahrheit west, entspringen die seltenen
und einfachen Entscheidungen der Geschichte»!?®. Im Humanismusbrief
widerspricht Heidegger ausdriicklich dem traditionellen Geschichts-
verstindnis des Menschen, wenn er sagt: «Die Ek-sistenz des Menschen
ist als Ek-sistenz geschichtlich, nicht aber erst deshalb, oder gar nur
deshalb, weil mit dem Menschen und den menschlichen Dingen mancher-
lei im Verlauf der Zeit geschieht»!®. Es geht um die Eingelassenheit
des Menschen in die Entbergung des Seienden im Ganzen; das ist der
Bereich der Geschichte. Durch seine Gestimmtheit ist der Mensch «hin-
eingehoben in das Seiende im Ganzen» ¥, Wichtig sind hier in diesem
Zusammenhang Heideggers Hinweise darauf, da8 wir der Unverbor-
genheit des Seienden immer nachgesetzt sind; jene setzen nicht wir
voraus 182,

Wesentlichen Anteil am geschichtlichen Wahrheitsgeschehen hat
die Kunst. Sie ist Stiftung als Anfang, ist als Stiftung geschichtlich.
«Immer wenn Kunst geschieht, d.h. wenn ein Anfang ist, kommt in
die Geschichte ein StoB, fingt Geschichte erst oder wieder an. ... Die
Kunst ist geschichtlich und ist als geschichtliche die schaffende Bewah-

177 WAW 17.

178 Ebd.

179 Ebd. 18.

180 Hum 24.

181 Vgl, WdW 19,
182 Vgl UdK 41.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 167

rung der Wahrheit im Werk»#. Die Kunst griindet und ist Geschichte
das meint, dal sie Wahrheit entspringen 1dt, sie «erspringt als stiftende
Bewahrung die Wahrheit des Seienden im Werk» 84,

Das Wesen des Menschen und die Wahrheit des Seins gehéren
grundsitzlich zusammen; in diesem Zusammen «vollzieht» sich Ge-
schichte. Wer dieses Zusammen iibersieht, verkennt das Wesen der
Geschichte und kommt zu falschen Aussagen iiber das Wesen des Men-
schen und seine Zukunft.

Im Humanismusbrief heiBt es: die Geschichte des Seins «ist nie
vergangen, sie steht immer bevor. Die Geschichte des Seins trigt und
bestimmt jede condition et situation humaine» '35, Heidegger macht
der herkémmlichen Metaphysik den Vorwurf, daB sie diesen Sachverhalt
vergessen habe; sie bedenke eben nicht die Lichtung des Seins. Damit
aber denkt sie das Wesen des Menschen nicht in seiner Herkunft, «wel-
che Wesensherkunft fiir das geschichtliche Menschentum stets die
Wesenszukunft bleibt» 186,

Diese Wesensherkunft und -zukunft verdeutlicht Heidegger mit
dem Begriff Geschick. «Das Geschehen der Geschichte west als das
Geschick der Wahrheit des Seins aus diesem. Zum Geschick kommt
das Sein, indem Es, das Sein, sich gibt»!¥7. Das Geschick als das ver-
sammelnde Schicken bringt den Menschen auf den Weg des Entbergens;
und «von hier aus bestimmt sich das Wesen aller Geschichte» 188, Man
kann Geschichte nicht in den Bereich des Geschehens stellen. Geschichte
mufl als Sein gedacht werden, das sich geschicklich wandelt 1#. In der
Vorlesung iiber den Satz vom Grund heiBt es: «Im Geschick des
Seins ist die Geschichte des Seins nicht von einem Geschehen her ge-
dacht, ... Vielmehr bestimmt sich das Wesen von Geschichte aus dem
Geschick des Seins, aus dem Sein als Geschick, aus solchem, was sich
uns zuschickt, indem es sich entzieht»%. Alles Geschehen ist immer
und nur ¢schon das Geschickliche eines Geschickes des Seins» 191,

Wenn Geschichte als Geschick erfahren und verstanden wird, ist

183 Ebd. 64.

18+ Ebd.

185 Hum 6.

186 Ebd. 13.

187 Ebd. 23.

188 FT 24.

189 Vgl. Kehre 38.
190 SvGr 109.

191 Kehre 39.



168 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

es verstidndlich, wenn Heidegger von geschichtlicher Herkunft und von
geschichtlicher Zukunft spricht; jedesmal geht es um die Entsprechung
zum Sein, um den Anspruch des Seins. Diese Entsprechung ist die
Antwort des Menschen auf seine Grundfragen. «Fragen: Wie steht es
um das Sein? — das besagt nichts Geringeres als den Anfang unse-
res geschichtlich-geistigen Daseins wzeder-holen, um ihn in den
anderen Anfang zu verwandeln. Solches ist moglich. Es ist sogar die
malgebende Form der Geschichte, weil es im Grundgeschehnis an-
setzt»192. Das Fragen der Grundfrage ist geschichtlich, «weil es das
Geschehen des menschlichen Daseins in seinen wesentlichen Beziigen,
d.h. zum Seienden als solchem im Ganzen, nach ungefragten Moglich-
keiten, Zu-kiinften er6ffnet und damit zugleich in seinen gewesenen
Anfang zuriickbindet und es so in seiner Gegenwart verschidrft und
erschwert» 1°3. Aus der geschichtlichen Herkunft einer Frage bestimmt
sich ihre geschichtliche Zukunft. «Die Frage selbsty — Was ist das —
die Philosophie? — «ist ein Weg. ... Wir sind ... unterwegs auf einem
klar gerichteten Weg» 1°*. Die Antwort ist «die Entsprechung (la corres-
pondance), die dem Sein des Seienden entspricht» 15, Die Aufgabe des
geschichtlichen Menschen formuliert Heidegger sodann folgendermafen:
«Angesichts der wesenhaften Heimatlosigkeit des Menschen zeigt sich
dem seinsgeschichtlichen Denken das kiinftige Geschick des Menschen
darin, daB3 er in die Wahrheit des Seins findet und sich zu diesem Finden
auf den Weg macht» 1. Und am Ende des Humanismusbriefes heif3t
es: die «bleibende und in ihrem Bleiben auf den Menschen wartende
Ankunft des Seins je und je zur Sprache zu bringen, ist die einzige
Sache des Denkens» 7.

In der Abgrenzung Heideggers zwischen Geschichte und Historie
wird deutlich, wie wenig der Begriff der Historie mit Heideggers Zu-
kunftsverstindnis zu tun hat. Geschichte und Historie halten sich in
grundsidtzlich verschiedenen Bereichen auf. Geschichte bestimmt sich
von Geschick her, Historie meint das vergegenstdndlichende Vorstellen
der Geschichte. «Aber kein historisches Vorstellen der Geschichte als
Geschehen bringt in den schicklichen Bezug zum Geschick und vol-

192 EiM 29.

193 Ebd. 34.
194 Phil 10 f.
195 Ebd. 21.
196 Hum 28.
197 Ebd. 46.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 169

lends nicht zu dessen Wesensherkunft im Ereignis der Wahrheit des
Seins» %%, In «Wissenschaft und Besinnung» sagt Heidegger zusam-
menfassend: «Das Wort ‘Historie’ (lotopeiv) bedeutet: erkunden und
sichtbar machen und nennt darum eine Art des Vorstellens. Da-
gegen bedeutet das Wort ‘Geschichte’ das, was sich begibt, insofern
es so und so bereitet und bestellt, d.h. beschickt und geschickt
ist. Historie ist die Erkundung der Geschichte. Aber das historische
Betrachten schafft nicht erst die Geschichte selbst. Alles Historische
... ist geschichtlich, d.h. auf das Geschick im Geschehen gegriindet.
Aber die Geschichte ist niemals notwendig historisch 1%°.

Die Historie ist somit eigentlich der Wahrheit des Seins hinderlich
im Wege. Sie ent-deckt nicht, sondern verdeckt hdéchstens, sie dient
nicht der Zukunft, sondern dem Gewesen. «Alle Historie errechnet das
Kommende aus ihren durch die Gegenwart bestimmten Bildern vom
Vergangenen. Die Historie ist die stindige Zerstorung der Zukunft und
des geschichtlichen Bezuges zur Ankunft des Geschickes» 2%,

MENSCH UND ZUKUNFT

1. Zum Zﬂkunﬂsverstc‘indnis Heideggers
in seinem Werk nach SuZ

Das Thema Zukunft erweist sich in Heideggers Gesamtwerk als
das zentrale Thema. Von ihm aus ist ein Zugang zu allen wesentlichen
Aussagen moglich und nétig. DalB keine systematische Abhandlung
iiber die Zukunft mdglich ist, liegt am Zukunftsphdanomen selbst. Dal3
Heidegger nach der Zukunft des Daseins und des Seins fragen kann,
dafl diese Frage auf den Wegen der traditionellen Metaphysik nicht
beantwortet werden kann, liegt am Zukunftscharakter des Seins selbst.
Im MaBe Heidegger in der Fortentwicklung des Ansatzes von SuZ sich
dieses Sachverhaltes immer mehr bewu3t wurde, paBt sich sein Denken
— und nicht nur das iiber die Zukunft — dem Sein als Zukunft und der
Zukunft des Seins an. Hier diirfte der Grund zu suchen sein fiir das

198 Kehre 46; vgl. FT 24,
199 °"WB 55 f.
200 SprA 301.



170 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

Inkonkrete und scheinbar Zeitlose mancher seiner Gedanken. Vom
Zukunftsverstindnis aus li0t sich SuZ und Heideggers Spdtphilosophie
leicht einander zuordnen, nimlich im Sinne eines Sichabwendens von
einem in verkehrter Richtung laufenden Weg und eines Sichzuwendens
zum Sein als Zukunft und zur Zukunft des Seins. Heideggers Zukunfts-
aussagen in SuZ miissen ergdnzt werden durch die in seinen Werken
nach Erscheinen von SuZ; von ihnen her bekommen sie Grund und
Boden. Vielleicht 1d0t sich sogar die Herrschaft der Metaphysik als
durch das Verkennen des Zukunftscharakters des Seins bedingt ver-
stehen. Die abendldndische Seinsfrage {ibersah den Zukunftsaspekt des
Seins und kam folgerichtig zu Zukunftsutopien, die ihrerseits die Zu-
kunft des Seins wiederum verbergen halfen.

Das Denken Heideggers und die Art, wie er es darstellt, verbieten
eine systematische, zusammenfassende Darstellung des Zukunftsphédno-
mens. Ganz abgesehen davon diirfte es ohnehin schwierig sein, den
«jungen» und den «spidten» Heidegger scharf voneinander abzugrenzen.
Gedanken des einen finden sich beim anderen, und bei niherem Hin-
sehen sind sie doch gar nicht so verschieden voneinander. Trotzdem
ist es gerechtfertigt, von einem neuen Ansatz und einer neuen Denk-
richtung nach SuZ zu sprechen, wobei die Grundthematik sich als
gleichbleibend durchhilt.

Ohne daB der Begriff Zukunft hdufig auftritt, spricht Heidegger
in seinem Spdtwerk durchgehend vom Phinomen der Zukunft. Man
iibersieht dies dann leicht, wenn man allzu schnell eine herkémmliche
Zukunftsvorstellung bei Heidegger vermiBt; man bekommt dadurch
den oberflichlichen Eindruck, das Zukunftsthema sei nach SuZ nicht
mehr akut. Eine systematische Abhandlung iiber das Thema Zukunft
beim spaten Heidegger ist nicht nur deshalb nicht méglich, weil Heidegger
selbst keine solche bietet, sondern auch deswegen nicht, weil sein Zu-
kunftsverstindnis nicht immer einheitlich ist und jeweils mit verschie-
denen Begriffen verdeutlicht wird, wobei es vorkommt, dal ein und
derselbe Begriff verschieden gebraucht wird, wie das z. B. bei der Um-
schreibung von Zukunft mit dem Begriff Anwesen geschieht.

Im folgenden kann es daher nur darum gehen, den Zukunftsbegrift
und was er bedeutet inhaltlich zu umschreiben, das sich durchhaltende
Zukunftsverstindnis aufzuzeigen, die Begriffe vorzufithren, mit denen
Heidegger sein Anliegen umschreibt und die Akzentsetzungen im Phéno-
men Zukunft zu nennen, die er in seinen verschiedenen Schriften vor-
nimmt.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 171

In den Veroffentlichungen, die SuZ noch sehr nahe stehen, sieht
Heidegger Zukunft wesentlich vom Problem der Ganzheit des Seins
her. Auch ist sein Bemithen um die Frage, was Zukunft ist, noch geprigt
von der Daseinsanalyse. Ohne es zu merken denkt Heidegger noch sehr
in den von ihm dann immer mehr abgelehnten Bahnen der traditionellen
Metaphysik.

Der Mensch weil um das Seiende im Ganzen, um das Ganze des
Seins, das er rational nicht erfassen kann. Das Sein im Ganzen ist er
selbst nicht. Im Bereich des Seienden, das er nicht selbst ist, ist es fiir
ihn ebenfalls nicht auffindbar. Auch ist es nicht die Summe aus beiden.
Trotz dieser nicht méglichen Erfassung weill der Mensch um das Ganze
des Seins. Er befindet sich darin, er offenbart es durch seine Befindlich-
keit, er ist als Dasein der stete Hinweis auf es, von dem er nur ein
«Teil», wenn auch ein wesentlicher «Teily ist. Diese Unterscheidung
zwischen dem Sein schlechthin und dem Dasein ist fiir den Menschen
konstitutiv. Heidegger umschreibt sie mit dem Begriff der Existenz.
Als Ek-sistierender hat der Mensch ein Seinsverstindnis, und zwar
nur er. Das Sein ist ihm «immer schon» vor-gegeben, es ist nicht von
ihm produziert. Hier waltet eine eigenartige Dialektik. Das Sein 1ift
das Dasein sein, Dasein 1483t sein.

Hieraus ergibt sich die Frage: Woher kommt das vorbegriffliche
Verstehen von Sein? Wie kommt es, dall der Mensch um das Ganze
des Seins weill, obwohl er es niemals erfassen kann? Hier offenbart
sich bereits das Ganzheitsproblem als Zukunftsproblem und die Befind-
lichkeit des Menschen, durch die er immer schon um das Ganze weil3,
als Phdnomen seiner eigenen Zukiinftigkeit. Zukunft ist ein Phdnomen
am und im Ganzen des Seins. Sein ist nur als zukiinftiges, ist Zu-kunft.
Wer es als quantitativ unganz beschreibt, verkennt seine qualitative
Zukiinftigkeit, die erst die Unganzheit des Seins verursacht. Die Zu-
kunftsstruktur des Seins, so will Heidegger sagen, liegt nicht in einem
Mangel adiquater Erkenntnis des Seins unsererseits begriindet, im
Nicht-erfassen-konnen des Seins. Ist vielleicht unsere Erkenntnis mit
ihrem steten Zuriickbleiben hinter der Ganzheit eine Angleichung an
die Zukunftsstruktur des Seins? So legt das Problem der Ganzheit die
Zukunftsfrage in ihren Fundamenten offen und gibt einen Hinweis
auf eine mogliche Antwort dieser Frage mit der Frage nach dem Ur-
sprung der Unganzheit des Seins und dem Sichbefinden. Vielleicht gibt
ein abgeleitetes, vorwissenschaftliches Zukunftsverstindnis schon einen
Hinweis auf die eigentliche, echte Zukunft. Dall der Mensch das Ganze



172 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

des Seins nicht erfassen kann, dafl er trotzdem um das Ganze des Seins
weil}, daB das Seiende im Ganzen immer verborgen ist, ist eine Eigen-
schaft am Sein selbst; nur so ist Sein, es ist diese Eigenschaft. Heideg-
ger geht daher immer mehr dazu iiber, statt von unganz und ganz von
verborgen und unverborgen zu sprechen, wobei beide «Eigenschaften»
immer zugleich vorkommen. Es gibt kein Zukunftsreservoir, aus dem
das Sein dauernd schopft, so daB dieses, wenn jenes leer ist, am Ende
ist. Es geht hier nicht um einen quantitativen Zu- oder Ablauf, sondern
Zu-kunft des Seins meint die Bewegtheit der Bewegung des Seins.
«Zukunftlos» heift also nicht Mangel an Sein; zukunftlos ist nichts.

Die Zukunftstruktur des Seins ermoglicht sodann das Transzen-
dieren. Die Transzendenz, so sagt Heidegger in seinem Kantbuch,
zeitigt sich in der urspriinglichen Zeit, wobei Zeit sich primir aus der
Zukunft zeitigt. Weil die eigentliche Zeit sich aus der Zukunft zeitigt,
kommt das Transzendieren aus der Zukunft. In seinem Kantbuch und
in WdGr sieht Heidegger Zukunft noch sehr im Hinblick auf das Dasein.
Transzendenz kann es nur geben, da das Sein zukiinftig ist, das Dasein
sein-lassen kann. Transzendenz ist mit der Existenz gegeben; das her-
aus-stehende Innestehen ist eine Form der Transzendenz. Welt ist fiir
Heidegger das Woraufhin des Uberstiegs, und er sagt dann: «Dasein
gibt ‘sich’ aus ‘seiner’ Welt her zu bedeuten» ?°!, es kommt auf sich zu,
zeitigt sich als selbst, d.h. es hat zu sein. Dasein existiert umwillen
seiner. Das ist der Zukunftsaspekt, wie er schon in SuZ begegnete.
Transzendieren meint Waltenlassen von Welt, Freiheit, Griinden als
Stiften, Entwurf des Umwillen.

In WDW erfolgt dann eine Ausweitung des Zukunftsaspektes zum
Phinomen des Seins. Heidegger versteht Ireiheit als Seinlassen von
Seiendem und meint damit das ek-sistente entbergende Dasein. Doch
nicht der Mensch besitzt Freiheit, sondern die Freiheit besitzt ihn.
Freiheit wird als Wahrheit verstanden, d.h. als Seinsphdnomen; Un-
freiheit ist die Unwahrheit. Der Mensch kann das Seiende seinlassen
und auch nicht seinlassen, was es ist.

In FT ist Freiheit das lichtend Verbergende, Ent- und Verbergung
zugleich, der Bereich des Geschicks. Hier ist die anthropologische Kom-
ponente im Zukunftsverstindnis zum Teil fallen gelassen.

Heidegger versuchte zunichst das, was er unter Zukunft verstand,
mit herkommlichen Begriffen zu umschreiben, in den herkémmlichen

201 ' WdGr 5.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 173

Bahnen des Philosophierens zu artikulieren. Doch Begriffe wie Freiheit,
Ganzheit, Transzendenz mit ihren traditionellen Festlegungen aus der
Geschichte der Metaphysik muBten sich als ungeniigend erweisen, um
das Neue seines Zukunftsbegriffes einfangen zu kénnen. Was mit Hilfe
dieser Begriffe ausgesagt werden soll, ist daher eher zu den Zukunftsaus-
sagen von SuZ zu rechnen, wo Zukunft primdr eine Eigenschaft des
Daseins ist. Erst da, wo Heidegger z. B. Freiheit als Wahrheit versteht,
als Bereich des Geschicks, liegt ein Weiterdenken von SuZ vor, auch
beziiglich der Zukunftsproblematik.

Das Ganzheits- und Unganzheitsproblem von SuZ wird in Heideg-
gers neuem Ansatz zum Problem von Verborgenheit und Unverborgen-
heit des Seins. Die Seinsfrage von SuZ hilt sich damit durch; ihre Beant-
wortung verlagert sich!

Der Mensch erfihrt, daB3 das Seiende nicht sein Gemichte ist und
auch nicht nur seine Vorstellung. Er befindet sich im Sein und stellt
die Grundfrage, warum iiberhaupt etwas ist und welchen Sinn es hat.
Wie Sein und Mensch zusammengehoren, das ist die Grundfrage Heideg-
gers in seinen Veroffentlichungen nach SuZ. Und innerhalb dieser Frage
ist die Frage nach der Zukunft allein berechtigt und akut. Nur aus dieser
Zuordnung von Mensch und Sein 148t sie sich beantworten.

Das Sein selbst verlangt eine Griindung in die Offenheit. Der Ur-
sprung des Seins ist immer schon Vor-sprung, d. h. alles Kommende
ist schon tbersprungen, wenn auch verhiillt. Damit ist das Sein in
seinem Kern, im Ursprung zukiinftig. Der Anfang enthilt das Ende.
Nicht der Mensch griindet, sondern das Sein. Es erspringt, wie Heideg-
ger gern sagt. Die Irage nach dem Woher des Ganzen des Seins tiiber-
sieht also den fundamentalen Zukunftsaspekt dieses Seins. Sein ist und
bleibt grundsdtzlich und immer als Zukunft; das soll heillen, es ist als
Ankunft. Die Ankunft des Seins wartet auf den Menschen. Das Denken
soll sie zur Sprache bringen. Wenn Sein gedacht ist, so fithrt Heidegger
in Hum weiter aus, hat es sich geschickt, d. h. sich einer Sache oder
einer Person angenommen. Dies bedeutet, etwas mogen, das Wesen
schenken. Etwas vermdogen heillt, etwas in seiner Herkunft wesen, d. h.
sein lassen konnen. Dieses Vermogen ist das eigentlich Mogliche. Durch
das Vermoégen kann etwas sein. «Das Sein als das Vermogend-Mdogende
ist das ‘Mogliche’»202, Das Sein als das Mdogliche vermag den Bezug
des Menschen zum Sein, d.h. es behdlt ihn in seinem Element ein.

202 Hum 7.



174 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

In WhD, VA weist Heidegger besonders darauf hin, wie dieser Bezug
zu denken ist. Der Mensch mag und vermag nur, was ihn zuvor mag;
er ist in seinem Mégen und Vermogen an das Sein als das Mogliche
gebunden, eingebunden in die Ankunft des Seins. Somit 143t das Sein
den Menschen sein; es mag ihn, er mag es, weil es ihn mag. Der Mensch
kann sein-lassen, weil das Sein ihn sein-lit. Der Mensch ist zukiinftig,
weil das Sein ankommt, d. h. zukiinftig ist.

In FT, ID und ZuS beschreibt Heidegger den Zukunftsaspekt gern
mit dem Begriff des Anwesens. Sein heilt Anwesen. Damit meint Hei-
degger, es kommt aus der Verbergung /4er in die Entbergung vor.
Wenn Sein so her-vor-kommt, west es an. FT beschiftigt sich beson-
ders mit der Frage, wie das geschieht. Heidegger erklirt es durch das
Verschulden. Dieses 143t ankommen, es veranlaf3t. Es kommt ins Unver-
borgene hervor, was vorher verborgen war; was vor-her war, kommt
her-vor. So verstanden ist Zukunft «die Gegen-Wart, die uns entgegen-
wartet» 203, Diese Gegenwart, so betont Heidegger in ZuS, ist nicht die
als Jetzt. Gegenwart heiBt: «uns entgegenweilen, uns-den Menscheny;
die Anwesenheit ist dann das dem Menschen gereichte Verweilen. Sein
als Anwesen zu verstehen ist méglich, wenn man den Beginn der Ent-
bergung des Seins als eines Denk- und Sagbaren versteht.

In ZuS betont Heidegger die Zeit als einigende Einheit. Sie ist ein
Sich-einander-Reichen von Zukunft, Gewesen und Gegenwart. Ankom-
men reicht das Gewesen, das Gewesen reicht sich Zukunft zu; beide
reichen Gegenwart; alle reichen An-wesen. Das ist die vierte Dimension
der Zeit, die sachlich die erste ist: das Reichen, das «Zuspiel jeder fiir
jede». Es ist gekennzeichnet durch Verweigerung und Vorenthalt. So
west Sein an. Dieses Anwesen nennt Heidegger auch Wiahren und Ge-
wihren. Das Geschick ereignet sich aus dem Gewdhren. Das Gewihren
waltet im Sichzuschicken und im Sichentziehen. Das Sein, das es gibt,
ist das Geschickte. Es schickt sich selber. Dieses Schicken nennt Heideg-
ger in ZuS ein Geben der Gabe, das sich selbst dabei entzieht. Das
geschieht, wenn Sein sich lichtet. Dieses Schicken ist ein permanenter
Prozel3, die dauernde Ankunft des Geschicks. Die Ankunft eines Ge-
schicks kann dabei nicht vorausberechnet werden. Die Zukunft des
Seins ist und bleibt unverfiigbar.

203 'WSpr 213.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 175

2. Die Stellung des Menschen in der
Zukunft des Seins

Die Zukunft des Daseins ist bedingt durch die Zukunft des Seins.
Das Dasein ist zukiinftig, weil das Sein als zukiinftiges west. In der
Zuordnung von Sein und Mensch geht es Heidegger einerseits darum,
zu betonen, daBl das Sein das Apriori ist; andererseits vergi3t er nicht,
die Funktion des Menschen im Anwesen des Seins hervorzuheben.

Wenn Sein sich zwar auch von sich aus lichtet, so lichtet es sich
doch fiir den Menschen und auch durch ihn. Heidegger hat die Stellung
des Menschen im Sein wesentlich vom Zukunftscharakter des Seins
her betrachtet. Auf Grund seines Stehens in der Lichtung des Seins ist
der Mensch selbst zukiinftig.

Wie kann nun Sein erscheinen, ansichtig werden? Einerseits ist
das zukiinftige Sein unverfiigbar und verfiigend, andererseits hat der
Mensch wesentlichen Anteil an dessen Ankommen.

In Hum betont Heidegger zunichst, da das Denken den Bezug
Sein — Mensch vollbringt. Das Denken macht diesen Bezug nicht, es
bringt ihn dar, zeigt ihn vor, macht ihn vernehmlich. Sein und der
Bezug Sein — Mensch sind «ilter» als das Denken. In WdW heilt es:
«die Verborgenheit des Seienden im Ganzen ... ist dlter auch als das
Seinlassen selbst» 24, Das Sein ist vor-gegeben, ist vor dem Denken.
«Das Denken ist auf das Sein als das Ankommende (I'avenant) bezo-
gen» 295, Dieses Denken ist sozusagen ein An-denken, es ist als dieses
die Eroffnung der Ankunft des Seins und des Seins als Ankunft. Im
Denken kommt das Sein an. Aber das Sein vermag das Denken, d.h.
das Sein ermoglicht das Denken, nicht umgekehrt. So ist der Mensch
derjenige, der sein-lassen kann, weil das Sein ihn sein Da sein ld(t.
Der Mensch muf3 sich vom Sein ansprechen lassen und dem Sein ent-
sprechen. Heidegger nennt das hédufig das ek-statische Innestehen des
Menschen. Es ist die menschliche Weise des Anwesens zum Sein. Gewdhn-
lich jedoch {iibersieht der Mensch das Sein zugunsten des jeweiligen
Seienden; dann existiert er eigentlich nicht, weil er nicht eigentlich
existiert. Ek-sistenz meint die Sorge fiir das Sein.

In FT geht es u.a. um das Hervorkommen des Seins, um das Sein
als Anwesen. West Sein an, ist es entborgen, wobei es jedoch verborgen

204 'WdWwW 21.
205 Hum 46.



176 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

bleibt. Der Mensch, so will Heidegger sagen, verfiigt nicht {iber Ent-
bergen und Verbergen, wie er ja nicht iiber das Sein verfiigt. Es geht
hier nicht um ein statisch verstandenes Sein, das u.a. auch noch die
Eigenschaft hat, daf} es ent- oder verborgen ist. Sein heit entbergend-
verborgen-Sein, beides immer und zugleich; das ¢s¢ die Zukunft. Die
Unverborgenheit muf3 sich dem Menschen von sich aus zusprechen,
die Zukunft des Seins bleibt unverfiighar. Der Mensch steht in der
Weile, wie Heidegger an anderer Stelle sagt, d.h. er steht zwischen
Hervor und Hinweg des Seins. Die Weile west als Ankunft in den Weg-
gang. So geht Sein den Menschen an; der Mensch li3t es ankommen.

In ID betont Heidegger die Notwendigkeit des Menschen fiir das
Sein ganz besonders. Das Sein braucht den Menschen als An-wesen,
um als An-wesen zu sein. Das heillt, bei aller Betonung des Seins als
Apriori sind Mensch und Sein einander iibereignet. Wo und wenn Zu-
kunft Gewesen und Gegenwart sich einander reichen, steht der Mensch
immer schon in diesem Reichen.

Heidegger «beschreibt» nirgendwo das Sein, ohne es als Zukunft
zu verstehen und ohne die Funktion des Menschen in dieser Zu-kunft
zu deuten. Das geschieht mit den oben vorgestellten Begriffen, wobei
die Akzentsetzungen wechseln.

Existieren heifit in der Lichtung stehen. Das Sein lichtet sich von
sich aus. In UdK sagt Heidegger von der Lichtung, daB sie seiender ist
als das Seiende. Sie gibt einen Durchgang zu dem Seienden, das wir
selbst nicht sind, und einen Zugang zu dem Seienden, das wir selbst
sind. In Hum ist die Lichtung das Da, das der Mensch ist. «Sein lichtet
sich dem Menschen im ekstatischen Entwurf», wobei das Sein selbst
das Werfende ist. Das Sein schickt den Menschen in die Ek-sistenz;
so geschickt steht der Mensch in der Offenheit des Seins.

In der Lichtung geschieht Entbergung. Entbergung und Verber-
gung, das ist der Zukunftscharakter des Seins. Ist das Seiende unver-
borgen, hell, so ist das Sein verdunkelt; ist das Seiende entborgen,
so ist das Sein sich entziehend.

Heidegger beschreibt das Sein ferner mit Begriffen, die eine Son-
derstellung des Menschen im Sein und zum Sein gerade nicht betonen
wollen, die aber doch deutlich machen, da3 der Mensch in das Sein und
dessen Ankunft gehort. Dieser Sachverhalt wird besonders deutlich
im Begriff des Gevierts und der Vierung. Hier kann Zukunft nicht
mehr primdr vom Dasein ausgesagt werden. Im Geviert sind versammelt
Erde und Himmel, die Géttlichen und die Sterblichen. Geviert versam-



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers YT

melt sich im Ding. Welt weltet als Geviert; sie ist das Spiegel-Spiel der
Vier. Die Vier sind — allem Anwesenden zuvorkommend — immer schon,
einig, als Einheit, zusammen, keines ohne das andere, jedes das andere
spiegelnd. Hier gibt es kein Vorher und Nachher, alle Vier «sind» zu-
gleich, sie bedingen einander. Der Mensch hilt sich im Geviert auf,
ist «Teil» des Gevierts. Er hilt sich im Geviert auf als Sterblicher,
d. h. als derjenige, der den Tod als Tod vermag, der somit fortdauernd
stirbt. Die Menschen sind die Sterblichen; als solche, die sterben kénnen,
sind sie «das wesende Verhdltnis zum Sein als Sein» 206, So offenbaren
die Sterblichen als die Zukiinftigen den Zukunftscharakter des Seins.

Wie der Mensch in der Zukunft des Seins steht wird ebenso deutlich
im Begriff des Geschicks. Der Mensch steht im Geschick des Seins;
das Sein ist das Geschickte. Und das Dasein «west im Wurf des Seins
als des schickend Geschicklichen» 2%7. Die Ankunft eines Geschicks kann
nicht vorausberechnet werden. Somit ist die Zukunft fiir den Menschen
unverfiigbar, offen, nicht determiniert, nicht vorausschaubar oder gar
einplanbar. Der Mensch ist immer der neu Herausgeforderte, der auf
den Weg Gebrachte, der Gebrachte und vom Sein Gebrauchte.

Ahnliches beinhaltet der Begriff des Ereignisses. Der Mensch ist
dem Sein vereignet, das Sein ist dem Menschen zugeeignet; so west
der Mensch im Ereignis.

In der Entfernung vom fast rein daseinsorientierten Zukunftsaspekt
in SuZ gelingt es Heidegger in zunehmendem MaBe, mit den oben genann-
ten Begriffen Zukunft als eine seinshafte, den Menschen mitumfassende
GroBe zu verstehen. Der Mensch ist Mensch, weil er eine Zukunft hat.
Weil es Sein gibt, gibt es den Menschen. Weil Sein Zu-kunft ist — nicht
hat, ist der Mensch Zukunft. Die Zukunft des Menschen ist die Zu-kunft
des Seins! Der Mensch soll und mul} die «auf den Menschen wartende
Ankunft des Seins» zur Sprache bringen. Das ist sein Dzenst an der
und in der Zukunft!

Dieses Zukunftsverstindnis prigt sodann vor allem Heideggers
Geschichtsverstdndnis. Geschichte «geschieht» dort, wo Unverborgen-
heit geschieht, dort also, wo der Mensch die Seinsfrage, die Grundfrage
nach dem Sein stellt. Dort liegt der Anfang der Geschichte. Geschichte
ist immer zukiinftig, Zukunft immer geschichtlich. Wo Wahrheit ent-
springt — wie in der Kunst —, ist Geschichte. Geschichte meint bei

206 Ding 51.
207 Hum 16.

12



178 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

Heidegger das Wahrheitsgeschehen. Insofern steht die Seinsgeschichte
immer bevor. Sie ist kein Geschehen im {iblichen Sinne, sondern Geschick
des Seins und Sein als Geschick. In diesem steht der Mensch, insofern
ist er geschichtlich; er «macht» nicht erst Geschichte. Als Geschichtlicher
ek-sistiert er, d.h. lebt er zukiinftig. Im Fragen der Grundfrage wieder-
holt sich der geschichtliche Anfang des Daseins; es eroffnet Moglich-
keiten und damit Zukunft. So ist Zukunft die eigentliche Geschichte.
Die geschichtliche Zukunft bedenken heit «zukiinftige» Geschichte
gestalten !

3. Zukunftsaufgaben des Menschen

Die Zukunftsaufgaben des Menschen sind im heideggerschen Ver-
stindnis von Zukunft Aufgaben des Menschen in der Zu-kunft des Seins.

Oben wurde bereits angedeutet, dall d7e Aufgabe des Menschen
in der Zukunft darin liegt, als der vom Sein Gebrauchte und ins Sein
Gebrachte diesem Sein zu entsprechen. Heidegger gibt jedoch innerhalb
dieser Aufgabe kaum konkrete Nahziele an, was seinem Verstdndnis
von Zukunft durchaus entspricht. Er will eine Grundhaltung des auf
Zukunft hin lebenden Menschen herausstellen, einen Weg aufzeigen,
aber keine Patentrezepte einer Zukunftsgestaltung wverschreiben. Die
solches tun, verkennen den eigentlichen Zukunftscharakter des Seins.
Die Zukunftsaufgaben des Menschen, wie Heidegger sie sieht, muten
daher zunidchst recht wenig konkret und zeitnah an.

Die wesentliche Aufgabe des Menschen, so sagt Heidegger in Hum,
ist die, dal er wieder in die Nihe des Seins findet, d.h. sich auf seine
Her-kunft besinnt, in seinen Ursprung zuriickkehrt. Da der Mensch
nicht iiber die Zukunft des Seins verfiigt, muB er sich vom ankommenden
Sein ansprechen lassen und ihm entsprechen. Es wurde schon betont,
daBl das Denken die Vermittlung im Bezug Sein — Mensch leistet. Somit
liegt hier eine entscheidende Zukunftsaufgabe des Menschen. In «Die
Kehre» heilt es: «Das Denken ist das eigentliche Handeln»2%®. Der
Zukunftsbezug dieser urmenschlichen «Tédtigkeit» wird noch deutlicher,
wenn Heidegger sagt: «Solange wir nicht denkend erfahren, was ist,
konnen wir nie dem gehéren, was sein wird» 2%, So stellt die Zu-kunft
des Seins dem Menschen seine Aufgaben. Diese Aufgaben betreffen

208 Kehre 40.
209 Ebd. 46.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 179

alle den Bezug des Menschen zum Sein. In Heideggers Formulierung
lassen sie den konkreten Bezug zur Praxis vermissen; in dieser Hin-
sicht ist Heidegger alles andere als aktuell. Thm geht es einerseits um
das Grundanliegen, die Zukunft des Menschen nicht isoliert ohne die
Zukunft des Seins zu verstehen; andererseits will er einen Weg weisen,
wie der Mensch (in) seine Zukunft finden kann.

Diese Zukunft liegt sicherlich in der Zu-kunft des Seins. Doch was
das Sein ist, lifit sich noch nicht sagen. Von daher ergibt sich die fiir
den Menschen typische Aufgabe der Wichterschaft des Seins. Der
Mensch soll ein Zeigender sein, ja er ¢s¢ ein Zeichen #1°. Hier wie bei der
Forderung, der Mensch habe dem Sein zu entsprechen, sucht man bei
Heidegger vergeblich nach einer Antwort auf die Frage, was das denn
nun konkret heiBt. Die Moglichkeit, Zukunftsaufgaben konkreter zu
formulieren, bietet Heidegger selbst nicht. Darum entspricht man
seinem Denken eigentlicher, wenn man nun nicht nachtriglich doch
solche konkreten Zukunftsaufgaben aus seinem Werk herausliest. Das
heit nun nicht, Aufgabenstellungen des heutigen Menschen fiir die
Zukunft kénnten sich nicht an Heideggers Denken orientieren. Immer-
hin ist es fiir alle Zukunftsaufgaben und fiir jedes Zukunftsverstindnis
entscheidend: Zukunft wird vom Sein und nicht allein vom Menschen
aus betrachtet und ausgesagt, sie macht den Menschen zum Ek-sistie-
renden und ist damit fiir ihn konstitutiv; sie ist wesenhaft geschichtlich
geprdgt und endlich und kann somit den Menschen davor bewahren,
Zukunft und Zukunftsaufgaben in ein wie auch immer verstandenes
Jenseits zu projizieren; vor allem ist sie unverfiigbar. Insofern bewahrt
sie den Menschen davor, sich allzu rasch und voreilig in vom Humanis-
mus geprigte Zukunftsvorstellungen zu verlieben und irgendwelchen
Utopien nachzujagen.

Heideggers Zukunftsverstindnis bedingt es, daf er den Menschen
nicht als ein statisches, fertiges, festgelegtes Wesen betrachtet. Wie die
Zukunft ist auch das Dasein und seine Geschichte unverfiigbar. Es
lohnt sich somit nicht, weil es nicht sinnvoll ist, festlegen und vorplanen
zu wollen, was «in der Zukunft» geschehen soll. Geschieht das doch, so
lebt der Mensch uneigentlich, hdlt sich im Gestell auf und im Sein als
Bestand. Die wahren Zukunftsaufgaben kommen aus der Zu-kunft
des Seins.

Im Bedenken dieser Zukunftsaufgaben ist es verstindlich, wenn

210 WhD, VA 10.



180 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

Heidegger offen gegen jene Entwiirfe vom Menschen polemisiert, die
aus einem statischen, d. h. die Zukiinftigkeit vergessenden Menschen-
verstdndnis entspringen. Gegen die marxistische Deutung, der gesell-
schaftliche Mensch sei der natiirliche Mensch, spricht sich Heidegger
ebenso aus wie gegen die christliche, die behauptet, der Mensch sei
heilsgeschichtlicher Mensch, Kind Gottes. Diese Deutungen und alle
Arten des Humanismus verkennen den Zukunftsaspekt im weitesten
Sinn, sehen deswegen den Menschen falsch, nicht seinsgerecht, da sie
davon ausgehen, «dall die humanitas des homo humanus aus dem
Hinblick auf eine schon feststehende Auslegung der Natur, der Geschich-
te, der Welt, des Weltgrundes, das heil}t des Seienden im Ganzen be-
stimmt wird» 211, Demgegeniiber betont Heidegger: Der Mensch hat
einen Dizenst in und an der Zukunft des Seins. Er mull daher dem
menschlichen Eigensinn entsagen, sich von sich weg ent-werfen, damit
die Wahrheit des Seins sich ereignet. Nur so findet er in die Wahrheit
des Seins. « Die hochste Wiirde seines Wesens»y, so heil3t es in FT, «beruht
darin, die Unverborgenheit und mit ihr je zuvor die Verborgenheit
alles Wesens auf dieser Erde zu hiiten» 2!2. Und in «Die Kehre» sagt
Heidegger: «Das groBe Wesen des Menschen denken wir dahin, dal} es
dem Wesen des Seins zugehort, von diesem gebraucht ist, das Wesen
des Seins in seine Wahrheit zu wahren» ?13. Es kénnte hier die Versuchung
bestehen, in der von Heidegger angegebenen Funktion des Menschen
eine Herabminderung seines Wesens gegeniiber dem Sein, eine Ein-
schrinkung seiner Freiheit und einen Grundzug zum Pessimismus zu
sehen. Und wenn Heidegger sagt, das menschliche Leben sei ja nur
ein kurzer Ruck, ein Atemzug, und wenn es in EiM heil3t, «innerhalb
des Seienden im Ganzen ist kein Rechtsgrund zu finden fiir die Hervor-
hebung gerade des Seienden, das man Mensch nennt und zu dem wir
selbst zufillig gehdren» ?'4, so konnte man der oben genannten Ver-
suchung erliegen. Doch ist darauf hinzuweisen — wenn man einen gewis-
sen Hang zur pessimistischen Sicht des menschlichen Wesens und Lebens
bei Heidegger nicht leugnen mochte —, dal er immer wieder die wesent-
liche Zuordnung und Abhidngigkeit von Sein und Mensch betonen
will, innerhalb deren der Mensch allein Mensch sein kann, und dal} er
seine Auffassung vom Menschen und dessen Zukunft in Auseinander-

211 Hum 11.
212 BT 32.
213 Kehre 39,
214 EiM 3.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers 181

setzung mit der traditionellen, von ihm bekdmpften Metaphysik for-
muliert. Ein Mensch, der seine Herkunft aus dem Sein und damit seine
eigentliche Zukunft leugnen will oder als Bindung abstreifen mochte,
hort nach Heidegger auf, Mensch sein zu kénnen. In ID heil3t es von
der Zuordnung Sein-Mensch: «Der Mensch ¢s¢ eigentlich dieser Bezug
der Entsprechung, und er ist nur dies» %15,

Die wesentliche Zukunftsaufgabe des Menschen ist Gefahren aus-
gesetzt. Wie die Zukunft selbst sieht Heidegger die Gefahren grund-
sitzlicher und umfassender als das Man sie sieht. Er kommt zwar
gelegentlich auf die Gefahren zu sprechen, die den heutigen Menschen
bedrohen; er weist hin auf die verheerenden Folgen der Kriege und auf
die gegen den Menschen gerichtete Anwendung der Atomkraft. Doch die
Gefahr schlechthin, aus der alle anderen resultieren, liegt in der Ver-
kennung des Zukunftscharakters des Seins und des Menschen. Sie kommt
aus dem Anspruch des Gestells. Dieser liegt darin, das Sichentbergende
als Bestand zu sehen. Das Wirkliche wird bestellt und damit zum Be-
stand. Die Funktion des Menschen, dal er gebraucht wird zum Ent-
bergen, wird nicht mehr gesehen. Diese grundlegende Gefahr liegt vor
allem in der Technik. Thr Wesen ist das Gestell. Steuerung und Siche-
rung priagen das Handeln des Menschen. Somit ist die Technik gerade
nicht in der Lage, die Zukunft des Daseins gestalten zu helfen. Von ihr
gehen hochstens gegenteilige Einfliisse aus. Sie verdeckt die Ankunft
des Seins und die Zukunft des Menschen. Doch liegt, so sagt Heidegger,
in dieser Gefahr zugleich das Rettende. Dieses wird in der Kehre sicht-
bar. In ihr wird die Gefahr als Gefahr erkannt. Und wer um die Bedro-
hung weil3, ist immer schon auf dem Wege zum Rettenden. Heidegger ver-
mutet Moglichkeiten fiir die Ankunft dieser Kehre, die im Sein begriindet
liegt. Doch dafiir ist ein Gesinnungswandel nétig. Dieser, der allein
die eigentliche Gefahr abwenden kann, spricht aus dem Satz: «So bleibt
denn auch alles bloBe Ordnen der universalhistorisch vorgestellten Welt
wahr- und bodenlos. Alle bloBe Jagd auf die Zukunft, ihr Bild in der
Weise zu errechnen, daBl man halb gedachtes Gegenwirtiges in das
verhiillte Kommende verlingert, bewegt sich selber noch in der Haltung
des technisch-rechnenden Vorstellens»?*¢. Hier werden manche Zukunfts-
vorstellungen des modernen Menschen zunichtegemacht.

Im Zusammenhang mit der Kennzeichnung des Menschen als den

215 1D 18.
216 Kehre 45.



182 Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

Sterblichen spricht Heidegger gelegentlich von den Goéttlichen. Es ist
die Frage zu stellen, ob es bei Heidegger auch ein Zukunftsverstindnis
gibt, das in diesem Erwarten der Géttlichen durch die Sterblichen
besteht. Heidegger gibt keinen Anlal anzunehmen, daB das Géttliche
dem Menschen verfiigbar ist, so daB der Mensch es direkt und gewil
erwarten kann. So bleiben seine AuBerungen zum Teil undeutlich und
mit vielen Fragen behaftet.

Erde und Himmel, die Sterblichen und die Gottlichen sind ver-
sammelt als Geviert im Ding. Sie machen das oben beschriebene Spiegel-
Spiel aus. Die Sterblichen kénnen sterben, sie vermégen den Tod, sie
bereiten dauernd den Brauch ihres Vermdgens vor, «damit ein guter
Tod sei». Die Kennzeichnung des Menschen als animal rationale reicht
Heidegger nicht aus. Er leitet aus der Sicht der Menschen als die Sterb-
lichen eine Aufgabe des Menschen ab und sagt: «die verniinftigen Lebe-
wesen miissen erst zu Sterblichen werden» 217, Offensichtlich vermégen
viele Menschen ihren Tod als Tod noch nicht; sie leben nicht eigentlich.
Die Sterblichen jedoch erwarten als Sterbliche die Géttlichen, die
winkende Boten der Gottheit genannt werden; die Sterblichen warten
der Winke der Ankunft der Géttlichen; sie verkennen nicht, dafl die
Gottlichen fehlen; der Mensch blickt als der Sterbliche dem Gottlichen
entgegen #8. Ferner spricht Heidegger vom zu erwartenden Heil. Die
Sterblichen wollen sich vor das Heile des Gottlichen bringen; «im Unheil
noch warten sie des entzogenen Heils» 2. Diese Sterblichen sind «immer
schon unterwegs zur letzten Briicke.» Und Heidegger scheint betonen
zu wollen, daBl die Sterblichen als Sterbliche beziiglich der Géttlichen
Wartende bleiben. Als Sterbliche wissen sie um den Fehl des Géttlichen.
Deswegen — und das mutet als Kritik aller modernen Scheinldsungen
an — verschaffen sie sich auch keinen Ersatz, keine Gotzen; sie betreiben
keinen Gotzendienst. Eine solche «Meisterung» der Zukunft wird der
Stellung des Menschen im Geviert nicht gerecht und 1aBt die Géttlichen
nicht die Gottlichen sein. Heidegger kann nicht sagen, was das Heile
des Gottlichen ist, was hinter der «letzten Briicke» liegt, von der er
spricht. Sicherlich ist sein Denken offen fiir den Zuspruch des Goéttlichen,
das er als abwesend erfihrt, das aber vom Menschen erwartet werden
kann. Wichtig ist Heideggers Hinweis auf die Zu-kunft des Go&ttlichen

217: Ding 51.
218 Vgl. Kehre 45.
219 Bauen: 25.



Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

183

aus dem Sein. Er sagt: «Ob der Gott lebt oder tot bleibt, entscheidet
sich nicht durch die Religiositit der Menschen und noch weniger durch
theologische Aspirationen der Philosophie und der Naturwissenschaft.
Ob Gott Gott ist, ereignet sich aus der Konstellation des Seins und inner-

halb ihrer» 229,

SuZ

WiM

Kant

WdGr (WM)

Wdw
UdK (Holzw)

FD

Platon
Hum

Aletheia (VA)

Logos

Ding
FT (TK)

Kehre
SprA
Sprache (USpr)

UM
Bauen
WhD, VA
‘WhD

220 Kehre 46.

SCHRIFTEN UND ABKURZUNGEN

Sein und Zeit. 11., unv. Aufl., Tiibingen 1967.

Was ist Metaphysik ? Frankfurt 1965°.

Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt 19653.
Vom Wesen des Grundes. In: Wegmarken (= WM). Frank-
furt 1967, 21-71.

Vom Wesen der Wahrheit. Frankfurt 19675.

Der Ursprung des Kunstwerks. In: Holzwege (= Holzw).
Frankfurt 19634, 7-68.

Die Frage nach dem Ding. Zu Kants Lehre von den
transzendentalen Grundsdtzen. Tiibingen 1962.

Die Zeit des Weltbildes. In: Holzw, 69-104.

Platons Lehre von der Wahrheit. Bern 1954 2.

Uber den Humanismus. Frankfurt 1968.

Hegels Begriff der Erfahrung. In: Holzw, 105-192.
Aletheia (Heraklit, Fragment 16). In: Vortrage und Auf-
sdtze (= VA), Teil III. Pfullingen 19673, 53-78.
Nietzsches Wort «Gott ist tot». In: Holzw, 193-247.
Logos (Heraklit, Fragment 50). In: VA III, 3-25.

Wozu Dichter? In: Holzw, 248-295.

Das Ding (mit Nachwort: Ein Brief an einen jungen
Studenten). In: VA II, 37-59.

Die Frage nach der Technik. In: Die Technik und die
Kehre (= TK). Pfullingen 19622, 5-36.

Die Kehre. In: TK, 37-47.

Der Spruch des Anaximander. In: Holzw, 296-343.

Die Sprache. In: Unterwegs zur Sprache (= USpr). Pful-
lingen 19653, 11-33.

Uberwindung der Metaphysik. In: VA I, 63-91.

Bauen Wohnen Denken. In: VA II, 19-36.

Was heit Denken? In: VA II, 3-17.

Was hei3t Denken ? Tiibingen 1954.

Moira (Parmenides VIII, 34-41). In: VA III, 27-52.



184
EiM

WB
ZSF
Phil
SvGr
ID
WSpr

Gel

Nietzsche I
Nietzsche I1
i 5 B

ZuS (ZSD)
ZuS, Prot

EPh

Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers

Einfiihrung in die Metaphysik. 3., unv. Aufl. Tiibingen
1966.

Wissenschaft und Besinnung. In: VA I, 37-62.

Zur Seinsfrage. Frankfurt 19673.

Was ist das — die Philosophie? Pfullingen 1966 *.

Der Satz vom Grund. 3., unv. Aufl. Pfullingen 1965.
Identitit und Differenz. 4., unv. Aufl. Pfullingen 1957.
Das Wesen der Sprache. In: USpr, 157-216.

Vom Wesen und Begriff der qioig. Aristoteles’ Physik
B. 1. In: WM, 309-371.

Das Wort. In: USpr, 217-238.

Gelassenheit. Pfullingen 19593,

Der Weg zur Sprache. In: USpr, 239-268.

Hegel und die Griechen. In: WM, 255-272.

Aus einem Gespriach von der Sprache. Zwischen einem
Japaner und einem Fragenden. In: USpr, 83-155.
Nietzsche, 1. Bd., 1. Aufl., Pfullingen 1961.

Nietzsche, 2. Bd., Pfullingen 1961.

Kants These iiber das Sein. In: WM, 273-307.

Aus der letzten Marburger Vorlesung. In: WM, 373-395.
Zeit und Sein. In: Zur Sache des Denkens (= ZSD).
Tiibingen 1969.

Protokoll zu einem Seminar iiber den Vortrag «Zeit und
Sein». In: ZSD, 27-60.

Das Ende der Philosophie und die Aufgabe des Denkens.
In: ZSD, 61-80.

Heidegger — Fink, Heraklit. Seminar Wintersemester
1966/67. Frankfurt 1970.



	Die Zukunftsproblematik im Werk Martin Heideggers nach Erscheinen von "Sein und Zeit"

