Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 1-2

Artikel: Das Strukturprinzip der Wirklichkeit
Autor: Widmer, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760455

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hans WIDMER

Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Aspekte des Wesensmodelles
nach dem spanischen Philosophen Xavier Zubiri

I. XAVIER ZUBIRI, EIN BEDEUTENDER REPRASENTANT
DER SPANISCHEN GEGENWARTSPHILOSOPHIE

Im Jahre 1970 ist in Madrid (Editorial Moneda y Crédito) eine
grofangelegte zweibdndige Festschrift unter dem Titel «Homenaje a
Xavier Zubiri» erschienen. Damit wurde bereits zum zweiten Mal
einem bei uns noch kaum bekannten Philosophen ein Denkmal gesetzt,
liegt doch schon aus dem Jahre 1953 eine erste, allerdings noch viel
weniger umfangreiche Festschrift vor, die ebenfalls den Titel trigt
«Homenaje a Xavier Zubiri» (Revista Alcala, Madrid 1953). Die Beitrige
der ersten Festschrift stammen noch ausschlieBlich von Autoren spa-
nischer Zunge, wiahrend im Werk von 1970 auch Autoren aus anderen
Sprachbereichen mitarbeiteten, wie z. B. Marcel Bataillon vom College
de France, Paris, Yves Congar, ebenfalls Paris, Gabriel Marcel vom
Institut de France, Paris, Hans-Georg Gadamer, Heidelberg, Kardinal
Franz Konig, Wien, Jiirgen Moltmann, Tiibingen, und Karl Rahner,
Miinster. Die Mitarbeiter aus dem spanischen Sprachbereich sind auch
in der Schrift von 1970 in der Mehrzahl, und wir finden unter ihnen
Leute, die sich iiber die Grenzen ihres eigenen Landes hinaus einen
bedeutenden Namen gemacht haben wie z. B. Antonio Tovar, heute in
Tiibingen, Pedro Lain Entralgo, Madrid, José Ferrater Mora, Pensyl-
vania, Salvador de Madariaga, Oxford, Julian Marias, Madrid, etc.

Beim Durchgehen der Mitarbeiterliste der Festschrift von 1970
fallen zwei Tatsachen auf: 1. Die Autoren rekrutieren sich aus ver-
schiedenen Fachrichtungen. So treffen wir unter anderem auf Theologen,



68 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Philosophen, Arzte, Juristen und Schriftsteller. 2. Die Mehrheit der Mit-
arbeiter gehort der mittleren oder &dlteren Gelehrtengeneration an. Wenn
es Beitrdge von jiingeren Leuten gibt, dann bilden sie eher die Aus-
nahme, und ihre Autoren gehoren religiésen Gemeinschaften an wie z. B.
Alfonso Lopez Quintds und Ignacio Ellacuria. Natiirlich gibt es auch
andere, wie z. B. Maria Riaza.

Die erste Tatsache, ndmlich die Priasenz verschiedener Fach-
bereiche, wird nur verstindlich, wenn wir uns vor Augen halten, welch
breites Spektrum von Interessen der 1898 in San Sebastidn geborene
Philosoph sein eigen nennen kann. Nach dem Besuch der Mittelschule
in seiner Heimatstadt holte sich der junge Baske in Lowen das Lizentiat
in Philosophie (1920) und doktorierte im gleichen Jahre in Theologie und
Philosophie, und zwar in Rom. 1921 doktorierte er an der Universitit
Madrid mit der bei Ortega y Gasset eingereichten These {iber das Urteil
in phdnomenologischer Sicht, die unter dem Titel «Ensayo de una
teoria fenomenolégica del juicio» (Madrid 1923) verdffentlicht wurde.
1926 erhielt er den Lehrstuhl fiir Philosophiegeschichte in Madrid.
Spiter leitete er Kurse an der Universitdt von Barcelona; auch nahm er
verschiedene Studienaufenthalte, so in Freiburg im Breisgau, in Berlin
und in Paris. Seine Lehrer in Philosophie waren vor allem Juan Zara-
glieta, José Ortega y Gasset, Edmund Husserl und Martin Heidegger.
Seine theologischen Kenntnisse vertiefte er in Léwen und Rom. Er
studierte auch Physik und Mathematik, vor allem bei La Vallée-Poussin
in Lowen, bel Rey Pastor y Palacios in Madrid, bei Zermelo in Freiburg
im Breisgau, bei Schrodinger in Berlin und bei de Broglie in Paris.
GroBes Interesse schenkte er der Biologie, die er bei Noyons und van
Geluchten in Lowen, bei Spemann in Freiburg sowie bei Goldschmidt
und Mangold in Berlin studierte. Zubiri beschiftigte sich auch mit
Orientalistik und alter Geschichte, und zwar unter P. Deimel in Rom,
unter Labat, Benveniste, Dhorme und Delaporte in Paris. Dall sich
Zubiri mit so vielen einzelnen Disziplinen konfrontiert hat, weist auf die
Vitalitdt und Offenheit seines Geistes hin und erklidrt ohne weiteres die
fiir sein Werk nicht unbedeutende Tatsache, daB3 nicht nur Philosophen
zu seinem Freundeskreis gehéren. Das ganze Leben von Zubiri ist viel
eher auf Studium und Forschung als auf Lehre konzentriert, und so ist
es — obwohl auch politische Griinde eine Rolle gespielt haben — verstind-
lich, daBB Zubiri schon friih auf seinen Lehrstuhl verzichtet hat.

Seit 1945 hat er nur mit wenigen Unterbriichen jedes Jahr auBer-
halb der Universitit und vor einem ausgewidhlten Publikum seine Kurse



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 69

gehalten, die sich mit sehr verschiedenen Themen beschiftigten, z. B.:
«Wissenschaft und Wirklichkeit» (1945-46), «Drei klassische Definitionen
des Menschen» (1946—47), « Was sind Ideen?» (1947-48), «Die Freiheit»
(1951-52), «Das Problem des Bosen» (1964), «Realitit und Dynamismus.
Eine Theorie der Ursachen»(1968) usw. AuBer einem dieser Kurse, nimlich
dem 1963 unter dem Titel «Fiinf Vorlesungen iiber Philosophie» gehalte-
nen, sind simtliche {ibrigen Vorlesungszyklen unveréffentlicht und umfas-
sen etwa 20 000 Seiten. Der Kurs iiber die Philosophie kam im selben Jahr,
da er gehalten wurde, als mit «Cinco lecciones de Filosofia» betiteltes
Buch (Sociedad de Estudios y Publicaciones) an die Offentlichkeit.

Die wichtigsten Verdffentlichungen von Xavier Zubiri sind neben
den beiden genannten, ndmlich neben seiner Dissertation und neben
den «Cinco lecciones», das bedeutende Werk «Naturaleza, Historia,
Dios» (1. Aufl. 1944) und sein als Hauptwerk zu bezeichnendes Buch
iiber das Wesen, «Sobre la esencia», Madrid 1962 (deutsch von Hans
Gerd Roétzer, Max Hueber Verlag, Miinchen 1968). Daneben hat Zubiri
noch verschiedene Artikel und Vorworter zu Biichern verfal3t.

Nach dieser kurzen, lexikographischen Darstellung von Leben und
Werk X. Zubiris wollen wir nun noch die zweite Tatsache zu erklidren
suchen, die uns bei der Durchsicht der 1970 erschienenen Festschrift auf-
gefallen ist, nimlich die Abwesenheit der jiingeren Philosophengenera-
tion. Wie ist es moglich, da3 sich dieselbe so wenig fiir den groBen Pro-
pheten im eigenen Lande interessiert? Zwei Griinde scheinen dafiir vor
allem verantwortlich zu sein: zunidchst ein mehr oberflichlicher, aber
nicht zu unterschitzender: Zubiri und sein Kreis geben sich in etwa
«exklusivy, es ist ein Kreis von «Eingeweihten», dem man unbedingt
mehr Offnung nach auBen wiinschen méchte !. Zubiri selbst ist ein Mann,
der die Publizitit geradezu scheut und der sich wohl aus verstindlichen
Griinden auch eines jeglichen politischen Engagements enthdlt. Ob er
aber nicht gerade durch sein diesbeziigliches Schweigen von spanischen
Rechtskreisen «gepachtet» wird, das ist eine andere Frage, sicher aber
ist, daB ein GroBteil der spanischen Jugend fiir ein solches Verhalten
kein Verstindnis haben kann 2. Neben diesem soziologisch-politischen

1 Es scheint, daB3 sich vor allem seit 1967, nimlich seitdem die Kurse zum
Teil einem weiteren Publikum zuginglich sind, eine gewisse Offnung des Zubiri-
Kreises anbahnt, und es mufl auch gesagt werden, daBl man im Marz 1973 anld@lich
des Kurses iitber den Raum sehr viele Vertreter der jiingeren Generationen beob-
achten konnte.

2 Es sei hier nur vorsichtig auf zwei Tatsachen hingewiesen, die erkennen
lassen, wie leicht ein Schweigen, auch wenn es scheinbar ein Schweigen des weisen



70 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Grund muB aber noch auf einen philosophiegeschichtlichen hingewiesen
werden. In seinem Artikel « Unamuno, Ortega y Zubiri, vistos en conti-
nuidad histérican» 3, stellt N. Gonzalez-Caminero mit Recht fest (vgl.
S. 279), daB3 Zubiri schon sehr friih sowohl das neuscholastische Philo-
sophieren (vgl. Juan Zaragiieta und vor allem die Léwenerschule) wie
auch dasjenige von Ortega y Gasset und Garcia Morente, welches ohne
die Phinomenologie gar nicht denkbar ist, von innen her kannte und
beherrschte. Zubiri sei auf Grund dieser Kenntnisse befihigt gewesen,
die verschiedenen Ansitze spanischen Philosophierens aufzunehmen und
weiterzufiihren.

Heute hat sich aber die Situation in Spanien griindlich gedndert:
der Orteguismus und die Neuscholastik gehéren nicht mehr zu den
einzigen und wohl auch nicht mehr zu den einfluBBreichsten philosophi-
schen Stromungen des Landes. Die junge Generation wendet sich intensiv
neopositivistischen und marxistisch-neomarxistischen Denkern zu *.
Diese neue Situation, vor der das Regime, wenn auch ungern, wohl mit

Gelehrten ist, von den an Macht und Politik Interessierten als Einverstidndnis
gedeutet werden kann. Man braucht, um auf die erste, mehr ideologische Tatsache
zu sprechen zu kommen, die Schriften von Francisco Javier Conde, dem Madrider
Rechtsgelehrten, gar nicht a fonds zu kennen; daB er ganz «rechts» steht wird
einem bei der Lektiire von Contribucién a la doctrina del Caudillaje, Madrid 1942,
oder bei derjenigen von El estado nacional espaifiol, Madrid 1953, bald einmal klar.
[Wir wollen eine Entwicklung in Condes Denken nicht ausschlieBen, aber seine
Schriften stehen als geistige Stiitzen des Francoregimes objektiv vor uns.] Wenn
nun Conde im Vorwort zum letztgenannten Werk S. vii bezeugt, daB3 er Zubiri
intellektuell sehr vieles schulde, dann ist es fiir den AuBenstehenden naheliegend,
Zubiri im selben Lager zu beheimaten, vor allem dann, wenn dieser entweder
schweigt oder nichts Gegenteiliges duBert. Die zweite Tatsache hat direkt politi-
schen Charakter. Wie die Madrider Tageszeitung « Ya» am 28. Madrz 1973 berichtet,
hat der spanische Kronprinz Juan Carlos mit seiner Gemahlin Sophia am 27. Mérz
1973 einen Vortrag Zubiris iiber den Raum besucht, und wie ich selber bezeugen
kann, hat das Prinzenpaar am 29. Mirz seinen Besuch anldBlich des letzten Vor-
trages Zubiris iiber den Raum wiederholt. Man braucht kein speziell guter Kenner
der heutigen Situation in Spanien zu sein, um in diesem Ereignis ein Politikum zu
sehen. Damit ist der persénlich sicher unabhdngig sein wollende Philosoph, ob er
es will oder nicht, «rechts» getauft. DaB dem so ist, beweist auch der pathetisch
abgefaBte Zeitungsbeitrag von Barco, Teruel Enrique, Los Principes oyen a Zubiri,
der am 30. Marz 1973 im «Diario de Barcelona» erschienen ist (S. 4).

3 Gregorianum, 50 (1969), 263-290.

+ Man beobachte diesbeziiglich z. B. den akademischen Betrieb an der philo-
sophischen Fakultit der Universidad auténoma in Madrid oder an der philoso-
phischen Fakultit der Universitit von Valencia. Um den jugendlichen F. Savater
an der auténoma in Madrid lebt so etwas wie ein Nihilismus-Neo-Nietzscheanismus
auf, wobei aber diese Bewegung das «Modehafte» noch kaum hinter sich gebracht
hat. '



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 71

dem Gedanken resigniert hat, daB} die Universitdt ja doch nur eine «un-
gefihrliche» Elite erfasse, erklidrt ebenfalls, weswegen sich die junge
Generation nicht mehr fiir Xavier Zubiri interessiert, der sich selbst
sowohl vom Neopositivismus und erst recht vom Marxismus-Neomar-
xismus distanziert und als christlicher Philosoph dargestellt wird 3.

Fernando Montero Moliner, der Inhaber des Lehrstuhles fiir Philo-
sophiegeschichte an der Universitit Valencia, hat in seinem Vortrag
an einem Symposion i{iber Spanische Philosophie in Valencia 1971 ¢ die
Situation Zubiris im heutigen Spanien treffend charakterisiert, wenn er
feststellt, Zubiris Werk iiber das Wesen — er bezieht sich in seinem Vor-
trag nur darauf, seine Aussage ist aber trotzdem fiir die Situation Zubiris
im heutigen Spanien verbindlich — habe zwei Gruppen enttduscht, nim-
lich die sogenannten Erneuerer, die ganz neue Wege erwarteten, und die
orthodoxen Scholastiker, welche die Hoffnung gehegt hatten, Zubiri
wiirde mit dem ganzen Aufgebot seiner phidnomenalen Kenntnisse die
Verteidigung der klassisch-scholastischen Tradition iibernehmen. Beide
Erwartungen aber muBiten enttduscht werden, denn Zubiri kann weder
als reiner Scholastiker bezeichnet werden noch etwa gar als ein Totsager
der Metaphysik: er geht den heute unpopulidr gewordenen Weg der Ver-
mittlung (und ist vielleicht in diesem Sinne den Intentionen, nicht aber
den inhaltlichen Lehren der grolen Scholastiker doch niher, als es auf
den ersten Blick scheinen mag). Ausgeriistet mit profunden Kenntnissen
der Einzelwissenschaften und mit souverdner Beherrschung der philo-
sophischen Tradition ringt er um die Ansdtze fiir eine allgemeine Meta-
physik in seinem Buch «Naturaleza, Historia, Dios» (im folgenden zitiert:
NHD), und in seinem Werk vom Wesen geht es ihm um die Entfaltung
einer anspruchsvollen innerweltlichen Metaphysik.

Zubiris Denken steht (in den Aufsitzen von NHD kommt das sehr
deutlich zum Ausdruck, in seinem Hauptwerk iiber das Wesen ist dieser
Standort etwas schwerer faBbar) im Horizont christlicher Theologie und
Weltanschauung, so daBl wir Montero (MER, 2) dahin ergdnzen kénnen,

5 Vgl. dazu z. B. das Buch von ALFonso Lorez QUIiNTAs, Pensadores Cristia-
nos contemporaneos, Madrid 1968, S. 306-372.

6 Meines Wissens ist dieser Vortrag noch nicht verdffentlicht, aber Herr
Montero hat mir freundlicherweise das Manuskript zur Verfiigung gestellt. Der
Titel dieses Vortrages lautet Esencia y Respectividad segiin Xavier Zubiri (unsere
Abkiirzung: MER); das Manuskript umfaBt 16 Seiten. Noch dieses Jahr soll die
Arbeit in Madrid, in der Sociedad de Estudios y Publicaciones in der neuen Zeit-
schrift Realitas herauskommen.



T2 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

daB eigentlich die Scholastiker, was die Tiefenschichten von Zubiris
Werk betrifft, kaum AnlaB zu Enttduschung haben. Es bedarf keiner
grofen Prophetengabe, wenn man annimmt, daf3 Zubiris Werk mit der
Zeit von der christlich traditionellen Richtung spanischer Philosophie
integriert werden wird und daB daher die von Montero beschriebene
Enttduschung nur eine momentane war.

Im folgenden wollen wir, auf den Anspruch von Systematik ver-
zichtend, von verschiedenen Seiten her das Wesensmodell, welches
Zubiri in seinem Hauptwerk systematisch darstellt, im Aufsatz «El ser
sobrenatural: Dios y la deificacién en la teologia paulina 7» erahnt und
in einem Vorlesungszyklus von 1968 unter dem Titel «Estructura dind-
mica de la realidad. Teoria de las causas» ® ergidnzt, skizzieren, um es
nachher mit anderen Entwiirfen, wie sie in den letzten Jahren vorgelegt
wurden, zu konfrontieren und kritisch zu wiirdigen. Unsere Arbeit ver-
folgt vor allem das Ziel, den Leser zu Zubiris Werk iiber das Wesen
selbst hinzufithren, das, wie bereits erwahnt, in einer sehr korrekten,
von Gerd Rétzer geschaffenen deutschen Ubersetzung vorliegt °.

Alois Dempf nennt Zubiris Werk vom Wesen in seinem Vorwort zur
deutschen Ubersetzung einen «héchst scharfsinnigen, prizisen, streng
argumentierenden metaphysischen Traktat» (VW, 8), und es ist an der
Zeit, daB man sich auch in unserem Sprachbereich mit Zubiri, dem
bedeutenden, wenn auch aus den genannten Griinden z. T. verkannten
Reprasentanten spanischer Gegenwartsphilosophie auseinanderzusetzen
beginnt 1°. Soweit uns bekannt ist, gibt es in deutscher Sprache nur
zwel kleine Arbeiten iiber Zubiri, nimlich die Kurzdarstellung von Ivo
Hollhuber * und die differenzierte Kritik von Zubiris Hauptwerk, ver-

7 NHD, 399-478.

8 Da dieser Zyklus unverdffentlicht ist und es wegen der oben erwdhnten
Scheu vor Publizitit von seiten Zubiris praktisch nicht méglich ist, die Manus-
kripte zu bekommen, war ich auf die Mitschrift eines Freundes angewiesen. Fau-
stino Castro hatte die Liebenswiirdigkeit, mir seine Notizen zur Verfiigung zu stellen.
Bei Verweisen auf diese Notizen werden wir uns einfach auf die Zahl der Vorle-
sungen beziehen.

9 Fiar die deutsche Ubersetzung, nach der wir zitieren, werden wir im folgen-
den die Abkiirzung VW gebrauchen.

10 Tn seiner Rezension von Sobre la esencia betont J. M. Alejandro wohl mit
Recht den Mut des spanischen Meisters, seine geistige Fiille und Sicherheit, deren
es bedurfte, im geistigen Bereich des historizistischen Relativismus und eines noch
kaum tiberwundenen Existentialismus ein Werk wie das «Vom Wesen» zu ver-
offentlichen (vgl. HEcHos v DicHos, Nr. 39, 1963, S. 360).

11 Geschichte der Philosophie im spanischen Kulturbereich. Miinchen, Basel
1967, S. 160-169.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 73

faBBt von Fernando Inciarte !2. Ferner erwihnt Hermann Noack Zubiri
zweimal 3. Die erste Bemerkung iiber X. Zubiri, er gehdre zu denjenigen
Denkern, die an der aristotelisch-scholastischen Tradition im wesent-
lichen festhalten, die aber aufgeschlossen seien fiir einen offenen Dialog
mit der nicht-katholischen Philosophie, ist zutreffend; die zweite aber,
Zubiri sei ein christlicher Denker existentialistischer Prdagung, kann
wohl angesichts gewisser Aufsitze von NHD berechtigt erscheinen, ist
aber im Horizont des von Zubiri spiter entwickelten Denkens, vor allem
des in VW vorgelegten Denkansatzes, sicher falsch.

II. EINIGE ASPEKTE VON ZUBIRIS DYNAMISCHEM WESENSMODELL

1. Zubiry vermattelt sein Modell in der Auseinandersetzung mit
anderen Modellen aus der philosophischen Tradition

Nach der von aullen herkommenden Darstellung von Zubiri als
einem bedeutenden Repridsentanten der spanischen Gegenwartsphilo-
sophie, wollen wir ihn von innen her, in seinem Philosophieren kennen-
lernen. Dabei beschrinken wir uns darauf, einzelne Aspekte seines
Wesensmodelles in den Blick zu bekommen, und wir beginnen unser
Unternehmen damit, hinzusehen, wie Zubiri, ausgehend von einem
provisorischen, aber fiir ihn feststehenden Wesensmodell, dieses in der
Konfrontation mit anderen Modellen aus der philosophischen Vergangen-
heit vermittelnd immer pridziser schaut und damit begrifflich immer
besser differenzieren kann 4.

Bei der Vermittlungsarbeit steht aber fiir den spanischen Philo-
sophen nicht das Ideal historischer Genauigkeit im Vordergrund, sondern
die Erlduterung seines Wesensmodelles. Es geht ihm, wie er in VW, 12
hervorhebt, nicht darum, «zwei bereits vorgebildete Begriffe — Substanz
und Wesen — aufzunehmen, sondern es handelt sich um die Erfassung
des Problems, das sich hinter diesen beiden Ausdriicken verbirgt: die

12 Reorientierung an der Physis aus Unbehagen am Logos. Philosophische
Rundschau 14 (1967.) 220-238. Abkiirzung in der vorliegenden Arbeit: IRP.

13 Die Philosophie Westeuropas. Basel, Stuttgart 1962, S.272, Anm. 67,
und S. 294.

14 Bei der Lektiire des Hauptwerkes hat uns vor allem das Buch von IeNacio
ErLacuria, Indices, Sobre la esencia de XAVIER ZUBIRI, Madrid 1965, wertvolle
Hinweise gegeben. Insbesondere erleichterten uns seine Zusammenfassungen den
raschen Uberblick iiber die oft weitschweifigen Analysen Zubiris.



74 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Frage nach der Grundstruktur der Realitdt und ihres Wesensmomentes».
Trotz dieser Akzentsetzung, die das systematisch-eigenstindige Denken
dem an der Philosophiegeschichte orientierten Denken vorzieht, bietet
Zubiri in seiner Einleitung einen kurzen philosophiegeschichtlichen
Uberblick iiber die Wesensproblematik (vgl. VW 10-12). Dabei legt er
besonderes Gewicht auf den Unterschied zwischen «ousia» (diesen
Begriff will er nicht einfach mit dem lateinischen Ausdruck «essentia»
gleichsetzen) und Substanz, und er versucht, das Verhiltnis zwischen
beiden Aspekten im Verlaufe der abendlindischen Philosophiegeschichte
zu skizzieren. Es ist nach Zubiri berechtigt, innerhalb der aristotelisch-
scholastischen Tradition von einer Identitit der beiden Aspekte zu
sprechen. Bereits aber bei Descartes wird diese Identitit in Frage
gestellt. Der Idealismus trennt Substanz und «ousia» mehr und mehr,
und in der Philosophie des 20. Jahrhunderts, so vor allem bei Husserl
und im Existentialismus, zerbricht die ehemalige Einheit vollends.

Zubiri interpretiert diese Entwicklung nicht einfach als eine Ver-
dnderung der Terminologie, vielmehr sieht er dahinter ein Anzeichen
dafiir, daB sich die Auffassung von dem, was man Realitdt nennt, grund-
sitzlich gewandelt hat. Er lehnt sich gegen diese Wandlung auf, er
akzeptiert die Auseinanderentwicklung von «ousia» und Substanz nicht,
sondern deutet sie als eine Entfremdung, als einen tragischen Wirklich-
keitsverlust. So lehnt er, scheinbar mit reaktiondrer Kiihnheit, in Wirk-
lichkeit aber inspiriert an den Ergebnissen der modernen Wissenschaft
(vor allem der Biologie) und herkommend von einem den Vorsokratikern
nahestehenden « Physisbegriff», im zweiten Teil seines Werkes (VW, 21—
75) der Reihe nach die Wesensspekulationen von Husserl, Hegel, des
Rationalismus und selbst von Aristoteles ab. Die Reihenfolge von der
modernen Zeit zuriick zur Antike ist sehr bedeutsam, da fiir Zubiri die
ganze Entwicklung ein Irrweg ist, ein Abkommen von der richtigen Spur.
Infolgedessen muBl man, um wiederum auf den rechten Weg zu gelangen,
an jene Stelle zuriickwandern, wo man die Richtung verloren hat. Das
Zurtickwandern aber ist nicht méglich, wenn man sich nirgends orientieren
kann. Zubiri nimmt an, daB er iiber die Koordinaten des gesuchten
Punktes, ndmlich des wahren Wesensmodelles verfiigt, und er beschreibt
dieselben kurz und thesenartig, bevor er seine Riickwanderung unter-
nimmt, ndmlich im ersten Teil seines Werkes (VW, 12-20).

Wenn man aber das Vorgehen des Spaniers bloB als die Zuriick-
wanderung eines Menschen beschreibt, der genau weil3, wo die Wahrheit
ist, und fiir den deshalb das Zuriickgehen auf dem Irrweg nur ein not-



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 73

wendiges, zeitaufwendiges Ubel ist, dann wird man ihm kaum gerecht.
Es handelte sich in diesem Fall um einen gar zu verschlossenen und
selbstsicheren Dogmatiker. Tatsdchlich kann man sich des Eindruckes
oft nicht erwehren, dafl Zubiris Denkstil und seine Auseinandersetzung
mit anderen Denkern etwas Dogmatisches an sich hat, aber wenn man
den ganzen Zubiri sieht, vor allem auch denjenigen von NHD und den-
jenigen der «Cinco lecciones de Filosofia», muB3 man ein solches Urteil
modifizieren. Im ersten Teil von VW verfiigt er zwar iiber die Koordina-
ten des Gesuchten, aber diese wurden ihm erst im Verlaufe langjdhriger
Beschiftigung mit der Denkgeschichte und in je neuer Auseinander-
setzung mit den Ergebnissen der Wissenschaften einsichtig. Deswegen
bedeutet fiir ihn das Zuriickwandern nicht nur ein notwendiges Ubel, es
ist vielmehr positiv, als die Moglichkeitsbedingung des Ansichtigwerdens
dessen zu werten, was zunichst bloB umriBhaft, eben als Angabe von
Koordinaten zur Verfiigung steht.

Das Hindurchgehen durch die verschiedenen Ansitze bedeutet da-
her einen Gewinn, und die ganze Denkbewegung Zubiris ist einer auf
einen Punkt hin verlaufenden Spirale zu vergleichen. Natiirlich sieht
man schon zu Beginn der Spirale — allerdings noch sehr undeutlich —
den SchluBpunkt, aber man gelangt zu diesem nur, wenn man die Win-
dungen durchlduft 5. Bevor also Zubiri, um bei unserem Bild zu bleiben,
die Windungen zu durchlaufen beginnt, beschreibt er thesenhaft und
provisorisch das, was er aus der Ferne sieht, d. h., er skizziert sein erst
noch zu vermittelndes Modell.

Unter Wesen soll zundchst «das “Was’ eines realen (wirklichen)
Dinges» (VW, 12) verstanden werden. Dieses « Was» wurde z. B. in der
Scholastik unter den Gesichtspunkt der Existenz gestellt, was dann die
Unterscheidung von Sosein und Dasein zur Folge hatte. SchlieBlich
wurde auch nach dem physischen Unterschied zwischen Wesen und
Existenz gefragt. Fiir Zubiri aber wird eine andere Fragerichtung
bedeutsam: « Vor der Frage nach dem Verhiltnis von Wesen und Existenz
besteht ... ein Problem des Wesens in anderer Hinsicht: das Wesen an
und fiir sich selbst betrachtet» (VW, 14). Genau dieses «an und fiir sich
selbst» nun war es, welches im Verlaufe der allzusehr am Logos orien-
tierten abendlindischen Denkgeschichte vernachldssigt wurde. Der

15 Uber den Stil von Zubiris Denken hat ALFonso LoPEz QUINTAS in seinem
Buch Pensadores cristianos contemporaneos, a. a. O., S. 318-321, sehr gute Bemer-
kungen gemacht.



76 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Logos dominierte mehr und mehr iiber die Physis an und fiir sich
genommen. Fernando Inciarte hat deswegen das Anliegen Zubiris mit
Recht als «Reorientierung an der Physis aus Unbehagen am Logos»
bezeichnet 16, Zubiri méchte also von Anfang an seine Uberlegungen in
den Horizont der Physis gestellt wissen 7.

Zunichst zeigt sich das «Was» eines realen Dinges als die Einheit
aller «hic et nunc» sich zeigender Eigenschaften. Es meint das, was wir
bei einem ersten Hinsehen mit «dieses da» bezeichnen. Damit haben wir
aber erst einen duBersten Bereich dieses « Was» erreicht. Sobald wir das
«dieses da» benennen wollen, miissen wir uns auf ganz bestimmte der
«hic et nunc» vorliegenden Eigenschaften konzentrieren, ndmlich auf
jene, die das «dieses da» charakterisieren, d. h. es von anderen Dingen
unterscheiden. Durch diesen Vorgang der Konzentration sind wir bereits
in einen tieferen Bereich des « Was» vorgestoen. Zubiri nennt den ersten
Bereich das deiktische, den zweiten das denominative «Quid». Beide
Aspekte geniigen aber noch nicht, um vom eigentlichen « Was», vom
Wesen des « Was» sprechen zu konnen. Wir kommen erst dann zur Ruhe,
wenn wir jene Eigenschaften, die das Ding in seiner Eigenheit konsti-
tuieren, von allen {ibrigen isolieren kénnen. «Das Wesentliche von etwas
ist genau das Minimum der Eigenschaften, die es besitzen muf3, um das
zu sein (VW, 19), was es als ein von uns Benanntes ist. Das deiktische
und das denominative Was sind bloB als Explikate des fundamentalen
Wesenswas zu verstehen 2. So ist z. B. der Mensch nicht deswegen
Mensch, weil er zuerst Lebewesen und vernunftbegabt ist, sondern er
zeigt sich als Lebewesen und vernunftbegabt, weil er schon immer
Mensch ist. Vernunftbegabung und Lebewesen-Sein sind der Ausdruck
einer letzten pulsierenden und in diesem Sinne «physischen» Einheit,
namlich der Einheit des Wesens. Damit hat Zubiri provisorisch-thetisch

1675, 0., Anm., 12,

17 Er bietet auf den S.15-17 seines Hauptwerkes einen Exkurs iiber den
Begriff « physisch». Dieser bezeichnet nicht einen bestimmten Seinsbereich, sondern
eine Art und Weise des Seins, nimlich das dynamische Hervorquellen aus einem
inneren Prinzip. Diese Seinsweise ist fiir Zubiri identisch mit Realsein, mit aus-
sich-heraus-sein. Es ist die Seinsweise «ex se», und diese darf nicht mit anderen
Seinsweisen, etwa mit der konzeptiven und mit der intentionalen verwechselt
werden.

18 Eine dhnliche, wenn auch nicht in gleicherweise differenzierte Unter-
scheidung macht J. SEILER in seinem Buch: Philosophie der unbelebten Natur,
Olten, 1948, S. 51, wenn er schreibt: « Wir wollen daher das ‘“Wesen im weiteren
Sinne’ (das Sosein, das Was) unterscheiden vom ‘Wesen im engeren Sinne’ (Grund
des Soseins).»



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 77

die Leitidee seines eigenen Wesensmodelles genannt, und er hat damit
auch die Koordinaten des Zieles seiner Untersuchung angegeben: das
physische Wesenswas an und fiir sich.

Die Konturen seiner Leitidee stehen fiir den Spanier bei allen Dis-
kussionen {iiber die Wesensmodelle anderer Denker unerschiitterlich
fest, was den Madrider Philosophen manchmal zu sehr harten Urteilen
tiber anderes Denken verleitet, was aber zugleich keineswegs die Moglich-
keit ausschlieBt, daB gerade die Beschiftigung mit anderem Denken
Zubiri zu sich selbst gebracht hat. So heiBit es z. B. bei der Darstellung
des Husserlschen Wesensmodelles, die These des Phinomenologen vom
Wesen als einer eidetischen Sinneinheit sei « vollig irrig» (VW, 27). Dieser
«vollige Irrtum» beruht nach Zubiri auf Husserls verfehlter Bewuf3t-
seinskonzeption. BewuBtsein kénne ndmlich niemals als Intention, son-
dern nur als Aktualisierung des Gegenstandes aufgefal3t werden. Infolge-
dessen konne das Wesen auch niemals «Sinn» der Intention des BewuBt-
seins sein. Zudem habe Husserl die Beziehung zwischen Ding und Wesen
viel zu sehr gelockert, da ndamlich die Dinge nicht auf ihr Wesen ver-
weisen, sondern es innerlich besitzen. Zubiri gibt aber trotz der Ab-
lehnung des Husserlschen Ansatzes zu, daB im phdnomenologischen
Wesensmodell die fiir sein eigenes Modell so wichtigen Momente der
Einheit und der Prinzipalitdt fiir das reale Ding sehr gut zur Geltung
kommen. Die Trennung von realem Ding und Wesen bei Husserl steht
aber diametral dem Grundanliegen Zubiris entgegen, der die beiden
ineins schaut.

In dhnlicher Hirte fithrt Zubiri seine vermittelnden Diskussionen
mit den iibrigen Denkern und Denkrichtungen, mit Hegel, mit dem
Rationalismus und mit Aristoteles. Sowohl Hegel als auch der Ratio-
nalismus sehen das Wesen als Begriff, sie gehen davon aus, «dall das
Wesen die Realitdt des Begriffes ‘des’ Dinges ist» (VW, 30). Der Unter-
schied zwischen dem hegelschen und dem rationalistischen Ansatz be-
steht dann darin, daf3 der erste vom formalen Begriff, der zweite vom
objektiven Begriff ausgeht. Hegel versteht also das Wesen als ein Moment
des formalen Begreifens, was fiir Zubiri «aus verschiedenen Griinden
vollig unhaltbar ist» (VW, 38). Ahnlich wie bei Husserl liegt fiir den
Spanier der Stein des AnstoBes in der Tatsache, daBl Hegel dem Logi-
schen den Primat iiber das «Physisch-Reale» einriumt, daB also die
Metaphysik letztlich zur Logik wird, daB das reale Ding mit seinem
Begriff identifiziert wird, und zwar «insofern dieser ein Ergebnis der
formalen Konzeption ist» (VW, 40), daB damit letztlich das wirkliche



78 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Ding fiir den absoluten Geist nichts anderes sein soll als ein immanentes
Moment seiner Vernunft.

Auch der Rationalismus — Zubiri fallt den Begriff sehr weit, denn
er sieht seinen Anfang im 14. Jahrhundert, 1a6t ihn seine eigentliche
Gestalt bei Descartes gewinnen und bei Leibniz und Kant kulminieren —
erschaut im Wesen die Realitdt des Begriffes, zwar nicht wie Hegel des
formalen, sondern des objektiven. Der objektive Begriff also sagt, was
das Ding zu sein hat, er geht der Realitdt voraus und begriindet sie als
ihr MaB und ihre innere Méglichkeit. Auch eine solche Wesensauffassung
mull Zubiri von der Leitidee her, an der er sich orientiert, verwerfen:
«Der Rationalismus geht also schon im Ansatz der Frage dem Problem
des Wesens aus dem Weg. Er erforscht weder, was das Wesen, an sich
betrachtet, ist (d. h. nicht nur, soweit es der Existenz gegeniibergestellt
wird), noch, was es als inneres Moment des realen Dinges ist (d. h. nicht
nur als ideales Paradigma)» (VW, 52/53). Die von Zubiri anvisierte
Leitidee von Wesen verbietet es also kategorisch, Wesen mit Sinn
(Husserl) oder mit Begriff (sei es nun der Formalbegriff oder der objek-
tive) zu identifizieren. Dall diese Identifikation trotzdem vorgenommen
wurde, zeigt, daf sich das Denken mindestens teilweise — denn Zubiri
schlieBt ja nicht aus, dafl die genannten Konzeptionen auch wahre
Aspekte implizieren — fern von der Grundwahrheit befindet, ndmlich
derjenigen, daBl das Wesen physisches Strukturmoment der Realitit
selbst ist.

Fiir Aristoteles ist gemidl der Interpretation Zubiris das Wesen vor
allem das reale Korrelat der Definition. Es befindet sich in der Wirklich-
keit, und die Definition ist der koénigliche Weg, es zu entdecken. Nun
aber gibt es fiir Aristoteles Definitionen im eigentlichen Sinn nur von
der Substanz, weswegen das Wesen immer nur ein solches der Substanz
ist. Es war aber der grundlegende Fehler von Aristoteles, so meint
Zubiri, der auch in der Diskussion mit dem Stagiriten trotz seiner
sonstigen allgemeinen Hochachtung fiir den groBen Griechen sehr hart
ist, das Wesen auf die Ebene der Definition und damit auf diejenige des
Legomenon verlegt zu haben 1. Bei Aristoteles werde zwar zunichst
der Weg der «Physis» nicht ausgeschlossen, denn immerhin ist das Wesen

19 J. SEILER, a. a. O., S. 51-52, bewegt sich in der Antwort auf die von ihm
gestellte Frage «Was ist das Wesen?» (51) ganz und gar in der am Logos orien-
tierten aristotelischen Tradition: «Unter dem Begriff eines Dinges ist der Denk-
inhalt zu verstehen, insofern er das Wesen dieses Dinges wiedergibt» (52).



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 79

fiir den Stagiriten das «reale» Korrelat der Definition, aber schluBendlich
sei Aristoteles doch, und zwar wegen seiner Vorliebe fiir die Definition
und fiir das Spezifische, dem Logos verfallen. «Es stimmt, er [Aristoteles]
will das, was das Wesen von etwas ist, auf dem Wege der «Physis»
bestimmen: sobald er aber positiv das Wesen eines naturhaften Dinges
zu erfassen versucht, ‘wirft’ er einfach auf das naturhafte Ding, mit
Bezug auf seine ‘Natur’, alle jene Charaktere, die dem Ding lediglich als
einem Legomenon zukommen, als Gegenstand der Aussage, als Objekt
des Logos. Der Begriff des Wesens wird dabei unklary (VW, 66). Die
ersten Sitze des Zitates zeigen, dall Zubiri die Leitidee seines eigenen
Modelles bei Aristoteles geholt hat, dem er damit zugesteht, dafl er ganz
im Gegensatz zu Platon auf der richtigen Spur war, die er aber, kaum
hatte er sie entdeckt, leider wieder verliel3.

Nach den vermittelnden Diskussionen mit einigen klassischen Auf-
fassungen iiber das Wesen, wie sie Zubiri im zweiten Teil seines Werkes
vorlegt (VW, 21-75), geht er im dritten Teil (VW, 77-390) zur differen-
zierten Darstellung seines eigenen Modelles iiber. Es wire aber nicht
geniigend, bei einer Darstellung der Vermittlung des zubirianischen
Wesensmodelles nur auf die im zweiten Teil von VW angefiihrten Dis-
kussionen hinzuweisen, weil wahrscheinlich die Wesensvorstellung der
indischen Philosophie bei der Auffindung der eigenen Leitidee fiir Zubiri
ebenso entscheidend war wie die abendldndischen Modelle. Zu den her-
vorstechendsten Eigenschaften des Entwurfes von Zubiri gehort sein
«physischer» Charakter. Gerade die indische Philosophie hat aber diesen
Charakter hervorgehoben. Aus der indischen Tradition ist der Begriff
«Rasa» bekannt, ein Begriff, der dasselbe meint wie Wesen und Essenz:
«Lebenssaft, Pflanzensaft, Lebenselixier usw., d. h. was die besten und
urspriinglichsten Qualititen einer Sache enthdlt, was daher Kraft
besitzt, sie zu verbinden und die Realitdt des Dinges aufrechtzuerhalten»
(VW, 138). Die «Rasa» gibt also dem Ding Kraft, sie macht auch, dal
sich das Ding als solches offenbart, dal} es sich von den anderen Dingen
unterscheiden kann. Das Spezifische und das Logoshafte stehe dem
Visuellen nahe, «Rasa» aber habe eine enge Beziehung zum Geschmack-
lichen, das dem «Physischen» unvermittelt nahe ist. In der Diskussion
dieser Konzeption gibt Zubiri zu, was er in seiner polemisch ausfallenden
Auseinandersetzung mit den abendlindischen Modellen keinem einzigen
Denker zugestanden hat, ndmlich, daf sie sich«in einigen sehr entscheiden-
den Punkten» (VW, 228) mit seiner eigenen Auffassung treffe. Es ist
vielleicht dieser Sympathie fiir die indische Auffassung zuzuschreiben,



80 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

daB Zubiri ihre Darstellung in den dritten Teil seines Werkes aufge-
nommen hat. Bei der Beschreibung der positiven Seiten des indischen
Konzeptes ist Zubiri, der sonst in seinem Werk iiber das Wesen bei den
Diskussionen mit anderem Denken geradezu sprdde ist, ausnehmend
liebenswiirdig: «Nichts ist wahrer als dieser physische Charakter, und,
man erlaube mir den Wortiiberschwang, nichts ist wahrer als dieser
konstituierende Charakter des Konstitutiven» (VW, 229). Zubiri kann
aber trotz der Nihe des indischen Modelles zu seinem eigenen nicht auf
eine grundlegende Kritik an jenem verzichten. Das Wesen kann nach
der indischen Auffassung vom Ding getrennt werden, wahrend es nach
Zubiri immer nur als ein Moment des realen Dinges selbst aufgefalt wer-
den darf. Zudem sei die indische Konzeption zu wenig entfaltet worden
und man wisse nicht genau, worin die Wesentlichkeit der «Rasa» liege.

SchlieBlich weist der Madrider Philosoph auch noch auf den Wesens-
begriff der Alltagssprache hin und er hebt ebenfalls dessen « physischen»
Charakter hervor. So sprechen wir z. B. von der Essenz im Zusammen-
hang mit Artikeln aus der Parfiimerie oder aus der Apotheke. Denken
wir z. B. an das dtherische Ol der Rose. Warum spricht man bei diesem
und bei dhnlichen Artikeln von Essenzen? «Sie heillen so, weil sie ein
Extrakt sind, der vermutlich alle ‘Fihigkeiten’ oder ‘Heilwirkungen’,
alle aktive ‘Kraft’ in sich schlieBt, — all das, was diesen Realitdten die
ihnen eigenen Eigenschaften gibt» (VW, 138). Die indische Tradition
und die Alltagssprache weisen also auf etwas hin, was den durcharti-
kulierten spekulativ hochstehenden Wesensmodellen der abendldndischen
Tradition weitgehend fehlt, ndmlich auf den «physisch-konkreten» Cha-
rakter des Wesens.

Wir haben nun gesehen wie Zubiri, an einem vorldufigen Wesens-
modell sich orientierend, sich mit der philosophischen Tradition ausein-
andergesetzt hat, wie aber diese Auseinandersetzung zugleich Vermitt-
lung seiner Leitidee von Wesen bedeutet. Die Leitidee von Wesen kann
verkiirzt dargestellt werden als physische, primére, dem Ding innerliche,
wahre und prinzipiale Einheit von Eigenschaften. Diese einzelnen Be-
stimmungen kommen bei den besprochenen Wesenskonzeptionen eben-
falls zur Sprache, aber immer nur isoliert, nie in der von Zubiri postu-
lierten Fiille. Gerade das wenn auch nur vereinzelte Vorkommen der
das zubirianische Modell integrierenden Elemente berechtigt uns, von
einem vermittelnden Gang des Spaniers in die Geschichte zu sprechen.
Wie wir zum Schlul noch gesehen haben, war Zubiris Zuriickwandern
nicht nur ein Gang in die philosophische Tradition, sondern auch ein



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 81

solcher in die Sprache der Alltagswelt 2°. Die einzelnen bei Zubiri zu-
sammengeschauten Elemente verteilen sich folgendermalen auf die ver-
schiedenen Denker und Denkrichtungen: bei Husserl zeigt sich das
Moment der Einheit, bei Hegel und bei den von Zubiri als Rationalisten
bezeichneten Denkern klingt am ehesten das Thema der Wahrheit des
Wesens an, und bei Aristoteles sowie bei der indischen Auffassung kommt
der physische Charakter in Sicht, welcher auch von der der Alltags-
sprache zugrundeliegenden Auffassung beriicksichtigt wird.

2. Zubiris erkenntnistheoretische Position und die M oglichkeit
der Wesenserkenntnis

Die apodiktische Art und Weise, wie Zubiri die Wesenskonzeptionen
der Neuzeit ablehnt, kénnte mit Recht die Frage laut werden lassen, ob
es sich bei unserem spanischen Philosophen nicht vielleicht um einen
vollig akritischen, naiven Realisten handelt. Montero spricht tatsichlich
von einer «akritischen Haltung» (vgl. MER, 4). Wenn man die Begriffe
«akritisch» und «unkritisch» gleichsetzte, was aber Montero kaum
beabsichtigt, dann wire es allerdings falsch, Zubiri akritisch zu nennen.
Zubiri hat sich zu intensiv mit Philosophiegeschichte und vor allem mit
Kant beschiftigt, als daB ihm die erkenntnistheoretische Frage fremd
sein konnte. Es ist zwar richtig, wenn man feststellt, daB in VW kaum
methodische und erkenntnistheoretische Vorbemerkungen gemacht wer-
den, aber man kann doch von einer impliziten Epistemologie sprechen.
Diese ist besonders in § 1 des 8. Kapitels «Realitit und Wahrheit»
(VW, 88-105) und in § 1 des 3. Artikels von Kapitel 9, welcher die
Uberschrift « Wesen und Logos» (VW, 261-270) trigt, enthalten.

Zubiri ist insofern kritisch, als er nach dem Verhiltnis von mensch-
lichem Geist und Wirklichkeit fragt. Er sieht dann allerdings dieses
Verhiltnis nicht so wie ein sogenanntes kritisches Denken (etwa Kant),
sondern auf eine sehr eigenwillige Weise, die es schwer macht, ihn in die
tiblichen Schematas von Realismus oder Idealismus einzureihen. Am

20 In diesem Zusammenhang scheint uns das Urteil von Montero, im Werk
Zubiris tiber das Wesen fehle jegliche Semantik, vgl. MER, 3, etwas iibertrieben.
Allerdings ist es insofern berechtigt, als Zubiri keine explizite semantische Doktrin
entwickelt, obwohl er verschiedentlich auf das Phdnomen der Sprache zuriick-
kommt, vor allem auf den «casus constructus» verschiedener semitischer Sprachen.
Vgl. VW, 268-269; sieche auch unten S. 88.

6



82 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

ehesten konnte man ihn einen translogischen Realisten nennen. In den
folgenden Darlegungen geht es darum, diesen seltsam klingenden Aus-
druck zu verdeutlichen. Wir miissen zunichst feststellen, daB3 Zubiri, wie
jeder Philosoph und jeder Wissenschaftler, der daran geht, tiber irgend-
welche Gegenstdnde systematische Aussagen zu machen, von der Vor-
aussetzung ausgeht, dall die menschliche Intelligenz der Wirklichkeit
gerecht zu werden vermag, dal} also wahre Erkenntnis moglich ist. Auch
ein kritischer Denker wie Kant muBte dieselbe Voraussetzung machen,
und selbst der Kritiker des Kritikers lebt aus dem Glauben an die
kritische Vernunft. Das Vertrauen in die kritische Kraft des mensch-
lichen Geistes stellt den die verschiedensten Philosophen verbindenden
gemeinsamen Horizont dar. Die Differenz zwischen den einzelnen episte-
mologischen Positionen liegt einzig und allein in der Reichweite, die man
der Kraft des menschlichen Geistes zugesteht.

Zubiri fragt nicht einfach nur danach, ob unsere Urteile wahr seien,
er geht in seinem Forschen noch weiter zuriick, nimlich mit der Frage,
was denn der Grund der Wahrheit in unserem Geiste sei, was denn in
uns «wahrheitet» (VW, 88). Es sei dies die Realitit selbst, meint er, denn
der intellektive Akt bestehe niemals darin, das Ding zu setzen, es zu
ideieren oder gar es nur intentional zu meinen, sondern darin, es zu
aktualisieren. «Intellektiv erfassen — das ist intellegere — bedeutet nichts
anderes als: das Ding blof aktualisieren» (VW, 89). In der Aktualisierung
der Realitit glaubt Zubiri die Grundstruktur menschlicher Intelligenz
gefunden zu haben, und er erklirt die oben angedeuteten Konzeptionen
der Setzung, der Ideation, der Intentionalitit wie auch der Lehre von
der Unverborgenheit bei Heidegger nicht einfach als falsch, wohl aber
als einzelne Modi der Wirklichkeitsaktualisierung. Sicher kann man
iiber die Funktion des menschlichen Geistes anderer Auffassung sein als
Zubiri, man kann aber den Versuch des spanischen Philosophen, die von
anderen Denkern vorgeschlagenen Losungen auf ein Urspriingliches zu-
riickzufithren und von ihm her zu verstehen, nicht akritisch nennen.
Aktualisation ist ein Modus der Begegnung des Menschen mit den Dingen:
er begegnet ihnen als realen. Es gibt auch noch eine andere Mdglichkeit
der Begegnung: der Mensch und vor allem das Tier kann den Dingen
auch als Reizen begegnen. Es gibt nach Zubiri prinzipiell zwei Typen
des Erfassens, das intellektive und das empfindungsmiBige. Das struk-
turelle Miteinander, Fiireinander und Auseinander vom Empfinden und
Intelligieren beim Menschen kann hier nicht weiter erértert werden, da
es die ganze Lehre Zubiris von der Anthropogenese einerseits und die



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 83

differenzierte Kenntnis seines Wesensmodelles andererseits voraus-
setzen wiirde. Dieses Miteinander aber gehort zu den zentralen Thesen
der zubirianischen Anthropologie.

Das, was wir translogischen Realismus genannt haben, kommt in
der These vom «Prius» der Realitdt dem Moment ihres intellektiven Er-
fassens gegeniiber zum Ausdruck. Mit Nachdruck betont Zubiri, dal die
Realitdt nicht darin besteht, vom Intellekt aktualisiert zu werden. Man
muB zwischen «wahrer Realitdt», damit ist die Realitdt gemeint, insofern
sie erfa3t wird (es handelt sich also um einen sekundiren Aspekt), und
«realer Wahrheit», damit meint man die Wahrheit, die unabhingig
vom ErfaBtwerden zum Dialog selbst gehort, unterscheiden (vgl. VW,
91). Der «realen Wahrheit» kommt der Primat zu. Sie gehort zur Realitédt
selbst, weswegen es fiir Zubiri moglich ist — weil ja genau die «reale
Wahrheit» beim Erfassen aktualisiert wird —, iiber die Struktur der
Realitdt, d. h. tiber das Wesen, Aussagen zu machen. Bevor also der
Mensch einzelne Urteile iiber die Wirklichkeit fillt, die tatsichlich wahr
oder falsch sein konnen, ist er in der Einheit von Empfindung und Intelli-
genz immer schon im Bereich der «realen Wahrheit». Der Mensch muf
nicht erst mit Hilfe des Logos die Verbindung zur Physis herstellen, die
Physis trigt und begriindet den Logos, der erst im Nachhinein zum
Funktionieren kommt, schon immer #!. In diesem Sinn sprachen wir von

21 Dieser Ansatz Zubiris distanziert sich deutlich vom sogenannten kritischen
Realismus eines O. Kiilpe, eines E. Becher, eines E. von Hartmann. Fiir diese Art
des Realismus gilt: «Die ‘Realisierung’, die Setzung und Bestimmung eines bewuf3t-
seinstranszendenten Seienden, wie sie in simtlichen Realwissenschaften unumging-
lich ist, zu rechtfertigen, stellt das Programm der erkenntnistheoretischen Unter-
suchungen des kritischen Realismus dar. Die Art und Weise, wie den kritischen
Realisten diese Rechtfertigung gelang, bringt der Begriff ‘kritischer Realismus’
zum Ausdruck, der eine erkenntnistheoretische Konzeption bezeichnet, die Reali-
titen anerkennt und auch deren Bestimmung in Form eines kritischen Schlu3ver-
fahrens, ausgehend von den BewufBtseinsgegebenheiten, zuldBt.» So schreibt zu-
sammenfassend H. FERTIG, in: Die Auflésung der klassischen Substanzkonzeption
und ein Versuch ihrer Rehabilitierung. Diss. eingereicht an der philosophischen
Fakultit der Ludwig-Maximilians-Universitit, Miinchen 1965 (Dissertations-
Druckerei Charlotte Schén, Miinchen), S. 61. Die Schwerpunkte bei den kritischen
Realisten und bei Zubiri (translogischer Realist) liegen anders. Jenen geht es
darum, die Frage zu beantworten: « Wie ist cine realwissenschaftliche Erkenntnis
moglich ?» (H. FERTIG, a. a. O., S. 60), fiir diesen bildet die Betonung des Primates
und der Tragerfunktion der «realen Wahrheit» eindeutig das Hauptanliegen. Fur
Zubiri ist die Fragestellung der kritischen Realisten wohl noch vielzusehr dem
Sekundar-Logoshaften verpflichtet, wahrend seine eigene auf das Ursprunghaft-
Tragende «realer Wahrheit» konzentriert bleibt.



84 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

einem translogischen Realismus. Das hier Gesagte darf nur als Andeu-
tung aufgefafit werden, findet sich doch im gesamten Werk von Zubiri
eine differenzierte Lehre von der Wahrheit 22,

Nach dieser erkenntnistheoretischen Standortbestimmung wollen
wir uns fragen, wie es fiir Zubiri moglich ist, trotz des Primates der
Physis zu einer begrifflichen, also logoshaften Erfassung des Wesens zu
kommen. DaB der spanische Philosoph dem Logoshaften skeptisch
gegeniibersteht, hat seine Reaktion auf die verschiedenen Wesens-
modelle, mit denen er sich auseinandergesetzt hat, wieder und wieder
gezeigt. Seine Konzeption von der Wahrheit, die stets beim Ding bleibt,
also nicht vom Ding in Richtung Begriff oder Idee auszieht, hat diese
Skepsis von neuem bestitigt. Die Auseinandersetzung mit dem Stagi-
riten hat bereits deutlich gezeigt, dal das Wesen nicht ein Korrelat der
Definition sein kann, daf es aber auch nicht als ein «Hypokeimenon»
begriffen werden kann. Die Idee von «Substanz» und die «Definition»
koénnen also als begriffliches Instrumentarium zur Wesenserfassung nicht
hinreichen, weswegen Zubiri daran geht, «ein addquates begriffliches
Organon zu ersinnen» (VW, 261).

Zu diesem Zweck greift er auf die Sprache zuriick %3, die fiir ihn
hauptsidchlich der Ausdruck bestimmter Strukturen ist und als solche
eine bezeichnende Funktion ausfiihrt. Ganz in der Linie seines Axioms,
daB der Mensch mit seiner Intelligenz einerseits und die Wirklichkeit
anderseits letztlich eine Struktur bilden, nimmt nun Zubiri an, dab «es
zwischen jedem Ausdruck, gleich ob durch die Sprache oder nicht, und
dem Verstand selbst eine innere, tiefverwurzelte Einheit gibt: die forma
mentis» (VW, 261). Mit «forma mentis» ist das gleiche gemeint wie mit
«Mentalitity, eine bestimmte Art und Weise des Sprechens. Es gibt also
kein Sprechen an und fiir sich, sondern immer nur ein Sprechen auf
bestimmte Art und Weise. Eine jede Sprache spiegelt demnach immer
auch die Begreifensstruktur einer bestimmten Mentalitit wieder. Die
einer Sprache zugrundeliegenden Strukturen sind zum Teil mindestens

22 Vgl. dazu bereits seine Dissertation Ensayo de una teoria fenomenolégica
del juicio, Madrid 1923, dann vor allem NHD, S. 14, Anm. 1, und die auf S. 81
unten dieses Artikels angegebenen Stellen von VW ; ferner den noch nicht veréffent-
lichten Kurs von 1966 El hombre y la verdad, der sich unter anderem auch der
Themen «Wahrheit und Historizitit», « Wahrheit und Subjektivitdts, «Freiheit
und Wahrheit» angenommen hat (vgl. die Zusammenfassung dieses Kurses bei:
Lorez QuiNTA4s, A. Filosofia espafiola contemporanea, Madrid, La Editorial Caté-
lica 1970, S. 230-239.

23 Vgl. o. S. 81, Anm. 20.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 85

mentalitdtsabhidngig, sie sind also nur begrenzt ein Ausdruck der «realen
Wahrheit», weswegen es gut ist, sie mit Strukturen zu verbinden, die
aus anderen mentalen Formen stammen.

Bei der Wesenserfassung hat sich die aristotelisch-scholastische
Tradition auf einen ganz bestimmten, durch eine spezifische Mentalitat
determinierten Logos verlassen, auf den sogenannten pridikativen
Logos, der ein Subjekt und dessen pridikative Determinationen ein-
schlieBt, die mit Hilfe des Verbums «sein» von diesem Subjekt ausgesagt
werden. Der mit Hilfe dieses Logos eroffnete Horizont ist aber nach der
Auffassung von Zubiri aus verschiedenen Griinden zu eng: 1. habe man
zum vornherein den das Wesen ausdriickenden Logos mit der Definition
identifiziert. 2. habe man den Logos iiberhaupt nur als priddikativen
verstanden und 3. habe man angenommen, das Subjekt des pradikativen
Logos sei mit der subjekthaften Realitdt, die man dann Substanz nannte,
identisch. Die Identifikation des das Wesen zur Sprache bringenden
Logos mit der Definition geht von der irrigen Voraussetzung aus, das
Wesen habe quidditativ-allgemeinen Charakter, es sei ein metaphysi-
sches Wesen. Nun hat aber nach Zubiri das Wesen individuellen Cha-
rakter, weswegen nach einem anderen Mittel seiner Erfassung, als die
Definition es ist, gesucht werden mubB.

Zubiri schligt zur Erfassung aller jener Wesen, die nicht quiddi-
tativen Charakter haben, den essentiellen Satz vor, «der formal konsti-
tutive Eigenschaften ausdriickt, gleich, ob sie auch eine Quidditit er-
geben kénnen oder nicht, — die aber, wenn dies der Fall ist, niemals in
quidditativer Form ausgedriickt werden» (VW, 266). Der Unterschied
zwischen essentiellem Satz und Definition ist groB: die Definition zielt
auf die Angabe des «genus proximum» und auf die Bestimmung der
«differentia specifica» ab; sie ist, wenn diese beiden Momente gefunden
sind, abgeschlossen, wiahrend der essentielle Satz, welcher eine offene
Serie konstitutiver Eigenschaften ausdriickt, immer noch weitere Eigen-
schaften aufnehmen kann. Damit wird zugegeben, dafl die Erkenntnis
der konstitutiven Eigenschaften nie zum AbschluBl kommt. Zubiri geht
sogar noch weiter; er spricht von der Problematik der Erkenntnis kon-
stitutiver Eigenschaften, denn der erkennende Mensch hitte selten
Sicherheit dariiber, ob es sich bei einer gefundenen Eigenschaft wirklich
um eine konstitutive oder vielleicht nur um eine konstitutionell-abgeteilte
Eigenschaft handelt. (Von der Eigenart der verschiedenen Eigenschafts-
typen wird spéter die Rede sein.)

Die Tatsache, da3 Zubiri von der Offenheit und der Problematik



86 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

der Wesenserkenntnis spricht 24, scheint uns fiir eine rechte Einschitzung
dieses Denkers entscheidend zu sein. Sie zeigt deutlich, wie sehr er sein
Wesensmodell nicht nur an der philosophischen Tradition und an der
Alltagssprache vermittelt hat, sondern auch im Angesichte der Ergeb-
nisse moderner Wissenschaft 2. Es scheint uns, dafl Belmonte aus dem
problematischen Aspekt einen zu allgemeinen Schlufl gezogen hat, wenn
er meint, das Zugestdndnis der Problematik in der Wesenserkenntnis
fithre letztlich in einen allgemeinen Skeptizismus 6.

Es besteht tatsichlich eine Spannung zwischen der Konstruktion

2%+ Auch bei J. SEILER, Philosophie der unbelebten Natur, a. a. O., S. 53, gibt
es AuBerungen, die auf die Offenheit der Wesenserkenntnis hinweisen: «Das Wesen
ist ndmlich nicht vorzustellen als ein eindeutig bestimmter Punkt in einer gewissen
Tiefe hinter den Erscheinungen, den man immer entweder erreicht oder verfehlt.
Das Wesen ist vielmehr als Zusammenhang der Phidnomene zu denken, der je nach
dem betrachteten Kreis der Phédnomene enger oder umfassender ist und daher
Wesenserkenntnisse der verschiedensten Vollkommenheitsstufen bedingt.»

25 JurLIAN MaRfas betont die Bedeutung der Prasenz moderner Wissenschaft
bei ZUuBIRI ebenfalls, wenn er schreibt, der Begriff der Struktur [kann hier gleich-
gesetzt werden mit Wesen] sei unter anderem nur moglich aufgrund einer «standigen
Prisenz der wissenschaftlichen, physikalischen und mehr noch biologischen Men-
talitit» (Historia de la Filosofia, 18., neu erweiterte Auflage, Madrid, Revista de
Occidente, S.459). Es scheint kaum gerechtfertigt zu sein, Zusiris «Von-der-
Wissenschaft-her-Kommen besonders hervorzuheben», wenn man daran denkt,
dafB3 er diesbeziiglich innerhalb der neueren christlichen Philosophie etliche Vor-
laufer hat, wie etwa J. SEILER oder auch J. pE VRriEs. Wir diirfen uns aber keines-
wegs tduschen lassen, denn der enge Kontakt der Philosophie zu den Wissenschaften
ist, wie W. ScHULzZ in seinem Buch: Philosophie in der veranderten Welt, Pfullingen,
Neske 1972, mit Recht betont, bei so bedeutenden Vertretern der deutschen Philo-
sophie wie bei Husserl und Heidegger alles andere als eine Selbstverstandlichkeit.
In bezug auf Husserl und Heidegger schreibt ScauLrz: «Die wissenschaftliche Welt
wird vom Philosophen als solche in ihrem Recht nicht anerkannt. Die Beschrei-
bung einer vorwissenschaftlichen Lebenswirklichkeit, die es faktisch kaum noch
gibt, weil die Verwissenschaftlichung diese Wirklichkeit radikal aufgehoben hat,
wird zu einem Grundthema erhoben, in der Meinung, daf die Philosophie ihr
Daseinsrecht nur dadurch beweisen konne, daBl sie sich den Dingen zuwendet, die
‘urspriinglich mit der Wissenschaft nichts zu tun haben’» (ScHULZ, a. a. O., S. 28).
Es ist angesichts der zuletzt genannten Tatsachen also durchaus berechtigt, Zubiris
stindige Tuchfithlung mit den Wissenschaften ganz besonders zu betonen, zumal
bei gewissen seiner Lehrer (denken wir hier an Ortega y Gasset und Zaragiieta)
dieser Aspekt eher zu kurz kam. Um die Terminologie von Schulz zu gebrauchen,
kénnen wir also sagen, daB sich Zubiris Denken im Bereich der Verwissenschaft-
lichung bewegt. Diesbeziiglich ist es von gréBter Aktualitit und paBt durchaus in
das Konzept von Philosophie, welches MicHAEL LANDMANN in seinem Buch Philo-
sophie, ihr Auftrag und ihre Gebiete, Darmstadt, Carl Habel 1972, besonders auf
den S. 58-74 und 127-134 vorschlagt.

26 Vgl. M. BELMONTE, Primera noticia del libro «Sobre la esencia» de X. Zu-
biri, in: Indice Nr. 169, (1963) S. 3—4.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 87

eines festumrissenen Wesensmodelles einerseits (wie wir es in seinen
Umrissen bereits kennengelernt haben und spéter in einzelnen Aspekten
noch studieren werden) und der These der Problematik der Wesenser-
kenntnis anderseits (wie wir sie soeben dargelegt haben). Diese Spannung
aber kann man nicht dadurch auflésen, dal man auf den Skeptizismus
rekurriert, sondern dadurch, daBl man zwischen einem rein formal zu
verstehenden Wesensmodell auf der Ebene hochster Abstraktion (der
Inhalt von Zubiris Hauptwerk) und der Applikation dieses Modelles auf
der Ebene des Material-Konkreten unterscheidet ?7. Dieser Unterschied
wird zwar bei Zubiri nicht explizit, aber er ist in seinem Vorgehen
implizit enthalten, was gerade durch die These der Problematik der
Wesenserkenntnis bestitigt wird; so verhilt sich Zubiri auf der Ebe-
ne des formal-allgemeinen, wie wir bereits zu spiiren bekommen ha-
ben, apodiktisch-dogmatisch, wihrend er, sobald er auf das konkrete
Erkennen und auf den Einzelfall kommt, von Problematik spricht.
Eine ganz andere Frage ist aber die, mit welchem Recht er auf der
formal-allgemeinen Ebene apodiktisch-dogmatisch ist, nachdem er ge-
wisse Aspekte seines Modells, wie wir noch sehen werden, in Anlehnung
an die Ergebnisse der Einzelwissenschaften entwickelt hat. Diese Frage
kénnte addquat nur beantwortet werden auf dem Hintergrund einer
viel tieferen Problematik, ndmlich derjenigen, die sich in die schwer
zu beantwortende I'rage kleidet, ob ein konstruktives Denken {iiber-
haupt auf eine dogmatische Axiomatik verzichten kann oder nicht.
Die Erorterung dieser Frage aber kann innerhalb dieser Arbeit nicht
geleistet werden.

Nach Zubiris Interpretation hat die klassische Philosophie des
Abendlandes angenommen, die pradikativen Aussagen allein fiihrten
zur Realitdtserfassung. Wenn diese Annahme richtig ist, dann kommt
den Nomina eine sehr untergeordnete Stellung zu, ndmlich die, bloBe
begriffliche Bezeichnungen zu sein. Gegen eine solche Degradierung des
Nominalen aber formuliert Zubiri folgende These: «Die nominale Form

27 Wenn wir SEILERs Philosophie der unbelebten Natur a. a. O. und ZUBIRIS
Werk vom Wesen einander gegeniiberstellen, dann kommt der genannte Unter-
schied zwischen der Ebene héchster Abstraktion (Zusiri) und der Ebene des
Material-Konkreten (SEILER, besonders S. 375-387) sehr deutlich zum Ausdruck.
Eine vollstindig iiberzeugende Verbindung beider Ebenen ist wohl keinem der
beiden Denker in den genannten Werken gelungen. Zubiris Konzeption steht da
und dort in Gefahr, sich allzusehr in der Abstraktion zu verlieren und Seilers Ent-
wurf dhnelt streckenweise eher einem Physikbuch als einem philosophischen Trak-
tat.



88 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

ist die primidre Form, wie das Reale durch eine Aussage erfallt wird»
(VW, 267). Demgemal ist also der nominale Logos dem pridikativen
vorgeordnet, und er kann verschiedene Formen annehmen, von denen
die klassische Logik nur eine herausgenommen und gekannt hat, eben
die, welche das Korrelat des Nomens als Substanz betrachtet. Die
Nomina haben tatsichlich in allen Sprachen die Funktion, ein Ding
auszudriicken, und ihre Flexion ist der Ausdruck ihrer Verbindung.
Sie weist auch auf die Verbindung der Dinge hin. Neben der Flexion
gibt es in vielen Sprachen auch noch eine andere Moglichkeit, die Nomina
zueinander in Beziehung zu bringen, ndmlich die Prapositionen. Der auf
Flexion beruhende und der pridpositionale Rekurs zum Ausdruck von
Verbindungen haben etwas gemeinsam: beide gehen davon aus, daf die
Nomina (und dahinter natiirlich auch die Dinge) zunichst etwas An-
sich-Seiendes sind, das nachtriglich zueinander in Beziehung gebracht
wird. Einige semitische Sprachen verfiigen aber iiber eine Sprachform,
die vielmehr als die beiden genannten das Moment der Beziehung, des
Systematisch-Strukturellen hervorhebt. Es ist dies der sogenannte «Casus
constructus». «Hier sind nicht die Dinge das Primére, sondern ihre
Systemeinheit. Die Verbindung ist weder Beugung noch Beziehung, son-
dern innewohnendes System» (VW, 269). Die Mentalitit, welche sich
des «Casus constructus» als eines morphologischen Rekurses bedient,
zeigt uns die Realitdt als System-Einheit. Da nun aber das Wesen fiir
Zubiri eine systematische Einheit von Eigenschaften ist, kann der
konstruierte nominale Logos als adiquates begriffliches Instrument der
Wesenserkenntnis fungieren. Der in der Definition Gestalt annehmende,
das Wesen als Substanz mit Subjektcharakter interpretierende pradi-
kative Logos ist damit fraglich geworden.

Mit diesen Gedanken hoffen wir, den erkenntnistheoretischen Stand-
punkt von Zubiri gezeigt und das sprachliche Instrumentarium, das
ihm fiir die Wesenserkenntnis zur Verfiigung steht, umschrieben zu
haben. Wenn wir bei der mehr von auBen herkommenden Darstellung
von Zubiri als einem bedeutenden Reprisentanten der spanischen
Gegenwartsphilosophie auf seine umfassende Bildung hingewiesen haben
(s. 0. S. 68 1.), mochte das vielleicht den Eindruck erwecken, es handle
sich nur um ein biographisches Akzidens. Die Darstellung einiger Aspekte
von Zubiris Denken aber hat uns eindriicklich bewiesen, dafB dieses
scheinbare «biographische Akzidens» seine Friichte getragen hat. Das
bisher zur Sprache Gebrachte war nur moglich auf dem Hintergrund
eines umfassenden Horizontes, eines solchen, der sowohl die klassisch-



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 89

abendldndische Tradition wie auch 6stliches (indisches und semitisches)
Denken und schlieBlich die modernen Wissenschaften in sich schlief3t.

3. Der Ort des Wesens nach Zubiri

Bevor wir auf die verschiedenen Perspektiven, unter denen das
Wesen nach der Auffassung unseres spanischen Philosophen betrachtet
werden kann, sowie auf einzelne Aspekte seines Modelles ndher eingehen
konnen, wollen wir uns fragen, an welcher Stelle er es ansiedelt. Anld(3-
lich seiner Auseinandersetzung mit Aristoteles (VW, 66) unterscheidet
er drei Stufen innerhalb derer sich das Problem des Wesens entfaltet.
Wir kénnen auch von drei Bereichen sprechen, die durch drei Fragen
anvisiert und voneinander unterschieden werden. Durch die Frage,
welches die Dinge sind, die Wesen haben kénnen (die verwesentlichbaren
Dinge, VW, 66) wird auf den ersten Bereich hingewiesen. Durch die
weitere Frage nach den tatsdchlich verwesentlichten Dingen innerhalb
des Bereiches der verwesentlichbaren Dinge kommt der zweite Bereich
in Sicht. Erst nach dem Hinweis auf die beiden Bereiche kann die Kern-
frage nach der formalen Struktur des Wesens selbst in Angriff genommen
werden.

Der Bereich des Verwesentlichbaren ist nach Zubiri mit dem Bereich
der Wirklichkeit identisch. Er versteht daher unter einer wesentlichen
Eigenschaft jene, die einem Ding unter keinen Umstinden fehlen darf,
weil sie es zu dem macht, was es wirklich ist, wobei unter Wirklichkeit
ausschlieflich das verstanden wird, «was formal auf Grund seiner Eigen-
schaften, die es besitzt, auf sich selbst oder auf die {ibrigen einwirkt»
(VW, 82). Es ist nun aber auch méglich, dal ein Ding zwar wegen der
Eigenschaften, die es besitzt, wirkt, dazuhin aber auch noch deswegen,
weil es zu einer sinnvollen Moglichkeit im menschlichen Leben werden
kann. Diese Tatsache veranlaft Zubiri zur Unterscheidung zwischen
den realen Dingen und den «Sinn-Dingen». Diese Unterscheidung zeigt,
wie konsequent der spanische Philosoph seinen translogischen Realis-
mus durchfiihrt, kommt er doch zum Ergebnis, dal nur die realen, nicht
aber die Sinn-Dinge Wesen haben. Stein und Holz sind zunichst reale,
auf atomaren und molekularen Verbidnden beruhende Gebilde. Sie
kénnen aber auch zu Moglichkeiten im menschlichen Leben werden, sie
kénnen z. B. dem Menschen als Behausung dienen. Qua Stein und Holz
ist dann das Haus ein reales Ding, qua Sinngebilde aber ist es bloB ein



90 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Sinn-Ding, ohne Realitit und Wesen. Zubiri siedelt damit seine Betrach-
tung jenseits der vom menschlichen Logos durchdrungenen und gestal-
teten Lebenswelt an und richtet sich somit im Gegensatz zu so vielen
modernen Wissenszweigen, die sich an der Phinomenologie orientieren,
an der vor und unabhingig vom Logos bestehenden Physis aus. Aller-
dings kann sich eine solche Ausrichtung nie voéllig kritisch der Beant-
wortung der schweren Frage stellen, wie es denn mdoglich ist, von der
Logosunabhingigkeit zu sprechen, da doch bei einem solchen Sprechen
der Raum des Logos kaum verlassen werden kann 8.

Bei der Ansiedlung des Wesens in der Realitit kommt Zubiri auf
einen weiteren Unterschied zu sprechen, ndmlich auf denjenigen zwischen
der wahren Realitit (der sogenannten Realitdt-simpliciter, VW, 87) und
der Realitdt-secundum-quid (ebd.). Die erste hat ihr eigenes «Agathon»
in sich, die zweite kann nur von ihrer Bezogenheit auf ein auBerhalb
ihrer liegendes Ziel her verstanden werden. Der Unterschied wird anhand
eines Beispiels erldutert: man koénne ein Stiick Silber als reales Sein
(als Silber selbst) betrachten oder aber als Schwimmer, Reflektor usw.
«Nur wenn ein System von Eigenschaften nicht bloB fiir eine Wirksam-
keit in bestimmter Form (Schwimmer oder Reflektor), sondern schlicht
und einfach fiir das reale Sein (Silber) notwendig ist, nur dann haben wir
es im strengen Sinn mit einer Wesensnotwendigkeit zu tun. In diesem
Fall identifiziert sich das ‘fiir’ mit dem ‘von’ im “Was’, die reale Unter-
scheidung zwischen dem ‘von’ und dem ‘fiir’ verschwindet» (VW, 86).
Wenn wir die Differenz von «Real-Ding» und «Sinn-Ding» einerseits und
von «Realitdt-simpliciter» und «Realitit-secundum-quid» anderseits ne-
beneinanderstellen, sehen wir, daB eigentlich in beiden Fillen das gleiche
gemeint ist, da ja das «quid» des «secundum-quid» immer auf eine vom
Menschen gesetzte Konstellation (etwa Schwimmen oder Reflektieren)
hinweist. Gerade aber die Tatsache, dal3 Zubiri zwei Gegensatzbegriffe
schafft, zeigt uns, wieviel ihm daran gelegen ist, die nackte Realitdt von
irgendwelchen Pseudorealititen zu unterscheiden und das Wesen nur im
Bereich der ersten anzusiedeln. Der Raum der verwesentlichten Realitit
ist also nur derjenige der Realitdt-simpliciter. Nach dieser Ortung ist
es nun moglich geworden, vom Wesen an und fiir sich zu sprechen. Dieses

28 Vgl. zur Problematik realistischer Ansdtze M. Gex, Einfithrung in die
Philosophie, 4., durchgesehene Aufl., Bern, Miinchen 1967, S.192 f. Mit diesem
Hinweis wollen wir nicht etwa Zubiris Ansatz mit irgendwelchen anderen realisti-
schen Ansitzen gleichstellen, miissen aber doch anerkennen, da gewisse Grund-
probleme allen Realismen gemeinsam sind.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 91

ist uns in Umrissen bereits bekannt, und es kann im folgenden nur noch
darum gehen, einige seiner Aspekte des niheren zu entfalten. Zuvor aber
sei noch kurz auf die beiden Perspektiven hingewiesen, unter denen es
nach der Meinung Zubiris betrachtet werden kann.

4. Die Talitidt und Transzendentalitit des Wesens

Es sind dies die Gesichtspunkte der Talitit und der Transzenden-
talitit. Der talitative Aspekt meint die «Sobeschaffenheit» des Wesens 2°.
Das Studium der konkreten «Sobeschaffenheit» eines einzelnen Wesens
ordnet Zubiri den positiven Wissenschaften zu 3°, den Entwurf des
Begriffes der Talitdt als solchen zdhlt er zu den Aufgaben der Meta-
physik. Man koénnte nun annehmen, daB Talitit als solche mit dem
identisch sei, was in der Scholastik mit «kategorischer Ordnung» bezeich-
net wurde. Zubiri aber legt groBen Wert darauf, da man das «kate-
gorische Bestimmtsein» nicht mit «Talitity» verwechselt. Die beiden
Begriffe bewegen sich auf sehr verschiedenen Ebenen: der klassisch-
scholastische auf der Ebene der Substanz und der Definition, der zubi-
rianische auf derjenigen von System, Struktur und essentiellem Satz.
Wenn das Wesen, wie das fiir unseren spanischen Philosophen der Fall
ist, als eine Gruppe von Eigenschaften konzipiert wird, ndmlich jener
Eigenschaften, die notwendig und hinreichend sind, eine Realitit zu
bilden, dann kann man den Akt, der ein Wesen so oder anders beschaffen
macht (Zubiri priagt den Ausdruck «talifizieren» VW, 272) nicht einfach
als die Determination eines Subjektes (einer Substanz) durch eine Eigen-
schaft bestimmen. Talifizieren heiBt dann: «einem System einen so
beschaffenen Inhalt auf Grund des ‘Eigenschaft-von’ 3! -Seins verleihen»
(VW, 272). Es wire aber falsch und wiirde Zubiri in die Nidhe eines
materialistischen Denkens riicken, beim Talifizieren den einzelnen Eigen-
schaften als einzelnen allzu groBe Bedeutung zuzumessen. Der letzte
Grund der Talitédt eines Dinges liegt ndmlich bei der inneren Einheit der

29 R. GUTIERREZ GIRARDOT nennt in seinem Essay: Die spanische Literatur, in:
Kindlers Literaturlexikon, Ziirich, Kindler Verlag, 1970, Bd. I, S. 183, Zubiri zu-
sammen mit Quevedo als einzigen Vertreter der spanischen Sprache, dem die Wort-
bildung durch Ableitung gelungen ist. Als Beispiel fithrt er das aus dem Wort «tal»
(solches) abgeleitete « Talidad» an.

30 Siehe o. S. 85 die Bemerkungen zum essentiellen Satz.

31 Vgl. den konstruierten Zustand der Realitdt, der im «casus constructus»
erfaf3t wird, s. 0. S. 88.



92 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

einzelnen Eigenschaften. Sie ist das Urspriingliche: « Die Einheit befindet
sich als innerliche Erfordernis des Ganzen ‘in’ jeder Eigenschaft. Diese
Erfordernis verleiht jeder Eigenschaft ihren Charakter als ‘Eigenschaft-
von’. Auf Grund dieses Charakters sind die Eigenschaften ‘talifiziert’»
(VW, 273) %2

Der talitative Aspekt ist aber keineswegs die urspriinglichste oder
gar einzige Ansicht des Wesens, denn dieses ist nicht nur dasjenige, in-
folgedessen ein Ding so beschaffen ist, sondern in erster Linie das, was
aus ihm etwas Reales macht. Nur in diesem Sinne kann von der Transzen-
dentalitit des Wesens die Rede sein. Die transzendentale Perspektive
zeigt das Wesen umfassender als die talitative, denn darin, dal die
Dinge, ja sogar die letzten Unterschiede der Dinge real sind, zeigt sich
eine letzte und tiefste Gemeinsamkeit, die hinter allen Verschiedenheiten
ansichtig wird. «Die Ordnung der Realitdt ist, was die Realitdt selbst
betrifft, eine transzendentale Ordnung; geht es aber um die ‘so beschaf-
fene’ Realitdt, dann ist sie dagegen die talitative Ordnung» (VW, 282-
283). Es wire ein MiBverstindnis, diese beiden Ordnungen unabhingig
voneinander sehen zu wollen. Der Begriff der transzendentalen Funktion
des Talitativen (VW, 320) weist auf die innige Verbindung beider Ord-
nungen hin. Ellacuria umschreibt diesen sehr abstrakten Begriff folgen-
dermaBen: «Die transzendentale Funktion ist jene Funktion, durch wel-
che eine Talitdt die transzendentalen Eigenschaften der Realitit kon-
stituiert und durch welche die Realitdt formal eine wahre transzenden-
tale Struktur ist» . Die Untersuchung des transzendentalen Aspektes
des Wesens und seines inneren Zusammenhanges mit dem talitativen
erfolgt bei Zubiri sehr detailliert und umfaBt iiber achzig Seiten (VW,
282-364). Sie darzustellen, erforderte eine eigene Arbeit, zumal ihre Ana-
lysen zum Schwerverstiandlichsten und Subtilsten von Zubiris Haupt-
werk gehoren. Arellano hat versucht, Zubiris Idee der transzendentalen
Ordnung gesondert darzustellen 3*. Die soeben skizzierten Zentralbe-
griffe sollten lediglich die beiden Ebenen zeigen, auf denen in VW das
Wesensmodell betrachtet und durchgespielt wird. An diesem Entwurf

32 In seiner Studie weist Inciarte, IRP, S. 228 mit Recht darauf hin, dal es
gerade der Primat des Einheitsgedankens ist, welcher Zubiri, der in vielem der
demokritisch-materialistischen Tradition nahezustehen scheint, in die «nicht-
materialistische(n) Linie der von Aristoteles betonten Prioritdt der ‘energeia’ vor
der ‘dynamis’» (229) stellt.

33 Vgl. ELLAcuRr{a, Indices, a. a. O., S. 103.

3%+ Vgl. seinen Artikel, La idea del orden trascendental in: Documentacion
Critica Iberoamericana, Sevilla, Nr. 1, 1964-1965, S. 29-83.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 93

einzelne Momente herauszuheben, das ist die Absicht der folgenden
Darstellung. Das zubirianische Modell ist fiir sich allein genommen
schon sehr kompliziert und man miite praktisch den GroBteil des
Werkes iiber das Wesen wortlich zitieren, wollte man allen Aspekten
nachgehen. Wir werden uns deswegen beschrinken und bloB die uns
wichtig scheinenden Momente an diesem differenzierten Modell heraus-
nehmen. Es versteht sich von selbst, dafl ein so kompliziertes Gebilde
noch um vieles schwerer verstindlich wird durch den Umstand, dal es
auf zwei Ebenen, nimlich der talitativen und der transzendentalen so-
wie im Bereich ihrer Interaktio (vgl. den Begriff der transzendentalen
Funktion) variiert wird.

5. Einzelne Besonderheiten des zubirischen Wesensmodelles

a) Der Unterschied zwischen Substantialitit und Substantivitit 33

Wir haben oben (S. 89 ff.) die wahre Realitit simpliciter als den
Ort des Wesens angegeben. Sie ist also der Bereich der verwesentlichten
Wirklichkeit. Diese versucht nun Zubiri genauer zu charakterisieren,
und zwar mit dem Begriff der Substantivitit. Er versteht darunter eine
systematische Einheit von Eigenschaften, in der diese aber ihren Eigen-
stand verloren haben und zu Momenten der Einheit geworden sind,
die sich auf Grund ihrer Stellung innerhalb des geschlossenen Systems
gegenseitig bedingen. Das Prifix «sub» beim Begriff «Substantialitdt»
darf aber nicht zu falschen Assoziationen fiithren, etwa zur vollig irrigen
Meinung, es handle sich bei diesem System um etwas «hinter» oder «unter»
einem anderen Liegendes. Verwesentlichte Realitit und System (Substan-
tivitdt) liegen auf derselben Ebene. Keines ist dem anderen vorgeschoben
oder hinterlegt. Das substantive System hat etwas Totales und Geschlos-
senes an sich. Es geniigt sich in bezug auf die Konstitution selbst, d. h.
es ist mit konstitutioneller Suffizienz ausgestattet (vgl. VW, 119).

Die konstitutionelle Suffizienz ist zwar nicht die einzige, wohl aber
die grundlegende Art und Weise, Suffizienz zu besitzen. In der Philo-
sophie des Stagiriten ist von einem anderen Suffizienztypus die Rede,

35 CeErREzO GALAN hat bereits im Titel seiner Arbeit auf diesen bei Zubiri sehr
wichtigen Unterschied hingewiesen: Contribuciones al estudio de Sobre la esencia de
X. Zusiri: De la sustancialidad a la sustantividad (La esencia como correlato de

la definicién) in: Documentacién critica Iberoamericana, Sevilla, Nr. 1 (1964-1965)
S. 15-27.



94 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

von der Substantialitit. Danach hat eine als Subjekt verstandene Sub-
stanz die Fihigkeit, Trdgerin von akzidentellen Eigenschaften zu sein.
Diese Suffizienz wurde spiter als eine solche der Existenzfihigkeit inter-
pretiert. Es gibt nach Zubiri tatsdchlich diese verschiedenen Suffizienz-
typen, der Irrtum beginnt erst dann, wenn man die Suffizienz qua
Existenzfihigkeit als urspriinglichen und tragenden Typus betrachtet.
In Wirklichkeit ist aber die Suffizienz zur Existenzfahigkeit erst eine
Folge der konstitutionellen Suffizienz. Die Substantivitit und die Sub-
stantialitit sind zwei verschiedene Momente einer jeden Realitdt simpli-
citer: «Substantialitdt ist jener Charakter, nach dem aus dieser Realitit
bestimmte Eigenschaften oder Eigenheiten, aktive oder passive, die in
der einen oder anderen Form ihr inhdrent sind, hervorkommen oder
entspringen; eben deswegen sind sie Subjekte ... Substantivitit ist da-
gegen konstitutionelle Suffizienz» (VW, 122).

Die bekannte Tatsache, daB eine Substanz (z. B. Zucker) durch
ihre Aufnahme in einen Organismus zu einer insubstantiven Substanz
wird, weist auf die Verschiedenheit zwischen dem Moment der Substan-
tivitdt einerseits und demjenigen der Substantialitit anderseits hin.
Substantivitdt ist von groBerer Machtigkeit als Substantialitdt: so ver-
mag die Substantivitit einzelne Substanzen und deren subjekthaften
Charakter zu integrieren. Es gibt hédufig Fille, bei denen aus der Ver-
bindung einzelner substantieller Momente eine neue Substanz resultiert,
wobei zwar die Resultierende als Substantivitidt zu bezeichnen ist, aber
nicht eigentlich iiber den Bereich des Substantiellen hinausgeht. Es gibt
aber auch den anderen Fall, nimlich den Menschen, bei dem die Sub-
stantivitit weit iiber den Bereich der Substantialitit hinausreicht. So
ist der Mensch sicherlich einerseits das Subjekt derjenigen Eigenschaften,
die sich aus den ihn konstituierenden Eigenschaften ergeben, man kann
aber nicht sagen, er sei hinsichtlich seiner Moglichkeiten (etwa der Mog-
lichkeit, aus einem bestimmten Talent das oder jenes herzuholen) Sub-
jekt, da diese Moglichkeiten nicht wie irgendwelche andere Eigenschaften
«naturhaft» sich ergeben und einer Substanz entspringen, vielmehr muf3
er sich dieselben unter dem anstrengenden Einsatz seiner Freiheit «an-
eignen», weswegen es Zubiri mit Recht vorzieht, den Menschen in bezug
auf seine Moglichkeiten nicht einfach Subjekt (hypokeimenon) zu nennen,
sondern «eher «hyper-keimenon», nicht nur sub-stans, sondern auch supra-
stans» (VW, 124) 36, Es wire fruchtbar, den anthropologischen Konse-

36 Man kann sich allerdings beim Betrachten dieser Unterscheidung Zubiris
zwischen «sub» und «supra-stans» fragen, ob nicht dahinter eine allzurdumliche



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 95

quenzen, vor allem im Hinblick auf die Begriindung einer Ethik nach-
zugehen, wie sie in dieser Unterscheidung zwischen Substantivitit und
Substantialitdt impliziert sind. Wir wollen aber hier, wie Zubiri selbst
es tut, im Formal-Abstrakten bleiben und auf Applikationen nur im
Sinne von Illustrationen hinweisen.

Der Unterschied zwischen substantiv und substantial wird vielleicht
dadurch etwas deutlicher, dafl wir auf die Negation des Substantiven,
namlich auf das Insubstantive hinweisen. Als Negation des Substantiven
darf das Insubstantive niemals mit dem Akzidentellen, das immer schon
wie sozusagen seine Positivitdt, nimlich das Substantiale auf der Ebene
des Subjektualen liegt, verwechselt werden. Zubiri ist also sehr konse-
quent, wenn er schreibt: « Wie die Substantivitit nicht mit der Substan-
tialitit identisch ist, so kann auch das Insubstantive nicht mit dem
Akzidentellen gleichgesetzt werden» (VW, 127). Wenn Aristoteles die
Akzidentalitit im Rahmen der Abhingigkeit von einer Substanz (Sub-
jekt) gesehen hat, dann kann man prinzipiell zwar mit Recht sagen, dal3
jedes Akzidens insubstantiv ist, woraus aber nicht schon folgt, daf alles
Insubstantive auch akzidentell ist. So sind z. B. alle jene Substanzen,
die einen Organismus bilden, zwar nicht akzidentell, denn sie sind ja
wirkliche Substanzen, sie sind aber insubstantiv. Wenn daher ein sub-
stantielles Element beim Integriertwerden in ein neues System seine
konstitutionelle Suffizienz, d. h. seine Substantivitit verliert, folgt daraus
noch nicht, daB es zum Akzidens wird. Das Akzidens konstituiert sich
erst (wenn man es negativ sagen darf) durch das IFehlen der konstitu-
tionellen Suffizienz.

. Bei der Einfithrung des Begriffes «Substantivitit» mu3 aber auch
auf das Problem der Individualitit hingewiesen werden. Nach Zubiri
kann die Individualitit einer Substantivitit niemals etwas Sekundires
sein. Es gehort zu den zentralsten Anliegen unseres spanischen Philo-
sophen, das Denken, auch das formal-abstrakte vom Individuellen her

Vorstellungsweise steht, oder doch zum mindesten, ob nicht Zubiri dem Stagiriten
eine solche Einstellung unterstellt. Natiirlich muf3 sich der Mensch die «Moglich-
keiten» erst aneignen, aber die Freiheit wird fiir den nicht mehr «naturhaft» zu
verstehenden Prozel3 der Aneignung «naturhaft» vorausgesetzt. Wie wir nun aber
im Deutschen «Voraus»-setzung nicht im rdumlichen, sondern im ontologischen
Sinne verstehen, so scheint mir, wire es falsch, das «sub» in der Kombination
«Sub-stans» raumlich zu interpretieren und dem «supra» entgegenzustellen. Aller-
dings verliert mit dieser Bemerkung Zubiris Unterscheidung nicht génzlich ihren
Wert, weil sie immerhin daraufhinweist, daBl der Begriff der «Voraussetzungy
gerade dann, wenn vom Menschen und seinen Akten die Rede ist, differenziert
werden mulf,



96 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

aufzubauen. Wenn nun fiir ihn die als Substantivitit gefalte, verwe-
sentlichte Realitdt schon in ihrer Individualitit gesehen werden mub,
dann kann es uns nicht erstaunen, wenn er das Motiv des primdr Indi-
viduellen auch, wie wir noch sehen werden (s.u.S.109f.), bei der
Behandlung des Wesens selbst betonen mull. Schon die Diskussion mit
Aristoteles (s. 0. S. 78 {.) hatte gezeigt, daB fiir Zubiri das Individuelle
vor dem Spezifischen steht. Die Ablehnung eines Individuationsprinzips,
wie es in der Scholastik gelehrt wurde, ist daher nur eine logische Kon-
sequenz. «Es gibt keine Individuation der Species, sondern nur eine
Speziation der Individuen» (VW, 37 128). Eine jede Substantivitit mul}
also als nicht mehr weiter zuriickfiihrbare Einheit betrachtet werden.
Wenn Zubiri von Individualitit spricht, macht er den Unterschied
zwischen der singuliren und der eigentlichen Individualitit (VW, 108).
Bei der singuldren Individualitdt handelt es sich um eine blo numerische
Einheit, wihrend bei der eigentlichen ein positiver, innerer Gehalt
gegeben ist. Den einzelnen Elementarteilchen, Atomen und Molekiilen
kommt nach Zubiri blof singulire Individualitit zu, bei den unter-
menschlichen Lebewesen zeichnet sich bereits, allerdings erst anfang-
haft, die eigentliche Individualitit ab, erst die menschliche Person aber
darf als Individualitidt im eigentlichen Sinne angesprochen werden.

Im Zusammenhang mit der eigentlichen Individualitit muBl auf
einen weiteren bedeutsamen Unterschied hingewiesen werden, ndmlich
auf den zwischen Individualitit und Konkretisierung. Als Individuum
ist eine Realitit von Anfang an immer «dieselbe», wihrend sie aber auf
der Ebene der Konkretisierung stets Verdnderungen unterworfen wird.
So kann ein und derselbe Mensch im Verlaufe der Zeit verschiedene
Standpunkte einnehmen, verschiedene Berufe ausiiben etc. Alle diese
Modifikationen haben keine individuierende, sondern bloB eine konkre-
tisierende Funktion. Nur, wenn wir ein geschlossenes System von Eigen-
schaften vor uns haben, das mit konstitutioneller Suffizienz ausgestattet
ist, haben wir es mit einem Individuum zu tun. Auch wenn wir noch so
viele bloB konkretisierende Eigenschaften anhdufen wiirden, so gibe das
niemals ein Individuum, sondern eine Chimire. Zusammenfassend
schreibt daher Zubiri: «Deshalb bleibt eine Realitit zwar ‘die’-selbe,
aber nie ‘das’-selbe. Sie ist ‘die’-selbe als Individuum, das ab initio
vollkommen individuiert ist, aber niemals ‘das’-selbe in der Linie der

37 Schon Suarez war der Lehre vom Individuationsprinzip gegeniiber kritisch-
ablehnend eingestellt. Vgl. dazu J. SEiLERr, Philosophie der unbelebten Natur,
a.a. 0., S. 420.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 97

Konkretisierung» (VW, 131). Ohne das Verdienst Zubiris im Sehen feiner
Unterscheidungen herabmindern zu wollen, dringt sich hier doch die
Frage auf, ob die Differenzierung Individuum Konkretisierung nicht
doch, wenn auch auf der Ebene des Systematisch-Strukturellen, ganz
in die Nédhe der Unterscheidung Substanz-Akzidens kommt, die sich
allerdings nach Zubiri auf einer anderen Ebene, nimlich auf derjenigen
des Subjektualen bewegt. Im Zusammenhang mit der primédren Indivi-
dualitit der substantiven Realititen mufB3 schlieBlich auch noch die
Frage gestellt werden, wie es denn moglich sein soll, daBl verschiedene
Individuen zu einer Art zusammengefat werden koénnen. Auf dieses
Problem werden wir spiter zu sprechen kommen (s. u. S. 106 ff.).

Als oben von der eigentlichen und von der singuldren Individualitit
der Substantivitit die Rede war, sind wir bereits auf konkrete GréBen
gestoBen und haben uns gefragt, welcher Individualititstypus dem
Anorganischen, welcher dem Organischen und welcher schlieBlich dem
Menschlichen zukommt. Hier wollen wir dem Vorkommen einzelner Sub-
stantivititen in der konkreten Welt noch etwas weiter nachgehen. Wie
Zubiri schon 1960 in seinem Vorlesungszyklus «Acerca del mundo»
betont hat 38, haben wir es beim Aufbau der Welt nicht einfach mit einer
einférmigen Anordnung von Substantivititen zu tun; die Welt hat sich
von den einfacheren Strukturen der blof singuldren Substantivititen
bis dahin zu den streng individuellen Substantivitdten entwickelt. Wenn
wir soeben die Verbindung singulire Substantivitdt gebraucht haben,
dann war das recht ungenau, denn nach Zubiri kann man nur von Sub-
stantivitdt im eigentlichen Sinne sprechen, wenn die strikte Individuali-
tit gegeben ist. Daher wire es strenggenommen falsch, die einzelnen
Bestandteile (Elementarteilchen, Atome, Molekiile) des anorganischen
Bereiches schon als Substantivitidten anzusehen: genau genommen darf
nur der anorganische Bereich als solcher und als ganzes Substantivitit
genannt werden. Die Substantivitit des anorganischen Bereiches ist von
ganz eigener Art: sie ist zwar ganzheitlich, aber weder ist sie singuldr
noch im wahren Sinne des Wortes individuell, da nichts Gleichartiges
oder Ahnliches da ist, von dem sie getrennt ist. Sie ist in diesem Sinne
einzig. Die materiellen Dinge sind innerhalb dieser einzigartigen anor-
ganischen Substantivitit bloB Fragmente (man konnte sagen insub-
stantive Substanzen).

3 Vgl. A. Campo, Un nuevo curso de X. Zubiri: Acerca del mundo, in: Indice
Nr. 141, S.276-293,

7



98 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Es ist nicht ganz kohidrent, wenn Zubiri vor dem Gedanken einer
ganzheitlichen, substantiven, materiellen Realitdt plotzlich zuriickzu-
schrecken scheint, meint er doch, man koénne ein «natiirliches Zuge-
stindnis» (VW, 133) machen und sagen, die Elementarteilchen, Atome,
Molekiile und eventuell auch die Kristalle seien singuldre Substantivi-
titen. Was mit dem Adjektiv «natiirlich» gemeint sein soll, ist nicht
eindeutig: wahrscheinlich verweist dieser Ausdruck auf die vorwissen-
schaftliche Welteinstellung. Wir werden aber den Verdacht nicht los,
daB fiir Zubiri «natiirlich» auch «pluralistisch» meint und daB er Angst
hat, sein Ansatz koénnte zum Monismus fithren, spielt doch in seinem
Denken die sog. Respektivitit eine groBe Rolle (s. u. S. 128).

Die fortschreitende Entwicklung der Welt fiithrt zu immer echteren
Einheiten und damit auch zu einer immer eigentlicheren Individualitit.
Innerhalb des anorganischen Bereiches bedeutet die Stabilisierung der
Materie bereits einen diesbeziiglichen Fortschritt. Bei dieser Stabilisie-
rung tauchen aber noch keine Einheiten auf: «sondern einfache ‘Gebilde’,
d. h. bloBe Aggregate singuldrer, mit ‘Einzigkeit’ begabter Einheiten;
es gibt keine zwei Stiicke makroskopischer Materie, die identisch wiren»
(VW, 133). Der Einheit und Individualitdt schon viel niher kommt die
« Belebung der stabilen Materie». Die Lebewesen sind funktionelle Ein-
heiten, welche in einem gewissen Sinne bereits von der Umwelt unab-
hingig sind und iiber sie sogar eine spezifische Kontrolle ausiiben. Natiir-
lich kann das einzelne Lebewesen nur vom Ganzen des Lebens her ver-
standen werden, behauptet aber innerhalb dieses Ganzen eine relative
Unabhingigkeit, weswegen Zubiri von der Quasi-Individualitit und von
der Quasi-Substantivitit der Lebewesen spricht. Aber auch hier gilt
strenggenommen, da nur das Leben insgesamt und nicht die einzelnen
Lebewesen als Substantivitidt anzusehen ist. Zur wahren Substantivitit
mit eigentlicher Individualitdt bringt es aber die menschliche Person,
bei der das Anorganische, das Vitale und das Animalische vom Geistigen
iiberhéht und integriert werden. Es gibt demgemdl3 verschiedene Sche-
.matas, nach denen die verwesentlichte Realitit im Verlaufe der Jahr-
millionen in immer intensiverer Weise zur Substantivitit wird: «Stabi-
litdt, Unabhingigkeit von der Umwelt mit spezifischer Kontrolle tiber
sie, Begegnung mit den Dingen als Realititen» (VW, 143).

b) Das Wesen als Subsystem konstitutiver Eigenschaften

Nachdem wir uns bei der Behandlung der Begriffe «Substantivitidt»
und «Substantialitity immer noch im Bereich der verwesentlichten



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 99

Realitdt aufgehalten haben, wollen wir nun diesen Bereich mit der
Frage verlassen, was denn das Wesen innerhalb der als System von
Eigenschaften charakterisierten Substantivitit ausmacht. Formelhaft
kann man sagen, es sei innerhalb der vielen konstitutionellen Eigen-
schaften das tragende Subsystem von konstitutiven Eigenschaften. Um
zu einem tieferen Verstiandnis dieser Formel zu kommen, miissen wir im
folgenden die Begriffe «Eigenschaft» und «System-Einheit» erldutern.
Wenn Zubiri von Eigenschaften spricht, dann hat bei ihm dieser
Begriff keinen eindeutigen Sinn. Unter Eigenschaft versteht er zunichst
all das, was ein Ding besitzt, das, was schon Aristoteles mit der Bezeich-
nung «idion» meinte; ferner subsumiert Zubiri unter den Begriff der
Eigenschaft alle Momente des Dinges, auch seine Teile (etwa Materie,
Struktur, chemische Zusammensetzung usw.); schlieflich soll «Eigen-
schaft» in einem moglichst weiten Sinne genommen werden, wobei er
dann alles umfaBt, «was zum Ding gehdrt oder auf Grund der ‘Eigen-
heit’ an ihm teilhat als-etwas ihm ‘Eigenes’ 3%» (VW, 82-83). Montero
(MER, 5) und A. Torres Queiruga *° haben mit Recht auf die mangelnde
Prizision des fiir das Verstindnis des zubirianischen Wesensmodelles
von Zubiri so wichtigen Begriffes der «Eigenschaft» hingewiesen. Man
wiirde aber der Konzeption des spanischen Philosophen nicht gerecht,
wiese man nicht auch auf die von ihm unterschiedenen diversen Typen
von Eigenschaften hin. Zundchst verweisen wir auf die Differenz zwi-
schen den formalen und den kausalen Eigenschaften: «Die Eigenschaften,
die nicht aus einem wechselseitigen Zusammenhang resultieren, und auch
die anderen, die auf diesen Zusammenhang zuriickgehen, hier aber ohne
Riicksicht auf ihn, fiir sich betrachtet werden, nennen wir ... Eigenschaf-
ten formaler Art; die Eigenschaften dagegen, welche die Zusammen-
hidnge konstituieren, nennen wir Eigenschaften kausaler Art» (VW, 106).
Fiir Zubiri ist ferner auch der Unterschied zwischen konstitutionellen
und hinzukommenden Eigenschaften von Bedeutung. «Alle diese Eigen-
schaften, die zu dem gehéren, was man gemeinhin die Eigenart eines
Dinges nennt, bezeichne ich als Eigenschaften konstitutioneller Art; ich

3% Die moderne Psychologie hat dem Begriff «Eigenschaft» eine besonders
intensive Bedeutung gegeben, insofern ndmlich, als sie dieselbe mit dem Wesens-
begriff weitgehend identifiziert hat. «Im Sinne der modernen Psychologie ist Wesen
eine der Gestaltqualititen, d. h. es ist eine erlebte Eigenschaft der Gegenstinde,
und zwar eine ausdruckshaltige...»

40 In seinem kurzen Artikel, Zubiri-Amor Ruibal, in: Indice Nr.175-176
(1963) 14-15.



100 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

unterscheide sie von den iibrigen Eigenschaften, die nur ‘hinzukommen’»
(VW, 106-107). Wenn man die bis jetzt angefiihrten Einteilungen
betrachtet, mufl man sich tatsdchlich fragen, ob sie in die ohnehin schon
sehr allgemein gehaltene Umschreibung des Begriffes « Eigenschaft» tat-
sichlich Klarheit bringen, denn das Verhdltnis der Termini «kausal»
und «hinzukommend» wird zu wenig deutlich. Zudem wird mit der oben
zitierten Formulierung: «die auf diesen Zusammenhang zuriickgehen,
hier aber ohne Riicksicht auf ihn, fiir sich betrachtet werden, ...» (VW,
106) — der Terminus «kausal» von einer willkiirlich gew#hlten Perspek-
tive abhidngig gemacht.

Zubiri vergleicht die «hinzukommenden» auch noch mit den so-
genannten «systematischen» Eigenschaften. Er nennt dann die «hinzu-
kommenden» additive Eigenschaften. Diese «kénnen auf adiquate Weise
unter die einzelnen Elemente des Systems aufgeteilt oder verteilt werden»
(VW, 115), wiahrend die systematischen «pro indiviso zum System an
sich gehdren und nicht unter seine Elemente aufgeteilt werden kénnen»
(VW, 115). Beispiel des ersten Typs wire, wenn man vom Massendefekt
absieht, die MaBe eines Korpers, Beispiel des zweiten Typs die dem
System als solchem angehdrende potentielle Energie. Zubiri versucht
also, wie wir soeben gesehen haben, eine Gliederung der Eigenschafts-
typen. Wir haben auf die meisten dieser Typen kurz hingewiesen, haben
aber den fiir das Studium des Wesensmodelles entscheidenden Typ der
«konstitutiven» Eigenschaften noch gar nicht erwihnt.

Aus der ganzen Darlegung geht hervor, dall das Wesen innerhalb
der substantiven Realitdt angesiedelt werden muf}, d. h. also innerhalb
der formalen konstitutionellen Eigenschaften. Es stellt sich daher die
Frage, welche dieser Eigenschaften als konstitutiv im eigentlichen Sinne
angesehen werden kénnen. Bei niherer Betrachtung der zu einem sub-
stantiven System verflochtenen konstitutionellen Eigenschaften zeigt
es sich tatsdchlich, daB nicht alle dieselbe konstituierende Kraft be-
sitzen. Es gibt unter ihnen solche, die getragen werden, «weil sie zwingend
durch andere determiniert sind» (VW, 145), und es gibt «diese anderen,
die eigentlich und strenggenommen ‘unbegriindet’ sind» (VW, 145). Der
erste Typ kann z. B. durch die Erbanlagen oder durch bestimmte rassi-
sche Merkmale illustriert werden, der zweite kann nur schwer mit kon-
kreten Hinweisen belegt werden, da die Erkenntnis dieser wesentlichen,
von Zubiri «konstitutivy genannten Eigenschaften, wie wir gesehen
haben, offen und problematisch ist (s. o. S. 85).

Diese konstitutiven Eigenschaften, die nur formal bestimmt werden



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 101

konnen, bilden innerhalb des Systems der konstitutionellen Eigen-
schaften ein Subsystem, worunter Zubiri folgendes versteht: «Subsystem
ist der genaue philosophische Begriff, der besagt, dal das durch den
Ausdruck bezeichnete sich nicht hinter dem System verbirgt oder unter
ihm liegt, sondern ein formales Moment des Systems selbst ist» (VW,
148) 1. Der Begriff «Subsystem» braucht nicht fiir die konstitutiven
Eigenschaften allein reserviert zu werden, da es nach Zubiri innerhalb
einer bestimmten Substantivitit auch noch andere, aus bloB konstitu-
tionellen Eigenschaften gebildete Subsysteme geben kann, wie z. B. das
Organ eines Lebewesens. Ein solches Subsystem von blof konstitutio-
nellen Eigenschaften unterscheidet sich in seinem Determiniertsein
griindlich vom Subsystem konstitutiver Eigenschaften, das sich selbst
geniigt und nicht mehr abgeleitet werden kann, d.h. primir ist 2.
Wenn Zubiri, der auch in seinem Hauptwerk nur als christlicher Philo-
soph verstanden werden kann und daher von seinen Voraussetzungen
her auf jeglichen Immanentismus verzichten muB}, im Zusammenhang
des Subsystems konstitutiver Eigenschaften von Unbegriindetsein und
von Urspriinglichkeit spricht, dann meint er nie die Ebene des Verur-
sachtseins, sondern immer nur diejenige der konstitutionellen Suffizienz
(s. 0. S. 93 ff.). Betrachten wir das «physische» Wesen eines Dinges, dann
ist es das «System der konstitutiven physischen Eigenschaften, deren
Suffizienz notwendig ist, damit eine substantive Realitit alle ihre {ibrigen
Charaktere haben kann» (VW, 148).

Um Wesen zu konstituieren, geniigen die Eigenschaften, auch die
konstitutiven allein nicht. Beim Zustandekommen des Wesens spielt
nimlich die Einheit die entscheidende Rolle. Sie ist der Akt, wahrend
den Eigenschaften die Funktion der inneren Possibilitdt zukommt. Dem-
nach wire es verkehrt, in der Einheit einfach die Synthese einzelner
Eigenschaften zu sehen, ist sie doch in keiner Weise ein Resultat, sondern

#1 Aus dieser Formulierung spricht Zubiris stets neu variiertes Grundan-
liegen, namlich, daB das Wesen unter keinen Umstdnden als etwas Darunterlie-
gendes, als « Hypokeimenon» miBverstanden werden soll. Allerdings gelingt es auch
Zubiri nicht ganz, — denn er hat nicht auf das Prifix «sub» verzichtet — eine solche
«Interpretation» zum vornherein auszuschliefen. Vgl. o. S. 94-95, Anm. 36.

42 An diesem Beispiel kann wiederum, wie schon bei der Typologie der Eigen-
schaften, auf eine mangelnde Prazision bei Zubiri hingewiesen werden; es ist nicht
einsichtig, warum zwei so verschiedene Systemtypen wie Subsysteme konstitu-
tioneller und Subsysteme konstitutiver Eigenschaften den gleichen Namen «Sub-
system» tragen, wenn ndmlich dasjenige, welches systematisch mit dem Begriff
«Subsystem» umfaBt wird, die Funktion des betreffenden Subsystems so griindlich
verandert. Gleiche Bezeichnungen stiften in solchen Fallen nur Verwirrung.



102 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

das Primire, immer schon Vorhandene. Die einzelnen Eigenschaften
konnen nur von der Einheit her begriffen werden, denn sie sind durch
sich selbst auf alle iibrigen und damit auf die Einheit hingewendet. In
diesem Kontext spricht Zubiri von der Solidaritit der Eigenschaften.
Wie ist es nun aber moglich, dafl die konstitutiven Eigenschaften einer-
seits solidarisch und anderseits zugleich unabhingig sind? Nach Zubiri
besteht zwischen Solidaritit und Unabhingigkeit kein Widerspruch,
weil ndmlich die solidarisch miteinander vorkommenden Eigenschaften
nicht voneinander abgeleitet werden konnen. Es ist z. B. unméglich,
bei einem bestimmten Menschen seine Verniinftigkeit auf seine Leiblich-
keit zu reduzieren; die beiden Eigenschaften kénnen nicht voneinander
abgeleitet werden, sie sind aber dennoch solidarisch, und zwar in dem
Sinne, daf} die eine ohne die andere nicht vorhanden sein kann.

Es wire ungeniigend, die Einheit der konstitutiven Eigenschaften
bloB von der Ungeteiltheit her zu verstehen, wie das nach der Inter-
pretation Zubiris bei Aristoteles der Fall ist; vielmehr ist die Ungeteilt-
heit eine Folge der Einheit. Zudem kommt im Terminus «Ungeteiltheit»
nur etwas Negatives zum Ausdruck, die Abwesenheit von Teilung. Man
miisse, so meint Zubiri mit Recht, versuchen, die Einheit von ihrer
positiven Funktion her zu sehen, und das ist am besten méglich, wenn
man die Funktion der von innen her aufeinander bezogenen konstitu-
tiven Eigenschaften studiert, die darin besteht, daB sie « zugleich’
genommen — ‘durch sich selbst’ notwendig und zureichend sind, damit
die substantive Realitdt alle ihre {ibrigen Eigenschaften hat» (VW, 215).
Es wire absurd, diese positive und tragende Funktion einer einzelnen
konstitutiven Eigenschaft zuzuschreiben, weil das Wesen nur von der
Einheit her zum Wesen wird. Wir haben es beim Motiv der Einheit gera-
dezu mit dem Zentralgedanken von Zubiris Wesenskonzeption zu tun.
«Einheit ist nicht auf Grund der Synthesis der Eigenschaften, sondern
Synthesis der Eigenschaften ist auf Grund der Einheit» (VW, 216). Um
anzudeuten, daf3 die Einheit nicht etwas rein Abstraktes ist, sondern von
einzelnen in einem System kohérierenden FEigenschaften sozusagen
«analysiert» wird, bedient sich Zubiri wiederholt des Begriffes « Kohédrenz-
Einheit».

Mit der Formel vom Wesen als einem Subsystem von bestimmten,
nimlich der konstitutiven Eigenschaften haben wir auf zwei sehr wich-
tige, nur gedanklich trennbare Aspekte des zubirianischen Wesensmo-
delles hingewiesen, nimlich auf den Aspekt der Eigenschaften und auf
denjenigen der Einheit. Wir haben dabei auf die Begriffe «Eigenschaft»



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 103

(sowie auf die verschiedenen Typen von Eigenschaften) verwiesen und
auch die groBe Bedeutung des Begriffes « Einheit» erwdhnt. Wollte man
die einzelnen, in dieser Darstellung nur skizzenhaft hingeworfenen Be-
griffe vertiefen, miiBte man Zubiris groBangelegte Analysen im einzelnen
auffithren und kritisch sichten, was bei dieser Einfithrung nicht geschehen
kann. Bevor wir noch auf weitere Besonderheiten des zubirianischen
Wesensmodelles eingehen wollen, méchten wir nur bemerken, daB sich
der spanische Philosoph mit der These von der Urspriinglichkeit der
wesentlichen Einheit auch von Kant distanziert, fiir den die Einheit
erst aus der «Synthesisy» resultiert. Zubiri bleibt somit seinem erkennt-
nistheoretischen Standpunkt, den wir als translogischen Realismus be-
zeichnet haben, treu (s. o. S. 81 ff.).

c) Zubiris Korrektur der klassischen Unterscheidung von Essenz und
Existenz

Wihrend Jahrhunderten hat sich vor allem die scholastische Philo-
sophie mit dem Problem der Unterscheidung von Essenz und Existenz
beschiftigt, und auch noch der Existentialismus (vor allem derjenige
von Sartre) steht im Horizont dieses Problems. Zubiri ist aber der An-
sicht, daBl die Fragestellung als solche im Grunde genommen ihr Ziel
verfehlt; er meint, sie gehe am fiir die Philosophie allein Entscheidenden,
ndmlich an der Realitdt vorbei. Fiir ihn ist die Wirklichkeit als das «ex
se», als das, was aus sich heraus besteht, «vor dem Wesen und vor der
Existenz» (VW, 302) 3. Das «ex se», mit Hilfe dessen im Hauptwerk

43 In seiner Darstellung Substanz und Welt bei Spinoza und Leibniz, Frei-
burg/Miinchen, Karl Alber 1972, stehen S. 174 bei der Darstellung von Leibnizens
Lehre tiber das Dasein Gottes folgende sich auf das Verhdltnis von Wesen und
Existenz beziehende Sitze, die eventuell fiir das ErschlieBen der geistigen Her-
kunft Zubiris aufschlufireich sein konnten: «Das Wesen ist Prinzip der Existenz,
weil die Existenz Prinzip des Wesens ist. Als Eigenschaft ist die Existenz im Wesen
eingehalten und durch es bestimmt. Da aber erst die Existenz die Ganzheit, d. h.
Wirklichkeit des Wesens ist, bestimmt sie selbst ihren Bestimmungsgrund. Das
Verhiltnis von Wesen und Existenz richtet sich danach zur Ubereinstimmung,
daB die Grofe des Wesens auch die der Existenz ist».

Nach M. F. Sciacca: Les grands courants de la pensée mondiale contem-
poraine, Les tendances principales, Mailand 1961, Bd. I, S. 792 hat sich Zubiri vor
allem auch von M. Blondel beeinflussen lassen. Blondel seinerseits hat sich mit dem
Substanzgedanken bei Leibniz auseinandergesetzt, so daf3 in vielen Punkten wahr-
scheinlich durchaus eine Linie von Zubiri iiber Blondel zu Leibniz gezogen werden
kann. Vgl. die Besprechung von GEORGES VAN RIEF, zu M. Blondel, Le lien sub-
stantiel et la substance composée d’aprés Leibniz, in Revue philosophique de
Louvain Bd. 70, Nr. 7, (4. Serie) Léwen 1972, S. 487 fi.



104 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

«Vom Wesen» der Begriff « Wirklichkeit» umschrieben wird, darf aber
nicht mit den Ausdriicken «a se» und «per se» verwechselt werden. «A
se» wiirde bedeuten, «von sich aus Existenz haben», und zwar ohne auf
ein tragendes Fundament zu verweisen, und «per se» bedeutet, zur Exi-
stenz befdhigt sein. «Die perseitas (per se) mul genau von der aseitas (a
se) unterschieden werden, weil es nicht dasselbe ist, aus sich selbst
Existenzfihigkeit zu haben (perseitas) und aus sich selbst Existenz zu
haben» (VW, 120).

Was meint nun aber Zubiri, wenn er feststellt, die Realitdt als «ex
se» sel frither als Wesen und Existenz in der klassischen Unterscheidung?
Die Prioritdt darf nicht kausal oder natiirlich gedeutet werden, sondern
es handelt sich bei ihr nur um ein Friihersein «in dem Sinn, daB eine ratio
formalis friiher ist als das, wovon sie ratio formalis ist; ohne Existenz
und Wesen gibe es keine Realitdt; aber jenes, was formal die Realitit
konstituiert, ist diese Weise des ‘ex se’, derzufolge das Ding existiert
und verwesentlicht ist» (VW, 303). Zubiri sieht Wesen und Existenz als
Momente der Realitdt an, die sich unterschiedslos einschlieen. Wir sind
erst in spdterer begrifflicher Erfassung berechtigt, die beiden Momente
zu unterscheiden, und zwar nur unter der Bedingung, dall wir die For-
malitdt der Realitit, die beide impliziert, nicht vergessen. Das Wesen,
wie Zubiri es versteht und wie er es vor allem in der tranzendentalen
Perspektive (s. 0. S. 91 {.) darstellt, ist mit der Realitit identisch, es ist
«sowohl Existenz wie klassisches Wesen ; denn beide miissen zuerst ex se
sein; und dieser Bezug auf das ex se ist eben genau die Wesentlichkeit
unseres Wesensy» (VW, 349). Es wire zu undifferenziert, wiirde man
sagen, Zubiri lehne die traditionelle Unterscheidung zwischen Wesen
und Existenz iiberhaupt ab: er macht ihr vielmehr den Vorwurf, da@3
sie zu wenig an den Ursprung reicht. Sie ist ihm viel zu begrifflich. Man
miisse bei der Realitét als solcher ansetzen und erst in einem folgenden
Schritt kénnten weitere, der Distinktion zwischen Wesen und Existenz
dhnliche Differenzierungen vorgenommen werden.

Der Ansatz bei der Realitdt als solcher bedarf keiner Anstrengung,
weil wir uns schon immer in ihr befinden, weil wir sie schon immer er-
fahren. Alle Wirklichkeit, welcher der Mensch begegnet, zeigt sich als
hinfillige, als innerlich begrenzte. Es ist die Empfindung der Endlichkeit
und des Begrenztseins, welche unseren Geist dazu anhilt, das Reale nach
zwei Aspekten zu konzipieren; in der Terminologie von Zubiri handelt es
sich um das «bloB Geschlossene» einerseits und um das blof «Existente»
anderseits. Die Aspekte des «blof Geschlossenen» und des «bloB Exi-



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 105

stenten» heiBen auch Redukte, und zwar deswegen, weil sie die Realitit,
die in transzendentaler Betrachtung mit dem Wesen identisch ist und
die als «ex se» verstanden wird, nur auf reduzierte Weise wiedergeben.
Die Redukte sind blof mit den klassischen Termini « Wesen» und «Exi-
stenz» vergleichbar, sie sind aber, da Zubiris Wesensmodell vom klassi-
schen verschieden ist, in keiner Weise gleich.

Nach Zubiri darf keines der Redukte bevorzugt werden, und er
meint, es sei «einer der schweren Irrtiimer aller Existentialismen, zu
glauben, daBl es zumindest fiir die menschliche Realitit eine fundamen-
tale Anterioritdt oder Prioritdt der Existenz gegeniiber dem Wesen gibt»
(VW, 354). Man wiirde also Zubiri zu Unrecht in traditionelle Schematas
pressen, wollte man ihn einen Essentialisten oder einen Existentialisten
nennen; er ist im {iblichen Sinne, wegen seines eigenwilligen und z. T.
recht originellen Modelles, keines von beiden. Man kénnte ihn héchstens
insofern einen Essentialisten nennen, als er es, obwohl der Zeitgeist heute
anders orientiert ist, unternimmt, systematisch iiber die formale Grund-
struktur der Wirklichkeit nachzudenken und dadurch das Anliegen der
Wesensdenker der Tradition wiederum aufzunehmen.

Wir haben oben daraufhingewiesen, dafl nach Zubiri der Grund fiir
die Differenzierung der beiden Redukte in der Erfahrung der Endlichkeit
liegt. Ist eine solche These nicht sehr nahe der scholastischen Lehre, die
sagt, die Verursachung eines Dinges zwinge zur Distinktio zwischen
Wesen und Existenz, weswegen bei der vollkommenen Wirklichkeit,
niamlich bei Gott, auch gar kein Unterschied zwischen den beiden be-
stehen konne? Zubiri gibt durchaus zu, daB3 die Ursidchlichkeit bei der
Erfahrung der realen Dinge und damit bei der erwidhnten Unterschei-
dung eine bedeutende Rolle spielt, er méchte ihr aber, wie es uns richtig
erscheint, auf keinen Fall den ersten Platz eintAiumen. Wir erfahren nim-
lich die Dinge nicht zundchst als Verursachte, sondern als solche, die
einfach einmal vorhanden sind. Die Verursachung der Dinge muf oft
erst denkend erschlossen werden, sie liegt also noch lange nicht immer im
Bereich unmittelbarer Erfahrung. Das Uberraschende, Unheimliche und
Unerhorte bei der Erfahrung der vorhandenen Dinge ist, dall sie alle,
frither oder spiter, und zwar von innen heraus, zerfallen. Die Grunder-
fahrung, welche Zubiri zu seiner Lehre von den Redukten fiihrt, ist das
Verfallen der Realitit an sich und die dahinter stehende Begrenzung.
Der Unterschied zur Scholastik ist zwar subtil, aber nichtsdestoweniger
real: die Perspektive hat sich verschoben. Wihrend die Scholastik die
Dinge mehr von auflen her betrachtet hat (sei es nun in ihrem Verur-



106 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

sachtwerden von auBlen oder in ihrem Zerstort-werden durch andere
Realitdten), versucht Zubiri, die Realitdt in ihrem inneren Zerfall zu
begreifen. Vielleicht kann man hier von einer Extrapolation der heideg-
gerschen Kategorie des Seins zum Tode sprechen.

d) Zubiris Lehre von der Spezifizierung der individuellen Wesen

Es ist beil unserer Darstellung verschiedentlich aufgefallen, (s. z. B.
0. 5. 95 {.), daBl Zubiri die Individualitit des Wesens in den Vordergrund
stellt. Wenn aber das Individuum an erster Stelle steht, wird es plotzlich
zum Problem, wie denn mehrere Individuen eine Spezies sollen bilden
konnen. Der spanische Philosoph weicht dieser bedeutenden Frage nicht
aus, sondern entwickelt zu ihrer Beantwortung eine Lehre der Spezifi-
zierung, der wir im folgenden nachgehen wollen. Das Wesen als Subsy-
stem konstitutiver Eigenschaften ist immer schon individuell. Wenn
man davon ausgeht, verwickelt man sich z. B. in bezug auf den Menschen
bereits in betrachtliche Schwierigkeiten: kann man mit Recht sagen, die
einzelnen Menschen seien voneinander wesensverschieden, wenn sie doch
darin iibereinkommen, Menschen zu sein? Geht man von der klassischen
Auffassung dessen aus, was «wesentliche Differenz» bedeutet, nimlich
Differenz von Spezies, dann fiihrt die Aussage von der Wesensverschie-
denheit der einzelnen Menschen tatsdchlich zu untragbaren Ungereimt-
heiten. Bei Aristoteles z. B. heillt ja «wesensgleichy, resp. «wesensver-
schieden» «speziesgleich», resp. «speziesverschieden». Mit Recht bezeich-
net Zubiri die sich aus einer solchen Auffassung ergebenden Schliisse als
absurd: «In diesem Sinne zu behaupten, daB3 zwei Individuen der gleichen
Spezies sich im Wesen unterscheiden konnen, ist schlechthin absurd —
und zwar per definitionem» (VW, 166).

Die bisherige Darstellung hat aber bereits zur Geniige gezeigt, daB
Zubiris Standpunkt ein von der klassischen philosophischen Tradition
verschiedener ist: jene bewegt sich auf der Ebene der Pradikation und
damit des Logos, dieser auf derjenigen der Physis. Die Frage, ob das
Ding in eine spezifische Quidditdt aufgehoben werden kann oder nicht,
kann nach Zubiri nur vom Standpunkt der «Physis» aus so beantwortet
werden, daB sie nicht zu Absurditdten fithrt. Folgende Aspekte sieht die
klassische Auffassung im Wesen als einer verschiedene Individuen um-
fassenden Quidditit: 1. ein Minimum an Ubereinstimmung, 2. ein nicht
mehr weiter Teilbares, 3. eine GroBe, die wesentlich, d. h. letztlich in der
klassischen Tradition «spezifisch» differenziert. Es ist nun aber nach der
Auffassung des Spaniers verkehrt, die drei genannten Aspekte auf die



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 107

Ebene der Quidditit zu stellen, da sie im Konstitutiven und damit im
Individuellen angesiedelt sind. Minimum an Ubereinstimmung heiB3t
Minimum an Konstitution, Letztlichkeit bedeutet Geschlossenheit des
Systems von Eigenschaften, und die wesentlichen Unterschiede «sind
nicht Unterschiede ‘von’ quidditativem Wesen, sondern Unterschiede
‘in’ ein und demselben quidditativen Wesen, innerhalb ein und der-
selben Quidditat» (VW, 172-173). Wir haben also bei zwei Menschen
einen Unterschied «in» der Quidditét, aber dieser Unterschied impliziert
noch in keiner Weise, dal diese Menschen auch «von» verschiedener
Spezies sind.

Um zu einer verniinftigen Beantwortung der Frage zu kommen, wie
es denn maoglich sei, daBl ein Individuum in eine Spezies, oder, wie es
bei Zubiri heiBt, in eine Quidditdt aufgenommen werden kann, miissen
wir davon ausgehen, was das konstitutive Wesen ist und in welchem Ver-
hiltnis es zum quidditativen Wesen steht. Nach der zubirianischen Kon-
zeption ist das sogenannte quidditative Wesen blo8 ein physisches Moment
einiger individueller konstitutiver Wesen, ndamlich «jenes Moment, auf
Grund dessen das konstitutive Wesen dieses bestimmten Individuums
mit dem konstitutiven Wesen aller iibrigen Individuen zusammenfillt»
(VW, 169). Bedeutet dann vielleicht die Tatsache, daB sich viele indivi-
duelle Realititen dhnlich sind, daBl der Begriff der Spezies gerade mit
dieser Ahnlichkeit zusammenfillt ? Eine solche Umschreibung des Spezies-
begriffes kann von Zubiri nicht akzeptiert werden, weil ndmlich der
Begriff «individuelle Realititen» allzu ungenau ist und ohne weiteres
auch auf die «Sinn-Dinge» angewandt werden konnte, die aber bekannt-
lich kein Wesen haben und daher auch keine Spezies bilden kénnen. Auch
dann, wenn wir voraussetzen wiirden, dal nur Dinge mit Wesen mit-
einander verglichen und in ihrer Ahnlichkeit gesehen wiirden, kénnten
wir nur von einer «Klasse», nicht aber von einer «Spezies» sprechen.
Spezies und Klassen kénnen zwar koinzidieren, miissen es aber nicht,
weswegen die beiden prinzipiell unterschieden werden miissen. Dies ist
aber nur moglich, wenn man den Speziesbegriff nicht als konzeptive
Etikette tiber die Dinge stiilpt, sondern wenn man ihn «physisch» ver-
ankert. Bei rein konzeptivem Gebrauch ist nimlich der «Speziesbegriff»
sehr unklar, da er verschiedene untergeordnete Arten umfassen kann:
diese wiederum koénnen von unten her, z. B. Gattungen, und von oben
her als Unterarten betrachtet werden, womit fiir eine saubere und ein-
deutige Einteilung iiberhaupt nichts gewonnen ist. Den prinzipiellen
Unterschied zwischen Klasse und Spezies formuliert Zubiri folgender-



108 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

maBen: «Die natiirliche Klasse fult auf einer bloBen Vielfiltigkeit von
Individuen ein und desselben konstitutiven Wesens, ein und desselben
‘quid’, innerhalb der Vielzahl. Die Spezies dagegen, die Quidditit,
griindet sich auf eine sehr genaue Linie, auf die Linie der physischen und
realen Vervielfiltigung ihrer konstitutiven Wesensheiten» (VW, 178).

Beim Unterschied zwischen «Spezies» und «Klasse» geht es also um
die beiden Begriffe: Vielfaltigkeit und Vervielfdltigung, wobei genau zu
beachten ist, da} eine jede Vervielfiltigung (Spezies) zur Vielfdltigkeit
(Klasse) fithrt, daB man aber nicht jede Vielfdltigkeit (Klasse) von der
Vervielfdltigung (Spezies) her zu erkldren braucht. Spezies im eigentli-
chen Sinne des Wortes haben wir nur dann, wenn ein konstitutives
Wesen tatsichlich zur Vervielfiltigung fihig ist, und nicht etwa schon
dann, wenn es bloB wiederholt wird. Neben den vielfdltigen (Klasse) und
den vervielfiltigten (Spezies) Realititen gibt es auch noch solche, die
einmalig sind. (Als Beispiele konnte man auf jene Gebilde hinweisen, die
auf Grund von Mutationen nicht mehr zur Spezies ihrer Vorfahren
gehoren, die sich aber mangels biologischer Bestindigkeit nicht weiter
fortpflanzen konnen.) Wir kénnen somit nach Zubiri folgende Bestim-
mung vorlegen: nur jene konstitutiven Wesen sind in eine Quidditét ein-
zuordnen, die physisch vervielfaltigt werden kénnen.

Damit von physischer Vervielfiltigung die Rede sein kann, mul
es sich um einen ursichlich-produktiven Vorgang handeln: d. h. eine
individuelle Substantivitit bringt andere Substantivititen hervor. Das
den Vorgang der Vervielfiltigung tragende Individuum ist dabei Para-
digma fiir die hervorgebrachten Individuen, weswegen Zubiri von einer
paradigmatischen Ursédchlichkeit des individuellen Wesens spricht. Auf
Grund dieser Ursichlichkeit entsteht eine ganze Reihe von Individuen,
wobei aber im Zusammenhang einer Erlduterung des Speziesbegriffes
nicht nur den Individuen als solchen, sondern auch noch dem «Rei-
henhaften» groBle Bedeutung zugemessen werden muB. «Ich mdochte
sagen, daBl dieser ursdchliche Vorgang nicht nur Individuen hervor-
bringt, sondern ein Phylum konstituiert» (VW, 180).

In keiner Weise will Zubiri den Begriff « Phylum» bloB als Ahnlich-
keit zwischen verschiedenen Individuen verstanden wissen, er nimmt
ihn vielmehr als eine physische Realitit. Die Gemeinsamkeit der Spezies
geht auf Vervielfiltigung durch Ubertragung zuriick, und aus diesem
Prozef resultiert nicht einfach irgendwelche, sondern eine «genetische
Ahnlichkeit» (VW, 235). Die Zeugung als Mitteilung bestimmter Eigen-
schaften verstanden, bildet demnach die Grundlage der Spezialitit. Bei



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 109

der Zeugung wird nun aber nicht das ganze konstitutive Wesen {iiber-
tragen, sondern nur ein bestimmter Teil von ihm. Zubiri bezeichnet das
vom Erzeuger auf den Erzeugten Ubertragene mit dem Ausdruck «kon-
stitutives Schema» (VW, 236). Wenn man nun die das konstitutive
Schema ausmachenden Eigenschaften ndher herausbekommen will, dann
darf man sich nicht nur auf den einzelnen Erzeuger oder nur auf einen
einzelnen Erzeugten konzentrieren, man muf} vielmehr die Gesamtheit
der Erzeuger und der Erzeugten vor Augen halten. Bei einer solchen
Betrachtungsweise fallen dann alle in Einzelfdllen rein zuféllig tibertra-
genen konstitutiven Eigenschaften weg und es zeigt sich nur noch die
Gruppe jener Eigenschaften, die in jedem Fall iibertragen wird und die
daher mit Sicherheit fiir die Artbildung verantwortlich gemacht werden
kann. Diese Gruppe stellt eine Einheit ganz eigener Art dar; sie ist zwar
einerseits nicht identisch mit der Einheit des ganzen konstitutiven
Wesens, sie ist aber anderseits auch nicht irgendeine bedeutungslose
Untereinheit des Wesens, sondern sie bildet das Schema, nach dem das
konstitutive Wesen gebaut ist. «Und dieses konstitutive Schema, das
genetisch iibertragen wird, ist eben gerade die Definition des Phylum»
(VW, 186). Damit man von Spezies im eigentlichen Sinne des Wortes
sprechen kann, darf man nach Zubiri nicht nur das beriicksichtigen, was
bei allen Féllen iibertragen wird, sondern man muf} auch auf dasjenige
achten, was auf Grund seiner Fruchtbarkeit weiterhin bestehen bleibt.
Die Begriffe «Phylum» und «Art» versucht Zubiri folgendermaflen zu
umschreiben: «Das Minimum an konstitutiven Eigenschaften, das sich
genetisch iibertragen 1aBt und durch Fruchtbarkeit fortdauert, ist zu-
gleich die Natur des Phylum und die Natur der Art. Das ‘Phylum’ ist das
konstitutive Schema, und die Art konstituiert die Zugehorigkeit eines
Erzeugten zu seinem Phylum; sie stellt fest, da etwas nach ein und
demselben konstitutiven Schema konstituiert ist» (VW, 187).

Auf den Begriff der Zeugung zuriickkommend, kénnen wir sagen,
es gehe bei ihr um die Ubertragung des konstitutiven Schemas. Soll ein
Wesen eine Spezies ausmachen koénnen, dann mufl es auch fihig sein,
Schemen zu bilden. Rekonstitution des Schemas ist Zeugung, und Zeu-
gung ist die Grundlage fiir die Spezies. Die Moglichkeitsbedingung fiir
die Ubertragbarkeit des konstitutiven Schemas ist dessen Einheits-
charakter. Zubiri spricht von einer zeugbaren Einheit und meint, da
die Eigenschaften des konstitutiven Schemas ein physisches Subsystem
innerhalb des konstitutiven Wesens bilden. «Es ist das zeugende Sub-
system eines jeden Individuums» (VW, 239). Diesem Subsystem kommt



110 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

die sogenannte «phyletische» Einheit (VW, ebd.) zu, die Zubiri einer-
seits mit der rein numerischen und anderseits mit der bloB formalen
Einheit vergleicht. Er kommt dabei zum SchluB3, da3 sie von geringerer
Intensitdt ist als die numerische Einheit und von gréBerer als die bloB
formale Einheit. Sie ist in Abhdngigkeit von der Kohidrenz-Einheit des
konstitutiven Wesens, hat also den Charakter von etwas Abgeleitetem
an sich. Das darf aber nicht so verstanden werden als ob jene Wesen,
welche die Mdoglichkeit zur Quidditdt haben, dieselbe nur etwa so neben-
bei besdBen. Kohidrenz-Einheit und phyletische Einheit sind, wenn sie
zusammen vorkommen, aufeinander angewiesen: « Wenn es also stimmt,
dal} es ohne Kohirenz-Einheit keine phyletische Einheit gibt, dann ist es
nicht weniger wahr, dafl diese Realititen ohne ‘Phyletisierung’, ohne
aktuelle Abgrenzung ihres konstitutiven Schemas, keine Kohidrenz-Ein-
heit haben» (VW, 241). Es wire nun noch interessant, auf einen mehr
praktischen Aspekt, der sich aus der Lehre von Phylum ergibt, einzu-
gehen, ndmlich auf die innige Beziehung, die zwischen den Gliedern
eines Phylums besteht. Da aber unsere Arbeit nur die prinzipiellen
Aspekte des zubirianischen Wesensmodelles hervorheben soll, moge
diese Anspielung geniigen.

Bei einem Blick auf die soeben dargestellte Lehre vom Phylum und
von der Quidditit zeigt sich von neuem die fiir Zubiri so charakteristische
Tendenz, alles physisch-konkret und nicht begrifflich-allgemein anzu-
gehen. Bei der Erarbeitung seiner These von der Quidditdt hat sich der
Spanier nicht an der aristotelischen Logik, sondern an der Biologie orien-
tiert. Es ist wohl keine Ubertreibung zu sagen, daB in diesem interes-
santen Ansatz die biologische Betrachtungsweise philosophisch relevant
geworden ist. So heilit es denn in VW, 187: «Er [namlich der Spezies-
und Zeugungsbegriff] ist ein hochst philosophischer, — und nicht einfach
biologischer Speziesbegriff. Zwischen einer ‘biologischen’ und einer ‘philo-
sophischen’ Spezies besteht kein Unterschied.» Die Tatsache der Auf-
hebung des biologischen in den philosophischen Speziesbegriff enthilt
auch Konsequenzen fiir die Erkenntnis der Spezies. Da wir ndamlich
nicht alle Zeugungsprozesse erkennen kénnen, wird es in konkreto fast
unmoglich, von einer bestimmten Eigenschaft zu sagen, sie sei spezifisch.
Wir stofen hier wiederum auf die gleiche skeptische Einstellung Zubiris,
die wir schon bei der Behandlung der Méglichkeit von Wesenserkenntnis
im allgemeinen (s. o. S. 85 ff.) kennengelernt haben. Das Wesen (hier die
Quidditédt) kann als formaler Begriff sehr genau beschrieben werden, es
ist aber schwer, wenn nicht gar unmaglich, dieses Modell auf die uns



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 111

begegnenden Eigenschaften anzuwenden. Diese die Grenzen unserer Er-
kenntnis nur allzudeutlich widerspiegelnde Situation wird von folgen-
den Sitzen Zubiris unmiBverstdndlich beschrieben: «Die Kenntnis einer
Spezies ist immer und ausnahmslos annihernd und einseitig. Aber als
Begriff ist sie in der Philosophie genau umrissen» (VW, 188).

e) Die Prinzipalitit des Wesens *

Das Subsystem der konstitutiven Eigenschaften, als welches das
Wesen (s. o. S. 98 ff.) dargestellt wurde, ist als Prinzip zu verstehen. Das
Prinzip eines Dinges ist sein « Woher». So ist das Wesen als das Subsy-
stem der konstitutiven Eigenschaften das « Woher» auch der konstitu-
tionellen Eigenschaften und damit auch das Prinzip der Substantivitit.
Position und Funktion der Eigenschaften der Substantivitit, die als
Struktur beschrieben wurde (s. 0. S. 99 ff.), werden also vom Subsystem
konstitutiver Eigenschaften bestimmt, d. h. das Wesen ist Struktur-
prinzip. Mit seiner These vom Wesen als dem Strukturprinzip hebt sich
Zubiri von den Auffassungen eines Leibniz und auch eines Aristoteles ab.
Wenn Leibniz im Wesen die Kraft-«vis»-sieht, dann ist das nach Zubiri
nicht einfach falsch, es ist aber nur ein sekundirer Aspekt. Aristoteles
hatte das Wesen in der Substanz «geortet», was nach Zubiris Analysen
(s. 0. S. 78 {.) nicht geniigend prizis und urspriinglich ist. Zubiri wendet
sich, wie uns scheint mit Recht, gegen die aristotelische Auffassung vom
Verhidltnis der substantiellen Prinzipien. Bekanntlich verhalten sich
nach der Lehre des Stagiriten die Prinzipien Form und Materie wie
Aktives zu Passivem, wie Determinierendes zu Determiniertem. Wer
aber, wie Zubiri das tut, das Wesen als Struktur # betrachtet, der kann
nur von einer Kodetermination der die Struktur integrierenden Momente
sprechen.

Die Einheit des Wesens als einer Struktur ist die urspriinglichste
Einheit im Realen und das Wesen ist als Prinzip das schlechthin Reale
im Realen, dasjenige, aus dem heraus das Reale besteht. Auch die so-
genannten hinzukommenden Eigenschaften werden vom Wesen als dem

4 1. Ellacuria hat seiner 1965 in Madrid an der Universidad Central einge-
reichten Dissertation (unverdffentlicht, iiber 1000 Seiten umfassend) den Titel
gegeben: Principialidad de la esencia en Xavier Zubiri. Zudem tragt der 4. Artikel
des 9. Kapitels den Titel: Der prinzipiale Charakter des Wesens (VW, 384).

#5 Vgl. zum Begriff der Struktur vor allem Juan Cruz, Filosoffa de la estruc-
tura, Universidad de Navarra, Pamplona 1967, mit vielen Hinweisen auf Zubiri,
siehe Indice de nombres propio S. 402,



112 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Strukturprinzip her getragen, ermdglicht und angeeignet. Die hinzu-
kommenden Eigenschaften gehen auf die Verbindung substantiver Reali-
titen untereinander zuriick. Die Prinzipalitit des Wesens besteht nun
beziiglich dieser auf Verbindungen zuriickgehender Eigenschaften darin,
den Bereich moglicher Verbindungen vorzuzeichnen. Eine vorgezeichnete
Eigenschaft ist eine mégliche Eigenschaft, wobei Zubiri in Bezug auf den
Begriff «moglich» eine sehr feine, aber nichtsdestoweniger bedeutsame
Unterscheidung anbringt. Bei den untermenschlichen « Wesen» (sie sind,
wie wir gesehen haben, s. 0. S. 97, als Einzelne nicht im vollen Sinne
Substantivititen und damit Wesen) hat Moglichkeit den Sinn von «Po-
tenz», deren Aktualisierung eine automatische Bewegung ist, wobei das
«Aktualisierte» Faktum genannt wird. Auf der menschlichen Ebene aber
wird zwischen der bloBen Potenz und der Aktualisierung der durch die
Freiheit ermoglichte Entwurf dazwischengeschaltet. Im Horizont ver-
schiedener Entwiirfe kann dann ein und dieselbe Potenz verschiedene
Possibilitdten abgeben. Gestiitzt auf diese Tatsache muBl man den un-
differenzierten Begriff des «Mdoglichen» aufteilen in «Potenz» und «Possi-
bilitdty». «Die Potenz wird durch bloBe ‘Tétigkeit’ (Aktuation) zum Akt,
die Possibilititen aber werden dies durch ‘Annahme’ oder ‘Billigung’»
(VW, 389). So wird beim Menschen die Aktualisierung der Potentialitdt
zum Geschehen, die Aktualitit aber zum abgeschlossenen Geschehen.
Das Wesen als Strukturprinzip zeichnet also die hinzukommenden Eigen-
schaften entweder in den Raum reiner Potenz oder dazuhin auch noch in
denjenigen der Possibilitit ein, wobei es sehr wichtig ist, will man Zubiris
Treue dem Real-Vorgegebenen gegeniiber nicht iibersehen, dafl die Possi-
bilitit immer die Potenz voraussetzt. «Die Struktur des verschlossenen
Wesens ist Prinzip ‘woraus’ etwas Faktum ist; das menschliche gedffnete
Wesen ist Prinzip ‘woraus’ etwas Geschehen ist» (VW, 390). Das Wesen
prinzipiert, wenn es verschlossen ist, eine bloBe Naturalitit, und, wenn
es gedffnet ist, eine Geschehnishaftigkeit, oder, wie Zubiri sagt, eine
Eventualitdt. Es mag zunéchst erstaunlich wirken, dafl Zubiri sein Werk
iiber das Wesen mit dem Gedanken von der Prinzipalitit schlieft. Es
scheint aber, da3 dadurch eine Seite des bisher dargelegten Modelles an-
klingen sollte, die vielleicht vorher etwas verborgen blieb, nimlich die
Dynamik des Wesens.

f) Die Dynamik des Wesens

Diese gehort von innen her zum zubirianischen Entwurf, den man,
wollte man ihn nur in seiner Statik sehen, griindlich miBverstinde. Es



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 113

ist zwar richtig: die formelhafte und metaphernarme Sprache des
Spaniers konnte den oberflichlichen Leser leicht zu einem solchen Fehl-
urteil bewegen; wer aber versucht, Zubiris Denken von innen her mitzu-
vollziehen, der wird dem MiBverstandnis nicht verfallen.

Das Dynamische gehért zum Grundlegenden an Zubiris Denkstil.
Es wire ein Leichtes, es an fast allen Schriften des spanischen Philo-
sophen nachzuweisen. Wir wollen im folgenden auf zwei AuBerungen von
Zubiri zuriickkommen, die sich mehr oder weniger direkt auf die Dyna-
mik des Wesensmodelles beziehen. Bei der ersten handelt es sich um
gewisse Stellen des in NHD, 399478 abgedruckten Aufsatzes, «El ser
sobrenatural, Dios y la deificacién en la teologia paulina», der aus ver-
schiedenen Vortrdgen entstanden ist, die Zubiri von 1934-1939 in Madrid
und in Paris gehalten hat *6. Bei der zweiten AuBerung geht es um den
Privatkurs aus dem Jahre 1968, der den Titel trigt « Estructura dindmica
de la realidad; teoria de las causas».

aa) Antizipation der dynamischen Aspekte des Wesens beim friithen
Zubiri nach NHD 399-478

In der Vorbemerkung zum Aufsatz «El ser sobrenatural, Dios y la
deificacién en la teologia paulina» (NHD, 400) heilit es zwar, die ganze
Abhandlung solle bloB als historische Darstellung von neutestament-
lichen Texten verstanden werden. Man darf aber wohl sagen, dal} es
geschichtliche Darstellungen gibt — wahrscheinlich sind es die einzig
wertvollen —, die ihren Autor grundlegend beeinflussen, oder genauer
gesagt, deren Inhalt ihm schon immer nahegestanden hat, weswegen er
ihn schlieBlich zum Thema seiner Darstellung gewihlt hat. In diesem
Sinne mochten wir die These aufstellen, dal3 der Inhalt der zur Dis-
kussion stehenden Abhandlung zum Denken Zubiris in einer Wahlver-
wandtschaft steht und deswegen auch zum tragenden Moment der An-
sitze des spdteren Zubiri geworden ist. Man miilte eigentlich hinzufiigen:
und das tragende Moment der Ansitze des spiteren Zubiri geblieben ist.
Die mit Hilfe des theologischen Modelles entfalteten Gedanken haben
nach unserer Deutung auch bei der zeitlich viel spidter vorgenommenen
Entwicklung des Wesensmodelles sozusagen apokryph-unterschwellig
weitergewirkt. Um eine Formulierung von H. Rombach zu gebrauchen,
sind sie, bezogen auf die persénliche Denkgeschichte Zubiris, «nicht

% JurLiAN Marfas nennt diesen Aufsatz in Historia de la Filosoffa, a. a. O.
S. 458 «die vielleicht tiefste und erleuchtendste seiner Schrifteny.

8



114 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Gegenstinde des menschlichen Denkens [hier miifte man ‘menschlich’
durch ‘zubirianisch’ ersetzen], sondern dessen Grundlagen und Aufent-
haltsriume» *7. Rombach nennt solche als Grundlagen wirkende Wahr-
heiten historische .

Welches sind nun im IFall von Zubiri diese «historischen» Wahr-
heiten? Bei unserer Fragestellung werden nicht einfach sdmtliche Ge-
danken anvisiert, die eventuell mit dem Pridikat «historische» Wahr-
heiten versehen werden konnten, weil dies erstens ein im Rahmen dieser
Arbeit zu umfangreiches Unterfangen darstellte und weil dies auch
sachlich nicht zu leisten wire, da man niemals sagen kann, man habe
jetzt alle tragenden Motive eines Denkens erfat. Wir wenden hiermit
die AuBerungen Zubiris betreffs der Problematik und Offenheit der
Wesenserkenntnis (s. 0. S. 85) auf die Erkenntnis eines Denkens aus
seinen tragenden Motiven heraus an. Aus rdumlichen, vor allem aber
aus prinzipiellen Griinden fragen wir uns hier nur nach den den dyna-
mischen Aspekt des zubirianischen Denkens betreffenden Gedanken.

Im Aufsatz NHD, 399478 versucht Zubiri im Lichte der griechi-
schen Theologie, dem Geheimnis des innergottlichen Lebens, der Schép-
fung und der Vergéttlichung der Welt nachzugehen. Schon das theolo-
gische Modell eines dynamischen Gottes, der gerade auf Grund seiner
Dynamik ein trinitarischer Gott ist, der aus der Kraft seiner verschwen-
derischen Freiheit heraus die Schépfung entstehen und zu sich zuriick-
kommen 148t, indem er dieselbe mittels der Inkarnation heimholt, trigt
das Signum des dynamischen FlieBens, der Struktur. Es ist nun aber

47 H. RoMBAcH, Substanz, System, Struktur, II, Freiburg, Miinchen 1966,
abgekiirzt mit RSSS, II, 470, (Band I wird entsprechend mit RSSS I abgekiirzt).

48 Es wire aber einseitig und wiirde der Universalitidt von Zubiri nicht gerecht,
wenn wir nur die theologischen Ansitze, auf die wir im folgenden ndher eingehen,
als die ¢historischen Wahrheiten» des Spaniers ansihen. Wie etwa das Kapitel
«Die Entwicklung des Dingbegriffs» in: E. CAsSIRER, Substanzbegriff und Funk-
tionsbegriff (Reprografischer Nachdruck der 1. Aufl., Berlin 1910, herausgebracht
bei der wissenschaftl. Buchgesellschaft Darmstadt 1969, S. 200 ff.), der Aufsatz
«Las grandes lineas evolutivas de la fisica y el concepto de sustancia» von C. PARis
in: Hombre y Naturaleza (Madrid, Tecnos 1970, S. 109 ff.) und nicht zuletzt das
Werk von JuLius SEILER, Philosophie der unbelebten Natur, zeigen, spielen die
Entwicklungen der Naturwissenschaften, vor allem auch der Physik in bezug auf
die Dynamik des Wesens als historische Wahrheiten wohl eine ebenso bedeutende
Rolle.

Einen interessanten Uberblick iiber die verschiedenen Weltbilder, wie sie im
Verlaufe der Zeit die Physik bestimmt haben und deren Entwicklung eine zu-
nehmend subtilere Auffassung des dynamischen Charakters der anorganischen
Welt widerspiegelt, finden wir bei ALoys WENzL, Wissenschaft und Weltanschau-
ung, 2., vermehrte Aufl., Leipzig, Meiner, 1949, S. 188-189.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 115

fiir Zubiri sehr bezeichnend, daB er sich nicht damit zufrieden gibt,
dieses an sich schon faszinierende Modell blo im Horizont der lateinisch-
systematisierenden Theologie zu rezipieren, sondern daB er sich bemiiht,
den in unseren Breiten nur allzu wenig bekannten griechischen Ansatz
wiederum aufzunehmen, der das Dynamisch-FlieBende am ohnehin
schon kraftvollen theologischen Modell noch viel besser zum Ausdruck
bringt. Folgende Sitze zeigen deutlich, wie der junge Zubiri hofft, daB
von der griechischen Theologie auch Impulse auf die Philosophie aus-
gehen werden. Retrospektiv kénnen wir mit Recht sagen, daB diese
Impulse gerade auf sein eigenes Philosophieren gewirkt haben. So
schreibt er: «Die griechische Theologie schlieBt nicht nur fiir die Theo-
logie selbst, sondern gerade auch fiir die Philosophie intellektuelle Schitze
ein. Der gegenwirtige Status vieler philosophischer Bemiihungen ent-
deckt in der griechischen Theologie Intentionen und Begriffe von uner-
warteter Fruchtbarkeit, die bis anhin beinahe wirkungslos geblieben
sind und nicht aus ihrem Schlaf geweckt wurden, weil ihre Stunde wahr-
scheinlich noch nicht gekommen war» (NHD, 403).

Grund jeglicher Dynamik ist das Sein Gottes, welches als ausflie-
Bende Liebe gesehen wird, als eine Liebe, die sich nach innen (im inner-
trinitarischen Leben) und nach auBlen (in der Schépfung und in der Ver-
gottlichung derselben) verschenkt und die selbst nur als Dynamik ver-
standen werden kann. Diese Liebe ist aber nicht einfach eine in einer
bestimmten Fihigkeit, etwa dem Willen beheimatete Kraft, sondern es
handelt sich bei ihr um «eine metaphysische Dimension der Wirklichkeit,
welche das Sein an sich, vor jeglicher Differenzierung in einzelne Fahig-
keiten affiziert» (NHD, 410). Die Liebe als ein «AuBer-sich» kann von
zwei Motiven her bewegt werden: aus UberfluB, dann handelt es sich
um ein freies Sich-Verschenken, welches die Tradition mit dem Begriff
«Agape» bezeichnet; und aus Notwendigkeit, aus dem Bediirfnis heraus,
sich durch den Partner zu bereichern, dann handelt es sich um das, was
die Tradition schon von jeher «Eros» nennt. Sowohl «Agape» als auch
«Eros» sind Ausdruck einer das ganze Sein (endliches und unendliches)
in verschiedenem MaBe umfassenden Dynamik .

4 Eine Ergdnzung erfahren die AuBerungen des jungen Zubiri durch das
Buch von JouanNEs B. Lotz, Die Stufen der Liebe, Eros, Philia, Agape (Frankfurt
am Main, Josef Knecht, 1. Aufl. 1971, 241 S.), welches vor allem die Bedeutung der
«Philia» betont: «Die zentrale Rolle spielt die bisher in diesem Zusammenhang
kaum beachtete Philia, die einerseits den Eros ldutert und ihm sein vollmensch-
liches Geprige sichert, andererseits als personale Liebe die Wege fiir die Agape
bereitet» (12).



116 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Es ist das Eigentiimliche der griechischen Tradition, das Sein nicht
nur nach dem Modell der leblosen, statischen Dinge interpretiert zu
haben - das tat sie zwar auch —, sondern es im Horizont des Lebendigen
geschaut zu haben als «eine Art primdrer und radikaler Aktivitit, auf
Grund derer die Dinge nicht sosehr Realitdten sind als vielmehr etwas,
das sich verwirklicht» (NHD, 413). Der junge Zubiri verfolgt den Ansatz
der Seinsinterpretation im Horizont des Lebendigen weiter und spricht
von den vielen einzelnen Eigenschaften, die alle aus dem lebendigen Sein
hervorgehen. So entwickelt sich das Lebewesen in den Eigenschaften,
deren Prinzip es ist 3. Das Leben ist die Einheit, welche die Vielheit der
Eigenschaften hervorbringt und trigt. «Es ist eine Quelle oder ein Prinzip
seiner vielfiltigen Eigenschaften und Akte, wobei eine jede seiner Eigen-
schaften nur Sein hat, insofern sie die Expansion, insofern sie aktuale
und vollstindige Bestdtigung ihrer urspriinglichen Einheit ist» (NHD,
413). Es bedarf keiner Kunstgriffe, um zu sehen, dafl solche und dhnliche
Gedanken sehr direkt auf das spitere zubirianische Wesensmodell hin-
weisen. Sie werden in NHD zwar noch lange nicht mit der gleichen ter-
minologischen Prizision dargestellt, wie das dann gute zwanzig Jahre
spdater in VW geschieht, aber der dynamische Bezug zwischen dem Aspekt
der Einheit einerseits und demjenigen der Vielheit der Eigenschaften
anderseits zeigt sich bereits deutlich: die Einheit des Lebendigen ist die
Quelle der Vielheit der Eigenschaften, die Vielheit der Eigenschaften ist
der AusfluB der lebendigen Einheit. Moglichkeitsbedingung dieses Ver-
héltnisses ist der dynamisch-aktive Charakter der Einheit. Die Einheit
ist innerlich reich, die Vielheit der Eigenschaften ist nichts anderes als
die Ausfaltung dieses Reichtums nach auBen 5!. (Bei der obigen Dar-

50 Wenn wir hier vor allem nach dem Verbindenden zwischen NHD 399-478
und VW fragen, dann wollen wir selbstverstdndlich damit nicht etwa sagen, daf3
Zubiri sich in seinem Denken nicht in vielen Punkten gewandelt hat. Einen bedeu-
tenden Unterschied zwischen dem jungen und dem &lteren Zubiri sehen wir z. B. in
seinem verschiedenen Seinsbegriff, der in NHD noch ziemlich der Tradition ver-
pflichtet ist, in VW aber eine ganz spezifische Bedeutung bekommt, die stark an
den heideggerschen Begriff der Verwiesenheit erinnert.

51 Obwohl zwischen Hermann Fertig und Zubiri nicht allzuviele terminolo-
gische und ansatzméflige Parallelen bestehen, mufl hier doch auf eine wichtige
Korrespondenz hingewiesen werden, betont doch auch Fertig sehr stark die Wir-
kung des Prinzipes S (er versteht unter diesem Prinzip die Existenzbedingung der
rdumlichen Kontiguitit eines Dinges, den gemeinsamen Grund der sogenannten
«Wirkmaley). In seiner Dissertation, a. a. O., S. 89, Anm. 258 schreibt er: « Vielmehr
scheint uns das Prinzip S als solches unraumlich zu sein und erst durch das Wirken
der Wirkmale rdumlich zu werden, d. h. das Seiende ist nicht rdumlich durch sein
Sein, sondern durch sein Wirken.» Diese Aussagen von Fertig stehen iibrigens



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 137

stellung des Wesensmodelles von Zubiri haben wir uns nur auf ganz
zentrale Strukturen konzentriert. Wenn wir auch die Lehre von den
Dimensionen, welche sehr eindriicklich auf die Dynamik dieses Modelles
verweist, ndher untersucht hidtten, wiren weitere Parallelen zwischen
dem friitheren und dem spdteren Zubiri zum Ausdruck gekommen. So
kann z. B. die Betonung des inneren Reichtums, der zu duBerer Dar-
stellung dringt, in beiden Denkphasen des spanischen Philosophen nach-
gewiesen werden.)

Bei einem Vergleich von NHD, 399-478 mit VW fillt auf, daB die
Urteile des jungen Zubiri iiber die philosophiegeschichtliche Tradition
viel differenzierter sind als die des dltern, die wir bereits an einigen Bei-
spielen kennengelernt haben (s. 0. S. 76 ff.). So wird in NHD noch zu-
gegeben, dafl sowohl Platon wie auch Aristoteles die Realitdt nicht nur
von der leblosen Materie her, sondern auch vom Lebewesen her konzi-
pierten. Allerdings wird bereits bedauert, daB die «lebendige Seite» mehr
und mehr in Vergessenheit geraten sei und daB sie praktisch nur noch in
der neuplatonischen Tradition weitergelebt habe. Die Griechen hitten es
nicht nur dabei bewenden lassen, die bereits vorhandene Wirklichkeit in
den Horizont des Lebendigen zu stellen, vielmehr sei mit einer solchen
Betrachtungsweise auch die Reflexion {iber die Kausalitit in ein neues
Licht geriickt. So trete unter diesem neuen Gesichtspunkt die Formal-
ursache ganz in den Vordergrund, wéahrend zugleich die bei einer sta-
tischen Betrachtungsweise so wichtigen Wirk- und Finalursachen in den
Hintergrund geriickt wiirden. Ferner wird bei einer Orientierung am
Lebendigen der Begriff der Zeugung zentral. Wir haben bei der Dar-
stellung von Zubiris Lehre iiber die Spezifizierung des individuellen
Wesens (S. 0. S. 108 ff.) bereits gesehen, dafl dieser Begriff in VW sehr
prazis umschrieben wurde und daB er zum Verstdndnis des zubirianischen
Wesensmodelles unabdingbar ist. Schon in NHD ist davon die Rede, daB3
sich in der Zeugung, in der der Zeugende sich im Gezeugten abbildet, die
Ursache gleichsam nach auBlen kehrt. Zeugung gibt es nur da, wo eine
innere Fiille dessen, der zeugt, vorhanden ist. Die Bewegung der Zeugung
erfolgt nur dort, wo iiberflieBende Vollkommenheit und innerer Reichtum
da sind. Wenn man die Sache so sieht, wird es mit einem Male proble-
matisch zu sagen, ein aullerhalb des Bewegten liegendes Ziel bringe das-
selbe in Bewegung. UberflieBende Vollkommenheit und innerer Reich-

auch in sehr grofler Nahe zu den Gedanken, die Zubiri anldBlich seines Kurses iiber
den Raum 1973 entwickelt hat.



118 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

tum werden vom jungen Zubiri als innere Giite einer Ursache gesehen.
Etwas kann nur wirken, wenn es innerlich gut ist. « Daher ist die Ursache,
insofern sie Ursache ist, gut. Und die Wirkung ist gerade deswegen gut,
weil sie durch die Reproduktion der Ursache in sich die Giite der Ursache
widerspiegelt» (NHD, 417).

Der ontologische Grund der Ursichlichkeit ist, wenn man sich am
Lebendigen orientiert, die Giite als Fiille, ja als Uberfiille. Man kann
demnach die Dynamik der Wirklichkeit nur von ihrer Giite her ver-
stehen. « Wieviel die Dinge sind, kann nur von dem her verstanden wer-
den, was sie werden miissen, das hei3t von ihrer Giite her; Wirklichkeit
ist ihre Verwirklichung, ihr ‘wirkliches Werden’, ihr Bestreben, sich
selbst zu sein, ihr eros» (NHD, 418). Es ist ein besonderes Verdienst der
griechischen Kirchenviter, dafl sie bei ihrer Reflexion iiber das Wesen
der Realitit und der Kausalitit nicht sosehr das Gewordene als vielmehr
das Werden selbst, nicht sosehr die Aktualitit als vielmehr die Aktivitat
in den Vordergrund stellten. Schon NHD, 399478 zeigt die Faszination
des jungen Zubiri fiir die dynamische Seite des Wesens und seine — da-
mals allerdings im Vergleich zu VW noch kiihle und unpolemische —
Distanz zur Auffassung, das Wesen sei blo ein Korrelat zur Definition.
«Das, was wir das Wesen der Seienden nennen, insofern es ein bloBes
Korrelat ihrer Definition ist, ist immer etwas Gewesenes ... Daher haben
die griechischen Viter das bloBe Korrelat einer ‘“Wesensdefinition’ nie-
mals Wesen genannt; unter Wesen verstanden sie vielmehr die Aktivitdt
des Seins selbst ...» (NHD, 418-419). Man kann bei einer solchen Inter-
pretation von Wirklichkeit und Kausalitdt von einer « Immanentisierung»
der Transzendentalien sprechen: Einheit, Wahrheit und Giite, sind im
Wesen selbst prdsent, denn dieses ist von innen heraus, in pulsierender
Kraft, und nicht nur weil man es in Beziehung und Vergleich zu anderen
setzt, eins, wahr und gut.

Der Begriff des Hervorgehens deutet ebenfalls auf die dynamische
Struktur des Wesens hin. Gerade im Zusammenhang mit ihm kénnte
man sich fragen, ob nicht vielleicht der Unterschied zwischen der mehr
statischen und der mehr dynamischen Betrachtungsweise des Wesens
nur auf einer zeitlichen Verschiebung beruhe. Demnach wiirde die dyna-
mische Schau die Phase des Hervorgehens selbst erfassen, wihrend die
statische Perspektive nur die aus dem Hervorgehen sich ergebenden
Resultate beriicksichtigte. Wiirde man aber mit einer solchen Inter-
pretation des Unterschiedes zwischen dynamisch und statisch denselben
nicht allzu sehr verharmlosen? Kommt denn wihrend unserer Reflexion



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 119

der Prozel tatsichlich je zum Stehen oder bringen wir ihn aus prag-
matischen Griinden mit einer statischen Betrachtungsweise nicht viel-
leicht gewaltsam dazu, einfach, um ihn zur Reflextion verfiigbar zu
machen? Das in dieser Arbeit dargestellte Wesensmodell hat durch und
durch dynamischen Charakter und verrdt, daB sein Autor sich vorziig-
lich am Lebendigen orientiert. Er verurteilt zwar die statische Betrach-
tungsweise nicht gdnzlich, weist sie aber bestimmt auf den zweiten Platz.
Das Statische kann nicht das Urspriingliche sein. Nur wenn man vom
lebendigen Ursprung herkommt, vermag man auch dem Wesen «par
excellence», nimlich dem Menschen gerecht zu werden. Es wire interes-
sant, in diesem Zusammenhang auf Zubiris Personbegriff ndher einzu-
gehen und ihn vom Naturbegriff zu unterscheiden, was wir aber hier
unterlassen wollen, da es unser Thema, namlich die Darstellung des dyna-
mischen Charakters von Zubiris Wesensmodell bloB illustrieren, nicht
aber wesentlich erweitern wiirde. Dasselbe gilte auch fiir eine Darstellung
der Trinitdts-Schopfungs-Inkarnations- und Gnadenlehre im Lichte der
griechischen Vitertheologie, wie sie Zubiri in seinem Aufsatz NHD,
399-478 ausfiihrlich erldutert.

bb) Entfaltung der dynamischen Aspekte des Wesensmodelles im Privat-
kurs «Estructura dindmica de la realidad: teoria de las causas»
von 1968

Aus diesem Grunde wollen wir zur zweiten AuBerung Zubiris kom-
men, die, obwohl sie beinahe dreiBig Jahre spiter liegt, demselben Leit-
motiv folgt, nimlich der Dynamik der Wirklichkeit. Schon in der ersten
Vorlesung betont Zubiri, daB nicht nur ein Teil der Wirklichkeit, etwa
ein «Hypokeimenon» sich bewegt, sondern daBl die Bewegung die ge-
samte Realitit erfaBt, wobei mit der Realitit die substantiv struktu-
rierte Wirklichkeit gemeint ist, bei der man nicht von Akt und Potenz
sprechen kann, sondern nur von Akten, die sich gegenseitig bestimmen.
Die einzelnen Eigenschaften, aber auch die verschiedenen Substantivi-
tdten zeichnen sich durch ihren aktiven Charakter aus, der ihnen aber
nicht von auBlen her gegeben wird, sondern der in ihnen selbst ruht und
deshalb aus ihnen hervorgeht. Wir sehen hier deutlich Anklinge an das
Motiv des «UberflieBens», wie es Zubiri schon in NHD, 399-478 ent-
wickelt hat. Die Realitdt ist das aus sich selbst heraus Gebende, ja das
Geben selbst ist die Wirklichkeit. Wenn Zubiri seinen Kurs «Realidad
y dinamismo» betitelt hat, dann will er den Begriff des Dynamismus in
keiner Weise mit demjenigen des «Wechsels» identifiziert wissen, sagt



120 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

er doch in seiner 2. Vorlesung (nach der Nachschrift von F. Castro):
«Dynamismus ist nicht formal identisch mit Wechsel, sondern Dyna-
mismus meint, dall etwas in der effektiven Realitit eines anderen wer-
den kann ... Liebe hei3t daher ‘das Werden des einen in einem andern’.»
UnmiBverstdndlich wird im Kurs von 1968 zum Ausdruck gebracht, daf3
die Welt als ganze dynamisch ist, d. h. sie ist ein Geben von dem, was
bereits ist. Ferner wird, wie schon in NHD, 399-478 die Kausalitit von
der dynamischen Bewegung her verstanden. Im Verlaufe der Denk-
geschichte wurde aber bedauerlicherweise der Kausalititsbegriff allzu-
sehr eingeschrinkt, und man sah praktisch nur noch eine Méglichkeit
von Kausalitit, ndmlich die Wirkursidchlichkeit.

Es ist nach unserem spanischen Philosophen ohnehin verfehlt, den
Begriff der Kausalitit mit den Begriffen Ursache und Wirkung gleich-
zusetzen. Die Kausalitit darf zudem nicht in eine bestimmte Substanti-
vitdt verlegt werden, vielmehr ist sie in der inneren Bezogenheit der ver-
schiedenen Eigenschaften beheimatet. Diese bilden Subsysteme und
Systeme, sie konstituieren Substantivititen, die ihrerseits wiederum mit
anderen Substantivititen in Verbindung treten. Nicht nur zwischen
Dynamismus und Wechsel muB8 unterschieden werden, sondern auch
zwischen Dynamismus und Determinismus. Dynamismus, letztlich iden-
tisch mit Kausalitit, betrifft die Realitit als solche, wihrend sich der
Determinismus nur auf das « Wie» bestimmter Gesetze bezieht, die sich
ihrerseits blof auf der von Zubiri so genannten «talitativen» (s. 0. S. 91 {.)
Ebene befinden.

In der 4. Vorlesung werden verschiedene Typen von Dynamismus
unterschieden: der grundlegende Typus beruht auf dem Unterschied
zwischen den konstitutiven und den dazukommenden Eigenschaften
(s. 0. S.98 ff.). Die konstitutiven Eigenschaften sind insofern aktiv, als
sie, wie wir bei Erlduterung der Prinzipalitit des Wesens bereits gesehen
haben (s. 0. S. 111 ff.), den Bereich der hinzukommenden Eigenschaften
festlegen. Dieses im Voraus-Festlegen stellt fiir Zubiri die unterste Stufe
des Dynamismus dar, die geringste der Kausalititen. Die Féhigkeit
eines Wesens, aufgrund seiner Bezogenheit zu anderen Wesen hinzu-
kommende Eigenschaften zu haben, heiBt bei Zubiri Variation. Sie bildet
das Fundament fiir alle weiteren Dynamismen. So geht z. B. die Existenz
des Raumes auf diese Variation zuriick. Es handelt sich aber dabei nicht
um etwas Statisches und Absolutes, sondern um die Bezogenheit der
Dinge aufeinander. Diese aufeinander bezogenen Dinge sind aber immer
schon bewegt, weil das Universum, in dem sie sich befinden, bewegt ist.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 121

Nach der Ursache der Bewegung des Universums zu fragen, hat keinen
Sinn, weil es in sich und durch sich bewegt ist.

Ein weiterer Typ von Dynamismus ist die Alteration. Es geht dabei
nicht um die Dynamik des Gesamts der Eigenschaften, sondern um die
Bewegung der einzelnen Eigenschaften, um ihr Hervorgehen aus einer
substantiven Struktur. Die Alteration setzt die Variation voraus und
duBert sich z. B. in der Transformation: in der Umwandlung einer Sub-
stantivitdit in eine andere. Dabei diirfen wir, wollen wir die Eigenart von
Zubiris Denken wirklich beriicksichtigen, nicht vergessen, dall es sich
bei Substantivititen nicht um Subjekte, sondern um Strukturen handelt.
Die Wiederholung gleicher Strukturen ist ein Sonderfall von Transfor-
mation, eine andere Moglichkeit ist die Evolution. Bei der Betrachtung
des Verhiltnisses zwischen Alteration und Variation kommt Zubiri zu
folgender Feststellung: je intensiver eine Realitit im Werden begriffen
ist (d. h. je mehr sie von sich gibt), desto geringer ist ihre Variation. Weil
im Universum die Moglichkeit der Transformation gegeben ist, befindet
es sich in Evolution, wobei man aber Evolution keinesfalls als Wechsel
miBverstehen darf, sondern sie zu deuten hat als die Tatsache, daf3 die
Realititen das von sich geben, was sie in sich selbst sind. In seinem Kurs
von 1968 beschreibt Zubiri, bis ins Detail gehend, die einzelnen Stufen
der Evolution. Es ist aber fiir unseren Zusammenhang lediglich von
Bedeutung, daB fiir ihn die Evolution ein Ausdruck des Dynamismus
der Wesenheiten ist. Die verschiedenen Evolutionsstufen sind ein je
neuer Modus, wie eine Realitdt etwas von sich gibt. So reagiert das Tier
auf der Ebene der Stimuli auf die Umwelt, der Mensch aber erreicht die
Stufe der Intelligenz, auf der er die Dinge als Realititen erfal8t. Die
Stufen des Dynamismus sind ineinander verwoben, die jeweils hohere setzt
die vorausgehenden als ihre Moglichkeitsbedingungen voraus. In diesem
Sinne gibt es der Reihe nach die Variation, die Transformation, die Evolu-
tion, und beim Menschen das Werden im eigentlichen Sinne, welches darin
besteht, bestimmte Méglichkeiten auf einen frei gewédhlten Entwurf hin
zu verwirklichen. Von ganz besonderer Bedeutung ist dabei das Werden
des Menschen in Gemeinschaft, ihr soziales Tun, d. h. ithre Geschichte.

Der tiefste Ausdruck aber des Dynamismus ist die Zeit, welche die
Aktualitdt des Schenkungscharakters darstellt. So heil3t es in der zehnten
Vorlesung: «Die Zeit ist das Sein des Dynamismus ... die Zeit ist die
weltliche Form des Dynamismus.» Zwischen den Gedanken von NHD,
399478 und denjenigen des Kurses von 1968 haben wir einen direkten
Zusammenhang, wenn wir uns z. B. vor Augen halten, wie Zubiri in



122 ‘Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

der 11. Vorlesung den Dynamismus umschreibt: « Dynamismus besteht
darin, jenes von sich zu geben, was die Realitdt in Fiille ist.» Bei NHD,
399-478 haben wir gesehen, daB nach den Griechen die Ursichlichkeit
in einem UberflieBen des Uber-Vollen besteht. Die Wirklichkeit zeichnet
sich durch eine innere Méichtigkeit aus, und nur wenn man sie von daher
begreift, versteht man sie auch urspriinglich. Dieser Fiille gegeniiber ist
das Potenz-Akt-Schema sekunddr. Zutiefst ist der Dynamismus der
Wirklichkeit der Ausdruck ihrer Selbstwerdung. Die Realitdt ist auf
dem Weg zum Selbstbesitz.

Wir haben versucht, das in VW vorgelegte Wesensmodell in seiner
Dynamik zu betrachten, und haben gesehen, daB3 die Betonung dieses
Aspektes das ganze Werk Zubiris durchzieht. So haben wir dieselbe
bereits beim frithen Zubiri gefunden. Wir haben aber auch gesehen, da@3
der spite Zubiri, sieben Jahre nach VW, dieselbe Thematik weiterent-
wickelt und explizit auf sein Wesensmodell angewandt hat, so daB@ wir
der Meinung eines Journalisten zustimmen kénnen, der in der Madrider
Zeitung ABC am 26. XTI 1968 in einem Artikel {iber den Kurs «Estruc-
tura dindmica de la realidad: teoria de las causas» schrieb, es wire ein
Unrecht, von Zubiris Hauptwerk iiber das Wesen zu sagen, «daf es ein
statisches Buch sei.»

III. KRITISCHE BEMERKUNGEN ZU ZUBIRIS WESENSMODELL

Es ist keinesfalls leicht, Zubiris eigenwillige Gedanken iiber das
Wesen als Strukturprinzip der Wirklichkeit mit Hilfe eines Vergleiches
zu neueren Veroffentlichungen zum selben oder doch zu einem dhnlichen
Thema zu kritisieren, da die Ansitze und damit auch die Horizonte der
verschiedenen Abhandlungen gar zu groBle Unterschiede aufweisen.
Trotzdem werden wir versuchen, einen Vergleich zu zwei Verdffentli-
chungen zu ziehen, weil es uns scheint, dafl trotz der bedeutenden Diffe-
renzen Ahnlichkeiten vorhanden sind: durch das Hervorheben der ana-
logen, aber auch der verschiedenen Aspekte hoffen wir, zu einer kriti-
schen Wiirdigung von Zubiris Entwurf zu kommen. Bei den erwdhnten
Publikationen handelt es sich um das Buch von H. Rombach, Substanz,
System, Struktur, und um den von D. J. O’Connor veréffentlichten
Artikel Substance and attribute 2. Selbstverstindlich hdtten auch an-

52 In: The Encyclopedia of Philosophy, Bd. 8, S. 36 ff., New York 1967
abgekiirzt mit CSA.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 123

dere Vergleichspunkte beigezogen werden kénnen, wie etwa van Hagens,
Sulla distinzione reale fra sostanza corporea e quantita 5 oder G. Capone
Braga, Sostanza 3*. Wir haben aber auf einen Vergleich zu diesen Publi-
kationen deswegen verzichtet, weil sie dem scholastischen Denken zu
nahe stehen und das Neue des von der Scholastik herkommenden Zubiri
kaum geniigend zum Ausdruck bringen wiirden.

Bevor wir aber auf gewisse Konvergenzen und Differenzen zwischen
Rombach und Zubiri einerseits und O’Connor anderseits des ndheren
eingehen, wollen wir eine kurze Kritik des oben skizzenhaft dargestellten
Wesensmodelles von Zubiri versuchen. Zunichst sei festgestellt, daB
Zubiri die Frage nach dem Wesen in einem beinahe erschreckenden Ver-
trauen auf die Korrespondenz zwischen Geist und Realitit angeht. Am
Anfang seines Denkens steht, wie seine Lehre von der Wahrheit, die wir
nur gestreift haben, zeigt, die nicht mehr weiter in Frage gestellte Er-
fahrung der Geborgenheit in der Realitit. Das Primére fiir den Men-
schen ist das in der Realitit und in der Wahrheit-Sein, der Irrtum aber
ist ein sekundires Phinomen. Zubiri verliert sein Urvertrauen nie, auch
nicht bei der spekulativen Erarbeitung seines Wesensmodelles. Vor allem
bei der Vermittlung seiner Gedanken an Modellen der philosophischen
Tradition wirkt seine Haltung des Vertrauens weiter, was seiner Ausein-
andersetzung mit der Philosophiegeschichte in VW etwas Dogmatisches 53
verleiht. Montero spricht von einer «akritischen Haltung» 3¢, und Incia-
arte 37 meint, Zubiri «reflektiert so wenig iiber die methodischen und
positiv-geschichtlichen Voraussetzungen seines Unternehmens», daB
man seine Arbeit ohne vermittelnde Reflexionsarbeit gar nicht ver-

53 In: Salesianum, Torino Nr. 1 (1965), 134-153.

5+ In: Enciclopedia filosofica. 2., vollig neu bearbeitete Aufl., Florenz, Sansoni,
Bd. V. Spalten 1579-1589.

55 Der Begriff «dogmatisch» will nicht nur etwa negativ verstanden sein; in
einer hervorragenden Analyse hat bereits 1954 Erich Rothacker auf die Unent-
behrlichkeit der dogmatischen Denkeinstellung fiir ein schépferisches Schaffen hin-
gewiesen. Vgl.: Die dogmatische Denkform in den Geisteswissenschaften und das
Problem des Historismus, abgedruckt in: Akademie der Wissenschaften und der
Literatur, Abhandlungen der Geistes- und sozialwissenschaftlichen Klasse, Jahr-
gang 1954, Nr. 6, Verlag der Akademie der Wissenschaften und der Literatur in
Mainz 1954, S. 239-298. Nur auf eine Stelle sei hier verwiesen: «Der nachtrédglich
als Dogmatiker entlarvte Denker kann, ungeachtet dessen, eine gewaltige syste-
matische und theoretische Arbeit geleistet haben und hat dies tatsdchlich in den
klassischen Fillen getan; d. h. dogmatisches Denken ist eine Forschungsrichtung
ersten Ranges und von bleibendem wissenschaftlichem Ertrag» (256-257).

56 MER, 4.

ST IRP; 222,



124 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

stehen kénne. Wie aber die Vermittlung des Wesensmodelles an der Phi-
losophiegeschichte (s. o. S. 73 ff.) zeigte, hat Zubiri seine Erkenntnishal-
tung, die hinter den Fragestellungen von Realismus und Idealismus an-
setzt, durchaus bewufBt (d. h. im BewuBtsein der Existenz verschiedener
Standpunkte) erarbeitet. Hinter der Dualitdt von Subjekt und Objekt
steht fiir ihn die Fiille des «ex-se» der Realitit, die letztlich als eine iiber-
flieBende Einheit zu verstehen ist. Wenn man nur den konzeptiven Logos
anerkennt — vielleicht kann nur auf seiner Ebene philosophiert werden —,
dann muB man Zubiri tatséchlich als akritisch bezeichnen. Man kann
sich aber auch fragen, ob nicht das Ubersteigen der Dualitit Subjekt-
Objekt einer grundsitzlichen Kritik des sich in dieser Dualitit bewegen-
den Denktyps ist. Wenn dieser Uberstieg auf eine letzte Einheit als der
Maoglichkeitsbedingung der genannten Dualitdt tatsdchlich gelingt, dann
haben wir es mit einem eminent kritischen Denken zu tun.

Das grole Problem besteht allerdings darin, zu zeigen, wie es mog-
lich ist, auf der Ebene des Begrifflichen — und auf dieser bewegt sich
Zubiri in seinem Traktat iiber das Wesen immer und gezwungenermalen,
soll er iberhaupt verstanden werden — der vor dem Begrifflichen liegen-
den Einheit gerecht zu werden. Ist Zubiri nicht immer dann inkonse-
quent, wenn er gegen das Konzeptive mit Hilfe einer sehr differenzierten
Begriffssprache polemisiert? Diese Frage betrifft die Moglichkeit des
Denkens und der Sprache itberhaupt und kann wohl kaum, ohne daf3 man
bestimmte nicht mehr weiter beweisbare Voraussetzungen macht, beant-
wortet werden. Immerhin drdngt sie sich angesichts des kritisch-akri-
tischen Denkens von Zubiri auf.

Wenn Montero von Zubiris akritischer Haltung spricht, dann be-
zieht er sich nicht nur auf dessen gnoseologische Perspektive, sondern
auch auf die ungeniigende Prizisierung in der Feststellung dessen, was
«konstitutierend» und was «hinzukommend» ist. Zubiri verfiige nicht
iiber ein geniigendes Unterscheidungskriterium fiir die Distinktion zwi-
schen konstitutiven und hinzukommenden Eigenschaften. Es sei nicht
damit getan, den Einheitscharakter zum Kriterium des Konstitutiven
zu machen. Indirekt wirft Montero Zubiri sogar so etwas wie einen Zir-
kelschluBl vor: «Man kann schlieBlich diese Einheit nur verstehen, wenn
man genauer bestimmt hat, worin die Besonderheit des Konstituierenden
besteht, von der die einheitliche Eigenschaft abhdngt, die es als Wesen
besitzt, um sie von anderen Einheiten zu unterscheiden, die auf die ein-
fache Versammlung hinzukommender Eigenschaften zuriickgehen» (MER
5-62). Es ist richtig, daB3 bei Zubiri das Konstitutive und das Einheit-



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 125

liche identisch sind, aber man muB sich genauer ausdriicken: das Konsti-
tutive ist nur mit einem Teil dessen, was der Begriffsumfang von Einheit
umfaBt, identisch. Mit anderen Worten: es gibt noch andere Einheits-
typen, die nicht konstitutiv sind. Unserer Ansicht nach hat aber Zubiri
sehr wohl ein Kriterium fiir die beiden angegeben, nidmlich dasjenige
der Primaritdt und Urspriinglichkeit fiir die konstitutive Einheit und
dasjenige der Sekundaritit und Abhingigkeit fiir den Einheitstyp der
hinzukommenden Eigenschaften.

Vielleicht hdtten wir oben den Ausdruck «ZirkelschluB» vermeiden
sollen, weil er — selbst wenn er inhaltlich berechtigt wire — auf den Denk-
stil Zubiris nicht gut paBt. Dieser ist «grundhaft», d. h. er fithrt alles,
besonders die diversen Einheiten von hinzukommenden Eigenschaften
auf etwas Tragendes zuriick. Die Denkbewegung kénnte auch umgekehrt
werden, wobei aber nicht alles beim Alten bliebe: man wiirde dann den
Weg von der konstitutiven Einheit zu den tibrigen Einheiten verfolgen,
miilte aber beobachten, dafl die Einheitsintensititen zusehends nach-
lassen. Einen ZirkelschluB hdtte man nur dann, wenn man die ganze Ein-
heit mit der Konstitutionalitit identifizieren wiirde, und wenn man dann
sagte, das eine ergidbe sich aus dem andern. Zudem kann man bei Zubiri
gar nicht von einem Schlul} sprechen. Es handelt sich bei ihm vielmehr
um eine Schau %% dessen, was Einheit ist, und zwar zunidchst um eine
Schau in einem allerersten Ansatz und danach um eine Differenzierung
des unter der Bezeichnung «Einheit» Geschauten in «unabhingig» und
«abhingig». So, scheint uns, kann die theoretische Unterscheidung Zubi-
ris in «konstitutivy und «hinzukommend» begriindet werden. Bei der
praktischen Anwendung der Distinktion «konstitutiv»-«hinzukommend»
scheint Zubiri tatsdchlich kaum {iber ein geniigendes Kriterium der Un-
terscheidung zu verfiigen, was er auch indirekt zugibt, stellt er doch, wie
wir gesehen haben (s. 0. S. 85) fest, daBl die Wesenserkenntnis in con-
creto problematisch und offen ist.

58 Das «Schaueny ist ein bedeutendes Ingrediens der zubirianischen Erkennt-
nistheorie. «Das ‘atomon eidos’ [Wesen] ist eben nicht das, in dem alle Individuen
zusammenfallen, sondern jenes, in dem sie notwendig zusammenfallen miissen...
Dies bedeutet, daB man vor jeder Pradikation schon von einem ‘atomon eidos’
ausgeht, das ich vor meinem geistigen Auge habe (nous). Erst im nachhinein sucht
man seine ‘natiirlichen’ Gelenke, um von diesen noch andere Aussagen zu machen»
(VW, 166-167). Aus dieser Stelle geht klar hervor, daB sich Zubiri nicht sosehr um
das «SchlieBen» kiimmert als vielmehr um die dem SchlieBen vorausgehende Schau
der ersten Pramissen (Axiome).



126 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

An dieser Stelle mufl nach dem Wert solcher Modelle, die fiir die
Praxis unbrauchbar sind, gefragt werden. Sie sind so allgemein und for-
mal, da} sie zwar Leitlinien der Wirklichkeit widerspiegeln, sie sind ein
«Speculum» des Ganzen, aber auf einer solchen Ebene, die fiir den
Menschen, der auf einem ganz bestimmten Weg wandert, nur die Funk-
tion eines Horizontes haben kann, in dem die einzelnen, im Konkreten
scheinbar genau verlaufenden Linien verwischt werden und nur noch
ganz allgemeine Umrisse stehen bleiben. Ein solcher Horizont kann dem
Wanderer helfen, die Orientierung im Wirrwarr des Vielerlei auf weite
Sicht nicht ganz zu verlieren, er hilft ihm aber nicht, die ndchsten zu voll-
ziehenden Schritte zu bestimmen. Solche an den Ergebnissen der Einzel-
wissenschaften orientierte philosophischen Modelle sind fiir die wissen-
schaftliche Bewiltigung der Wirklichkeit kaum grundsatzlich richtung-
weisend ; Zubiris Modell ist in vielen Punkten nichts anderes als die Ver-
allgemeinerung von Einsichten der Biologie und anderer strukturell
denkender Einzelwissenschaften. Rombach wiirde zwar sagen, das struk-
turelle Denken sei iiberhaupt erst die Mdglichkeitsbedingung fiir das
Zeitalter der neuen Wissenschaft; wir aber wiirden zuriickfragen, warum
denn die Strukturontologie erst angesichts der fortgeschrittenen Wissen-
schaft gesichtet worden ist. Die Wirklichkeit scheint tatsédchlich struk-
turell gebaut zu sein. Die Wissenschaften haben in einzelnen Regionen
der Wirklichkeit verschiedene Strukturen entdeckt und die Philosophie,
sei es nun beispielsweise der Versuch von Zubiri oder von Rombach, hat
die Einsichten der einzelnen Wissenschaften formalisiert und verall-
gemeinert. Allerdings mull zugegeben werden, dal bei Rombach die
Orientierung an den Ergebnissen der Einzelwissenschaft vielmehr im
Hintergrund steht als bei Zubiri. Bei Rombach steht die Beschiftigung
mit der «apokryphen» Denkgeschichte im Vordergrund. Mit unseren
Feststellungen wollen wir in keiner Weise die von Rombach erarbeiteten
Analysen und Ergebnisse in Frage stellen, da ja die Philosophen aller
Zeiten sich in ihren Systemen immer mehr der Wirklichkeit gendhert
haben. Diese Anndherungen blieben aber lange Zeit nur unverifizierte
Hypothesen. DaBl die Wirklichkeit tatsdchlich strukturell aufgebaut ist,
das hat erst die neue Wissenschaft, Biologie, Physik etc. nachgewiesen.
Wenn Rombach das Strukturhafte bei Nicolaus von Cusa, bei Pascal etc.
nachweist, dann mag das richtig sein, aber sicher ist, daf§ das Struktur-
hafte im Denken eines Zubiri dem Ideal der Verifikation viel ndher steht,
weil er von den Wissenschaften her gedacht hat, was den friitheren Den-
kern noch gar nicht moéglich war.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 127

In diesem Sinne kénnte man sagen, sei der Entwurf eines Cusanus eine
die moderne Wissenschaft miterméglichende Arbeitshypothese, wihrend
das Modell Zubiris mindestens teilweise einer philosophisch gut durchkon-
zipierten Tagebuchnotiz gleicht, welche die Eindriicke festhilt, die ihm ein
Tagewerk in den Laboratorien der Einzelwissenschaft hinterlassen hat.

Es ist Zubiri hoch anzurechnen, daf3 er sich ins Labor an die Detail-
arbeit begeben hat und dall er trotzdem den Mut (ein Positivist wiirde
vielleicht sagen, die Frechheit) zum formalisierenden Verallgemeinern
nicht verloren hat. Diesen Mut hat ihm sicher seine Verbundenheit mit
der philosophischen Tradition gegeben. Allerdings lassen seine oft kaum
begriindeten sproden Attacken gegen gewisse Gedanken der GroBen aus
der Ahnengalerie der Philosophiegeschichte vermuten, daB er durch
seinen Gang ins Labor — fasziniert durch das viele Neue — vergessen hat,
daB die GroBen der Philosophiegeschichte, ohne ins Labor gehen zu
kénnen, im Sinne einer apriorischen Arbeitshypothese viel Richtiges
intuiert haben. Man kann auch anders formulieren und sagen, da§ Zubiri,
ohne es zu bemerken, in seinem von ihm dogmatisch als giiltig erachteten
Modell viele Einsichten der alten Philosophie wiederum aufnimmt. So
mulB man sich etwa fragen, ob denn das zwischen den verschiedenen Ein-
heitstypen unterscheidende Kriterium: abhdngig-unabhidngig dasjenige
der alten Philosophie, das man unter das Begriffspaar selbstindig-un-
selbstdndig zusammenfassen kann, wirklich iiberwinde. Vielleicht ist
der einzige Unterschied zwischen Zubiris Modell und demjenigen der
aristotelischen Philosophie der, daf fiir Zubiri das Selbstdndige (in seiner
Sprache das System der konstitutiven Eigenschaften) nicht als Punkt,
sondern als dynamische Einheit vieler Punkte anzusehen ist, als eine nach
innen und nach aufen dynamische Einheit, nach auBen auf die Ein-
heiten der hinzukommenden Eigenschaften hin offen, nach innen lebendig
durch das je neu sich formierende Gleichgewicht der sich durch ihre
Position in Interdependenz bestimmenden Eigenschaften. Vereinfacht
konnte man wohl sagen, Zubiri habe die klassische Auffassung von Sub-
stanz und Akzidens strukturell transformiert.

Allerdings ist das Resultat etwas vollig Neues, das aber in sich ge-
wisse Einsichten des Alten im Sinne von Erhéhung aufgehoben hat.
Inciarte meint etwas Ahnliches, wenn er schreibt, Zubiri stehe «in einem
weit groleren Mafle auf dem Boden seiner eigenen geschichtlichen Vor-
aussetzungen, als es ihm bewult werden konnte» (IRP, 222). Ferner
glaubt derselbe Autor, dal Zubiri Aristoteles viel ndher steht, als seine
Polemik gegen ihn oft vermuten 148t. Dasselbe gelte auch Hegel gegen-



128 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

iiber, dessen «Sein» dem entspreche, was Zubiri als Substantialitdt
bezeichne, wihrend das, was Hegel unter Wesen versteht, gleich sei wie
Zubiris Substantivitdt. Es ist Aufgabe einer detaillierten philosophie-
geschichtlichen Kritik, festzustellen, wie es um Zubiris Rezeption ein-
zelner Autoren steht; verallgemeinernd kann man aber mit Inciarte, der
recht detaillierte Analysen bietet, sagen, dafi Zubiris Wesensphilosophie
«eine weiterfithrende Wiederholung [sei], die dem Sinnkontinuum in
einem weit groBeren MaBle Rechnung trigt, als sie aus ihren hermeneu-
tischen, d. h. hier rein problemgeschichtlichen Prinzipien heraus zuzu-
geben bereit ist» (IRP, 237-38). Wenn man diese AuBerung Inciartes
ernst nimmt, dann wird es tatsdchlich zu einem Ritsel, weswegen sich
Zubiri seinen Vorgdngern gegeniiber in VW so abweisend verhilt, wenn
man bedenkt, wie offen, feinfiithlig und respektvoll Zubiris Analysen der
Philosophiegeschichte in seinen iibrigen Veroffentlichungen sind, vor
allem in NHD und in «Cinco lecciones de filosofia». Die Lésung dieses
Rétsels kann vom Psychologischen her versucht werden: Zubiri will in
VW sein eigenes Modell vortragen. Das Hervorheben des Eigenen fillt
aber offenbar leichter durch die Zeichnung scharfer Konturen, das heif3t
dadurch, daB man das Eigene von Ahnlichem deutlich abhebt. Die
Optik ist sozusagen nur auf das Wahrnehmen von Differenzen eingestellt,
Ahnlichkeiten werden iibersehen.

Montero hat in seinem Exposé noch einen weiteren Mangel an Zubi-
ris Darstellung festgestellt, nimlich die Tatsache, dal der spanische
Philosoph es unterliBt, sein Wesensmodell mit solchen zu vergleichen,
die ihm dhnlich sind. Es gibt nach Montero in der Philosophiegeschichte
verschiedene Denkansitze, welche genauso wie derjenige von Zubiri die
Respektivitit in den Vordergrund stellen, d. h. die Bezogenheit der ver-
schiedenen Eigenschaften innerhalb eines Systems einerseits und die-
jenige verschiedener Systeme aufeinander anderseits. Als Beispiel kann
der Ansatz von Spinoza dienen, fiir den die «connexio idearum» zugleich
auch «connexio rerump» ist. Ferner kénnte der kantische Substanzbegriff
beigezogen werden, der schlieBlich nur als der Inbegriff von Relationen
verstanden werden kann. Montero erwdhnt als weitere mogliche Ver-
gleichspunkte Carnaps Lehre von der Zuriickfithrung und vom Konsti-
tutionssystem sowie Heideggers Lehre von der Verweisung. Es ist iiber-
raschend, daB Montero, der doch die spanische Philosophie sicher gut
kennt, auf einem Symposion fiir spanische Philosophie einen Denker wie
Amor Ruibal unerwdhnt 1dBt, hatte doch Amor Ruibal lange vor Zubiri
sehr deutlich auf den systematischen Charakter der Wirklichkeit hin-



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 129

gewiesen 3°. Man konnte solche Vergleiche zwischen dem Ansatz von
Zubiri und anderen ihm dhnlichen Ansdtzen zum Gegenstand von Spe-
zialstudien machen: je besser man in der Denkgeschichte orientiert ist,
umsomehr Vergleichspunkte wiirden einem einfallen. Ein solches Vor-
gehen wiirde sicher viel Licht auf die eigenartige Struktur des Denkens
von Zubiri werfen. Wir kénnen hier eine solche Arbeit nicht leisten, wes-
wegen wir uns in unseren Vergleichen vor allem auf Rombach und auf
O’Connor beschrinken. Was aber die Kritik von Zubiris Art und Weise,
sich in seinem Hauptwerk mit der philosophischen Tradition auseinan-
derzusetzen, betrifft, méchten wir noch folgende Bemerkung machen:
der sonst so offene spanische Denker ist, wie oben schon angetént wurde,
so sehr von seinen eigenen Entdeckungen fasziniert, dal er fremde Lei-
stungen kaum mehr richtig zu wiirdigen weill. Zeigt sich an dieser Stelle
vielleicht ein sonst Zubiri so fremder Zug zu blindem Fanatismus, der
ihn moglicherweise als Spanier charakterisiert, oder haben wir es hier
mit einem dem Produktiv-Kreativen notwendig verbundenen Dogmatis-
mus zu tun?

Trotzdem aber scheint es, dall eine solche Obsession fiir die eigene
Entdeckung nicht notig wire, diese wiirde ohnehin weitgehend einer
Kritik standhalten oder zum mindesten glaubwiirdig erscheinen. Wenn
man das Werk Rombachs demjenigen von Zubiri gegeniiberstellt, mul3
man sagen, daBl Rombach, der doch auch neue Perspektiven entdeckt
hat, ein toleranterer Denker ist. Immer wieder betont er, dafl sich die
Begriffe Substanz, System, Struktur in keiner Weise ausschlieBen; er
meint im Gegenteil, daB sie sich auseinander ergeben und zwar auf dem
Wege eines Differenzierungsprozesses. So bezeichnet er gegen Ende seines
zweibdndigen Werkes «den édlteren Substanzialismus als die erste Form
der Strukturontologie, aus der sich die Strukturontologie im engeren
Sinne nur als eine Differenzierung, und das ist Klirung nicht im Sinne
einer Verwandlung, entfaltete» (RSSS 11, 522) . Es wire aber verfehlt,

59 ToRRES QUEIRUGA, A., Zubiri-Amor Ruibal, in: Indice Nr. 175-176, 1963,
14-15. Auch CARrRLOs PARis weist in seinem Aufsatz «Las grandes lineas evolutivas
de la fisica y el concepto de sustancia, a. a. O., S. 124, auf Amor Ruibal hin und
stellt ihn zusammen mit Whitehead und Hartmann zu jenen Denkern, bei denen
die Kategorie der Beziehung eine besondere Rolle spielt. A. PEREz hat, wie wir
schon aus dem Titel seiner Studie entnehmen konnen, dem mit der Kategorie
«Beziehung» zusammenhédngenden Aspekt von Zusiris Philosophie seine besondere
Aufmerksamkeit geschenkt: Un aspecto de la filosofia de Zubiri: su correlativismo,
in: Estudios, Madrid, Nr. 64, 1964, S. 99-111.

60 Vgl. auch den Artikel von J. REITER, Zur Ontologie des Funktionalismus,



130 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

zwischen Rombach und Zubiri nur Unterschiede ¢ zu sehen, denn sie
kommen in vielen Gemeinsamkeiten iiberein: so sind beide sehr tief im
Theologischen verwurzelt.

Bei der Darstellung des dynamischen Aspektes des Wesensmodelles
von Zubiri (s. 0. S. 112 ff.) haben wir auf die theologischen Quellen (vor
allem die Trinitdtslehre der griechischen Kirchenviter) hingewiesen, aus
denen der junge Zubiri geschopft hat. Rombach seinerseits sieht im Zu-
sammenhang mit seiner Pascalinterpretation (vgl. RSSS 11, 294) in der
theologischen Problematik das optimale Modell fiir den funktionalen,
strukturellen Ansatz, was ihm sogar den Vorwurf einbrachte, er habe das
theologische Ferment in seiner Bedeutung fiir die Geschichte der moder-
nen Wissenschaft tiberakzentuiert, (vgl. ROF, 274). Ob dieser Vorwurf
berechtigt ist oder nicht, kann hier nicht entschieden werden, sicher aber
ist, daf das theologische Moment auch bei Zubiri eine wichtige Rolle
spielt. Betrachtet man blo8 sein Werk vom Wesen, dann kann man dem
spanischen Denker aber keineswegs den Vorwurf einer Uberakzentuierung
des Theologischen machen, fehlen doch darin theologische Anspielungen
fast vollig, was gewisse Kritiker sogar veranlaB3t, Zubiri Materialismus
vorzuwerfen, und was nach Montero die kiihle Distanz von seiten der
Scholastiker VW gegeniiber zur Folge hatte. Im Werk iiber das Wesen
stehen vielmehr andere als theologische Intentionen im Vordergrund,
niamlich die Absicht, den Ergebnissen der modernen Wissenschaften,
vor allem der Biologie gerecht zu werden. Bei der Darstellung der These
vom quidditativen Wesen und vom Phylum, bei der «Aufhebung» des
biologischen in den philosophischen Speziesbegriff (s. o. S. 107 ff.) kommt
diese Absicht besonders deutlich zum Ausdruck. Zubiri bringt durch
seine diesbeziiglichen Analysen zum Ausdruck, dall er viel mehr als
Rombach dem Konkreten verpflichtet ist.

In seinem Verbunden-Sein mit dem Positiv-Konkreten, in keiner

in: Theologische Revue 66 (1970) 270 ff., abgekiirzt mit ROF. Zur oben zitierten
Stelle vgl. ROF, 234.

61 1933 schrieb ZuBirI in einer Bemerkung zur Ubersetzung Sermén del
Maestro Eckehart ¢« Del retiro» von E. Imaz, in: Cruz y Raya, Madrid, Nr. 4, S. 84-85
(im iibrigen ist dieser Text bis jetzt von allen Interpreten Zubiris iibergangen wor-
den): «Ohne Eckehart wire der Ursprung der modernen Philosophie vollig uner-
klirlich. Dieselbe [ndmlich die moderne Philosophie] vom Cusanus oder von Ock-
ham ausgehen zu lassen, ist eine leichtfertige Ungenauigkeit.» Wieweit eine solche
AuBerung als Gegensatz zur Vorzugsstellung, welche Rombach dem Cusaner ver-
leiht, steht, kann nicht ohne weiteres beurteilt werden. Vgl. auch die Anwesenheit
Rombachscher Cusanusdeutung bei KrLaus Jacosi, Die Methode der Cusanischen
Philosophie, Freiburg, Miinchen, Karl Alber, 1969.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 131

Weise aber in seinem Anspruch, eine innerweltliche Metaphysik 6% auf-
zubauen, steht Zubiri dem bereits erwdhnten Amerikaner O’Connor
nahe, der in seinem Artikel CSA zunichst die verschiedenen, z. T. diver-
gierenden Aspekte des Substanzbegriffes bei Aristoteles darlegt, nachher
ihre Variationen im Verlaufe der Philosophiegeschichte aufzeigt, um
schlieBlich zu einer Kritik derselben im Horizonte der modernen Wissen-
schaft vorzustoBen. Wenn z. B. Aristoteles die Substanz als ein logisches
Subjekt von Pridikaten angesehen hat, dann ist diese Behauptung heute
von der formalen Logik und von der Linguistik her einer ernsthaften
Kritik zu unterziehen. Beide Disziplinen kommen zum Ergebnis, daf}
diese Substanz — und damit Wesensbeschreibung — von Aristoteles falsch
ist. Zubiri ist in seinem Hauptwerk zu einem dhnlichen Resultat gekom-
men, allerdings nur von der Linguistik herkommend (s. o. S. 84 ff.),
Aristoteles hat aber die Substanzen nicht nur als logisches Subjekt
betrachtet (vgl. Metaph. 1029 A8, zitiert nach CSA, 37), sondern auch
als das, was selbsténdig, d. h. was unabhingig ist, (vgl. Kategorien 8B15,
zitiert nach CSA, 37). In seiner Auseinandersetzung mit Aristoteles ver-
sucht O’Connor zunichst zu zeigen, daB der Begriff der Unabhingigkeit
unklar ist, daB man ihn mit Vorteil auf folgende Weise negativ umschrei-
ben wiirde: «X is not independent means X is incapable of existing
apart from conditions z1, z2, ... zn or z1 ... zn are necessary conditions
for the existence of X» (CSA, 39). Unabhdngigkeit wiirde dann bedeuten,
nicht auf notwendige Bedingungen angewiesen sein. O’Connor meint
nun, daB es vielleicht im ganzen Universum nichts gebe, das unab-
hdngig ist von Bedingungen, aber dafl die Frage, wie es sich tatsdchlich
verhilt, eine Frage ist, die von den Wissenschaften abzuklidren sei (etwa
von der Physik, von der Chemie etc.).

Zubiri stellt sich einem &dhnlichen Problem, aber in einer anderen
Begrifflichkeit. Bei ihm ist die Rede von Substantivitit und von Indi-

62 In einigen Punkten seiner Lehre, so vor allem etwa in der Betonung der
Kategorie «Beziehung» mag Zubiri von Spinoza und von Leibniz beeinflu3t sein,
sicher zeigt sich im Akzentuieren der «Innerweltlichkeity bei Zubiri gerade diesen
Denkern gegeniiber etwas Neues, schreibt doch FrRank Kavuz in seinem Buch,
Substanz und Welt bei Spinoza und Leibniz, a. a. O., S. 129: «Die Welt bleibt unan-
gegangen und der Ausdriicklichkeit entzogen und ist trotzdem urspriinglich im
Denken von Spinoza und Leibniz anwesend. Welt wird zwar als Innerweltlichkeit.
Innerzeitlichkeit und Innerrdumlichkeit erfahren, aber sie bleibt selbst durch den
Gottesgedanken verdeckt.» Demgegeniiber kann man von Zubiri sagen, dal er,
zwar auch im Horizont des Absoluten (vgl. seine Transzendentalienlehre) die Welt
als solche in seiner ¢innerweltlichen» Metaphysik zur Erscheinung bringen will.



132 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

vidualitdt. Der alten Einteilung von anorganisch, organisch und geistig
folgend, unterscheidet er drei Weisen, wie sich die Realitdt strukturiert.
Pedro Lain Entralgo zihlt dieselben in seinem Werk «El estado de enfer-
medad» % in der fiir ihn typischen Kiirze auf: «1. Die einfache Stabilitit:
das Molekiil. 2. Die Unabhingigkeit dem Medium gegeniiber und die
spezifische Kontrolle demselben gegeniiber: der lebendige Organismus.
3. Die Konfrontation mit den Dingen als mit Realititen: der mensch-
liche Organismus» (LEE, 177). Wir haben bereits gesehen (s. 0. S.97),
daB Zubiri den Begriff der individuellen Substantivitit weder den ein-
zelnen Molekiilen noch den untermenschlichen Lebewesen, sondern erst
den menschlichen Personen zugesteht und die materielle und unter-
menschliche lebendige Welt als Ganzes mit dem Begriff « Substantivitit»
belegt. Indem wir zu diesem Punkt kritisch Stellung beziehen, miissen
wir mit Montero sagen, daBl bei Zubiri in diesem Fall die Begriffe Sub-
stantivitit und Individualitit einerseits und der Begriff Respektivitit
anderseits in Konflikt ¢ geraten. Wir kénnen nicht gut die Bezogenheit
zur «ratio formalis» der wesentlichen Einheit machen und nicht zugleich
eine totale Verkettung aller Wesenheiten zugeben.

Allerdings darf man in diesem Zusammenhang Zubiri nicht mi3-
verstehen, da er nimlich sehr wohl zwischen der dulleren und der inneren
Respektivitiat unterscheidet und die beiden Respektivititstypen auf je
verschiedene Ebenen stellt, wobei er der inneren Respektivitit, nimlich
derjenigen der verschiedenen Eigenschaften zueinander, die eben da-
durch ein geschlossenes System bilden, die fundamentale Bedeutung zu-
weist. Wenn man sich der verschiedenen Ebenen bewulit ist, die Zubiri
unterscheidet, dann ist die Spannung zwischen den einzelnen Substanti-
vititen (ob diese nun im eigentlichen Sinne genommen werden oder
nicht, spielt hier keine wesentliche Rolle) und der Bezogenheit dieser
Substantivitdten aufeinander gar nicht so groB3. In diesem Fall aber ist
das Denken von Zubiri als ein solches zu beurteilen, das, wie auch jenes
von Aristoteles, letztlich dem Individuellen den Vorzug gibt und die
Verflechtung zwischen den Individuen an die zweite Stelle setzt. Trotz

63 Madrid 1968, abgekiirzt mit LEE.

64 Vielleicht wiare es gliicklicher anstelle des Wortes « Konflikt» « Komple-
mentaritdt» zu gebrauchen. Nach CarLos Paris, Las grandes lineas evolutivas de
la fisica y el concepto de sustancia, a. a. O., S. 123, ging es Louis de Broglie gerade
um das Studium der Komplementaritidt «zwischen den Begriffen des Individuums
und des Systems». Uber die Beziehung Zubiris zu de Broglie s. o. S. 68 und vgl. die
Ubersetzung Materia y Lux, 4. Auflage, Buenos Aires, Espasa-Calpe Argentina,
1945, die von Zubiri stammt,



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 133

allem scheint uns die Terminologie von Zubiri verwirrend zu sein: wenn
doch tatsdchblich die innere und die duBlere Respektivitdt nicht auf der
gleichen Ebene stehen, warum wird dann fiir beide derselbe Ausdruck
verwendet? Es scheint auch, daBl Zubiri um eine Vermittlung zwischen
Monismus und Pluralismus ringt, daB er, was die Stufe des Anorganischen
und des Organischen betrifft — offenbar inspiriert durch das Struktur-
denken der modernen Naturwissenschaften —, dem monistischen Ansatz
nahekommt, daB3 er aber — wohl von den Analysen des Existentialismus,
dann aber vor allem vom christlichen Personbegriff gepriagt — auf der
Ebene des Menschlichen eindeutig dem Individuellen den Vorzug gibt.

Der Standpunkt von O’Connor ist in diesem Punkte eindeutiger: er
geht sehr bestimmt nur von den experimentellen Wissenschaften aus,
wahrend Zubiri zunidchst zwar ebenfalls denselben Weg beschreitet,
darauf aber, nimlich, wenn er zum Menschen kommt, plétzlich meta-
physisch wird. An dieser Stelle zeigt es sich, daf} es offenbar nur folgende
Alternativen gibt: entweder man verzichtet auf eine Metaphysik (ob-
wohl ein solcher Verzicht seinerseits auch wieder Voraussetzungen impli-
ziert, die nur schwerlich nichtphilosophisch genannt werden koénnen)
oder man beginnt von einer mit bloBer Wissenschaft nicht mehr zu
bewiltigenden Stufe an (bei Zubiri trifft das ein, wenn er vom Menschen
spricht) von bestimmten Vorentscheidungen her zu denken. Inhaltlich
handelt es sich bei dieser Vorentscheidung um das letztlich von der
christlichen Theologie herkommende Personalitdtsprinzip. Zubiris Philo-
sophie scheint uns deswegen als der Versuch einer Vermittlung von
Wissenschaft und Weltanschauung. Das Personalistische in Zubiris
AuBerungen iiber den Menschen verdringt alle anderen méglichen An-
sitze, spricht doch der spanische Philosoph — mindestens in seinem Haupt-
werk — kaum von anderen Alternativen, etwa der psychoanalytischen
oder der soziologischen. Trotz dieser Einengung des Horizontes aber
diirfte der Einsatz des Begriffes «Substantivitidt» vor allem fiir das neu-
scholastische Denken eine Bereicherung darstellen, weil damit der
Gedanke des Bezuges, der Struktur, wie er fiir die Naturwissenschaft
selbstverstdndlich ist, in der Philosophie zwar nicht pravalent wird, aber
doch eine Stellung bekommt, wie sie in den iiblichen scholastischen-neu-
scholastischen Ansdtzen kaum zu finden ist. Was die Bedeutung der
Beziehung in der christlichen Philosophie betrifft, wire, wie Lain Entralgo
(LEE, 177) andeutet, ein Vergleich zu Whiteheads Philosophie fruchtbar.

Es wire z. B. fiir die prizise — ebenfalls stark an der Naturwissen-
schaft orientierte - Arbeit von Hermann Fertig «Die Auflosung der



134 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

klassischen Substanzkonzeption und ein Versuch ihrer Rehabilitierung»
(a. a. O.) ein groBer Vorteil gewesen, Zubiris Begriff von der Substanti-
vitdt zur Verfiigung gehabt zu haben, um den Aspekt der Beziehung der
Dinge innerhalb von iibergeordneten, aus Dingen bestehenden, das Ding
aber zugleich {iibertreffenden Systemen besser herauszuarbeiten. Das-
selbe gilt auch fiir das Kapitel «Der Substanzbegriff», im Buch «Philo-
sophische Probleme der modernen Physik» von P. Mittelstaedt 3.

Von neuem wollen wir auf den begonnenen Vergleich zwischen den
Gedanken Zubiris und O’Connors zuriickkommen. Aristoteles verstand,
wie wir schon bei Zubiris Vermittlung des Wesensmodelles an der Philo-
sophiegeschichte gesehen haben (s. 0. S. 78), unter Wesen das Korrelat
einer Definition, die sogenannte 2. Substanz, die Spezies, zu der man
durch die Angabe des Genus und der spezifischen Differenz gelangt ©S.
In diesem Punkt lehnen sowohl Zubiri als auch O’Connor die aristote-
lische Lehre ab und zwar deswegen, weil sie den von den modernen Wis-
senschaften entwickelten Definitionsbegriff {ibernehmen. Definitionen
sind in der modernen Wissenschaft Beschreibungen, sind das Aufzihlen,
nach Zubiri sogar das stets ergdnzungsbediirftige Aufzdhlen von Eigen-
schaften (vgl. o. S. 85). Allerdings haben wir bei dem, was O’Connor mit
Definition meint, und demjenigen, was Zubiri darunter versteht, doch
einen Unterschied. Nach Zubiri bleibt der aristotelische Definitionsbegriff
immerhin als formale Moglichkeit bestehen, O’Connor lehnt ihn iiber-
haupt ab. Zudem spricht O’Connor von zwei Definitionstypen: der eine
wire die Beschreibung im genannten Sinn, der andere wire eine «reco-
mendation for linguistic conventions» (CSA, 40). Von diesem zweiten
Definitionstyp ist bei Zubiri tiberhaupt nicht die Rede, was aber nicht
heien will, daB er ihn nicht akzeptiert. So klein der Unterschied zwi-
schen O’Connor und Zubiri auch sein mag, er wirft immerhin einiges
Licht auf Zubiris Standort. Vergleicht man das Denken des Spaniers —
wie wir das hier tun — mit einem offensichtlich positivistischen Ansatz,
dann wird deutlich, daB sich Zubiri weitgehend damit identifizieren
kann, d. h. in diesem Fall sicher mit der Kritik vieler klassischer Thesen.
Es zeigt sich aber auch, daB er, wie wir es anldBlich der These von der
Substanz als selbstindigem Wesen gesehen haben, an solchen Stellen,
die weltanschaulich relevant werden (vgl. etwa den Begriff der Person),
Metaphysiker bleibt.

65 2, wesentlich erweiterte Aufl. 1966, S. 126-142.
6 Vgl. ArRisToTELES Kat 2B, zitiert nach CSA, 37.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 135

Nach Kategorien 41 10 (zitiert nach CSA, 37) hat die Substanz die
Fihigkeit als numerisch ein und dasselbe, verschiedene Qualititen anzu-
nehmen, d. h. sie ist fihig, Trédgerin von sich verindernden Qualititen
zu werden. O’Connor findet es irrefithrend, einfach so ganz allgemein
nach dem Ort des Wechsels zu fragen oder nach dem Triger von Eigen-
schaften. Es sei nur moglich, nach der Struktur eines einzelnen Dinges
zu fragen, und diese Frage konne nur mit Hilfe einzelner Wissenschaften
beantwortet werden. O’Connor schlieBt dann seine Kritik dieses Aspektes
des aristotelischen Substanzbegriffes mit der Feststellung: «But we
cannot ask for the history or structure of things in general, for there is
no science of things in general» (CSA, 40). Zubiri ist mit O’Connor gleicher
Meinung, dafl man das Wesen nicht in einem hinter den Dingen liegenden
subjektualen Triger suchen darf. Eine Wesenskonzeption, die nach
einem hinter den Dingen liegenden Triger sucht, fithrt aus dem Ding als
einem in einem System von Eigenschaften Anwesenden heraus, sie
fiihrt, wie schon Locke gesehen hat, zu einem «ich weil3 nicht was» und
damit letztlich ins Leere. Das Wesen kann aber nach Zubiri nicht etwas
Leeres sein, es ist physisch, es ist das System der konstitutiven Eigen-
schaften. Als solches kann es nicht eine jenseits von Verdnderungen lie-
gende GroBe sein, denn beim Verdndern auch nur einer konstitutiven
Eigenschaft ist das frithere Wesen zerstort, es entsteht ein neues. Zubiri
nennt das Wesen unveridnderlich, insofern als es keine Verdnderung
toleriert, ohne als solches aufgehoben zu werden.

Da aber die konstitutiven Eigenschaften ein Subsystem des Systems
der konstitutionellen Eigenschaften sind, der sogenannten Substantivi-
tit, und da dieses System seinerseits wiederum gedffnet ist auf die so-
genannten hinzukommenden Eigenschaften, wird es moglich, daB z. B.
hinzukommende Eigenschaften einer Veranderung unterliegen, ohne dal3
das Wesen als Subsystem konstitutiver Eigenschaften verdndert wird.
Zubiri sagt in solchen Fillen, das Wesen sei weiterhin es selbst, es sel
aber nicht mehr dasselbe. Wenn wir wiederum einen Vergleich ziehen
wollen zwischen O’Connors und Zubiris Antwort auf die These von Ari-
stoteles, dann zeigen sich Gemeinsamkeiten und Differenzen. Beide
finden, daB die subjektuale Konzeption vom physischen Ding wegfiihrt.
Der Unterschied zwischen beiden aber besteht darin, da3 O’Connor aus
diesem Grund iiberhaupt auf den Entwurf eines Wesensmodelles ver-
zichtet: «for there is no science of things in general» (CSA, 40), wihrend
Zubiri durch die Konstruktion seines Modelles vom festen Glauben
Zeugnis ablegt: «that there is a general science of the concrete things»



136 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

(freie Abwandlung von O’Connors Formulierung). Diese «general science»
ist nun genau das, was Zubiri die «innerweltliche Metaphysik» nennt. Der
Ausdruck «innerweltliche Metaphysik» verrdt bereits, da eine so konzi-
pierte Metaphysik nach einer andern, nach einer allgemeinen, aufler-
weltlichen (oder wie man sie auch immer nennen mag) Metaphysik ruft.
Wir sehen an dieser Stelle deutlich, daB Zubiri unter allen Umstinden
als Metaphysiker zu verstehen ist, obschon als einer, der wie Aristoteles
seine Lehre vom Konkreten her vermittelt.

Unser Vergleich zwischen O’Connor und Zubiri hat bis jetzt ergeben,
daB beide Denker versuchen, ausgehend von der modernen Wissenschaft,
den auf Aristoteles zuriickgehenden Wesens- und Substanzbegriff zu
kritisieren. Diese Kritik fithrt bei O’Connor zu einer volligen Destruktion
des traditionellen Ansatzes, wihrend bei Zubiri, der unmiBverstindlich
an der These der Metaphysik festhdlt, nur von einer teilweisen Zersto-
rung die Rede sein kann. Der spanische Denker unternimmt sogar den
kithnen Versuch, ein eigenes Wesensmodell zu entwerfen, das wir als
eine originelle Transkription des von Aristoteles Gemeinten bezeichnen
koénnen, als eine Transkription im Angesichte der modernen Wissen-
schaften. Zubiri hitte allerdings gut daran getan, seinem griechischen
Meister mehr Ehre angedeihen zu lassen, hat er doch die Substanzkon-
zeption des Stagiriten sehr ungenau und vor allem einseitig wieder-
gegeben. O’Connor ist in seiner Aristoteles-Darstellung, obwohl er
schlieBlich die Ansdtze des griechischen Philosophen véllig ablehnt im
Vergleich zu Zubiri, der an Aristoteles nur gewisse fiir seine Polemik
gegen ihn interessante Aspekte herausgenommen hat, geradezu beispiel-
haft, und auch die kurze Darstellung der aristotelischen Substanzlehre
bei Hermann Fertig (a.a. O., S.14-23) wird den vielschichtigen und
zum Teil divergierenden Ansidtzen von Aristoteles viel eher gerecht als
das 5. Kapitel von Zubiris Werk iiber das Wesen, welches, wie seine
Uberschrift schon verrit, nur eine Riicksicht der aristotelischen Betrach-
tungen heraushebt, nimlich das Wesen als ein reales Korrelat der Defi-
nition (VW, S. 60-75) 7.

67 Im Vergleich zu O’CoNNOR und auch zu HErRMANN FERrTIG fillt z. B. in
A. LALANDE, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, 10¢ ed. revue et
augmentée, Paris 1968, S. 301, die Auswahl der Aristoteleszitate etwas einseitig aus.
Eine neuere Arbeit zur Thematik des «subjectums» bei Aristoteles, mit der sich
eine detaillierte Studie der Aristotelesrezeption bei Zubiri auseinanderzusetzen
hitte, ist der Aufsatz von RENE Craix, «Le statut ontologique du concept de
‘sujet’ selon la métaphysique d’Aristote. L’aporie de Métaphysique VII (Z)» in:
Revue philosophique de Louvain, Bd. 70, 4. Serie, Nr. 7, Lowen 1972, S. 335-359.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 137

Bei O’Connor, der die Moglichkeit einer philosophischen Wesens-
lehre eigentlich verneint, ist anldBlich der Darstellung traditioneller
Modelle nirgends die Rede von der Dynamik des Wesens. Wir haben
bereits darauf hingewiesen, da die Herkunft dieses fiir Zubiri so wich-
tigen Aspektes bei den griechischen Kirchenvitern einerseits und bei
den modernen Evolutionslehren anderseits (vgl. Biologie und Paldon-
tologie) zu suchen ist. Vielleicht miifte man aber noch eine weitere
Quelle fiir den dynamischen Aspekt angeben, nimlich die Vorsokratiker.
An der dynamischen Wirklichkeitsauffassung gewisser vorsokratischer
Philosophen kann nicht gezweifelt werden und auch daran nicht, daB
Zubiri sich intensiv mit den Vorsokratikern auseinandergesetzt hat 8.
In seiner Studie «Ideas about substance» ®° schreibt Albert L. Hammond
iiber einen der Vorsokratiker, nimlich iiber Thales: «I think Thales is
splendid: first philosopher of what is ... he announces the thereness of a
comon nature but keeps it actual by keeping it alive» (S. 14). Interessant
ist in diesem Zusammenhang auch die Beziehung, die Hammond, der
den Wert des Substanzbegriffes in keiner Weise bestreitet, selbst zum
prozeBhaften Charakter der Substanz hat. Er legt iibrigens seine dies-
beziiglichen Gedanken anldBlich der Darstellung des Substanzgedankens
von Whitehead dar: «I am a Heraclitean who believes that all substance
is in process and that nothing else is ...» (S.124). Es wire sicher nicht
richtig, wollte man behaupten, erst Zubiri oder Hammond hitten das
Dynamische am Substanzbegriff betont, wird doch auch in der Scho-
lastik im Zusammenhang mit dem Naturbegriff von diesem Aspekt
gesprochen 7°.

Es ist noch nicht abzusehen, welchen Stellenwert das Wesensmodell
von Zubiri im Gesamt der Philosophie der Gegenwart einnehmen wird,
welche der zu seiner Konstruktion eingefiihrten Begriffe einer detaillier-

68 Vgl. seine Aussagen in NHD, 311.

69 Baltimore 1969.

70 Vgl. etwa W. BRUGGER, Philosophisches Worterbuch, 13. iiberarbeitete und
erweiterte Auflage, Freiburg, Herder 1967, S. 243 ff.

Demgegentiber ist es eigentlich i{iberraschend, innerhalb des dialektischen
Materialismus von der Stabilitit des Wesens reden zu héren: «Innerhalb ihrer
dialektischen Finheit bilden Wesen und Erscheinung Gegensitze. Das Wesen ist
relativ stabil, bestindig, hat den Charakter des Allgemeinen, des Notwendigen.»
Vgl. GEorg Kraus und MANFRED BUHR, Herausgeber, Philosophisches Worter-
buch, Leipzig, Verlag Enzyklopiddie, 8. berichtigte Auflage, Bd. 2, S. 1159. Aller-
dings muB, wollen wir der Wesenslehre des dialektischen Materialismus gerecht
werden, berticksichtigt werden, daB3 es sich nur um eine relative Bestdndigkeit
handelt und daf3 das Wesen nur « vermittels der Erscheinungen zugénglich ist» (ebd.).



*

138 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

ten Kritik standhalten werden; eines aber ist sicher: es handelt sich bei
Zubiris Entwurf um einen ungewdhnlichen Versuch, die Welt, wie sie
uns von den modernen Wissenschaften gezeigt wird, zu verstehen, um
einen Versuch, der die Dinge ernst nimmt, der aber auch, obwohl es
manchmal das Gegenteil zu sein scheint, die Spekulation des Logos
hochschitzt, was schon durch das bloBe Vorhandensein des spekula-
tiven Wesensmodelles selbst bewiesen wird. Dasjenige aber, was Zubiris
Entwurf ganz besonders auszeichnet, ist das Verwurzeltsein in der
Physis. Genau diese Verbundenheit mit der Physis ist es, welche, wie
Inciarte mit Recht betont (vgl. IRP, 235 Anm. 7), nicht nur Zubiri
kennzeichnet, sondern als Charakteristikum der spanischen Philosophie
der Gegenwart, als deren bedeutenden Repridsentanten wir Zubiri dar-
gestellt haben, angesehen werden kann. Was man auch immer von
Metaphysik halten mag, das Unternehmen Zubiris verdient deswegen
alle Bewunderung, weil es sich die Mithe des Kontaktes mit dem Kon-
kreten nicht erspart hat. Vielleicht haben wir es hier mit einer echten
Integration zu tun, einer Integration des dem Konkreten treubleibenden
Archetyps, der in der Gestalt von Sancho Pansa zum Ausdruck gebracht
wurde einerseits, und anderseits des die metaphysische Dimension des
Menschen niemals verleugnenden Archetyps, der in Don Quichotte Gestalt
annahm. Jedenfalls wire es zu wiinschen, da man sich vermehrt mit
Zubiri beschéftigt, ist doch die genannte Integration eines der tiefsten
Anliegen des denkenden Menschen, auch in einer Zeit, in der man aus
der Leugnung der Metaphysik eine neue Metaphysik gemacht hat.



	Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

