
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 21 (1974)

Heft: 1-2

Artikel: Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Autor: Widmer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760455

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Widmer

Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Aspekte des Wesensmodelles
nach dem spanischen Philosophen Xavier Zubiri

I. XAVIER ZUBIRI, EIN BEDEUTENDER REPRÄSENTANT

DER SPANISCHEN GEGENWARTSPHILOSOPHIE

Im Jahre 1970 ist in Madrid (Editorial Moneda y Crédito) eine

großangelegte zweibändige Festschrift unter dem Titel «Homenaje a

Xavier Zubiri» erschienen. Damit wurde bereits zum zweiten Mal
einem bei uns noch kaum bekannten Philosophen ein Denkmal gesetzt,
liegt doch schon aus dem Jahre 1953 eine erste, allerdings noch viel
weniger umfangreiche Festschrift vor, die ebenfalls den Titel trägt
«Homenaje a Xavier Zubiri» (Revista Alcala, Madrid 1953). Die Beiträge
der ersten Festschrift stammen noch ausschließlich von Autoren
spanischer Zunge, während im Werk von 1970 auch Autoren aus anderen

Sprachbereichen mitarbeiteten, wie z. B. Marcel Bataillon vom Collège
de France, Paris, Yves Congar, ebenfalls Paris, Gabriel Marcel vom
Institut de France, Paris, Hans-Georg Gadamer, Heidelberg, Kardinal
Franz König, Wien, Jürgen Moltmann, Tübingen, und Karl Rahner,
Münster. Die Mitarbeiter aus dem spanischen Sprachbereich sind auch
in der Schrift von 1970 in der Mehrzahl, und wir finden unter ihnen
Leute, die sich über die Grenzen ihres eigenen Landes hinaus einen
bedeutenden Namen gemacht haben wie z. B. Antonio Tovar, heute in
Tübingen, Pedro Lain Entralgo, Madrid, José Ferrater Mora, Pensyl-
vania, Salvador de Madariaga, Oxford, Julian Marias, Madrid, etc.

Beim Durchgehen der Mitarbeiterliste der Festschrift von 1970

fallen zwei Tatsachen auf: 1. Die Autoren rekrutieren sich aus
verschiedenen Fachrichtungen. So treffen wir unter anderem auf Theologen,



68 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Philosophen, Ärzte, Juristen und Schriftsteller. 2. Die Mehrheit der
Mitarbeiter gehört der mittleren oder älteren Gelehrtengeneration an. Wenn
es Beiträge von jüngeren Leuten gibt, dann bilden sie eher die
Ausnahme, und ihre Autoren gehören religiösen Gemeinschaften an wie z. B.
Alfonso Lopez Quintäs und Ignacio Ellacuria. Natürlich gibt es auch

andere, wie z. B. Maria Riaza.
Die erste Tatsache, nämlich die Präsenz verschiedener

Fachbereiche, wird nur verständlich, wenn wir uns vor Augen halten, welch
breites Spektrum von Interessen der 1898 in San Sebastian geborene

Philosoph sein eigen nennen kann. Nach dem Besuch der Mittelschule
in seiner Heimatstadt holte sich der junge Baske in Löwen das Lizentiat
in Philosophie (1920) und doktorierte im gleichen Jahre in Theologie und

Philosophie, und zwar in Rom. 1921 doktorierte er an der Universität
Madrid mit der bei Ortega y Gasset eingereichten These über das Urteil
in phänomenologischer Sicht, die unter dem Titel «Ensayo de una
teoria fenomenolôgica del juicio» (Madrid 1923) veröffentlicht wurde.
1926 erhielt er den Lehrstuhl für Philosophiegeschichte in Madrid.
Später leitete er Kurse an der Universität von Barcelona; auch nahm er
verschiedene Studienaufenthalte, so in Freiburg im Breisgau, in Berlin
und in Paris. Seine Lehrer in Philosophie waren vor allem Juan Zara-

güeta, José Ortega y Gasset, Edmund Husserl und Martin Heidegger.
Seine theologischen Kenntnisse vertiefte er in Löwen und Rom. Er
studierte auch Physik und Mathematik, vor allem bei La Vallée-Poussin
in Löwen, bei Rey Pastor y Palacios in Madrid, bei Zermelo in Freiburg
im Breisgau, bei Schrödinger in Berlin und bei de Broglie in Paris.
Großes Interesse schenkte er der Biologie, die er bei Noyons und van
Geluchten in Löwen, bei Spemann in Freiburg sowie bei Goldschmidt
und Mangold in Berlin studierte. Zubiri beschäftigte sich auch mit
Orientalistik und alter Geschichte, und zwar unter P. Deimel in Rom,
unter Labat, Benveniste, Dhorme und Delaporte in Paris. Daß sich

Zubiri mit so vielen einzelnen Disziplinen konfrontiert hat, weist auf die

Vitalität und Offenheit seines Geistes hin und erklärt ohne weiteres die
für sein Werk nicht unbedeutende Tatsache, daß nicht nur Philosophen
zu seinem Freundeskreis gehören. Das ganze Leben von Zubiri ist viel
eher auf Studium und Forschung als auf Lehre konzentriert, und so ist
es - obwohl auch politische Gründe eine Rolle gespielt haben - verständlich,

daß Zubiri schon früh auf seinen Lehrstuhl verzichtet hat.
Seit 1945 hat er nur mit wenigen Unterbrüchen jedes Jahr außerhalb

der Universität und vor einem ausgewählten Publikum seine Kurse



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 69

gehalten, die sich mit sehr verschiedenen Themen beschäftigten, z. B. :

«Wissenschaft und Wirklichkeit» (1945-46), «Drei klassische Definitionen
des Menschen» (1946—47), «Was sind Ideen?» (1947-48), «Die Freiheit»
(1951-52), «Das Problem des Bösen» (1964), «Realität und Dynamismus.
Eine Theorie der Ursachen » (1968) usw. Außer einem dieser Kurse, nämlich
dem 1963 unter dem Titel «Fünf Vorlesungen über Philosophie» gehaltenen,

sind sämtliche übrigen Vorlesungszyklen unveröffentlicht und umfassen

etwa 20 000 Seiten. Der Kurs über die Philosophie kam im selben Jahr,
da er gehalten wurde, als mit «Cinco lecciones de Filosofia» betiteltes
Buch (Sociedad de Estudios y Publicaciones) an die Öffentlichkeit.

Die wichtigsten Veröffentlichungen von Xavier Zubiri sind neben
den beiden genannten, nämlich neben seiner Dissertation und neben
den «Cinco lecciones», das bedeutende Werk «Naturaleza, Historia,
Dios» (1. Aufl. 1944) und sein als Hauptwerk zu bezeichnendes Buch
über das Wesen, «Sobre la esencia», Madrid 1962 (deutsch von Hans
Gerd Rötzer, Max Hueber Verlag, München 1968). Daneben hat Zubiri
noch verschiedene Artikel und Vorwörter zu Büchern verfaßt.

Nach dieser kurzen, lexikographischen Darstellung von Leben und
Werk X. Zubiris wollen wir nun noch die zweite Tatsache zu erklären
suchen, die uns bei der Durchsicht der 1970 erschienenen Festschrift
aufgefallen ist, nämlich die Abwesenheit der jüngeren Philosophengeneration.

Wie ist es möglich, daß sich dieselbe so wenig für den großen
Propheten im eigenen Lande interessiert? Zwei Gründe scheinen dafür vor
allem verantwortlich zu sein: zunächst ein mehr oberflächlicher, aber
nicht zu unterschätzender: Zubiri und sein Kreis geben sich in etwa
«exklusiv», es ist ein Kreis von «Eingeweihten», dem man unbedingt
mehr Öffnung nach außen wünschen möchte1. Zubiri selbst ist ein Mann,
der die Publizität geradezu scheut und der sich wohl aus verständlichen
Gründen auch eines jeglichen politischen Engagements enthält. Ob er
aber nicht gerade durch sein diesbezügliches Schweigen von spanischen
Rechtskreisen «gepachtet» wird, das ist eine andere Frage, sicher aber

ist, daß ein Großteil der spanischen Jugend für ein solches Verhalten
kein Verständnis haben kann 2. Neben diesem soziologisch-politischen

1 Es scheint, daß sich vor allem seit 1967, nämlich seitdem die Kurse zum
Teil einem weiteren Publikum zugänglich sind, eine gewisse Öffnung des Zubiri-
Kreises anbahnt, und es muß auch gesagt werden, daß man im März 1973 anläßlich
des Kurses über den Raum sehr viele Vertreter der jüngeren Generationen
beobachten konnte.

2 Es sei hier nur vorsichtig auf zwei Tatsachen hingewiesen, die erkennen
lassen, wie leicht ein Schweigen, auch wenn es scheinbar ein Schweigen des weisen



70 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Grund muß aber noch auf einen philosophiegeschichtlichen hingewiesen
werden. In seinem Artikel «Unamuno, Ortega y Zubiri, vistos en conti-
nuidad histörica»3, stellt N. Gonzalez-Caminero mit Recht fest (vgl.
S. 279), daß Zubiri schon sehr früh sowohl das neuscholastische

Philosophieren (vgl. Juan Zaragüeta und vor allem die Löwenerschule) wie
auch dasjenige von Ortega y Gasset und Garcia Morente, welches ohne

die Phänomenologie gar nicht denkbar ist, von innen her kannte und
beherrschte. Zubiri sei auf Grund dieser Kenntnisse befähigt gewesen,
die verschiedenen Ansätze spanischen Philosophierens aufzunehmen und
weiterzuführen.

Heute hat sich aber die Situation in Spanien gründlich geändert:
der Orteguismus und die Neuscholastik gehören nicht mehr zu den

einzigen und wohl auch nicht mehr zu den einflußreichsten philosophischen

Strömungen des Landes. Die junge Generation wendet sich intensiv
neopositivistischen und marxistisch-neomarxistischen Denkern zu4.
Diese neue Situation, vor der das Regime, wenn auch ungern, wohl mit

Gelehrten ist, von den an Macht und Politik Interessierten als Einverständnis
gedeutet werden kann. Man braucht, um auf die erste, mehr ideologische Tatsache
zu sprechen zu kommen, die Schriften von Francisco Javier Conde, dem Madrider
Rechtsgelehrten, gar nicht à fonds zu kennen; daß er ganz «rechts» steht wird
einem bei der Lektüre von Contribuciön a la doctrina del Caudülaje, Madrid 1942,
oder bei derjenigen von El estado nacional espanol, Madrid 1953, bald einmal klar.
[Wir wollen eine Entwicklung in Condes Denken nicht ausschließen, aber seine
Schriften stehen als geistige Stützen des Francoregimes objektiv vor uns.] Wenn
nun Conde im Vorwort zum letztgenannten Werk S. vu bezeugt, daß er Zubiri
intellektuell sehr vieles schulde, dann ist es für den Außenstehenden naheliegend,
Zubiri im selben Lager zu beheimaten, vor allem dann, wenn dieser entweder
schweigt oder nichts Gegenteiliges äußert. Die zweite Tatsache hat direkt politischen

Charakter. Wie die Madrider Tageszeitung « Ya» am 28. März 1973 berichtet,
hat der spanische Kronprinz Juan Carlos mit seiner Gemahlin Sophia am 27. März
1973 einen Vortrag Zubiris über den Raum besucht, und wie ich selber bezeugen
kann, hat das Prinzenpaar am 29. März seinen Besuch anläßlich des letzten
Vortrages Zubiris über den Raum wiederholt. Man braucht kein speziell guter Kenner
der heutigen Situation in Spanien zu sein, um in diesem Ereignis ein Politikum zu
sehen. Damit ist der persönlich sicher unabhängig sein wollende Philosoph, ob er
es will oder nicht, «rechts» getauft. Daß dem so ist, beweist auch der pathetisch
abgefaßte Zeitungsbeitrag von Barco, Teruel Enrique, Los Principes oyen a Zubiri,
der am 30. März 1973 im «Diario de Barcelona» erschienen ist (S. 4).

3 Gregorianum, 50 (1969), 263-290.
4 Man beobachte diesbezüglich z. B. den akademischen Betrieb an der

philosophischen Fakultät der Universidad autönoma in Madrid oder an der
philosophischen Fakultät der Universität von Valencia. Um den jugendlichen F. Savater
an der autönoma in Madrid lebt so etwas wie ein Nihilismus-Neo-Nietzscheanismus
auf, wobei aber diese Bewegung das «Modehafte» noch kaum hinter sich gebracht
hat.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 71

dem Gedanken resigniert hat, daß die Universität ja doch nur eine

«ungefährliche» Elite erfasse, erklärt ebenfalls, weswegen sich die junge
Generation nicht mehr für Xavier Zubiri interessiert, der sich selbst
sowohl vom Neopositivismus und erst recht vom Marxismus-Neomar-
xismus distanziert und als christlicher Philosoph dargestellt wird 5.

Fernando Montero Moliner, der Inhaber des Lehrstuhles für
Philosophiegeschichte an der Universität Valencia, hat in seinem Vortrag
an einem Symposion über Spanische Philosophie in Valencia 1971 6 die

Situation Zubiris im heutigen Spanien treffend charakterisiert, wenn er
feststellt, Zubiris Werk über das Wesen - er bezieht sich in seinem Vortrag

nur darauf, seine Aussage ist aber trotzdem für die Situation Zubiris
im heutigen Spanien verbindlich - habe zwei Gruppen enttäuscht, nämlich

die sogenannten Erneuerer, die ganz neue Wege erwarteten, und die

orthodoxen Scholastiker, welche die Hoffnung gehegt hatten, Zubiri
würde mit dem ganzen Aufgebot seiner phänomenalen Kenntnisse die

Verteidigung der klassisch-scholastischen Tradition übernehmen. Beide

Erwartungen aber mußten enttäuscht werden, denn Zubiri kann weder
als reiner Scholastiker bezeichnet werden noch etwa gar als ein Totsager
der Metaphysik: er geht den heute unpopulär gewordenen Weg der
Vermittlung (und ist vielleicht in diesem Sinne den Intentionen, nicht aber
den inhaltlichen Lehren der großen Scholastiker doch näher, als es auf
den ersten Blick scheinen mag). Ausgerüstet mit profunden Kenntnissen
der Einzelwissenschaften und mit souveräner Beherrschung der

philosophischen Tradition ringt er um die Ansätze für eine allgemeine
Metaphysik in seinem Buch« Naturaleza, Historia, Dios» (im folgenden zitiert:
NHD), und in seinem Werk vom Wesen geht es ihm um die Entfaltung
einer anspruchsvollen innerweltlichen Metaphysik.

Zubiris Denken steht (in den Aufsätzen von NHD kommt das sehr

deutlich zum Ausdruck, in seinem Hauptwerk über das Wesen ist dieser

Standort etwas schwerer faßbar) im Horizont christlicher Theologie und
Weltanschauung, so daß wir Montero (MER, 2) dahin ergänzen können,

5 Vgl. dazu z. B. das Buch von Alfonso Lopez Quintäs, Pensadores Cristia-
nos contemporâneos, Madrid 1968, S. 306-372.

6 Meines Wissens ist dieser Vortrag noch nicht veröffentlicht, aber Herr
Montero hat mir freundlicherweise das Manuskript zur Verfügung gestellt. Der
Titel dieses Vortrages lautet Esencia y Respectividad scgim Xavier Zubiri (unsere
Abkürzung : MER) ; das Manuskript umfaßt 16 Seiten. Noch dieses Jahr soll die
Arbeit in Madrid, in der Sociedad de Estudios y Publicaciones in der neuen
Zeitschrift Realitas herauskommen.



72 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

daß eigentlich die Scholastiker, was die Tiefenschichten von Zubiris
Werk betrifft, kaum Anlaß zu Enttäuschung haben. Es bedarf keiner
großen Prophetengabe, wenn man annimmt, daß Zubiris Werk mit der
Zeit von der christlich traditionellen Richtimg spanischer Philosophie
integriert werden wird und daß daher die von Montero beschriebene

Enttäuschung nur eine momentane war.
Im folgenden wollen wir, auf den Anspruch von Systematik

verzichtend, von verschiedenen Seiten her das Wesensmodell, welches

Zubiri in seinem Hauptwerk systematisch darstellt, im Aufsatz «El ser
sobrenatural : Dios y la deiûcaciôn en la teologîa paulina7» erahnt und
in einem Vorlesungszyklus von 1968 unter dem Titel «Estructura dinä-
mica de la reahdad. Teoria de las causas» 8 ergänzt, skizzieren, um es

nachher mit anderen Entwürfen, wie sie in den letzten Jahren vorgelegt
wurden, zu konfrontieren und kritisch zu würdigen. Unsere Arbeit
verfolgt vor allem das Ziel, den Leser zu Zubiris Werk über das Wesen
selbst hinzuführen, das, wie bereits erwähnt, in einer sehr korrekten,
von Gerd Rötzer geschaffenen deutschen Übersetzung vorliegt9.

Alois Dempf nennt Zubiris Werk vom Wesen in seinem Vorwort zur
deutschen Übersetzung einen «höchst scharfsinnigen, präzisen, streng
argumentierenden metaphysischen Traktat» (VW, 8), und es ist an der

Zeit, daß man sich auch in unserem Sprachbereich mit Zubiri, dem

bedeutenden, wenn auch aus den genannten Gründen z. T. verkannten
Repräsentanten spanischer Gegenwartsphilosophie auseinanderzusetzen

beginnt10. Soweit uns bekannt ist, gibt es in deutscher Sprache nur
zwei kleine Arbeiten über Zubiri, nämlich die Kurzdarstellung von Ivo
Höllhuber 11 und die differenzierte Kritik von Zubiris Hauptwerk, ver-

7 NHD, 399-478.
8 Da dieser Zyklus unveröffentlicht ist und es wegen der oben erwähnten

Scheu vor Publizität von Seiten Zubiris praktisch nicht möglich ist, die Manuskripte

zu bekommen, war ich auf die Mitschrift eines Freundes angewiesen. Fau-
stino Castro hatte die Liebenswürdigkeit, mir seine Notizen zur Verfügung zu stellen.
Bei Verweisen auf diese Notizen werden wir uns einfach auf die Zahl der
Vorlesungen beziehen.

9 Für die deutsche Übersetzung, nach der wir zitieren, werden wir im folgenden

die Abkürzung VW gebrauchen.
10 In seiner Rezension von Sobre la esencia betont J. M. Alejandro wohl mit

Recht den Mut des spanischen Meisters, seine geistige Fülle und Sicherheit, deren
es bedurfte, im geistigen Bereich des historizistischen Relativismus und eines noch
kaum überwundenen Existentialismus ein Werk wie das «Vom Wesen» zu
veröffentlichen (vgl. Hechos y Dichos, Nr. 39, 1963, S. 360).

11 Geschichte der Philosophie im spanischen Kulturbereich. München, Basel
1967, S. 160-169.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 73

faßt von Fernando Inciarte 12. Ferner erwähnt Hermann Noack Zubiri
zweimal13. Die erste Bemerkung über X. Zubiri, er gehöre zu denjenigen
Denkern, die an der aristotelisch-scholastischen Tradition im wesentlichen

festhalten, die aber aufgeschlossen seien für einen offenen Dialog
mit der nicht-katholischen Philosophie, ist zutreffend; die zweite aber,
Zubiri sei ein christlicher Denker existentialistischer Prägung, kann
wohl angesichts gewisser Aufsätze von NHD berechtigt erscheinen, ist
aber im Horizont des von Zubiri später entwickelten Denkens, vor allem
des in VW vorgelegten Denkansatzes, sicher falsch.

II. EINIGE ASPEKTE VON ZUBIRIS DYNAMISCHEM WESENSMODELL

7. Zubiri vermittelt sein Modell in der Auseinandersetzung mit
anderen Modellen aus der philosophischen Tradition

Nach der von außen herkommenden Darstellung von Zubiri als

einem bedeutenden Repräsentanten der spanischen Gegenwartsphilosophie,

wollen wir ihn von innen her, in seinem Philosophieren kennenlernen.

Dabei beschränken wir uns darauf, einzelne Aspekte seines

Wesensmodelles in den Blick zu bekommen, und wir beginnen unser
Unternehmen damit, hinzusehen, wie Zubiri, ausgehend von einem

provisorischen, aber für ihn feststehenden Wesensmodell, dieses in der
Konfrontation mit anderen Modellen aus der philosophischen Vergangenheit

vermittelnd immer präziser schaut und damit begrifflich immer
besser differenzieren kann 14.

Bei der Vermittlungsarbeit steht aber für den spanischen
Philosophen nicht das Ideal historischer Genauigkeit im Vordergrund, sondern
die Erläuterung seines Wesensmodelles. Es geht ihm, wie er in VW, 12

hervorhebt, nicht darum, «zwei bereits vorgebildete Begriffe - Substanz
und Wesen - aufzunehmen, sondern es handelt sich um die Erfassung
des Problems, das sich hinter diesen beiden Ausdrücken verbirgt: die

12 Reorientierung an der Physis aus Unbehagen am Logos. Philosophische
Rundschau 14 (1967.) 220-238. Abkürzung in der vorliegenden Arbeit: IRP.

13 Die Philosophie Westeuropas. Basel, Stuttgart 1962, S. 272, Anm. 67,
und S. 294.

14 Bei der Lektüre des Hauptwerkes hat uns vor allem das Buch von Ignacio
EllacurIa, Indices, Sobre la esencia de Xavier Zubiri, Madrid 1965, wertvolle
Hinweise gegeben. Insbesondere erleichterten uns seine Zusammenfassungen den
raschen Überblick über die oft weitschweifigen Analysen Zubiris.



74 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Frage nach der Grundstruktur der Realität und ihres Wesensmomentes».

Trotz dieser Akzentsetzung, die das systematisch-eigenständige Denken
dem an der Philosophiegeschichte orientierten Denken vorzieht, bietet
Zubiri in seiner Einleitung einen kurzen philosophiegeschichtlichen
Überblick über die Wesensproblematik (vgl. VW 10-12). Dabei legt er
besonderes Gewicht auf den Unterschied zwischen «ousia» (diesen

Begriff will er nicht einfach mit dem lateinischen Ausdruck «essentia»

gleichsetzen) und Substanz, und er versucht, das Verhältnis zwischen
beiden Aspekten im Verlaufe der abendländischen Philosophiegeschichte
zu skizzieren. Es ist nach Zubiri berechtigt, innerhalb der
aristotelischscholastischen Tradition von einer Identität der beiden Aspekte zu
sprechen. Bereits aber bei Descartes wird diese Identität in Frage
gestellt. Der Idealismus trennt Substanz und «ousia» mehr und mehr,
und in der Philosophie des 20. Jahrhunderts, so vor allem bei Husserl
und im Existentialismus, zerbricht die ehemalige Einheit vollends.

Zubiri interpretiert diese Entwicklung nicht einfach als eine

Veränderung der Terminologie, vielmehr sieht er dahinter ein Anzeichen

dafür, daß sich die Auffassung von dem, was man Realität nennt,
grundsätzlich gewandelt hat. Er lehnt sich gegen diese Wandlung auf, er

akzeptiert die Auseinanderentwicklung von «ousia» und Substanz nicht,
sondern deutet sie als eine Entfremdung, als einen tragischen
Wirklichkeitsverlust. So lehnt er, scheinbar mit reaktionärer Kühnheit, in
Wirklichkeit aber inspiriert an den Ergebnissen der modernen Wissenschaft

(vor allem der Biologie) und herkommend von einem den Vorsokratikern
nahestehenden «Physisbegriff», im zweiten Teil seines Werkes (VW, 21-
75) der Reihe nach die Wesensspekulationen von Husserl, Hegel, des

Rationalismus und selbst von Aristoteles ab. Die Reihenfolge von der
modernen Zeit zurück zur Antike ist sehr bedeutsam, da für Zubiri die

ganze Entwicklung ein Irrweg ist, ein Abkommen von der richtigen Spur.
Infolgedessen muß man, um wiederum auf den rechten Weg zu gelangen,
an jene Stelle zurückwandern, wo man die Richtung verloren hat. Das

Zurückwandern aber ist nicht möglich, wenn man sich nirgends orientieren
kann. Zubiri nimmt an, daß er über die Koordinaten des gesuchten
Punktes, nämlich des wahren Wesensmodelles verfügt, und er beschreibt
dieselben kurz und thesenartig, bevor er seine Rückwanderung
unternimmt, nämlich im ersten Teil seines Werkes (VW, 12-20).

Wenn man aber das Vorgehen des Spaniers bloß als die Zurück-
wanderung eines Menschen beschreibt, der genau weiß, wo die Wahrheit
ist, und für den deshalb das Zurückgehen auf dem Irrweg nur ein not-



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 75

wendiges, zeitaufwendiges Übel ist, dann wird man ihm kaum gerecht.
Es handelte sich in diesem Fall um einen gar zu verschlossenen und
selbstsicheren Dogmatiker. Tatsächlich kann man sich des Eindruckes
oft nicht erwehren, daß Zubiris Denkstil und seine Auseinandersetzung
mit anderen Denkern etwas Dogmatisches an sich hat, aber wenn man
den ganzen Zubiri sieht, vor allem auch denjenigen von NHD und
denjenigen der «Cinco lecciones de Filosofia», muß man ein solches Urteil
modifizieren. Im ersten Teil von VW verfügt er zwar über die Koordinaten

des Gesuchten, aber diese wurden ihm erst im Verlaufe langjähriger
Beschäftigung mit der Denkgeschichte und in je neuer Auseinandersetzung

mit den Ergebnissen der Wissenschaften einsichtig. Deswegen
bedeutet für ihn das Zurückwandern nicht nur ein notwendiges Übel, es

ist vielmehr positiv, als die Möglichkeitsbedingung des Ansichtigwerdens
dessen zu werten, was zunächst bloß umrißhaft, eben als Angabe von
Koordinaten zur Verfügung steht.

Das Hindurchgehen durch die verschiedenen Ansätze bedeutet
daher einen Gewinn, und die ganze Denkbewegung Zubiris ist einer auf
einen Punkt hin verlaufenden Spirale zu vergleichen. Natürlich sieht

man schon zu Beginn der Spirale - allerdings noch sehr undeutlich -
den Schlußpunkt, aber man gelangt zu diesem nur, wenn man die
Windungen durchläuft15. Bevor also Zubiri, um bei unserem Bild zu bleiben,
die Windungen zu durchlaufen beginnt, beschreibt er thesenhaft und
provisorisch das, was er aus der Ferne sieht, d. h., er skizziert sein erst
noch zu vermittelndes Modell.

Unter Wesen soll zunächst «das 'Was' eines realen (wirklichen)
Dinges» (VW, 12) verstanden werden. Dieses «Was» wurde z. B. in der
Scholastik unter den Gesichtspunkt der Existenz gestellt, was dann die

Unterscheidung von Sosein und Dasein zur Folge hatte. Schließlich
wurde auch nach dem physischen Unterschied zwischen Wesen und
Existenz gefragt. Für Zubiri aber wird eine andere Fragerichtung
bedeutsam : «Vor der Frage nach dem Verhältnis von Wesen und Existenz
besteht... ein Problem des Wesens in anderer Hinsicht: das Wesen an
und für sich selbst betrachtet» (VW, 14). Genau dieses «an und für sich

selbst» nun war es, welches im Verlaufe der allzusehr am Logos
orientierten abendländischen Denkgeschichte vernachlässigt wurde. Der

15 Über den Stil von Zubiris Denken hat Alfonso Lopez Quintäs in seinem
Buch Pensadores cristianos contemporâneos, a. a. O., S. 318-321, sehr gute
Bemerkungen gemacht.



76 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Logos dominierte mehr und mehr über die Physis an und für sich

genommen. Fernando Inciarte hat deswegen das Anliegen Zubiris mit
Recht als «Reorientierung an der Physis aus Unbehagen am Logos»
bezeichnet16. Zubiri möchte also von Anfang an seine Überlegungen in
den Horizont der Physis gestellt wissen 17.

Zunächst zeigt sich das «Was» eines realen Dinges als die Einheit
aller «hic et nunc» sich zeigender Eigenschaften. Es meint das, was wir
bei einem ersten Hinsehen mit «dieses da» bezeichnen. Damit haben wir
aber erst einen äußersten Bereich dieses «Was» erreicht. Sobald wir das

«dieses da» benennen wollen, müssen wir uns auf ganz bestimmte der

«hic et nunc» vorliegenden Eigenschaften konzentrieren, nämlich auf

jene, die das «dieses da» charakterisieren, d. h. es von anderen Dingen
unterscheiden. Durch diesen Vorgang der Konzentration sind wir bereits

in einen tieferen Bereich des «Was» vorgestoßen. Zubiri nennt den ersten

Bereich das deiktische, den zweiten das denominative «Quid». Beide

Aspekte genügen aber noch nicht, um vom eigentlichen «Was», vom
Wesen des «Was» sprechen zu können. Wir kommen erst dann zur Ruhe,

wenn wir jene Eigenschaften, die das Ding in seiner Eigenheit
konstituieren, von allen übrigen isolieren können. «Das Wesentliche von etwas

ist genau das Minimum der Eigenschaften, die es besitzen muß, um das

zu sein (VW, 19), was es als ein von uns Benanntes ist. Das deiktische
und das denominative Was sind bloß als Explikate des fundamentalen
Wesenswas zu verstehenls. So ist z. B. der Mensch nicht deswegen

Mensch, weil er zuerst Lebewesen und vernunftbegabt ist, sondern er
zeigt sich als Lebewesen und vernunftbegabt, weil er schon immer
Mensch ist. Vernunftbegabung und Lebewesen-Sein sind der Ausdruck
einer letzten pulsierenden und in diesem Sinne «physischen» Einheit,
nämlich der Einheit des Wesens. Damit hat Zubiri provisorisch-thetisch

16 S. o. Anm. 12.
17 Er bietet auf den S. 15-17 seines Hauptwerkes einen Exkurs über den

Begriff «physisch». Dieser bezeichnet nicht einen bestimmten Seinsbereich, sondern
eine Art und Weise des Seins, nämlich das dynamische Hervorquellen aus einem
inneren Prinzip. Diese Seinsweise ist für Zubiri identisch mit Realsein, mit aus-
sich-heraus-sein. Es ist die Seinsweise «ex se», und diese darf nicht mit anderen
Seinsweisen, etwa mit der konzeptiven und mit der intentionalen verwechselt
werden.

18 Eine ähnliche, wenn auch nicht in gleicherweise differenzierte
Unterscheidung macht J. Seiler in seinem Buch: Philosophie der unbelebten Natur,
Ölten, 1948, S. 51, wenn er schreibt: «Wir wollen daher das 'Wesen im weiteren
Sinne' (das Sosein, das Was) unterscheiden vom 'Wesen im engeren Sinne' (Grund
des Soseins).»



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 77

die Leitidee seines eigenen Wesensmodelles genannt, und er hat damit
auch die Koordinaten des Zieles seiner Untersuchung angegeben: das

physische Wesenswas an und für sich.
Die Konturen seiner Leitidee stehen für den Spanier bei allen

Diskussionen über die Wesensmodelle anderer Denker unerschütterlich
fest, was den Madrider Philosophen manchmal zu sehr harten Urteilen
über anderes Denken verleitet, was aber zugleich keineswegs die Möglichkeit

ausschließt, daß gerade die Beschäftigung mit anderem Denken
Zubiri zu sich selbst gebracht hat. So heißt es z. B. bei der Darstellung
des Husserlschen Wesensmodelles, die These des Phänomenologen vom
Wesen als einer eidetischen Sinneinheit sei «völlig irrig» (VW, 27). Dieser

«völlige Irrtum» beruht nach Zubiri auf Husserls verfehlter
Bewußtseinskonzeption. Bewußtsein könne nämlich niemals als Intention,
sondern nur als Aktualisierung des Gegenstandes aufgefaßt werden. Infolgedessen

könne das Wesen auch niemals «Sinn» der Intention des Bewußtseins

sein. Zudem habe Husserl die Beziehung zwischen Ding und Wesen

viel zu sehr gelockert, da nämlich die Dinge nicht auf ihr Wesen

verweisen, sondern es innerlich besitzen. Zubiri gibt aber trotz der
Ablehnung des Husserlschen Ansatzes zu, daß im phänomenologischen
Wesensmodell die für sein eigenes Modell so wichtigen Momente der
Einheit und der Prinzipalität für das reale Ding sehr gut zur Geltung
kommen. Die Trennung von realem Ding und Wesen bei Husserl steht
aber diametral dem Grundanüegen Zubiris entgegen, der die beiden
ineins schaut.

In ähnlicher Härte führt Zubiri seine vermittelnden Diskussionen
mit den übrigen Denkern und Denkrichtungen, mit Hegel, mit dem
Rationalismus und mit Aristoteles. Sowohl Hegel als auch der
Rationalismus sehen das Wesen als Begriff, sie gehen davon aus, «daß das

Wesen die Realität des Begriffes 'des' Dinges ist» (VW, 30). Der Unterschied

zwischen dem hegelschen und dem rationalistischen Ansatz
besteht dann darin, daß der erste vom formalen Begriff, der zweite vom
objektiven Begriff ausgeht. Hegel versteht also das Wesen als ein Moment
des formalen Begreifens, was für Zubiri «aus verschiedenen Gründen

völlig unhaltbar ist» (VW, 38). Ähnlich wie bei Husserl hegt für den

Spanier der Stein des Anstoßes in der Tatsache, daß Hegel dem
Logischen den Primat über das «Physisch-Reale» einräumt, daß also die

Metaphysik letztlich zur Logik wird, daß das reale Ding mit seinem

Begriff identifiziert wird, und zwar «insofern dieser ein Ergebnis der
formalen Konzeption ist» (VW, 40), daß damit letztlich das wirkliche



78 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Ding für den absoluten Geist nichts anderes sein soll als ein immanentes
Moment seiner Vernunft.

Auch der Rationalismus - Zubiri faßt den Begriff sehr weit, denn

er sieht seinen Anfang im 14. Jahrhundert, läßt ihn seine eigentliche
Gestalt bei Descartes gewinnen und bei Leibniz und Kant kulminieren -
erschaut im Wesen die Realität des Begriffes, zwar nicht wie Hegel des

formalen, sondern des objektiven. Der objektive Begriff also sagt, was
das Ding zu sein hat, er geht der Realität voraus und begründet sie als

ihr Maß und ihre innere Möglichkeit. Auch eine solche Wesensauffassung
muß Zubiri von der Leitidee her, an der er sich orientiert, verwerfen:
«Der Rationalismus geht also schon im Ansatz der Frage dem Problem
des Wesens aus dem Weg. Er erforscht weder, was das Wesen, an sich

betrachtet, ist (d. h. nicht nur, soweit es der Existenz gegenübergestellt

wird), noch, was es als inneres Moment des realen Dinges ist (d. h. nicht
nur als ideales Paradigma)» (VW, 52/53). Die von Zubiri anvisierte
Leitidee von Wesen verbietet es also kategorisch, Wesen mit Sinn

(Husserl) oder mit Begriff (sei es nun der Formalbegriff oder der objektive)

zu identifizieren. Daß diese Identifikation trotzdem vorgenommen
wurde, zeigt, daß sich das Denken mindestens teilweise - denn Zubiri
schließt ja nicht aus, daß die genannten Konzeptionen auch wahre

Aspekte implizieren - fern von der Grundwahrheit befindet, nämlich
derjenigen, daß das Wesen physisches Strukturmoment der Realität
selbst ist.

Für Aristoteles ist gemäß der Interpretation Zubiris das Wesen vor
allem das reale Korrelat der Definition. Es befindet sich in der Wirklichkeit,

und die Definition ist der königliche Weg, es zu entdecken. Nun
aber gibt es für Aristoteles Definitionen im eigentlichen Sinn nur von
der Substanz, weswegen das Wesen immer nur ein solches der Substanz
ist. Es war aber der grundlegende Fehler von Aristoteles, so meint
Zubiri, der auch in der Diskussion mit dem Stagiriten trotz seiner

sonstigen allgemeinen Hochachtung für den großen Griechen sehr hart
ist, das Wesen auf die Ebene der Definition und damit auf diejenige des

Legomenon verlegt zu haben 19. Bei Aristoteles werde zwar zunächst
der Weg der «Physis» nicht ausgeschlossen, denn immerhin ist das Wesen

19 J. Seiler, a. a. O., S. 51-52, bewegt sich in der Antwort auf die von ihm
gestellte Frage «Was ist das Wesen?» (51) ganz und gar in der am Logos
orientierten aristotelischen Tradition: «Unter dem Begriff eines Dinges ist der Denkinhalt

zu verstehen, insofern er das Wesen dieses Dinges wiedergibt» (52).



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 79

für den Stagiriten das «reale» Korrelat der Definition, aber schlußendlich
sei Aristoteles doch, und zwar wegen seiner Vorliebe für die Definition
und für das Spezifische, dem Logos verfallen. «Es stimmt, er [Aristoteles]
will das, was das Wesen von etwas ist, auf dem Wege der «Physis»
bestimmen: sobald er aber positiv das Wesen eines naturhaften Dinges

zu erfassen versucht, 'wirft' er einfach auf das naturhafte Ding, mit
Bezug auf seine 'Natur', alle jene Charaktere, die dem Ding lediglich als

einem Legomenon zukommen, als Gegenstand der Aussage, als Objekt
des Logos. Der Begriff des Wesens wird dabei unklar» (VW, 66). Die
ersten Sätze des Zitates zeigen, daß Zubiri die Leitidee seines eigenen
Modelles bei Aristoteles geholt hat, dem er damit zugesteht, daß er ganz
im Gegensatz zu Piaton auf der richtigen Spur war, die er aber, kaum
hatte er sie entdeckt, leider wieder verließ.

Nach den vermittelnden Diskussionen mit einigen klassischen

Auffassungen über das Wesen, wie sie Zubiri im zweiten Teil seines Werkes

vorlegt (VW, 21-75), geht er im dritten Teil (VW, 77-390) zur differenzierten

Darstellung seines eigenen Modelles über. Es wäre aber nicht
genügend, bei einer Darstellung der Vermittlung des zubirianischen
Wesensmodelles nur auf die im zweiten Teil von VW angeführten
Diskussionen hinzuweisen, weil wahrscheinlich die WesensVorstellung der
indischen Philosophie bei der Auffindung der eigenen Leitidee für Zubiri
ebenso entscheidend war wie die abendländischen Modelle. Zu den
hervorstechendsten Eigenschaften des Entwurfes von Zubiri gehört sein

«physischer» Charakter. Gerade die indische Philosophie hat aber diesen

Charakter hervorgehoben. Aus der indischen Tradition ist der Begriff
«Rasa» bekannt, ein Begriff, der dasselbe meint wie Wesen und Essenz:

«Lebenssaft, Pflanzensaft, Lebenselixier usw., d. h. was die besten und

ursprünglichsten Qualitäten einer Sache enthält, was daher Kraft
besitzt, sie zu verbinden und die Realität des Dinges aufrechtzuerhalten»

(VW, 138). Die «Rasa» gibt also dem Ding Kraft, sie macht auch, daß

sich das Ding als solches offenbart, daß es sich von den anderen Dingen
unterscheiden kann. Das Spezifische und das Logoshafte stehe dem

Visuellen nahe, «Rasa» aber habe eine enge Beziehung zum Geschmacklichen,

das dem «Physischen» unvermittelt nahe ist. In der Diskussion
dieser Konzeption gibt Zubiri zu, was er in seiner polemisch ausfallenden

Auseinandersetzung mit den abendländischen Modellen keinem einzigen
Denker zugestanden hat, nämlich, daß sie sich «in einigen sehr entscheidenden

Punkten» (VW, 228) mit seiner eigenen Auffassung treffe. Es ist
vielleicht dieser Sympathie für die indische Auffassung zuzuschreiben,



80 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

daß Zubiri ihre Darstellung in den dritten Teil seines Werkes
aufgenommen hat. Bei der Beschreibung der positiven Seiten des indischen

Konzeptes ist Zubiri, der sonst in seinem Werk über das Wesen bei den
Diskussionen mit anderem Denken geradezu spröde ist, ausnehmend

liebenswürdig: «Nichts ist wahrer als dieser physische Charakter, und,
man erlaube mir den Wortüberschwang, nichts ist wahrer als dieser

konstituierende Charakter des Konstitutiven» (VW, 229). Zubiri kann
aber trotz der Nähe des indischen Modelles zu seinem eigenen nicht auf
eine grundlegende Kritik an jenem verzichten. Das Wesen kann nach
der indischen Auffassung vom Ding getrennt werden, während es nach
Zubiri immer nur als ein Moment des realen Dinges selbst aufgefaßt werden

darf. Zudem sei die indische Konzeption zu wenig entfaltet worden
und man wisse nicht genau, worin die Wesentlichkeit der «Rasa» liege.

Schließlich weist der Madrider Philosoph auch noch auf den Wesensbegriff

der Alltagssprache hin und er hebt ebenfalls dessen «physischen»
Charakter hervor. So sprechen wir z. B. von der Essenz im Zusammenhang

mit Artikeln aus der Parfümerie oder aus der Apotheke. Denken
wir z. B. an das ätherische Öl der Rose. Warum spricht man bei diesem

und bei ähnlichen Artikeln von Essenzen? «Sie heißen so, weil sie ein

Extrakt sind, der vermutlich alle 'Fähigkeiten' oder 'Heilwirkungen',
alle aktive 'Kraft' in sich schließt, - all das, was diesen Realitäten die

ihnen eigenen Eigenschaften gibt» (VW, 138). Die indische Tradition
und die Alltagssprache weisen also auf etwas hin, was den durchartikulierten

spekulativ hochstehenden Wesensmodellen der abendländischen
Tradition weitgehend fehlt, nämlich auf den «physisch-konkreten»
Charakter des Wesens.

Wir haben nun gesehen wie Zubiri, an einem vorläufigen Wesensmodell

sich orientierend, sich mit der philosophischen Tradition
auseinandergesetzt hat, wie aber diese Auseinandersetzung zugleich Vermittlung

seiner Leitidee von Wesen bedeutet. Die Leitidee von Wesen kann
verkürzt dargestellt werden als physische, primäre, dem Ding innerliche,
wahre und prinzipiale Einheit von Eigenschaften. Diese einzelnen

Bestimmungen kommen bei den besprochenen Wesenskonzeptionen ebenfalls

zur Sprache, aber immer nur isoliert, nie in der von Zubiri
postulierten Fülle. Gerade das wenn auch nur vereinzelte Vorkommen der
das zubirianische Modell integrierenden Elemente berechtigt uns, von
einem vermittelnden Gang des Spaniers in die Geschichte zu sprechen.
Wie wir zum Schluß noch gesehen haben, war Zubiris Zurückwandern
nicht nur ein Gang in die philosophische Tradition, sondern auch ein



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 81

solcher in die Sprache der Alltagswelt20. Die einzelnen bei Zubiri zu-
sammengeschauten Elemente verteilen sich folgendermaßen auf die
verschiedenen Denker und Denkrichtungen: bei Husserl zeigt sich das

Moment der Einheit, bei Hegel und bei den von Zubiri als Rationalisten
bezeichneten Denkern klingt am ehesten das Thema der Wahrheit des

Wesens an, und bei Aristoteles sowie bei der indischen Auffassung kommt
der physische Charakter in Sicht, welcher auch von der der Alltagssprache

zugrundeliegenden Auffassung berücksichtigt wird.

2. Zubiris erkenntnistheoretische Position und die Möglichkeit
der Wesenserkenntnis

Die apodiktische Art und Weise, wie Zubiri die Wesenskonzeptionen
der Neuzeit ablehnt, könnte mit Recht die Frage laut werden lassen, ob

es sich bei unserem spanischen Philosophen nicht vielleicht um einen

völlig akritischen, naiven Realisten handelt. Montero spricht tatsächlich
von einer «akritischen Haltung» (vgl. MER, 4). Wenn man die Begriffe
«akritisch» und «unkritisch» gleichsetzte, was aber Montero kaum
beabsichtigt, dann wäre es allerdings falsch, Zubiri akritisch zu nennen.
Zubiri hat sich zu intensiv mit Philosophiegeschichte und vor allem mit
Kant beschäftigt, als daß ihm die erkenntnistheoretische Frage fremd
sein könnte. Es ist zwar richtig, wenn man feststellt, daß in VW kaum
methodische und erkenntnistheoretische Vorbemerkungen gemacht werden,

aber man kann doch von einer impliziten Epistemologie sprechen.
Diese ist besonders in § 1 des 8. Kapitels «Realität und Wahrheit»

(VW, 88-105) und in § 1 des 3. Artikels von Kapitel 9, welcher die
Überschrift «Wesen und Logos» (VW, 261-270) trägt, enthalten.

Zubiri ist insofern kritisch, als er nach dem Verhältnis von menschlichem

Geist und Wirklichkeit fragt. Er sieht dann allerdings dieses

Verhältnis nicht so wie ein sogenanntes kritisches Denken (etwa Kant),
sondern auf eine sehr eigenwillige Weise, die es schwer macht, ihn in die
üblichen Schematas von Realismus oder Idealismus einzureihen. Am

20 In diesem Zusammenhang scheint uns das Urteil von Montero, im Werk
Zubiris über das Wesen fehle jegliche Semantik, vgl. MER, 3, etwas übertrieben.
Allerdings ist es insofern berechtigt, als Zubiri keine explizite semantische Doktrin
entwickelt, obwohl er verschiedentlich auf das Phänomen der Sprache
zurückkommt, vor allem auf den «casus constructus» verschiedener semitischer Sprachen.
Vgl. VW, 268-269; siehe auch unten S. 88.

6



82 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

ehesten könnte man ihn einen translogischen Realisten nennen. In den

folgenden Darlegungen geht es darum, diesen seltsam klingenden
Ausdruck zu verdeutlichen. Wir müssen zunächst feststellen, daß Zubiri, wie

jeder Philosoph und jeder Wissenschaftler, der daran geht, über irgendwelche

Gegenstände systematische Aussagen zu machen, von der

Voraussetzung ausgeht, daß die menschliche Intelligenz der Wirklichkeit
gerecht zu werden vermag, daß also wahre Erkenntnis möglich ist. Auch
ein kritischer Denker wie Kant mußte dieselbe Voraussetzung machen,
und selbst der Kritiker des Kritikers lebt aus dem Glauben an die

kritische Vernunft. Das Vertrauen in die kritische Kraft des menschlichen

Geistes stellt den die verschiedensten Philosophen verbindenden
gemeinsamen Horizont dar. Die Differenz zwischen den einzelnen episte-
mologischen Positionen liegt einzig und allein in der Reichweite, die man
der Kraft des menschlichen Geistes zugesteht.

Zubiri fragt nicht einfach nur danach, ob unsere Urteile wahr seien,

er geht in seinem Forschen noch weiter zurück, nämlich mit der Frage,
was denn der Grund der Wahrheit in unserem Geiste sei, was denn in
uns «wahrheitet» (VW, 88). Es sei dies die Realität selbst, meint er, denn
der intellektive Akt bestehe niemals darin, das Ding zu setzen, es zu
ideieren oder gar es nur intentional zu meinen, sondern darin, es zu
aktualisieren. «Intellektiv erfassen - das ist intellegere - bedeutet nichts
anderes als: das Ding bloß aktualisieren» (VW, 89). In der Aktualisierung
der Realität glaubt Zubiri die Grundstruktur menschlicher Intelligenz
gefunden zu haben, und er erklärt die oben angedeuteten Konzeptionen
der Setzung, der Ideation, der Intentionalität wie auch der Lehre von
der Unverborgenheit bei Heidegger nicht einfach als falsch, wohl aber
als einzelne Modi der Wirklichkeitsaktualisierung. Sicher kann man
über die Funktion des menschlichen Geistes anderer Auffassung sein als

Zubiri, man kann aber den Versuch des spanischen Philosophen, die von
anderen Denkern vorgeschlagenen Lösungen auf ein Ursprüngliches
zurückzuführen und von ihm her zu verstehen, nicht akritisch nennen.
Aktualisation ist ein Modus der Begegnung des Menschen mit den Dingen :

er begegnet ihnen als realen. Es gibt auch noch eine andere Möglichkeit
der Begegnung: der Mensch und vor allem das Tier kann den Dingen
auch als Reizen begegnen. Es gibt nach Zubiri prinzipiell zwei Typen
des Erfassens, das intellektive und das empfmdungsmäßige. Das
strukturelle Miteinander, Füreinander und Auseinander vom Empfinden und
Intelligieren beim Menschen kann hier nicht weiter erörtert werden, da
es die ganze Lehre Zubiris von der Anthropogenese einerseits und die



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 83

differenzierte Kenntnis seines Wesensmodelles andererseits voraussetzen

würde. Dieses Miteinander aber gehört zu den zentralen Thesen

der zubirianischen Anthropologie.
Das, was wir translogischen Realismus genannt haben, kommt in

der These vom « Prius » der Realität dem Moment ihres intellektiven
Erfassens gegenüber zum Ausdruck. Mit Nachdruck betont Zubiri, daß die
Realität nicht darin besteht, vom Intellekt aktualisiert zu werden. Man
muß zwischen «wahrer Realität», damit ist die Realität gemeint, insofern
sie erfaßt wird (es handelt sich also um einen sekundären Aspekt), und
«realer Wahrheit», damit meint man die Wahrheit, die unabhängig
vom Erfaßtwerden zum Dialog selbst gehört, unterscheiden (vgl. VW,
91). Der «realen Wahrheit» kommt der Primat zu. Sie gehört zur Realität
selbst, weswegen es für Zubiri möglich ist - weil ja genau die «reale

Wahrheit» beim Erfassen aktualisiert wird -, über die Struktur der

Realität, d. h. über das Wesen, Aussagen zu machen. Bevor also der
Mensch einzelne Urteile über die Wirklichkeit fällt, die tatsächlich wahr
oder falsch sein können, ist er in der Einheit von Empfindung und Intelligenz

immer schon im Bereich der «realen Wahrheit». Der Mensch muß

nicht erst mit Hilfe des Logos die Verbindung zur Physis herstellen, die

Physis trägt und begründet den Logos, der erst im Nachhinein zum
Funktionieren kommt, schon immer 21. In diesem Sinn sprachen wir von

21 Dieser Ansatz Zubiris distanziert sich deutlich vom sogenannten kritischen
Realismus eines O. Külpe, eines E. Becher, eines E. von Hartmann. Für diese Art
des Realismus gilt: «Die 'Realisierung', die Setzung und Bestimmung eines
bewußtseinstranszendenten Seienden, wie sie in sämtlichen Realwissenschaften unumgänglich

ist, zu rechtfertigen, stellt das Programm der erkenntnistheoretischen
Untersuchungen des kritischen Realismus dar. Die Art und Weise, wie den kritischen
Realisten diese Rechtfertigung gelang, bringt der Begriff 'kritischer Realismus'
zum Ausdruck, der eine erkenntnistheoretische Konzeption bezeichnet, die Realitäten

anerkennt und auch deren Bestimmung in Form eines kritischen Schlußverfahrens,

ausgehend von den Bewußtseinsgegebenheiten, zuläßt.» So schreibt
zusammenfassend H. Fertig, in: Die Auflösung der klassischen Substanzkonzeption
und ein Versuch ihrer Rehabilitierung. Diss, eingereicht an der philosophischen
Fakultät der Ludwig-Maximilians-Universität, München 1965 (Dissertations-
Druckerei Charlotte Schön, München), S. 61. Die Schwerpunkte bei den kritischen
Realisten und bei Zubiri (translogischer Realist) liegen anders. Jenen geht es

darum, die Frage zu beantworten: «Wie ist eine realwissenschaftliche Erkenntnis
möglich?» (H. Fertig, a. a. O., S. 60), für diesen bildet die Betonung des Primates
und der Trägerfunktion der «realen Wahrheit» eindeutig das Hauptanliegen. Für
Zubiri ist die Fragestellung der kritischen Realisten wohl noch vielzusehr dem
Sekundär-Logoshaften verpflichtet, während seine eigene auf das Ursprunghaft-
Tragende «realer Wahrheit» konzentriert bleibt.



84 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

einem translogischen Realismus. Das hier Gesagte darf nur als Andeutung

aufgefaßt werden, findet sich doch im gesamten Werk von Zubiri
eine differenzierte Lehre von der Wahrheit22.

Nach dieser erkenntnistheoretischen Standortbestimmung wollen
wir uns fragen, wie es für Zubiri möglich ist, trotz des Primates der

Physis zu einer begrifflichen, also logoshaften Erfassung des Wesens zu
kommen. Daß der spanische Philosoph dem Logoshaften skeptisch
gegenübersteht, hat seine Reaktion auf die verschiedenen
Wesensmodelle, mit denen er sich auseinandergesetzt hat, wieder und wieder

gezeigt. Seine Konzeption von der Wahrheit, die stets beim Ding bleibt,
also nicht vom Ding in Richtung Begriff oder Idee auszieht, hat diese

Skepsis von neuem bestätigt. Die Auseinandersetzung mit dem Stagi-
riten hat bereits deutlich gezeigt, daß das Wesen nicht ein Korrelat der

Definition sein kann, daß es aber auch nicht als ein «Hypokeimenon»
begriffen werden kann. Die Idee von «Substanz» und die «Definition»
können also als begriffliches Instrumentarium zur Wesenserfassung nicht
hinreichen, weswegen Zubiri daran geht, «ein adäquates begriffliches
Organon zu ersinnen» (VW, 261).

Zu diesem Zweck greift er auf die Sprache zurück 23, die für ihn
hauptsächlich der Ausdruck bestimmter Strukturen ist und als solche

eine bezeichnende Funktion ausführt. Ganz in der Linie seines Axioms,
daß der Mensch mit seiner Intelligenz einerseits und die Wirklichkeit
anderseits letztlich eine Struktur bilden, nimmt nun Zubiri an, daß «es

zwischen jedem Ausdruck, gleich ob durch die Sprache oder nicht, und
dem Verstand selbst eine innere, tiefverwurzelte Einheit gibt : die forma
mentis» (VW, 261). Mit «forma mentis» ist das gleiche gemeint wie mit
«Mentalität», eine bestimmte Art und Weise des Sprechens. Es gibt also

kein Sprechen an und für sich, sondern immer nur ein Sprechen auf
bestimmte Art und Weise. Eine jede Sprache spiegelt demnach immer
auch die Begreifensstruktur einer bestimmten Mentalität wieder. Die
einer Sprache zugrundehegenden Strukturen sind zum Teil mindestens

22 Vgl. dazu bereits seine Dissertation Ensayo de una teoria fenomenolögica
del juicio, Madrid 1923, dann vor allem NHD, S. 14, Anm. 1, und die auf S. 81

unten dieses Artikels angegebenen Stellen von VW ; ferner den noch nicht veröffentlichten

Kurs von 1966 El hombre y la verdad, der sich unter anderem auch der
Themen «Wahrheit und Historizität», «Wahrheit und Subjektivität», «Freiheit
und Wahrheit» angenommen hat (vgl. die Zusammenfassung dieses Kurses bei:
Lopez Quintâs, A. Filosofia espanola contemporänea, Madrid, La Editorial Catô-
lica 1970, S. 230-239.

23 Vgl. o. S. 81, Anm. 20.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 85

mentalitätsabhängig, sie sind also nur begrenzt ein Ausdruck der «realen

Wahrheit», weswegen es gut ist, sie mit Strukturen zu verbinden, die

aus anderen mentalen Formen stammen.
Bei der Wesenserfassung hat sich die aristotelisch-scholastische

Tradition auf einen ganz bestimmten, durch eine spezifische Mentalität
determinierten Logos verlassen, auf den sogenannten prädikativen
Logos, der ein Subjekt und dessen prädikative Determinationen
einschließt, die mit Hilfe des Verbums «sein» von diesem Subjekt ausgesagt
werden. Der mit Hilfe dieses Logos eröffnete Horizont ist aber nach der

Auffassung von Zubiri aus verschiedenen Gründen zu eng: 1. habe man
zum vornherein den das Wesen ausdrückenden Logos mit der Definition
identifiziert. 2. habe man den Logos überhaupt nur als prädikativen
verstanden und 3. habe man angenommen, das Subjekt des prädikativen
Logos sei mit der subjekthaften Realität, die man dann Substanz nannte,
identisch. Die Identifikation des das Wesen zur Sprache bringenden
Logos mit der Definition geht von der irrigen Voraussetzung aus, das

Wesen habe quidditativ-allgemeinen Charakter, es sei ein metaphysisches

Wesen. Nun hat aber nach Zubiri das Wesen individuellen
Charakter, weswegen nach einem anderen Mittel seiner Erfassung, als die
Definition es ist, gesucht werden muß.

Zubiri schlägt zur Erfassung aller jener Wesen, die nicht quiddi-
tativen Charakter haben, den essentiellen Satz vor, «der formal konstitutive

Eigenschaften ausdrückt, gleich, ob sie auch eine Quiddität
ergeben können oder nicht, - die aber, wenn dies der Fall ist, niemals in
quidditativer Form ausgedrückt werden» (VW, 266). Der Unterschied
zwischen essentiellem Satz und Definition ist groß: die Definition zielt
auf die Angabe des « genus proximum» und auf die Bestimmung der
«differentia specifica» ab; sie ist, wenn diese beiden Momente gefunden
sind, abgeschlossen, während der essentielle Satz, welcher eine offene
Serie konstitutiver Eigenschaften ausdrückt, immer noch weitere
Eigenschaften aufnehmen kann. Damit wird zugegeben, daß die Erkenntnis
der konstitutiven Eigenschaften nie zum Abschluß kommt. Zubiri geht
sogar noch weiter; er spricht von der Problematik der Erkenntnis
konstitutiver Eigenschaften, denn der erkennende Mensch hätte selten
Sicherheit darüber, ob es sich bei einer gefundenen Eigenschaft wirklich
um eine konstitutive oder vielleicht nur um eine konstitutionell-abgeteilte
Eigenschaft handelt. (Von der Eigenart der verschiedenen Eigenschaftstypen

wird später die Rede sein.)
Die Tatsache, daß Zubiri von der Offenheit und der Problematik



86 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

der Wesenserkenntnis spricht u, scheint uns für eine rechte Einschätzung
dieses Denkers entscheidend zu sein. Sie zeigt deutlich, wie sehr er sein

Wesensmodell nicht nur an der philosophischen Tradition und an der

Alltagssprache vermittelt hat, sondern auch im Angesichte der Ergebnisse

moderner Wissenschaft25. Es scheint uns, daß Belmonte aus dem

problematischen Aspekt einen zu allgemeinen Schluß gezogen hat, wenn
er meint, das Zugeständnis der Problematik in der Wesenserkenntnis
führe letztlich in einen allgemeinen Skeptizismus 26.

Es besteht tatsächlich eine Spannung zwischen der Konstruktion

24 Auch bei J. Seiler, Philosophie der unbelebten Natur, a. a. O., S. 53, gibt
es Äußerungen, die auf die Offenheit der Wesenserkenntnis hinweisen: «Das Wesen
ist nämlich nicht vorzustellen als ein eindeutig bestimmter Punkt in einer gewissen
Tiefe hinter den Erscheinungen, den man immer entweder erreicht oder verfehlt.
Das Wesen ist vielmehr als Zusammenhang der Phänomene zu denken, der je nach
dem betrachteten Kreis der Phänomene enger oder umfassender ist und daher
Wesenserkenntnisse der verschiedensten Vollkommenheitsstufen bedingt. »

23 Juliän MarIas betont die Bedeutung der Präsenz moderner Wissenschaft
bei Zubiri ebenfalls, wenn er schreibt, der Begriff der Struktur [kann hier
gleichgesetzt werden mit Wesen] sei unter anderem nur möglich aufgrund einer «ständigen
Präsenz der wissenschaftlichen, physikalischen und mehr noch biologischen
Mentalität» (Historia de la Filosofia, 18., neu erweiterte Auflage, Madrid, Revista de
Occidente, S. 459). Es scheint kaum gerechtfertigt zu sein, Zubiris «Von-der-
Wissenschaft-her-Kommen besonders hervorzuheben», wenn man daran denkt,
daß er diesbezüglich innerhalb der neueren christlichen Philosophie etliche
Vorläufer hat, wie etwa J. Seiler oder auch J. de Vries. Wir dürfen uns aber keineswegs

täuschen lassen, denn der enge Kontakt der Philosophie zu den Wissenschaften
ist, wie W. Schulz in seinem Buch : Philosophie in der veränderten Welt, Pfullingen,
Neske 1972, mit Recht betont, bei so bedeutenden Vertretern der deutschen
Philosophie wie bei Husserl und Heidegger alles andere als eine Selbstverständlichkeit.
In bezug auf Husserl und Heidegger schreibt Schulz: «Die wissenschaftliche Welt
wird vom Philosophen als solche in ihrem Recht nicht anerkannt. Die Beschreibung

einer vorwissenschaftlichen Lebenswirklichkeit, die es faktisch kaum noch
gibt, weil die Verwissenschaftlichung diese Wirklichkeit radikal aufgehoben hat,
wird zu einem Grundthema erhoben, in der Meinung, daß die Philosophie ihr
Daseinsrecht nur dadurch beweisen könne, daß sie sich den Dingen zuwendet, die

'ursprünglich mit der Wissenschaft nichts zu tun haben'» (Schulz, a. a. O., S. 28).
Es ist angesichts der zuletzt genannten Tatsachen also durchaus berechtigt, Zubiris
ständige Tuchfühlung mit den Wissenschaften ganz besonders zu betonen, zumal
bei gewissen seiner Lehrer (denken wir hier an Ortega y Gasset und Zaragüeta)
dieser Aspekt eher zu kurz kam. Um die Terminologie von Schulz zu gebrauchen,
können wir also sagen, daß sich Zubiris Denken im Bereich der Verwissenschaftlichung

bewegt. Diesbezüglich ist es von größter Aktualität und paßt durchaus in
das Konzept von Philosophie, welches Michael Landmann in seinem Buch
Philosophie, ihr Auftrag und ihre Gebiete, Darmstadt, Carl Habel 1972, besonders auf
den S. 58-74 und 127-134 vorschlägt.

26 Vgl. M. Belmonte, Primera noticia del libro «Sobre la esencia» de X.
Zubiri, in: Indice Nr. 169, (1963) S. 3-4.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 87

eines festumrissenen Wesensmodelles einerseits (wie wir es in seinen

Umrissen bereits kennengelernt haben und später in einzelnen Aspekten
noch studieren werden) und der These der Problematik der Wesenserkenntnis

anderseits (wie wir sie soeben dargelegt haben). Diese Spannung
aber kann man nicht dadurch auflösen, daß man auf den Skeptizismus
rekurriert, sondern dadurch, daß man zwischen einem rein formal zu
verstehenden Wesensmodell auf der Ebene höchster Abstraktion (der
Inhalt von Zubiris Hauptwerk) und der Applikation dieses Modelles auf
der Ebene des Material-Konkreten unterscheidet27. Dieser Unterschied
wird zwar bei Zubiri nicht explizit, aber er ist in seinem Vorgehen

implizit enthalten, was gerade durch die These der Problematik der
Wesenserkenntnis bestätigt wird; so verhält sich Zubiri auf der Ebene

des formal-allgemeinen, wie wir bereits zu spüren bekommen
haben, apodiktisch-dogmatisch, während er, sobald er auf das konkrete
Erkennen und auf den Einzelfall kommt, von Problematik spricht.
Eine ganz andere Frage ist aber die, mit welchem Recht er auf der

formal-allgemeinen Ebene apodiktisch-dogmatisch ist, nachdem er
gewisse Aspekte seines Modells, wie wir noch sehen werden, in Anlehnung
an die Ergebnisse der Einzelwissenschaften entwickelt hat. Diese Frage
könnte adäquat nur beantwortet werden auf dem Hintergrund einer
viel tieferen Problematik, nämlich derjenigen, die sich in die schwer

zu beantwortende Frage kleidet, ob ein konstruktives Denken
überhaupt auf eine dogmatische Axiomatik verzichten kann oder nicht.
Die Erörterung dieser Frage aber kann innerhalb dieser Arbeit nicht
geleistet werden.

Nach Zubiris Interpretation hat die klassische Philosophie des

Abendlandes angenommen, die prädikativen Aussagen allein führten
zur Realitätserfassung. Wenn diese Annahme richtig ist, dann kommt
den Nomina eine sehr untergeordnete Stellung zu, nämlich die, bloße

begriffliche Bezeichnungen zu sein. Gegen eine solche Degradierung des

Nominalen aber formuliert Zubiri folgende These: «Die nominale Form

27 Wenn wir Seilers Philosophie der unbelebten Natur a. a. O. und Zubiris
Werk vom Wesen einander gegenüberstellen, dann kommt der genannte Unterschied

zwischen der Ebene höchster Abstraktion (Zubiri) und der Ebene des
Material-Konkreten (Seiler, besonders S. 375-387) sehr deutlich zum Ausdruck.
Eine vollständig überzeugende Verbindung beider Ebenen ist wohl keinem der
beiden Denker in den genannten Werken gelungen. Zubiris Konzeption steht da
und dort in Gefahr, sich allzusehr in der Abstraktion zu verlieren und Seilers
Entwurf ähnelt streckenweise eher einem Physikbuch als einem philosophischen Traktat.



88 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

ist die primäre Form, wie das Reale durch eine Aussage erfaßt wird»
(VW, 267). Demgemäß ist also der nominale Logos dem prädikativen
vorgeordnet, und er kann verschiedene Formen annehmen, von denen
die klassische Logik nur eine herausgenommen und gekannt hat, eben

die, welche das Korrelat des Nomens als Substanz betrachtet. Die
Nomina haben tatsächlich in allen Sprachen die Funktion, ein Ding
auszudrücken, und ihre Flexion ist der Ausdruck ihrer Verbindung.
Sie weist auch auf die Verbindung der Dinge hin. Neben der Flexion
gibt es in vielen Sprachen auch noch eine andere Möglichkeit, die Nomina
zueinander in Beziehung zu bringen, nämlich die Präpositionen. Der auf
Flexion beruhende und der präpositionale Rekurs zum Ausdruck von
Verbindungen haben etwas gemeinsam: beide gehen davon aus, daß die
Nomina (und dahinter natürlich auch die Dinge) zunächst etwas An-
sich-Seiendes sind, das nachträglich zueinander in Beziehung gebracht
wird. Einige semitische Sprachen verfügen aber über eine Sprachform,
die vielmehr als die beiden genannten das Moment der Beziehung, des

Systematisch-Strukturellen hervorhebt. Es ist dies der sogenannte « Casus

constructus». «Hier sind nicht die Dinge das Primäre, sondern ihre
Systemeinheit. Die Verbindung ist weder Beugung noch Beziehung,
sondern innewohnendes System» (VW, 269). Die Mentalität, welche sich
des «Casus constructus» als eines morphologischen Rekurses bedient,
zeigt uns die Realität als System-Einheit. Da nun aber das Wesen für
Zubiri eine systematische Einheit von Eigenschaften ist, kann der
konstruierte nominale Logos als adäquates begriffliches Instrument der
Wesenserkenntnis fungieren. Der in der Definition Gestalt annehmende,
das Wesen als Substanz mit Subjektcharakter interpretierende
prädikative Logos ist damit fraglich geworden.

Mit diesen Gedanken hoffen wir, den erkenntnistheoretischen Standpunkt

von Zubiri gezeigt und das sprachliche Instrumentarium, das

ihm für die Wesenserkenntnis zur Verfügung steht, umschrieben zu
haben. Wenn wir bei der mehr von außen herkommenden Darstellung
von Zubiri als einem bedeutenden Repräsentanten der spanischen
Gegenwartsphilosophie auf seine umfassende Bildung hingewiesen haben
(s. o. S. 68 f.), mochte das vielleicht den Eindruck erwecken, es handle
sich nur um ein biographisches Akzidens. Die Darstellung einiger Aspekte
von Zubiris Denken aber hat uns eindrücklich bewiesen, daß dieses

scheinbare «biographische Akzidens» seine Früchte getragen hat. Das
bisher zur Sprache Gebrachte war nur möglich auf dem Hintergrund
eines umfassenden Horizontes, eines solchen, der sowohl die klassisch-



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 89

abendländische Tradition wie auch östliches (indisches und semitisches)
Denken und schließlich die modernen Wissenschaften in sich schließt.

3. Der Ort des Wesens nach Zubiri

Bevor wir auf die verschiedenen Perspektiven, unter denen das

Wesen nach der Auffassung unseres spanischen Philosophen betrachtet
werden kann, sowie auf einzelne Aspekte seines Modelles näher eingehen

können, wollen wir uns fragen, an welcher Stelle er es ansiedelt. Anläßlich

seiner Auseinandersetzung mit Aristoteles (VW, 66) unterscheidet

er drei Stufen innerhalb derer sich das Problem des Wesens entfaltet.
Wir können auch von drei Bereichen sprechen, die durch drei Fragen
anvisiert und voneinander unterschieden werden. Durch die Frage,
welches die Dinge sind, die Wesen haben können (die verwesentlichbaren

Dinge, VW, 66) wird auf den ersten Bereich hingewiesen. Durch die
weitere Frage nach den tatsächlich verwesentlichten Dingen innerhalb
des Bereiches der verwesentlichbaren Dinge kommt der zweite Bereich
in Sicht. Erst nach dem Hinweis auf die beiden Bereiche kann die Kernfrage

nach der formalen Struktur des Wesens selbst in Angriff genommen
werden.

Der Bereich des Verwesentlichbaren ist nach Zubiri mit dem Bereich
der Wirklichkeit identisch. Er versteht daher unter einer wesentlichen

Eigenschaft jene, die einem Ding unter keinen Umständen fehlen darf,
weil sie es zu dem macht, was es wirklich ist, wobei unter Wirklichkeit
ausschließlich das verstanden wird, «was formal auf Grund seiner
Eigenschaften, die es besitzt, auf sich selbst oder auf die übrigen einwirkt»
(VW, 82). Es ist nun aber auch möglich, daß ein Ding zwar wegen der

Eigenschaften, die es besitzt, wirkt, dazuhin aber auch noch deswegen,
weil es zu einer sinnvollen Möglichkeit im menschlichen Leben werden
kann. Diese Tatsache veranlaßt Zubiri zur Unterscheidung zwischen
den realen Dingen und den «Sinn-Dingen». Diese Unterscheidung zeigt,
wie konsequent der spanische Philosoph seinen translogischen Realismus

durchführt, kommt er doch zum Ergebnis, daß nur die realen, nicht
aber die Sinn-Dinge Wesen haben. Stein und Holz sind zunächst reale,
auf atomaren und molekularen Verbänden beruhende Gebilde. Sie

können aber auch zu Möglichkeiten im menschlichen Leben werden, sie

können z. B. dem Menschen als Behausung dienen. Qua Stein und Holz
ist dann das Haus ein reales Ding, qua Sinngebilde aber ist es bloß ein



90 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Sinn-Ding, ohne Realität und Wesen. Zubiri siedelt damit seine Betrachtung

jenseits der vom menschlichen Logos durchdrungenen und gestalteten

Lebenswelt an und richtet sich somit im Gegensatz zu so vielen
modernen Wissenszweigen, die sich an der Phänomenologie orientieren,
an der vor und unabhängig vom Logos bestehenden Physis aus. Allerdings

kann sich eine solche Ausrichtung nie völlig kritisch der

Beantwortung der schweren Frage stellen, wie es denn möglich ist, von der

Logosunabhängigkeit zu sprechen, da doch bei einem solchen Sprechen
der Raum des Logos kaum verlassen werden kann 28.

Bei der Ansiedlung des Wesens in der Realität kommt Zubiri auf
einen weiteren Unterschied zu sprechen, nämlich auf denjenigen zwischen
der wahren Realität (der sogenannten Realität-simpliciter, VW, 87) und
der Realität-secundum-quid (ebd.). Die erste hat ihr eigenes «Agathon»
in sich, die zweite kann nur von ihrer Bezogenheit auf ein außerhalb
ihrer hegendes Ziel her verstanden werden. Der Unterschied wird anhand
eines Beispiels erläutert: man könne ein Stück Silber als reales Sein

(als Silber selbst) betrachten oder aber als Schwimmer, Reflektor usw.
«Nur wenn ein System von Eigenschaften nicht bloß für eine Wirksamkeit

in bestimmter Form (Schwimmer oder Reflektor), sondern schlicht
und einfach für das reale Sein (Silber) notwendig ist, nur dann haben wir
es im strengen Sinn mit einer Wesensnotwendigkeit zu tun. In diesem

Fall identifiziert sich das 'für' mit dem 'von' im 'Was', die reale

Unterscheidung zwischen dem 'von' und dem 'für' verschwindet» (VW, 86).
Wenn wir die Differenz von «Real-Ding» und «Sinn-Ding» einerseits und
von «Realität-simpliciter» und «Realität-secundum-quid» anderseits

nebeneinanderstellen, sehen wir, daß eigentlich in beiden Fällen das gleiche
gemeint ist, da ja das «quid» des «secundum-quid» immer auf eine vom
Menschen gesetzte Konstellation (etwa Schwimmen oder Reflektieren)
hinweist. Gerade aber die Tatsache, daß Zubiri zwei Gegensatzbegriffe
schafft, zeigt uns, wieviel ihm daran gelegen ist, die nackte Realität von
irgendwelchen Pseudorealitäten zu unterscheiden und das Wesen nur im
Bereich der ersten anzusiedeln. Der Raum der verwesentlichten Realität
ist also nur derjenige der Realität-simpliciter. Nach dieser Ortung ist
es nun möglich geworden, vom Wesen an und für sich zu sprechen. Dieses

28 Vgl. zur Problematik realistischer Ansätze M. Gex, Einführung in die
Philosophie, 4., durchgesehene Aufl., Bern, München 1967, S. 192 f. Mit diesem
Hinweis wollen wir nicht etwa Zubiris Ansatz mit irgendwelchen anderen realistischen

Ansätzen gleichstellen, müssen aber doch anerkennen, daß gewisse
Grundprobleme allen Realismen gemeinsam sind.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 91

ist uns in Umrissen bereits bekannt, und es kann im folgenden nur noch

darum gehen, einige seiner Aspekte des näheren zu entfalten. Zuvor aber
sei noch kurz auf die beiden Perspektiven hingewiesen, unter denen es

nach der Meinung Zubiris betrachtet werden kann.

4. Die Talitât und Transzendentalität des Wesens

Es sind dies die Gesichtspunkte der Talität und der Transzendentalität.

Der talitative Aspekt meint die «Sobeschaffenheit» des Wesens 29.

Das Studium der konkreten «Sobeschaffenheit» eines einzelnen Wesens

ordnet Zubiri den positiven Wissenschaften zu 30, den Entwurf des

Begriffes der Talität als solchen zählt er zu den Aufgaben der
Metaphysik. Man könnte nun annehmen, daß Talität als solche mit dem
identisch sei, was in der Scholastik mit «kategorischer Ordnung» bezeichnet

wurde. Zubiri aber legt großen Wert darauf, daß man das

«kategorische Bestimmtsein» nicht mit «Talität» verwechselt. Die beiden

Begriffe bewegen sich auf sehr verschiedenen Ebenen: der
klassischscholastische auf der Ebene der Substanz und der Definition, der zubi-
rianische auf derjenigen von System, Struktur und essentiellem Satz.
Wenn das Wesen, wie das für unseren spanischen Philosophen der Fall
ist, als eine Gruppe von Eigenschaften konzipiert wird, nämlich jener
Eigenschaften, die notwendig und hinreichend sind, eine Realität zu
bilden, dann kann man den Akt, der ein Wesen so oder anders beschaffen
macht (Zubiri prägt den Ausdruck «talifizieren» VW, 272) nicht einfach
als die Determination eines Subjektes (einer Substanz) durch eine Eigenschaft

bestimmen. Talifizieren heißt dann: «einem System einen so

beschaffenen Inhalt auf Grund des 'Eigenschaft-von'31 -Seins verleihen»

(VW, 272). Es wäre aber falsch und würde Zubiri in die Nähe eines

materialistischen Denkens rücken, beim Talifizieren den einzelnen
Eigenschaften als einzelnen allzu große Bedeutung zuzumessen. Der letzte
Grund der Talität eines Dinges liegt nämlich bei der inneren Einheit der

29 R. Gutierrez Girardot nennt in seinem Essay : Die spanische Literatur, in :

Kindlers Literaturlexikon, Zürich, Kindler Verlag, 1970, Bd. I, S. 183, Zubiri
zusammen mit Quevedo als einzigen Vertreter der spanischen Sprache, dem die
Wortbildung durch Ableitung gelungen ist. Als Beispiel führt er das aus dem Wort «tal»
(solches) abgeleitete «Talidad» an.

30 Siehe o. S. 85 die Bemerkungen zum essentiellen Satz.
31 Vgl. den konstruierten Zustand der Realität, der im «casus constructus»

erfaßt wird, s. o. S. 88.



92 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

einzelnen Eigenschaften. Sie ist das Ursprüngliche: «Die Einheit befindet
sich als innerliche Erfordernis des Ganzen 'in' jeder Eigenschaft. Diese

Erfordernis verleiht jeder Eigenschaft ihren Charakter als 'Eigenschaft-
von'. Auf Grund dieses Charakters sind die Eigenschaften 'talifiziert'»
(VW, 273) 32.

Der talitative Aspekt ist aber keineswegs die ursprünglichste oder

gar einzige Ansicht des Wesens, denn dieses ist nicht nur dasjenige,
infolgedessen ein Ding so beschaffen ist, sondern in erster Linie das, was

aus ihm etwas Reales macht. Nur in diesem Sinne kann von der Transzen-
dentalität des Wesens die Rede sein. Die transzendentale Perspektive
zeigt das Wesen umfassender als die talitative, denn darin, daß die

Dinge, ja sogar die letzten Unterschiede der Dinge real sind, zeigt sich
eine letzte und tiefste Gemeinsamkeit, die hinter allen Verschiedenheiten

ansichtig wird. «Die Ordnung der Realität ist, was die Realität selbst

betrifft, eine transzendentale Ordnung; geht es aber um die 'so beschaffene'

Realität, dann ist sie dagegen die talitative Ordnung» (VW, 282-
283). Es wäre ein Mißverständnis, diese beiden Ordnungen unabhängig
voneinander sehen zu wollen. Der Begriff der transzendentalen Funktion
des Talitativen (VW, 320) weist auf die innige Verbindung beider

Ordnungen hin. Ellacuria umschreibt diesen sehr abstrakten Begriff
folgendermaßen: «Die transzendentale Funktion ist jene Funktion, durch welche

eine Talität die transzendentalen Eigenschaften der Realität
konstituiert und durch welche die Realität formal eine wahre transzendentale

Struktur ist»33. Die Untersuchung des transzendentalen Aspektes
des Wesens und seines inneren Zusammenhanges mit dem talitativen
erfolgt bei Zubiri sehr detailliert und umfaßt über achzig Seiten (VW,
282-364). Sie darzustellen, erforderte eine eigene Arbeit, zumal ihre
Analysen zum Schwerverständlichsten und Subtilsten von Zubiris Hauptwerk

gehören. Arellano hat versucht, Zubiris Idee der transzendentalen

Ordnung gesondert darzustellen 34. Die soeben skizzierten Zentralbegriffe

sollten lediglich die beiden Ebenen zeigen, auf denen in VW das

Wesensmodell betrachtet und durchgespielt wird. An diesem Entwurf

32 In seiner Studie weist Inciarte, IRP, S. 228 mit Recht darauf hin, daß es

gerade der Primat des Einheitsgedankens ist, welcher Zubiri, der in vielem der
demokritisch-materialistischen Tradition nahezustehen scheint, in die «

nichtmaterialistische (n) Linie der von Aristoteles betonten Priorität der 'energeia' vor
der 'dynamis' » (229) stellt.

33 Vgl. EllacurIa, Indices, a. a. O., S. 103.
34 Vgl. seinen Artikel, La idea del orden trascendental in: Documentation

Critica Iberoamericana, Sevilla, Nr. 1, 1964-1965, S. 29-83.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 93

einzelne Momente herauszuheben, das ist die Absicht der folgenden
Darstellung. Das zubirianische Modell ist für sich allein genommen
schon sehr kompliziert und man müßte praktisch den Großteil des

Werkes über das Wesen wörtlich zitieren, wollte man allen Aspekten
nachgehen. Wir werden uns deswegen beschränken und bloß die uns

wichtig scheinenden Momente an diesem differenzierten Modell
herausnehmen. Es versteht sich von selbst, daß ein so kompliziertes Gebilde

noch um vieles schwerer verständlich wird durch den Umstand, daß es

auf zwei Ebenen, nämlich der talitativen und der transzendentalen
sowie im Bereich ihrer Interaktio (vgl. den Begriff der transzendentalen

Funktion) variiert wird.

5. Einzelne Besonderheiten des zubirischen Wesensmodelles

a) Der Unterschied zwischen Substantialität und Substantivität35

Wir haben oben (S. 89 ff.) die wahre Realität simpliciter als den

Ort des Wesens angegeben. Sie ist also der Bereich der verwesentlichten
Wirklichkeit. Diese versucht nun Zubiri genauer zu charakterisieren,
und zwar mit dem Begriff der Substantivität. Er versteht darunter eine

systematische Einheit von Eigenschaften, in der diese aber ihren Eigenstand

verloren haben und zu Momenten der Einheit geworden sind,
die sich auf Grund ihrer Stellung innerhalb des geschlossenen Systems
gegenseitig bedingen. Das Präfix «sub» beim Begriff «Substantialität»
darf aber nicht zu falschen Assoziationen führen, etwa zur völlig irrigen
Meinung, es handle sich bei diesem System um etwas «hinter» oder«unter»
einem anderen Liegendes. Verwesentlichte Realität und System (Substantivität)

liegen auf derselben Ebene. Keines ist dem anderen vorgeschoben
oder hinterlegt. Das substantive System hat etwas Totales und Geschlossenes

an sich. Es genügt sich in bezug auf die Konstitution selbst, d. h.
es ist mit konstitutioneller Suffizienz ausgestattet (vgl. VW, 119).

Die konstitutionelle Suffizienz ist zwar nicht die einzige, wohl aber
die grundlegende Art und Weise, Suffizienz zu besitzen. In der
Philosophie des Stagiriten ist von einem anderen Suffizienztypus die Rede,

35 Cerezo Galän hat bereits im Titel seiner Arbeit auf diesen bei Zubiri sehr
wichtigen Unterschied hingewiesen: Contribuciones al estudio de Sobre la esencia de

X. Zubiri: De la sustancialidad a la sustantividad (La esencia como correlato de
la definition) in: Documentaciön critica Iberoamericana, Sevilla, Nr. 1 (1964-1965)
S. 15-27.



94 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

von der Substantialität. Danach hat eine als Subjekt verstandene
Substanz die Fähigkeit, Trägerin von akzidentellen Eigenschaften zu sein.

Diese Suffizienz wurde später als eine solche der Existenzfähigkeit
interpretiert. Es gibt nach Zubiri tatsächlich diese verschiedenen Suffizienz-

typen, der Irrtum beginnt erst dann, wenn man die Suffizienz qua
Existenzfähigkeit als ursprünglichen und tragenden Typus betrachtet.
In Wirklichkeit ist aber die Suffizienz zur Existenzfähigkeit erst eine

Folge der konstitutionellen Suffizienz. Die Substantivität und die
Substantialität sind zwei verschiedene Momente einer jeden Realität simpli-
citer: «Substantialität ist jener Charakter, nach dem aus dieser Realität
bestimmte Eigenschaften oder Eigenheiten, aktive oder passive, die in
der einen oder anderen Form ihr inhärent sind, hervorkommen oder

entspringen; eben deswegen sind sie Subjekte Substantivität ist
dagegen konstitutionelle Suffizienz» (VW, 122).

Die bekannte Tatsache, daß eine Substanz (z. B. Zucker) durch
ihre Aufnahme in einen Organismus zu einer insubstantiven Substanz

wird, weist auf die Verschiedenheit zwischen dem Moment der Substantivität

einerseits und demjenigen der Substantialität anderseits hin.
Substantivität ist von größerer Mächtigkeit als Substantialität: so

vermag die Substantivität einzelne Substanzen und deren subjekthaften
Charakter zu integrieren. Es gibt häufig Fälle, bei denen aus der

Verbindung einzelner substantieller Momente eine neue Substanz resultiert,
wobei zwar die Resultierende als Substantivität zu bezeichnen ist, aber
nicht eigentlich über den Bereich des Substantiellen hinausgeht. Es gibt
aber auch den anderen Fall, nämlich den Menschen, bei dem die
Substantivität weit über den Bereich der Substantialität hinausreicht. So

ist der Mensch sicherlich einerseits das Subjekt derjenigen Eigenschaften,
die sich aus den ihn konstituierenden Eigenschaften ergeben, man kann
aber nicht sagen, er sei hinsichtlich seiner Möglichkeiten (etwa der

Möglichkeit, aus einem bestimmten Talent das oder jenes herzuholen)
Subjekt, da diese Möglichkeiten nicht wie irgendwelche andere Eigenschaften
«naturhaft» sich ergeben und einer Substanz entspringen, vielmehr muß

er sich dieselben unter dem anstrengenden Einsatz seiner Freiheit
«aneignen», weswegen es Zubiri mit Recht vorzieht, den Menschen in bezug
auf seine Möglichkeiten nicht einfach Subjekt (hypokeimenon) zu nennen,
sondern«eher«hyper-keimenon», nicht nur sub-stans, sondern auch supra-
stans» (VW, 124) 36. Es wäre fruchtbar, den anthropologischen Konse-

36 Man kann sich allerdings beim Betrachten dieser Unterscheidung Zubiris
zwischen «sub» und «supra-stans» fragen, ob nicht dahinter eine allzuräumliche



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 95

quenzen, vor allem im Hinblick auf die Begründung einer Ethik
nachzugehen, wie sie in dieser Unterscheidung zwischen Substantivität und
Substantialität impliziert sind. Wir wollen aber hier, wie Zubiri selbst

es tut, im Formal-Abstrakten bleiben und auf Applikationen nur im
Sinne von Illustrationen hinweisen.

Der Unterschied zwischen Substantiv und substantial wird vielleicht
dadurch etwas deutlicher, daß wir auf die Negation des Substantiven,
nämlich auf das Insubstantive hinweisen. Als Negation des Substantiven
darf das Insubstantive niemals mit dem Akzidentellen, das immer schon

wie sozusagen seine Positivität, nämlich das Substantiale auf der Ebene
des Subjektualen liegt, verwechselt werden. Zubiri ist also sehr
konsequent, wenn er schreibt: «Wie die Substantivität nicht mit der Substantialität

identisch ist, so kann auch das Insubstantive nicht mit dem
Akzidentellen gleichgesetzt werden» (VW, 127). Wenn Aristoteles die
Akzidentalität im Rahmen der Abhängigkeit von einer Substanz (Subjekt)

gesehen hat, dann kann man prinzipiell zwar mit Recht sagen, daß

jedes Akzidens insubstantiv ist, woraus aber nicht schon folgt, daß alles

Insubstantive auch akzidentell ist. So sind z. B. alle jene Substanzen,
die einen Organismus bilden, zwar nicht akzidentell, denn sie sind ja
wirkliche Substanzen, sie sind aber insubstantiv. Wenn daher ein
substantielles Element beim Integriertwerden in ein neues System seine

konstitutionelle Suffizienz, d. h. seine Substantivität verliert, folgt daraus
noch nicht, daß es zum Akzidens wird. Das Akzidens konstituiert sich

erst (wenn man es negativ sagen darf) durch das Fehlen der konstitutionellen

Suffizienz.
Bei der Einführung des Begriffes «Substantivität» muß aber auch

auf das Problem der Individuaütät hingewiesen werden. Nach Zubiri
kann die Individualität einer Substantivität niemals etwas Sekundäres
sein. Es gehört zu den zentralsten Anliegen unseres spanischen
Philosophen, das Denken, auch das formal-abstrakte vom Individuellen her

Vorstellungsweise steht, oder doch zum mindesten, ob nicht Zubiri dem Stagiriten
eine solche Einstellung unterstellt. Natürlich muß sich der Mensch die «Möglichkeiten»

erst aneignen, aber die Freiheit wird für den nicht mehr «naturhaft» zu
verstehenden Prozeß der Aneignung «naturhaft» vorausgesetzt. Wie wir nun aber
im Deutschen «Voraus»-Setzung nicht im räumlichen, sondern im ontologischen
Sinne verstehen, so scheint mir, wäre es falsch, das «sub» in der Kombination
«Sub-stans» räumlich zu interpretieren und dem « supra » entgegenzustellen. Allerdings

verliert mit dieser Bemerkung Zubiris Unterscheidung nicht gänzlich ihren
Wert, weil sie immerhin daraufhinweist, daß der Begriff der «Voraussetzung»
gerade dann, wenn vom Menschen und seinen Akten die Rede ist, differenziert
werden muß.



96 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

aufzubauen. Wenn nun für ihn die als Substantivität gefaßte, verwe-
sentlichte Realität schon in ihrer Individualität gesehen werden muß,
dann kann es uns nicht erstaunen, wenn er das Motiv des primär
Individuellen auch, wie wir noch sehen werden (s. u. S. 109 f.), bei der

Behandlung des Wesens selbst betonen muß. Schon die Diskussion mit
Aristoteles (s. o. S. 78 f.) hatte gezeigt, daß für Zubiri das Individuelle
vor dem Spezifischen steht. Die Ablehnung eines Individuationsprinzips,
wie es in der Scholastik gelehrt wurde, ist daher nur eine logische

Konsequenz. «Es gibt keine Individuation der Species, sondern nur eine

Speziation der Individuen» (VW, 37 128). Eine jede Substantivität muß
also als nicht mehr weiter zurückführbare Einheit betrachtet werden.

Wenn Zubiri von Individualität spricht, macht er den Unterschied
zwischen der singulären und der eigentlichen Individualität (VW, 108).

Bei der singulären Individualität handelt es sich um eine bloß numerische

Einheit, während bei der eigentlichen ein positiver, innerer Gehalt
gegeben ist. Den einzelnen Elementarteilchen, Atomen und Molekülen
kommt nach Zubiri bloß singulare Individualität zu, bei den
untermenschlichen Lebewesen zeichnet sich bereits, allerdings erst anfanghaft,

die eigentliche Individualität ab, erst die menschliche Person aber

darf als Individualität im eigentlichen Sinne angesprochen werden.

Im Zusammenhang mit der eigentlichen Individualität muß auf
einen weiteren bedeutsamen Unterschied hingewiesen werden, nämlich
auf den zwischen Individualität und Konkretisierung. Als Individuum
ist eine Realität von Anfang an immer «dieselbe», während sie aber auf
der Ebene der Konkretisierung stets Veränderungen unterworfen wird.
So kann ein und derselbe Mensch im Verlaufe der Zeit verschiedene

Standpunkte einnehmen, verschiedene Berufe ausüben etc. Alle diese

Modifikationen haben keine individuierende, sondern bloß eine
konkretisierende Funktion. Nur, wenn wir ein geschlossenes System von
Eigenschaften vor uns haben, das mit konstitutioneller Suffizienz ausgestattet
ist, haben wir es mit einem Individuum zu tun. Auch wenn wir noch so

viele bloß konkretisierende Eigenschaften anhäufen würden, so gäbe das

niemals ein Individuum, sondern eine Chimäre. Zusammenfassend

schreibt daher Zubiri: «Deshalb bleibt eine Realität zwar 'die'-selbe,
aber nie 'das'-selbe. Sie ist 'die'-selbe als Individuum, das ab initio
vollkommen individuiert ist, aber niemals 'das'-selbe in der Linie der

37 Schon Suarez war der Lehre vom Individuationsprinzip gegenüber
kritischablehnend eingestellt. Vgl. dazu J. Seiler, Philosophie der unbelebten Natur,
a. a. O., S. 420.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 97

Konkretisierung» (VW, 131). Ohne das Verdienst Zubiris im Sehen feiner

Unterscheidungen herabmindern zu wollen, drängt sich hier doch die

Frage auf, ob die Differenzierung Individuum Konkretisierung nicht
doch, wenn auch auf der Ebene des Systematisch-Strukturellen, ganz
in die Nähe der Unterscheidung Substanz-Akzidens kommt, die sich

allerdings nach Zubiri auf einer anderen Ebene, nämlich auf derjenigen
des Subjektualen bewegt. Im Zusammenhang mit der primären
Individualität der Substantiven Realitäten muß schließlich auch noch die

Frage gestellt werden, wie es denn möglich sein soll, daß verschiedene

Individuen zu einer Art zusammengefaßt werden können. Auf dieses

Problem werden wir später zu sprechen kommen (s. u. S. 106 ff.).
Als oben von der eigentlichen und von der singulären Individualität

der Substantivität die Rede war, sind wir bereits auf konkrete Größen

gestoßen und haben uns gefragt, welcher Individualitätstypus dem

Anorganischen, welcher dem Organischen und welcher schließlich dem

Menschlichen zukommt. Hier wollen wir dem Vorkommen einzelner Sub-

stantivitäten in der konkreten Welt noch etwas weiter nachgehen. Wie
Zubiri schon 1960 in seinem Vorlesungszyklus «Acerca del mundo»
betont hat38, haben wir es beim Aufbau der Welt nicht einfach mit einer

einförmigen Anordnung von Substantivitäten zu tun; die Welt hat sich

von den einfacheren Strukturen der bloß singulären Substantivitäten
bis dahin zu den streng individuellen Substantivitäten entwickelt. Wenn
wir soeben die Verbindung singuläre Substantivität gebraucht haben,
dann war das recht ungenau, denn nach Zubiri kann man nur von
Substantivität im eigentlichen Sinne sprechen, wenn die strikte Individualität

gegeben ist. Daher wäre es strenggenommen falsch, die einzelnen

Bestandteile (Elementarteilchen, Atome, Moleküle) des anorganischen
Bereiches schon als Substantivitäten anzusehen: genau genommen darf
nur der anorganische Bereich als solcher und als ganzes Substantivität
genannt werden. Die Substantivität des anorganischen Bereiches ist von
ganz eigener Art: sie ist zwar ganzheitlich, aber weder ist sie singulär
noch im wahren Sinne des Wortes individuell, da nichts Gleichartiges
oder Ähnliches da ist, von dem sie getrennt ist. Sie ist in diesem Sinne

einzig. Die materiellen Dinge sind innerhalb dieser einzigartigen
anorganischen Substantivität bloß Fragmente (man könnte sagen insub-
stantive Substanzen).

38 Vgl. A. Campo, Un nuevo curso de X. Zubiri: Acerca del mundo, in: Indice
Nr. 141, S. 276-293.



98 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Es ist nicht ganz kohärent, wenn Zubiri vor dem Gedanken einer

ganzheitlichen, Substantiven, materiellen Realität plötzlich zurückzuschrecken

scheint, meint er doch, man könne ein «natürliches
Zugeständnis» (VW, 133) machen und sagen, die Elementarteilchen, Atome,
Moleküle und eventuell auch die Kristalle seien singuläre Substantivi-
täten. Was mit dem Adjektiv «natürlich» gemeint sein soll, ist nicht
eindeutig: wahrscheinlich verweist dieser Ausdruck auf die
vorwissenschaftliche Welteinstellung. Wir werden aber den Verdacht nicht los,
daß für Zubiri «natürlich» auch «pluralistisch» meint und daß er Angst
hat, sein Ansatz könnte zum Monismus führen, spielt doch in seinem

Denken die sog. Respektivität eine große Rolle (s. u. S. 128).
Die fortschreitende Entwicklung der Welt führt zu immer echteren

Einheiten und damit auch zu einer immer eigentlicheren Individualität.
Innerhalb des anorganischen Bereiches bedeutet die Stabilisierung der
Materie bereits einen diesbezüglichen Fortschritt. Bei dieser Stabilisierung

tauchen aber noch keine Einheiten auf : «sondern einfache 'Gebilde',
d. h. bloße Aggregate singulärer, mit 'Einzigkeit' begabter Einheiten ;

es gibt keine zwei Stücke makroskopischer Materie, die identisch wären»

(VW, 133). Der Einheit und Individualität schon viel näher kommt die
« Belebung der stabilen Materie». Die Lebewesen sind funktionelle
Einheiten, welche in einem gewissen Sinne bereits von der Umwelt
unabhängig sind und über sie sogar eine spezifische Kontrolle ausüben. Natürlich

kann das einzelne Lebewesen nur vom Ganzen des Lebens her
verstanden werden, behauptet aber innerhalb dieses Ganzen eine relative
Unabhängigkeit, weswegen Zubiri von der Quasi-Individualität und von
der Quasi-Substantivität der Lebewesen spricht. Aber auch hier gilt
strenggenommen, daß nur das Leben insgesamt und nicht die einzelnen
Lebewesen als Substantivität anzusehen ist. Zur wahren Substantivität
mit eigentlicher Individualität bringt es aber die menschliche Person,
bei der das Anorganische, das Vitale und das Animalische vom Geistigen
überhöht und integriert werden. Es gibt demgemäß verschiedene Sche-

matas, nach denen die verwesentlichte Realität im Verlaufe der
Jahrmillionen in immer intensiverer Weise zur Substantivität wird: «Stabilität,

Unabhängigkeit von der Umwelt mit spezifischer Kontrolle über
sie, Begegnung mit den Dingen als Realitäten» (VW, 143).

b) Das Wesen als Subsystem konstitutiver Eigenschaften

Nachdem wir uns bei der Behandlung der Begriffe «Substantivität»
und «Substantialität» immer noch im Bereich der verwesentlichten



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 99

Realität aufgehalten haben, wollen wir nun diesen Bereich mit der

Frage verlassen, was denn das Wesen innerhalb der als System von
Eigenschaften charakterisierten Substantivität ausmacht. Formelhaft
kann man sagen, es sei innerhalb der vielen konstitutionellen
Eigenschaften das tragende Subsystem von konstitutiven Eigenschaften. Um
zu einem tieferen Verständnis dieser Formel zu kommen, müssen wir im
folgenden die Begriffe «Eigenschaft» und «System-Einheit» erläutern.

Wenn Zubiri von Eigenschaften spricht, dann hat bei ihm dieser

Begriff keinen eindeutigen Sinn. Unter Eigenschaft versteht er zunächst
all das, was ein Ding besitzt, das, was schon Aristoteles mit der Bezeichnung

«idion» meinte; ferner subsumiert Zubiri unter den Begriff der

Eigenschaft alle Momente des Dinges, auch seine Teile (etwa Materie,
Struktur, chemische Zusammensetzung usw.); schließlich soll «Eigenschaft»

in einem möglichst weiten Sinne genommen werden, wobei er
dann alles umfaßt, «was zum Ding gehört oder auf Grund der 'Eigenheit'

an ihm teilhat als-etwas ihm 'Eigenes'39 » (VW, 82-83). Montero

(MER, 5) und A. Torres Queiruga 40 haben mit Recht auf die mangelnde
Präzision des für das Verständnis des zubirianischen Wesensmodelles

von Zubiri so wichtigen Begriffes der «Eigenschaft» hingewiesen. Man
würde aber der Konzeption des spanischen Philosophen nicht gerecht,
wiese man nicht auch auf die von ihm unterschiedenen diversen Typen
von Eigenschaften hin. Zunächst verweisen wir auf die Differenz
zwischen den formalen und den kausalen Eigenschaften : «Die Eigenschaften,
die nicht aus einem wechselseitigen Zusammenhang resultieren, und auch
die anderen, die auf diesen Zusammenhang zurückgehen, hier aber ohne
Rücksicht auf ihn, für sich betrachtet werden, nennen wir Eigenschaften

formaler Art; die Eigenschaften dagegen, welche die Zusammenhänge

konstituieren, nennen wir Eigenschaften kausaler Art» (VW, 106).
Für Zubiri ist ferner auch der Unterschied zwischen konstitutionellen

und hinzukommenden Eigenschaften von Bedeutung. «Alle diese

Eigenschaften, die zu dem gehören, was man gemeinhin die Eigenart eines

Dinges nennt, bezeichne ich als Eigenschaften konstitutioneller Art ; ich

39 Die moderne Psychologie hat dem Begriff «Eigenschaft» eine besonders
intensive Bedeutung gegeben, insofern nämlich, als sie dieselbe mit dem Wesensbegriff

weitgehend identifiziert hat. «Im Sinne der modernen Psychologie ist Wesen
eine der Gestaltqualitäten, d. h. es ist eine erlebte Eigenschaft der Gegenstände,
und zwar eine ausdruckshaltige...»

40 In seinem kurzen Artikel, Zubiri-Amor Ruibal, in: Indice Nr. 175-176
(1963) 14-15.



100 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

unterscheide sie von den übrigen Eigenschaften, die nur 'hinzukommen' »

(VW, 106-107). Wenn man die bis jetzt angeführten Einteilungen
betrachtet, muß man sich tatsächlich fragen, ob sie in die ohnehin schon

sehr allgemein gehaltene Umschreibung des Begriffes «Eigenschaft»
tatsächlich Klarheit bringen, denn das Verhältnis der Termini «kausal»

und «hinzukommend» wird zu wenig deutlich. Zudem wird mit der oben
zitierten Formulierung: «die auf diesen Zusammenhang zurückgehen,
hier aber ohne Rücksicht auf ihn, für sich betrachtet werden, ...» (VW,
106) - der Terminus «kausal» von einer willkürlich gewählten Perspektive

abhängig gemacht.
Zubiri vergleicht die «hinzukommenden» auch noch mit den

sogenannten «systematischen» Eigenschaften. Er nennt dann die
«hinzukommenden» additive Eigenschaften. Diese «können auf adäquate Weise

unter die einzelnen Elemente des Systems aufgeteilt oder verteilt werden»

(VW, 115), während die systematischen «pro indiviso zum System an
sich gehören und nicht unter seine Elemente aufgeteilt werden können»

(VW, 115). Beispiel des ersten Typs wäre, wenn man vom Massendefekt

absieht, die Maße eines Körpers, Beispiel des zweiten Typs die dem

System als solchem angehörende potentielle Energie. Zubiri versucht
also, wie wir soeben gesehen haben, eine Gliederung der Eigenschaftstypen.

Wir haben auf die meisten dieser Typen kurz hingewiesen, haben
aber den für das Studium des Wesensmodelles entscheidenden Typ der

«konstitutiven» Eigenschaften noch gar nicht erwähnt.
Aus der ganzen Darlegung geht hervor, daß das Wesen innerhalb

der Substantiven Realität angesiedelt werden muß, d. h. also innerhalb
der formalen konstitutionellen Eigenschaften. Es stellt sich daher die

Frage, welche dieser Eigenschaften als konstitutiv im eigentlichen Sinne

angesehen werden können. Bei näherer Betrachtung der zu einem
Substantiven System verflochtenen konstitutionellen Eigenschaften zeigt
es sich tatsächlich, daß nicht alle dieselbe konstituierende Kraft
besitzen. Es gibt unter ihnen solche, die getragen werden, «weil sie zwingend
durch andere determiniert sind» (VW, 145), und es gibt «diese anderen,
die eigentlich und strenggenommen 'unbegründet' sind» (VW, 145). Der
erste Typ kann z. B. durch die Erbanlagen oder durch bestimmte rassische

Merkmale illustriert werden, der zweite kann nur schwer mit
konkreten Hinweisen belegt werden, da die Erkenntnis dieser wesentlichen,
von Zubiri «konstitutiv» genannten Eigenschaften, wie wir gesehen

haben, offen und problematisch ist (s. o. S. 85).
Diese konstitutiven Eigenschaften, die nur formal bestimmt werden



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 101

können, bilden innerhalb des Systems der konstitutionellen
Eigenschaften ein Subsystem, worunter Zubiri folgendes versteht: «Subsystem
ist der genaue philosophische Begriff, der besagt, daß das durch den

Ausdruck bezeichnete sich nicht hinter dem System verbirgt oder unter
ihm liegt, sondern ein formales Moment des Systems selbst ist» (VW,
148) 41. Der Begriff «Subsystem» braucht nicht für die konstitutiven
Eigenschaften allein reserviert zu werden, da es nach Zubiri innerhalb
einer bestimmten Substantivität auch noch andere, aus bloß konstitutionellen

Eigenschaften gebildete Subsysteme geben kann, wie z. B. das

Organ eines Lebewesens. Ein solches Subsystem von bloß konstitutionellen

Eigenschaften unterscheidet sich in seinem Determiniertsein
gründlich vom Subsystem konstitutiver Eigenschaften, das sich selbst

genügt und nicht mehr abgeleitet werden kann, d. h. primär ist 42.

Wenn Zubiri, der auch in seinem Hauptwerk nur als christlicher Philosoph

verstanden werden kann und daher von seinen Voraussetzungen
her auf jeglichen Immanentismus verzichten muß, im Zusammenhang
des Subsystems konstitutiver Eigenschaften von Unbegründetsein und
von Ursprünglichkeit spricht, dann meint er nie die Ebene des

Verursachtseins, sondern immer nur diejenige der konstitutionellen Suffizienz

(s. o. S. 93 ff.). Betrachten wir das «physische» Wesen eines Dinges, dann
ist es das «System der konstitutiven physischen Eigenschaften, deren
Suffizienz notwendig ist, damit eine substantive Realität alle ihre übrigen
Charaktere haben kann» (VW, 148).

Um Wesen zu konstituieren, genügen die Eigenschaften, auch die
konstitutiven allein nicht. Beim Zustandekommen des Wesens spielt
nämlich die Einheit die entscheidende Rolle. Sie ist der Akt, während
den Eigenschaften die Funktion der inneren Possibilität zukommt. Demnach

wäre es verkehrt, in der Einheit einfach die Synthese einzelner

Eigenschaften zu sehen, ist sie doch in keiner Weise ein Resultat, sondern

41 Aus dieser Formulierung spricht Zubiris stets neu variiertes Grundanliegen,

nämlich, daß das Wesen unter keinen Umständen als etwas Darunterliegendes,

als « Hypokeimenon » mißverstanden werden soll. Allerdings gelingt es auch
Zubiri nicht ganz, - denn er hat nicht auf das Präfix « sub » verzichtet - eine solche
«Interpretation» zum vornherein auszuschließen. Vgl. o. S. 94—95, Anm. 36.

42 An diesem Beispiel kann wiederum, wie schon bei der Typologie der
Eigenschaften, auf eine mangelnde Präzision bei Zubiri hingewiesen werden ; es ist nicht
einsichtig, warum zwei so verschiedene Systemtypen wie Subsysteme konstitutioneller

und Subsysteme konstitutiver Eigenschaften den gleichen Namen
«Subsystem» tragen, wenn nämlich dasjenige, welches systematisch mit dem Begriff
«Subsystem» umfaßt wird, die Funktion des betreffenden Subsystems so gründlich
verändert. Gleiche Bezeichnungen stiften in solchen Fällen nur Verwirrung.



102 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

das Primäre, immer schon Vorhandene. Die einzelnen Eigenschaften
können nur von der Einheit her begriffen werden, denn sie sind durch
sich selbst auf alle übrigen und damit auf die Einheit hingewendet. In
diesem Kontext spricht Zubiri von der Solidarität der Eigenschaften.
Wie ist es nun aber möglich, daß die konstitutiven Eigenschaften einerseits

solidarisch und anderseits zugleich unabhängig sind? Nach Zubiri
besteht zwischen Solidarität und Unabhängigkeit kein Widerspruch,
weil nämlich die solidarisch miteinander vorkommenden Eigenschaften
nicht voneinander abgeleitet werden können. Es ist z. B. unmöglich,
bei einem bestimmten Menschen seine Vernünftigkeit auf seine Leiblichkeit

zu reduzieren; die beiden Eigenschaften können nicht voneinander

abgeleitet werden, sie sind aber dennoch solidarisch, und zwar in dem

Sinne, daß die eine ohne die andere nicht vorhanden sein kann.
Es wäre ungenügend, die Einheit der konstitutiven Eigenschaften

bloß von der Ungeteiltheit her zu verstehen, wie das nach der

Interpretation Zubiris bei Aristoteles der Fall ist; vielmehr ist die Ungeteiltheit

eine Folge der Einheit. Zudem kommt im Terminus «Ungeteiltheit»
nur etwas Negatives zum Ausdruck, die Abwesenheit von Teilung. Man

müsse, so meint Zubiri mit Recht, versuchen, die Einheit von ihrer
positiven Funktion her zu sehen, und das ist am besten möglich, wenn
man die Funktion der von innen her aufeinander bezogenen konstitutiven

Eigenschaften studiert, die darin besteht, daß sie «'zugleich'

genommen - 'durch sich selbst' notwendig und zureichend sind, damit
die substantive Realität alle ihre übrigen Eigenschaften hat» (VW, 215).
Es wäre absurd, diese positive und tragende Funktion einer einzelnen

konstitutiven Eigenschaft zuzuschreiben, weil das Wesen nur von der

Einheit her zum Wesen wird. Wir haben es beim Motiv der Einheit geradezu

mit dem Zentralgedanken von Zubiris Wesenskonzeption zu tun.
«Einheit ist nicht auf Grund der Synthesis der Eigenschaften, sondern

Synthesis der Eigenschaften ist auf Grund der Einheit» (VW, 216). Um
anzudeuten, daß die Einheit nicht etwas rein Abstraktes ist, sondern von
einzelnen in einem System kohärierenden Eigenschaften sozusagen
« analysiert » wird, bedient sich Zubiri wiederholt des Begriffes « Kohärenz-
Einheit».

Mit der Formel vom Wesen als einem Subsystem von bestimmten,
nämlich der konstitutiven Eigenschaften haben wir auf zwei sehr wichtige,

nur gedanklich trennbare Aspekte des zubirianischen Wesensmodelles

hingewiesen, nämlich auf den Aspekt der Eigenschaften und auf

denjenigen der Einheit. Wir haben dabei auf die Begriffe «Eigenschaft»



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 103

(sowie auf die verschiedenen Typen von Eigenschaften) verwiesen und
auch die große Bedeutung des Begriffes «Einheit» erwähnt. Wollte man
die einzelnen, in dieser Darstellung nur skizzenhaft hingeworfenen
Begriffe vertiefen, müßte man Zubiris großangelegte Analysen im einzelnen

aufführen und kritisch sichten, was bei dieser Einführung nicht geschehen
kann. Bevor wir noch auf weitere Besonderheiten des zubirianischen
Wesensmodelles eingehen wollen, möchten wir nur bemerken, daß sich

der spanische Philosoph mit der These von der Ursprünglichkeit der
wesentlichen Einheit auch von Kant distanziert, für den die Einheit
erst aus der «Synthesis» resultiert. Zubiri bleibt somit seinem
erkenntnistheoretischen Standpunkt, den wir als translogischen Realismus
bezeichnet haben, treu (s. o. S. 81 ff.).

c) Zubiris Korrektur der klassischen Unterscheidung von Essenz und
Existenz

Während Jahrhunderten hat sich vor allem die scholastische
Philosophie mit dem Problem der Unterscheidung von Essenz und Existenz
beschäftigt, und auch noch der Existentialismus (vor allem derjenige
von Sartre) steht im Horizont dieses Problems. Zubiri ist aber der
Ansicht, daß die Fragestellung als solche im Grunde genommen ihr Ziel
verfehlt; er meint, sie gehe am für die Philosophie allein Entscheidenden,
nämlich an der Realität vorbei. Für ihn ist die Wirklichkeit als das «ex

se», als das, was aus sich heraus besteht, «vor dem Wesen und vor der
Existenz» (VW, 302) 43. Das «ex se», mit Hilfe dessen im Hauptwerk

43 In seiner Darstellung Substanz und Welt bei Spinoza und Leibniz,
Freiburg/München, Karl Alber 1972, stehen S. 174 bei der Darstellung von Leibnizens
Lehre über das Dasein Gottes folgende sich auf das Verhältnis von Wesen und
Existenz beziehende Sätze, die eventuell für das Erschließen der geistigen
Herkunft Zubiris aufschlußreich sein könnten: «Das Wesen ist Prinzip der Existenz,
weil die Existenz Prinzip des Wesens ist. Als Eigenschaft ist die Existenz im Wesen
eingehalten und durch es bestimmt. Da aber erst die Existenz die Ganzheit, d. h.
Wirklichkeit des Wesens ist, bestimmt sie selbst ihren Bestimmungsgrund. Das
Verhältnis von Wesen und Existenz richtet sich danach zur Übereinstimmung,
daß die Größe des Wesens auch die der Existenz ist».

Nach M. F. Sciacca: Les grands courants de la pensée mondiale contemporaine,

Les tendances principales, Mailand 1961, Bd. I, S. 792 hat sich Zubiri vor
allem auch von M. Blondel beeinflussen lassen. Blondel seinerseits hat sich mit dem
Substanzgedanken bei Leibniz auseinandergesetzt, so daß in vielen Punkten
wahrscheinlich durchaus eine Linie von Zubiri über Blondel zu Leibniz gezogen werden
kann. Vgl. die Besprechung von Georges van Rief, zu M. Blondel, Le lien
substantiel et la substance composée d'après Leibniz, in Revue philosophique de
Louvain Bd. 70, Nr. 7, (4. Serie) Löwen 1972, S. 487 ff.



104 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

«Vom Wesen» der Begriff «Wirklichkeit» umschrieben wird, darf aber
nicht mit den Ausdrücken «a se» und «per se» verwechselt werden. «A

se» würde bedeuten, «von sich aus Existenz haben», und zwar ohne auf
ein tragendes Fundament zu verweisen, und «per se» bedeutet, zur
Existenz befähigt sein. «Die perseitas (per se) muß genau von der aseitas (a

se) unterschieden werden, weil es nicht dasselbe ist, aus sich selbst

Existenzfähigkeit zu haben (perseitas) und aus sich selbst Existenz zu
haben» (VW, 120).

Was meint nun aber Zubiri, wenn er feststellt, die Realität als «ex
se» sei früher als Wesen und Existenz in der klassischen Unterscheidung?
Die Priorität darf nicht kausal oder natürlich gedeutet werden, sondern

es handelt sich bei ihr nur um ein Frühersein «in dem Sinn, daß eine ratio
formalis früher ist als das, wovon sie ratio formalis ist; ohne Existenz
und Wesen gäbe es keine Realität; aber jenes, was formal die Realität
konstituiert, ist diese Weise des 'ex se', derzufolge das Ding existiert
und verwesentlicht ist» (VW, 303). Zubiri sieht Wesen und Existenz als

Momente der Realität an, die sich unterschiedslos einschließen. Wir sind
erst in späterer begrifflicher Erfassung berechtigt, die beiden Momente

zu unterscheiden, und zwar nur unter der Bedingung, daß wir die
Formalität der Realität, die beide impliziert, nicht vergessen. Das Wesen,
wie Zubiri es versteht und wie er es vor allem in der tranzendentalen
Perspektive (s. o. S. 91 f.) darstellt, ist mit der Realität identisch, es ist
«sowohl Existenz wie klassisches Wesen; denn beide müssen zuerst ex se

sein; und dieser Bezug auf das ex se ist eben genau die Wesentlichkeit
unseres Wesens» (VW, 349). Es wäre zu undifferenziert, würde man
sagen, Zubiri lehne die traditionelle Unterscheidung zwischen Wesen

und Existenz überhaupt ab; er macht ihr vielmehr den Vorwurf, daß

sie zu wenig an den Ursprung reicht. Sie ist ihm viel zu begrifflich. Man
müsse bei der Realität als solcher ansetzen und erst in einem folgenden
Schritt könnten weitere, der Distinktion zwischen Wesen und Existenz
ähnliche Differenzierungen vorgenommen werden.

Der Ansatz bei der Realität als solcher bedarf keiner Anstrengung,
weil wir uns schon immer in ihr befinden, weil wir sie schon immer
erfahren. Alle Wirklichkeit, welcher der Mensch begegnet, zeigt sich als

hinfällige, als innerlich begrenzte. Es ist die Empfindung der Endlichkeit
und des Begrenztseins, welche unseren Geist dazu anhält, das Reale nach
zwei Aspekten zu konzipieren; in der Terminologie von Zubiri handelt es

sich um das «bloß Geschlossene» einerseits und um das bloß «Existente»
anderseits. Die Aspekte des «bloß Geschlossenen» und des «bloß Exi-



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 105

stenten» heißen auch Redukte, und zwar deswegen, weil sie die Realität,
die in transzendentaler Betrachtung mit dem Wesen identisch ist und
die als «ex se» verstanden wird, nur auf reduzierte Weise wiedergeben.
Die Redukte sind bloß mit den klassischen Termini «Wesen» und
«Existenz» vergleichbar, sie sind aber, da Zubiris Wesensmodell vom klassischen

verschieden ist, in keiner Weise gleich.
Nach Zubiri darf keines der Redukte bevorzugt werden, und er

meint, es sei «einer der schweren Irrtümer aller Existentialismen, zu
glauben, daß es zumindest für die menschliche Realität eine fundamentale

Anteriorität oder Priorität der Existenz gegenüber dem Wesen gibt»
(VW, 354). Man würde also Zubiri zu Unrecht in traditionelle Schematas

pressen, wollte man ihn einen Essentialisten oder einen Existentialisten
nennen; er ist im üblichen Sinne, wegen seines eigenwilligen und z. T.
recht originellen Modelles, keines von beiden. Man könnte ihn höchstens
insofern einen Essentialisten nennen, als er es, obwohl der Zeitgeist heute
anders orientiert ist, unternimmt, systematisch über die formale
Grundstruktur der Wirklichkeit nachzudenken und dadurch das Anliegen der
Wesensdenker der Tradition wiederum aufzunehmen.

Wir haben oben daraufhingewiesen, daß nach Zubiri der Grund für
die Differenzierung der beiden Redukte in der Erfahrung der Endlichkeit
hegt. Ist eine solche These nicht sehr nahe der scholastischen Lehre, die

sagt, die Verursachung eines Dinges zwinge zur Distinktio zwischen
Wesen und Existenz, weswegen bei der vollkommenen Wirklichkeit,
nämlich bei Gott, auch gar kein Unterschied zwischen den beiden
bestehen könne? Zubiri gibt durchaus zu, daß die Ursächlichkeit bei der

Erfahrung der realen Dinge und damit bei der erwähnten Unterscheidung

eine bedeutende Rolle spielt, er möchte ihr aber, wie es uns richtig
erscheint, auf keinen Fall den ersten Platz einräumen. Wir erfahren nämlich

die Dinge nicht zunächst als Verursachte, sondern als solche, die
einfach einmal vorhanden sind. Die Verursachung der Dinge muß oft
erst denkend erschlossen werden, sie Hegt also noch lange nicht immer im
Bereich unmittelbarer Erfahrung. Das Überraschende, Unheimliche und
Unerhörte bei der Erfahrung der vorhandenen Dinge ist, daß sie alle,
früher oder später, und zwar von innen heraus, zerfallen. Die Grunderfahrung,

welche Zubiri zu seiner Lehre von den Redukten führt, ist das

Verfallen der Realität an sich und die dahinter stehende Begrenzung.
Der Unterschied zur Scholastik ist zwar subtil, aber nichtsdestoweniger
real: die Perspektive hat sich verschoben. Während die Scholastik die

Dinge mehr von außen her betrachtet hat (sei es nun in ihrem Verur-



106 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

sachtwerden von außen oder in ihrem Zerstört-werden durch andere

Realitäten), versucht Zubiri, die Realität in ihrem inneren Zerfall zu
begreifen. Vielleicht kann man hier von einer Extrapolation der heideg-
gerschen Kategorie des Seins zum Tode sprechen.

d) Zubiris Lehre von der Spezifizierung der individuellen Wesen

Es ist bei unserer Darstellung verschiedentlich aufgefallen, (s. z. B.
o. S. 95 f.), daß Zubiri die Individualität des Wesens in den Vordergrund
stellt. Wenn aber das Individuum an erster Stelle steht, wird es plötzlich
zum Problem, wie denn mehrere Individuen eine Spezies sollen bilden
können. Der spanische Philosoph weicht dieser bedeutenden Frage nicht
aus, sondern entwickelt zu ihrer Beantwortung eine Lehre der
Spezifizierung, der wir im folgenden nachgehen wollen. Das Wesen als Subsystem

konstitutiver Eigenschaften ist immer schon individuell. Wenn

man davon ausgeht, verwickelt man sich z. B. in bezug auf den Menschen

bereits in beträchtliche Schwierigkeiten : kann man mit Recht sagen, die
einzelnen Menschen seien voneinander wesensverschieden, wenn sie doch

darin übereinkommen, Menschen zu sein Geht man von der klassischen

Auffassung dessen aus, was «wesentliche Differenz» bedeutet, nämlich
Differenz von Spezies, dann führt die Aussage von der Wesensverschie-

denheit der einzelnen Menschen tatsächlich zu untragbaren Ungereimtheiten.

Bei Aristoteles z. B. heißt ja «wesensgleich», resp. «wesensverschieden»

«speziesgleich», resp. «speziesverschieden». Mit Recht bezeichnet

Zubiri die sich aus einer solchen Auffassung ergebenden Schlüsse als

absurd: «In diesem Sinne zu behaupten, daß zwei Individuen der gleichen
Spezies sich im Wesen unterscheiden können, ist schlechthin absurd -
und zwar per defmitionem» (VW, 166).

Die bisherige Darstellung hat aber bereits zur Genüge gezeigt, daß

Zubiris Standpunkt ein von der klassischen philosophischen Tradition
verschiedener ist: jene bewegt sich auf der Ebene der Prädikation und
damit des Logos, dieser auf derjenigen der Physis. Die Frage, ob das

Ding in eine spezifische Quiddität aufgehoben werden kann oder nicht,
kann nach Zubiri nur vom Standpunkt der «Physis» aus so beantwortet
werden, daß sie nicht zu Absurditäten führt. Folgende Aspekte sieht die
klassische Auffassung im Wesen als einer verschiedene Individuen
umfassenden Quiddität: 1. ein Minimum an Übereinstimmung, 2. ein nicht
mehr weiter Teilbares, 3. eine Größe, die wesentlich, d. h. letztlich in der
klassischen Tradition «spezifisch» differenziert. Es ist nun aber nach der

Auffassung des Spaniers verkehrt, die drei genannten Aspekte auf die



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 107

Ebene der Quiddität zu stellen, da sie im Konstitutiven und damit im
Individuellen angesiedelt sind. Minimum an Übereinstimmung heißt
Minimum an Konstitution, Letztlichkeit bedeutet Geschlossenheit des

Systems von Eigenschaften, und die wesentlichen Unterschiede «sind

nicht Unterschiede 'von' quidditativem Wesen, sondern Unterschiede
'in' ein und demselben quidditativen Wesen, innerhalb ein und
derselben Quiddität» (VW, 172-173). Wir haben also bei zwei Menschen
einen Unterschied «in» der Quiddität, aber dieser Unterschied impliziert
noch in keiner Weise, daß diese Menschen auch «von» verschiedener

Spezies sind.
Um zu einer vernünftigen Beantwortung der Frage zu kommen, wie

es denn möglich sei, daß ein Individuum in eine Spezies, oder, wie es

bei Zubiri heißt, in eine Quiddität aufgenommen werden kann, müssen

wir davon ausgehen, was das konstitutive Wesen ist und in welchem
Verhältnis es zum quidditativen Wesen steht. Nach der zubirianischen
Konzeption ist das sogenannte quidditative Wesen bloß ein physisches Moment

einiger individueller konstitutiver Wesen, nämlich «jenes Moment, auf
Grund dessen das konstitutive Wesen dieses bestimmten Individuums
mit dem konstitutiven Wesen aller übrigen Individuen zusammenfällt»

(VW, 169). Bedeutet dann vielleicht die Tatsache, daß sich viele individuelle

Realitäten ähnlich sind, daß der Begriff der Spezies gerade mit
dieser Ähnlichkeit zusammenfällt Eine solche Umschreibung des

Speziesbegriffes kann von Zubiri nicht akzeptiert werden, weil nämlich der

Begriff «individuelle Realitäten» allzu ungenau ist und ohne weiteres
auch auf die «Sinn-Dinge» angewandt werden könnte, die aber bekanntlich

kein Wesen haben und daher auch keine Spezies bilden können. Auch
dann, wenn wir voraussetzen würden, daß nur Dinge mit Wesen
miteinander verglichen und in ihrer Ähnlichkeit gesehen würden, könnten
wir nur von einer «Klasse», nicht aber von einer «Spezies» sprechen.
Spezies und Klassen können zwar koinzidieren, müssen es aber nicht,
weswegen die beiden prinzipiell unterschieden werden müssen. Dies ist
aber nur möglich, wenn man den Speziesbegriff nicht als konzeptive
Etikette über die Dinge stülpt, sondern wenn man ihn «physisch»
verankert. Bei rein konzeptivem Gebrauch ist nämlich der «Speziesbegriff»
sehr unklar, da er verschiedene untergeordnete Arten umfassen kann:
diese wiederum können von unten her, z. B. Gattungen, und von oben

her als Unterarten betrachtet werden, womit für eine saubere und
eindeutige Einteilung überhaupt nichts gewonnen ist. Den prinzipiellen
Unterschied zwischen Klasse und Spezies formuliert Zubiri folgender-



108 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

maßen: «Die natürliche Klasse fußt auf einer bloßen Vielfältigkeit von
Individuen ein und desselben konstitutiven Wesens, ein und desselben

'quid', innerhalb der Vielzahl. Die Spezies dagegen, die Quiddität,
gründet sich auf eine sehr genaue Linie, auf die Linie der physischen und
realen Vervielfältigung ihrer konstitutiven Wesensheiten» (VW, 178).

Beim Unterschied zwischen «Spezies» und «Klasse» geht es also um
die beiden Begriffe: Vielfältigkeit und Vervielfältigung, wobei genau zu
beachten ist, daß eine jede Vervielfältigung (Spezies) zur Vielfältigkeit
(Klasse) führt, daß man aber nicht jede Vielfältigkeit (Klasse) von der

Vervielfältigung (Spezies) her zu erklären braucht. Spezies im eigentlichen

Sinne des Wortes haben wir nur dann, wenn ein konstitutives
Wesen tatsächlich zur Vervielfältigung fähig ist, und nicht etwa schon

dann, wenn es bloß wiederholt wird. Neben den vielfältigen (Klasse) und
den vervielfältigten (Spezies) Realitäten gibt es auch noch solche, die

einmalig sind. (Als Beispiele könnte man auf jene Gebilde hinweisen, die

auf Grund von Mutationen nicht mehr zur Spezies ihrer Vorfahren
gehören, die sich aber mangels biologischer Beständigkeit nicht weiter
fortpflanzen können.) Wir können somit nach Zubiri folgende Bestimmung

vorlegen : nur jene konstitutiven Wesen sind in eine Quiddität
einzuordnen, die physisch vervielfältigt werden können.

Damit von physischer Vervielfältigung die Rede sein kann, muß

es sich um einen ursächlich-produktiven Vorgang handeln: d. h. eine

individuelle Substantivität bringt andere Substantivitäten hervor. Das

den Vorgang der Vervielfältigung tragende Individuum ist dabei
Paradigma für die hervorgebrachten Individuen, weswegen Zubiri von einer

paradigmatischen Ursächlichkeit des individuellen Wesens spricht. Auf
Grund dieser Ursächlichkeit entsteht eine ganze Reihe von Individuen,
wobei aber im Zusammenhang einer Erläuterung des Speziesbegriffes
nicht nur den Individuen als solchen, sondern auch noch dem
«Reihenhaften» große Bedeutung zugemessen werden muß. «Ich möchte

sagen, daß dieser ursächliche Vorgang nicht nur Individuen hervorbringt,

sondern ein Phylum konstituiert» (VW, 180).

In keiner Weise will Zubiri den Begriff «Phylum» bloß als Ähnlichkeit

zwischen verschiedenen Individuen verstanden wissen, er nimmt
ihn vielmehr als eine physische Realität. Die Gemeinsamkeit der Spezies

geht auf Vervielfältigung durch Übertragung zurück, und aus diesem

Prozeß resultiert nicht einfach irgendwelche, sondern eine «genetische
Ähnlichkeit» (VW, 235). Die Zeugung als Mitteilung bestimmter
Eigenschaften verstanden, bildet demnach die Grundlage der Spezialität. Bei



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 109

der Zeugung wird nun aber nicht das ganze konstitutive Wesen

übertragen, sondern nur ein bestimmter Teil von ihm. Zubiri bezeichnet das

vom Erzeuger auf den Erzeugten Übertragene mit dem Ausdruck
«konstitutives Schema» (VW, 236). Wenn man nun die das konstitutive
Schema ausmachenden Eigenschaften näher herausbekommen will, dann
darf man sich nicht nur auf den einzelnen Erzeuger oder nur auf einen

einzelnen Erzeugten konzentrieren, man muß vielmehr die Gesamtheit
der Erzeuger und der Erzeugten vor Augen halten. Bei einer solchen

Betrachtungsweise fallen dann alle in Einzelfällen rein zufällig übertragenen

konstitutiven Eigenschaften weg und es zeigt sich nur noch die

Gruppe jener Eigenschaften, die in jedem Fall übertragen wird und die
daher mit Sicherheit für die Artbildung verantwortlich gemacht werden
kann. Diese Gruppe stellt eine Einheit ganz eigener Art dar; sie ist zwar
einerseits nicht identisch mit der Einheit des ganzen konstitutiven
Wesens, sie ist aber anderseits auch nicht irgendeine bedeutungslose
Untereinheit des Wesens, sondern sie bildet das Schema, nach dem das

konstitutive Wesen gebaut ist. «Und dieses konstitutive Schema, das

genetisch übertragen wird, ist eben gerade die Definition des Phylum»
(VW, 186). Damit man von Spezies im eigentlichen Sinne des Wortes
sprechen kann, darf man nach Zubiri nicht nur das berücksichtigen, was
bei allen Fällen übertragen wird, sondern man muß auch auf dasjenige
achten, was auf Grund seiner Fruchtbarkeit weiterhin bestehen bleibt.
Die Begriffe « Phylum» und «Art» versucht Zubiri folgendermaßen zu
umschreiben: «Das Minimum an konstitutiven Eigenschaften, das sich

genetisch übertragen läßt und durch Fruchtbarkeit fortdauert, ist
zugleich die Natur des Phylum und die Natur der Art. Das 'Phylum' ist das

konstitutive Schema, und die Art konstituiert die Zugehörigkeit eines

Erzeugten zu seinem Phylum; sie stellt fest, daß etwas nach ein und
demselben konstitutiven Schema konstituiert ist» (VW, 187).

Auf den Begriff der Zeugung zurückkommend, können wir sagen,
es gehe bei ihr um die Übertragung des konstitutiven Schemas. Soll ein
Wesen eine Spezies ausmachen können, dann muß es auch fähig sein,
Schemen zu bilden. Rekonstitution des Schemas ist Zeugung, und
Zeugung ist die Grundlage für die Spezies. Die Möghchkeitsbedingung für
die Übertragbarkeit des konstitutiven Schemas ist dessen

Einheitscharakter. Zubiri spricht von einer zeugbaren Einheit und meint, daß

die Eigenschaften des konstitutiven Schemas ein physisches Subsystem
innerhalb des konstitutiven Wesens bilden. «Es ist das zeugende
Subsystem eines jeden Individuums» (VW, 239). Diesem Subsystem kommt



110 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

die sogenannte «phyletische» Einheit (VW, ebd.) zu, die Zubiri einerseits

mit der rein numerischen und anderseits mit der bloß formalen
Einheit vergleicht. Er kommt dabei zum Schluß, daß sie von geringerer
Intensität ist als die numerische Einheit und von größerer als die bloß
formale Einheit. Sie ist in Abhängigkeit von der Kohärenz-Einheit des

konstitutiven Wesens, hat also den Charakter von etwas Abgeleitetem
an sich. Das darf aber nicht so verstanden werden als ob jene Wesen,
welche die Möglichkeit zur Quiddität haben, dieselbe nur etwa so nebenbei

besäßen. Kohärenz-Einheit und phyletische Einheit sind, wenn sie

zusammen vorkommen, aufeinander angewiesen: «Wenn es also stimmt,
daß es ohne Kohärenz-Einheit keine phyletische Einheit gibt, dann ist es

nicht weniger wahr, daß diese Realitäten ohne 'Phyletisierung', ohne

aktuelle Abgrenzung ihres konstitutiven Schemas, keine Kohärenz-Einheit

haben» (VW, 241). Es wäre nun noch interessant, auf einen mehr
praktischen Aspekt, der sich aus der Lehre von Phylum ergibt,
einzugehen, nämlich auf die innige Beziehung, die zwischen den Gliedern
eines Phylums besteht. Da aber unsere Arbeit nur die prinzipiellen
Aspekte des zubirianischen Wesensmodelles hervorheben soll, möge
diese Anspielung genügen.

Bei einem Blick auf die soeben dargestellte Lehre vom Phylum und
von der Quiddität zeigt sich von neuem die für Zubiri so charakteristische
Tendenz, alles physisch-konkret und nicht begrifflich-allgemein
anzugehen. Bei der Erarbeitung seiner These von der Quiddität hat sich der

Spanier nicht an der aristotelischen Logik, sondern an der Biologie orientiert.

Es ist wohl keine Übertreibung zu sagen, daß in diesem interessanten

Ansatz die biologische Betrachtungsweise philosophisch relevant
geworden ist. So heißt es denn in VW, 187: «Er [nämlich der Spezies-
und Zeugungsbegriff] ist ein höchst philosophischer, - und nicht einfach

biologischer Speziesbegriff. Zwischen einer 'biologischen' und einer
'philosophischen' Spezies besteht kein Unterschied.» Die Tatsache der
Aufhebung des biologischen in den philosophischen Speziesbegriff enthält
auch Konsequenzen für die Erkenntnis der Spezies. Da wir nämlich
nicht alle Zeugungsprozesse erkennen können, wird es in konkreto fast
unmöglich, von einer bestimmten Eigenschaft zu sagen, sie sei spezifisch.
Wir stoßen hier wiederum auf die gleiche skeptische Einstellung Zubiris,
die wir schon bei der Behandlung der Möglichkeit von Wesenserkenntnis
im allgemeinen (s. o. S. 85 ff.) kennengelernt haben. Das Wesen (hier die

Quiddität) kann als formaler Begriff sehr genau beschrieben werden, es

ist aber schwer, wenn nicht gar unmöglich, dieses Modell auf die uns



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 111

begegnenden Eigenschaften anzuwenden. Diese die Grenzen unserer
Erkenntnis nur allzudeutlich widerspiegelnde Situation wird von folgenden

Sätzen Zubiris unmißverständlich beschrieben: «Die Kenntnis einer
Spezies ist immer und ausnahmslos annähernd und einseitig. Aber als

Begriff ist sie in der Philosophie genau umrissen» (VW, 188).

e) Die Prinzipalität des Wesens 44

Das Subsystem der konstitutiven Eigenschaften, als welches das

Wesen (s. o. S. 98 ff.) dargestellt wurde, ist als Prinzip zu verstehen. Das

Prinzip eines Dinges ist sein «Woher». So ist das Wesen als das Subsystem

der konstitutiven Eigenschaften das «Woher» auch der konstitutionellen

Eigenschaften und damit auch das Prinzip der Substantivität.
Position und Funktion der Eigenschaften der Substantivität, die als

Struktur beschrieben wurde (s. o. S. 99 ff.), werden also vom Subsystem
konstitutiver Eigenschaften bestimmt, d. h. das Wesen ist Strukturprinzip.

Mit seiner These vom Wesen als dem Strukturprinzip hebt sich
Zubiri von den Auffassungen eines Leibniz und auch eines Aristoteles ab.
Wenn Leibniz im Wesen die Kraft-«vis »-sieht, dann ist das nach Zubiri
nicht einfach falsch, es ist aber nur ein sekundärer Aspekt. Aristoteles
hatte das Wesen in der Substanz «geortet», was nach Zubiris Analysen
(s. o. S. 78 f.) nicht genügend präzis und ursprünglich ist. Zubiri wendet

sich, wie uns scheint mit Recht, gegen die aristotelische Auffassung vom
Verhältnis der substantiellen Prinzipien. Bekanntlich verhalten sich
nach der Lehre des Stagiriten die Prinzipien Form und Materie wie
Aktives zu Passivem, wie Determinierendes zu Determiniertem. Wer
aber, wie Zubiri das tut, das Wesen als Struktur 45 betrachtet, der kann

nur von einer Kodetermination der die Struktur integrierenden Momente

sprechen.
Die Einheit des Wesens als einer Struktur ist die ursprünglichste

Einheit im Realen und das Wesen ist als Prinzip das schlechthin Reale

im Realen, dasjenige, aus dem heraus das Reale besteht. Auch die

sogenannten hinzukommenden Eigenschaften werden vom Wesen als dem

44 I. Ellacurfa hat seiner 1965 in Madrid an der Universidad Central
eingereichten Dissertation (unveröffentlicht, über 1000 Seiten umfassend) den Titel
gegeben : Principialidad de la esencia en Xavier Zubiri. Zudem trägt der 4. Artikel
des 9. Kapitels den Titel: Der prinzipiale Charakter des Wesens (VW, 384).

45 Vgl. zum Begriff der Struktur vor allem Juan Cruz, Filosoffa de la estruc-
tura, Universidad de Navarra, Pamplona 1967, mit vielen Hinweisen auf Zubiri,
siehe Indice de nombres propio S. 402.



112 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Strukturprinzip her getragen, ermöglicht und angeeignet. Die
hinzukommenden Eigenschaften gehen auf die Verbindung substantiver Realitäten

untereinander zurück. Die Prinzipalität des Wesens besteht nun
bezüglich dieser auf Verbindungen zurückgehender Eigenschaften darin,
den Bereich möglicher Verbindungen vorzuzeichnen. Eine vorgezeichnete
Eigenschaft ist eine mögliche Eigenschaft, wobei Zubiri in Bezug auf den

Begriff «möglich» eine sehr feine, aber nichtsdestoweniger bedeutsame

Unterscheidung anbringt. Bei den untermenschlichen «Wesen» (sie sind,
wie wir gesehen haben, s. o. S. 97, als Einzelne nicht im vollen Sinne

Substantivitäten und damit Wesen) hat Möglichkeit den Sinn von
«Potenz», deren Aktualisierung eine automatische Bewegung ist, wobei das

«Aktualisierte» Faktum genannt wird. Auf der menschlichen Ebene aber
wird zwischen der bloßen Potenz und der Aktualisierung der durch die

Freiheit ermöglichte Entwurf dazwischengeschaltet. Im Horizont
verschiedener Entwürfe kann dann ein und dieselbe Potenz verschiedene
Possibilitäten abgeben. Gestützt auf diese Tatsache muß man den
undifferenzierten Begriff des «Möglichen» aufteilen in «Potenz» und «Possi-

bilität». «Die Potenz wird durch bloße 'Tätigkeit' (Aktuation) zum Akt,
die Possibilitäten aber werden dies durch 'Annahme' oder 'Billigung'»
(VW, 389). So wird beim Menschen die Aktualisierung der Potentialität
zum Geschehen, die Aktualität aber zum abgeschlossenen Geschehen.

Das Wesen als Strukturprinzip zeichnet also die hinzukommenden
Eigenschaften entweder in den Raum reiner Potenz oder dazuhin auch noch in
denjenigen der Possibilität ein, wobei es sehr wichtig ist, will man Zubiris
Treue dem Real-Vorgegebenen gegenüber nicht übersehen, daß die
Possibilität immer die Potenz voraussetzt. «Die Struktur des verschlossenen
Wesens ist Prinzip 'woraus' etwas Faktum ist; das menschliche geöffnete
Wesen ist Prinzip 'woraus' etwas Geschehen ist» (VW, 390). Das Wesen

prinzipiert, wenn es verschlossen ist, eine bloße Naturalität, und, wenn
es geöffnet ist, eine Geschehnishaftigkeit, oder, wie Zubiri sagt, eine

Eventualität. Es mag zunächst erstaunlich wirken, daß Zubiri sein Werk
über das Wesen mit dem Gedanken von der Prinzipalität schließt. Es
scheint aber, daß dadurch eine Seite des bisher dargelegten Modelles

anklingen sollte, die vielleicht vorher etwas verborgen blieb, nämlich die

Dynamik des Wesens.

f) Die Dynamik des Wesens

Diese gehört von innen her zum zubirianischen Entwurf, den man,
wollte man ihn nur in seiner Statik sehen, gründlich mißverstände. Es



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 113

ist zwar richtig: die formelhafte und metaphernarme Sprache des

Spaniers könnte den oberflächlichen Leser leicht zu einem solchen
Fehlurteil bewegen ; wer aber versucht, Zubiris Denken von innen her mitzu-
vollziehen, der wird dem Mißverständnis nicht verfallen.

Das Dynamische gehört zum Grundlegenden an Zubiris Denkstil.
Es wäre ein Leichtes, es an fast allen Schriften des spanischen
Philosophen nachzuweisen. Wir wollen im folgenden auf zwei Äußerungen von
Zubiri zurückkommen, die sich mehr oder weniger direkt auf die Dynamik

des Wesensmodelles beziehen. Bei der ersten handelt es sich um
gewisse Stellen des in NHD, 399-A78 abgedruckten Aufsatzes, «El ser

sobrenatural, Dios y la deificaciôn en la teologfa paulina», der aus
verschiedenen Vorträgen entstanden ist, die Zubiri von 1934-1939 in Madrid
und in Paris gehalten hat46. Bei der zweiten Äußerung geht es um den

Privatkurs aus dem Jahre 1968, der den Titel trägt «Estructura dinâmica
de la realidad; teorfa de las causas».

aa) Antizipation der dynamischen Aspekte des Wesens beim frühen
Zubiri nach NHD 399-478

In der Vorbemerkung zum Aufsatz «El ser sobrenatural, Dios y la
deificaciôn en la teologfa paulina» (NHD, 400) heißt es zwar, die ganze
Abhandlung solle bloß als historische Darstellung von neutestament-
lichen Texten verstanden werden. Man darf aber wohl sagen, daß es

geschichtliche Darstellungen gibt - wahrscheinlich sind es die einzig
wertvollen -, die ihren Autor grundlegend beeinflussen, oder genauer
gesagt, deren Inhalt ihm schon immer nahegestanden hat, weswegen er
ihn schließlich zum Thema seiner Darstellung gewählt hat. In diesem

Sinne möchten wir die These aufstellen, daß der Inhalt der zur
Diskussion stehenden Abhandlung zum Denken Zubiris in einer
Wahlverwandtschaft steht und deswegen auch zum tragenden Moment der
Ansätze des späteren Zubiri geworden ist. Man müßte eigentlich hinzufügen:
und das tragende Moment der Ansätze des späteren Zubiri gebheben ist.
Die mit Hilfe des theologischen ModeUes entfalteten Gedanken haben
nach unserer Deutung auch bei der zeitlich viel später vorgenommenen
Entwicklung des Wesensmodelles sozusagen apokryph-unterschwellig
weitergewirkt. Um eine Formulierung von H. Rombach zu gebrauchen,
sind sie, bezogen auf die persönliche Denkgeschichte Zubiris, «nicht

46 Juliän MarIas nennt diesen Aufsatz in Historia de la Filosofia, a. a. O.
S. 458 «die vielleicht tiefste und erleuchtendste seiner Schriften».

8



114 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Gegenstände des menschlichen Denkens [hier müßte man 'menschlich'
durch 'zubirianisch' ersetzen], sondern dessen Grundlagen und
Aufenthaltsräume» 47. Rombach nennt solche als Grundlagen wirkende Wahrheiten

historische 48.

Welches sind nun im Fall von Zubiri diese «historischen»
Wahrheiten? Bei unserer Fragestellung werden nicht einfach sämtliche
Gedanken anvisiert, die eventuell mit dem Prädikat «historische» Wahrheiten

versehen werden könnten, weil dies erstens ein im Rahmen dieser

Arbeit zu umfangreiches Unterfangen darstellte und weil dies auch

sachlich nicht zu leisten wäre, da man niemals sagen kann, man habe

jetzt alle tragenden Motive eines Denkens erfaßt. Wir wenden hiermit
die Äußerungen Zubiris betreffs der Problematik und Offenheit der
Wesenserkenntnis (s. o. S. 85) auf die Erkenntnis eines Denkens aus
seinen tragenden Motiven heraus an. Aus räumlichen, vor allem aber

aus prinzipiellen Gründen fragen wir uns hier nur nach den den
dynamischen Aspekt des zubirianischen Denkens betreffenden Gedanken.

Im Aufsatz NHD, 399-478 versucht Zubiri im Lichte der griechischen

Theologie, dem Geheimnis des innergöttlichen Lebens, der Schöpfung

und der Vergöttlichung der Welt nachzugehen. Schon das theologische

Modell eines dynamischen Gottes, der gerade auf Grund seiner

Dynamik ein trinitarischer Gott ist, der aus der Kraft seiner verschwenderischen

Freiheit heraus die Schöpfung entstehen und zu sich
zurückkommen läßt, indem er dieselbe mittels der Inkarnation heimholt, trägt
das Signum des dynamischen Fließens, der Struktur. Es ist nun aber

47 H. Rombach, Substanz, System, Struktur, II, Freiburg, München 1966,
abgekürzt mit RSSS, II, 470, (Band I wird entsprechend mit RSSS I abgekürzt).

48 Es wäre aber einseitig und würde der Universalität von Zubiri nicht gerecht,
wenn wir nur die theologischen Ansätze, auf die wir im folgenden näher eingehen,
als die «historischen Wahrheiten» des Spaniers ansähen. Wie etwa das Kapitel
«Die Entwicklung des Dingbegriffs» in: E. Cassirer, Substanzbegriff und
Funktionsbegriff (Reprografischer Nachdruck der 1. Aufl., Berlin 1910, herausgebracht
bei der wissenschaftl. Buchgesellschaft Darmstadt 1969, S. 200 ff.), der Aufsatz
«Las grandes lineas evolutivas de la fisica y el concepto de sustancia» von C. Paris
in: Hombre y Naturaleza (Madrid, Tecnos 1970, S. 109 ff.) und nicht zuletzt das
Werk von Julius Seiler, Philosophie der unbelebten Natur, zeigen, spielen die
Entwicklungen der Naturwissenschaften, vor allem auch der Physik in bezug auf
die Dynamik des Wesens als historische Wahrheiten wohl eine ebenso bedeutende
Rolle.

Einen interessanten Uberblick über die verschiedenen Weltbilder, wie sie im
Verlaufe der Zeit die Physik bestimmt haben und deren Entwicklung eine
zunehmend subtilere Auffassung des dynamischen Charakters der anorganischen
Welt widerspiegelt, finden wir bei Aloys Wenzl, Wissenschaft und Weltanschauung,

2., vermehrte Aufl., Leipzig, Meiner, 1949, S. 188-189.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 115

für Zubiri sehr bezeichnend, daß er sich nicht damit zufrieden gibt,
dieses an sich schon faszinierende Modell bloß im Horizont der
lateinischsystematisierenden Theologie zu rezipieren, sondern daß er sich bemüht,
den in unseren Breiten nur allzu wenig bekannten griechischen Ansatz
wiederum aufzunehmen, der das Dynamisch-Fließende am ohnehin
schon kraftvollen theologischen Modell noch viel besser zum Ausdruck
bringt. Folgende Sätze zeigen deutlich, wie der junge Zubiri hofft, daß

von der griechischen Theologie auch Impulse auf die Philosophie
ausgehen werden. Retrospektiv können wir mit Recht sagen, daß diese

Impulse gerade auf sein eigenes Philosophieren gewirkt haben. So

schreibt er: «Die griechische Theologie schließt nicht nur für die Theologie

selbst, sondern gerade auch für die Philosophie intellektuelle Schätze
ein. Der gegenwärtige Status vieler philosophischer Bemühungen
entdeckt in der griechischen Theologie Intentionen und Begriffe von
unerwarteter Fruchtbarkeit, die bis anhin beinahe wirkungslos geblieben
sind und nicht aus ihrem Schlaf geweckt wurden, weil ihre Stunde
wahrscheinlich noch nicht gekommen war» (NHD, 403).

Grund jeglicher Dynamik ist das Sein Gottes, welches als ausfließende

Liebe gesehen wird, als eine Liebe, die sich nach innen (im inner-
trinitarischen Leben) und nach außen (in der Schöpfung und in der
Vergöttlichung derselben) verschenkt und die selbst nur als Dynamik
verstanden werden kann. Diese Liebe ist aber nicht einfach eine in einer
bestimmten Fähigkeit, etwa dem Willen beheimatete Kraft, sondern es

handelt sich bei ihr um «eine metaphysische Dimension der Wirklichkeit,
welche das Sein an sich, vor jeglicher Differenzierung in einzelne Fähigkeiten

afhziert» (NHD, 410). Die Liebe als ein «Außer-sich» kann von
zwei Motiven her bewegt werden: aus Überfluß, dann handelt es sich

um ein freies Sich-Verschenken, welches die Tradition mit dem Begriff
«Agape» bezeichnet; und aus Notwendigkeit, aus dem Bedürfnis heraus,
sich durch den Partner zu bereichern, dann handelt es sich um das, was
die Tradition schon von jeher «Eros» nennt. Sowohl «Agape» als auch
«Eros» sind Ausdruck einer das ganze Sein (endliches und unendliches)
in verschiedenem Maße umfassenden Dynamik 49.

49 Eine Ergänzung erfahren die Äußerungen des jungen Zubiri durch das
Buch von Johannes B. Lötz, Die Stufen der Liebe, Eros, Philia, Agape (Frankfurt
am Main, Josef Knecht, 1. Aufl. 1971, 241 S.), welches vor allem die Bedeutung der
«Philia» betont: «Die zentrale Rolle spielt die bisher in diesem Zusammenhang
kaum beachtete Philia, die einerseits den Eros läutert und ihm sein vollmenschliches

Gepräge sichert, andererseits als personale Liebe die Wege für die Agape
bereitet» (12).



116 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

Es ist das Eigentümliche der griechischen Tradition, das Sein nicht
nur nach dem Modell der leblosen, statischen Dinge interpretiert zu
haben - das tat sie zwar auch -, sondern es im Horizont des Lebendigen
geschaut zu haben als «eine Art primärer und radikaler Aktivität, auf
Grund derer die Dinge nicht sosehr Realitäten sind als vielmehr etwas,
das sich verwirklicht» (NHD, 413). Der junge Zubiri verfolgt den Ansatz
der Seinsinterpretation im Horizont des Lebendigen weiter und spricht
von den vielen einzelnen Eigenschaften, die alle aus dem lebendigen Sein

hervorgehen. So entwickelt sich das Lebewesen in den Eigenschaften,
deren Prinzip es ist50. Das Leben ist die Einheit, welche die Vielheit der

Eigenschaften hervorbringt und trägt. «Es ist eine Quelle oder ein Prinzip
seiner vielfältigen Eigenschaften und Akte, wobei eine jede seiner
Eigenschaften nur Sein hat, insofern sie die Expansion, insofern sie aktuale
und vollständige Bestätigung ihrer ursprünglichen Einheit ist» (NHD,
413). Es bedarf keiner Kunstgriffe, um zu sehen, daß solche und ähnliche
Gedanken sehr direkt auf das spätere zubirianische Wesensmodell
hinweisen. Sie werden in NHD zwar noch lange nicht mit der gleichen
terminologischen Präzision dargestellt, wie das dann gute zwanzig Jahre
später in VW geschieht, aber der dynamische Bezug zwischen dem Aspekt
der Einheit einerseits und demjenigen der Vielheit der Eigenschaften
anderseits zeigt sich bereits deutlich : die Einheit des Lebendigen ist die

Quelle der Vielheit der Eigenschaften, die Vielheit der Eigenschaften ist
der Ausfluß der lebendigen Einheit. Möglichkeitsbedingung dieses

Verhältnisses ist der dynamisch-aktive Charakter der Einheit. Die Einheit
ist innerlich reich, die Vielheit der Eigenschaften ist nichts anderes als

die Ausfaltung dieses Reichtums nach außen S1. (Bei der obigen Dar-

50 Wenn wir hier vor allem nach dem Verbindenden zwischen NHD 399-478
und VW fragen, dann wollen wir selbstverständlich damit nicht etwa sagen, daß
Zubiri sich in seinem Denken nicht in vielen Punkten gewandelt hat. Einen
bedeutenden Unterschied zwischen dem jungen und dem älteren Zubiri sehen wir z. B. in
seinem verschiedenen Seinsbegriff, der in NHD noch ziemlich der Tradition
verpflichtet ist, in VW aber eine ganz spezifische Bedeutung bekommt, die stark an
den heideggerschen Begriff der Verwiesenheit erinnert.

51 Obwohl zwischen Hermann Fertig und Zubiri nicht allzuviele terminologische

und ansatzmäßige Parallelen bestehen, muß hier doch auf eine wichtige
Korrespondenz hingewiesen werden, betont doch auch Fertig sehr stark die
Wirkung des Prinzipes S (er versteht unter diesem Prinzip die Existenzbedingung der
räumlichen Kontiguität eines Dinges, den gemeinsamen Grund der sogenannten
«Wirkmale»). In seiner Dissertation, a. a. O., S. 89, Anm. 258 schreibt er: «Vielmehr
scheint uns das Prinzip S als solches unräumlich zu sein und erst durch das Wirken
der Wirkmale räumlich zu werden, d. h. das Seiende ist nicht räumlich durch sein
Sein, sondern durch sein Wirken.» Diese Aussagen von Fertig stehen übrigens



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 117

Stellung des Wesensmodelles von Zubiri haben wir uns nur auf ganz
zentrale Strukturen konzentriert. Wenn wir auch die Lehre von den

Dimensionen, welche sehr eindrücklich auf die Dynamik dieses Modelles

verweist, näher untersucht hätten, wären weitere Parallelen zwischen
dem früheren und dem späteren Zubiri zum Ausdruck gekommen. So

kann z. B. die Betonung des inneren Reichtums, der zu äußerer

Darstellung drängt, in beiden Denkphasen des spanischen Philosophen
nachgewiesen werden.)

Bei einem Vergleich von NHD, 399—478 mit VW fällt auf, daß die
Urteile des jungen Zubiri über die philosophiegeschichtliche Tradition
viel differenzierter sind als die des ältern, die wir bereits an einigen
Beispielen kennengelernt haben (s. o. S. 76 ff.). So wird in NHD noch
zugegeben, daß sowohl Piaton wie auch Aristoteles die Realität nicht nur
von der leblosen Materie her, sondern auch vom Lebewesen her
konzipierten. Allerdings wird bereits bedauert, daß die «lebendige Seite» mehr
und mehr in Vergessenheit geraten sei und daß sie praktisch nur noch in
der neuplatonischen Tradition weitergelebt habe. Die Griechen hätten es

nicht nur dabei bewenden lassen, die bereits vorhandene Wirklichkeit in
den Horizont des Lebendigen zu stellen, vielmehr sei mit einer solchen

Betrachtungsweise auch die Reflexion über die Kausalität in ein neues

Licht gerückt. So trete unter diesem neuen Gesichtspunkt die Formal-
ursache ganz in den Vordergrund, während zugleich die bei einer
statischen Betrachtungsweise so wichtigen Wirk- und Finalursachen in den

Hintergrund gerückt würden. Ferner wird bei einer Orientierung am
Lebendigen der Begriff der Zeugung zentral. Wir haben bei der

Darstellung von Zubiris Lehre über die Spezifizierung des individuellen
Wesens (S. o. S. 108 ff.) bereits gesehen, daß dieser Begriff in VW sehr

präzis umschrieben wurde und daß er zum Verständnis des zubirianischen
Wesensmodelles unabdingbar ist. Schon in NHD ist davon die Rede, daß
sich in der Zeugung, in der der Zeugende sich im Gezeugten abbildet, die
Ursache gleichsam nach außen kehrt. Zeugung gibt es nur da, wo eine

innere Fülle dessen, der zeugt, vorhanden ist. Die Bewegung der Zeugung
erfolgt nur dort, wo überfließende Vollkommenheit und innerer Reichtum
da sind. Wenn man die Sache so sieht, wird es mit einem Male
problematisch zu sagen, ein außerhalb des Bewegten liegendes Ziel bringe
dasselbe in Bewegung. Überfließende Vollkommenheit und innerer Reich-

auch in sehr großer Nähe zu den Gedanken, die Zubiri anläßlich seines Kurses über
den Raum 1973 entwickelt hat.



118 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

tum werden vom jungen Zubiri als innere Güte einer Ursache gesehen.

Etwas kann nur wirken, wenn es innerlich gut ist. «Daher ist die Ursache,
insofern sie Ursache ist, gut. Und die Wirkung ist gerade deswegen gut,
weil sie durch die Reproduktion der Ursache in sich die Güte der Ursache

widerspiegelt» (NHD, 417).
Der ontologische Grund der Ursächlichkeit ist, wenn man sich am

Lebendigen orientiert, die Güte als Fülle, ja als Überfülle. Man kann
demnach die Dynamik der Wirklichkeit nur von ihrer Güte her
verstehen. «Wieviel die Dinge sind, kann nur von dem her verstanden werden,

was sie werden müssen, das heißt von ihrer Güte her; Wirklichkeit
ist ihre Verwirklichung, ihr 'wirkliches Werden', ihr Bestreben, sich

selbst zu sein, ihr eros» (NHD, 418). Es ist ein besonderes Verdienst der

griechischen Kirchenväter, daß sie bei ihrer Reflexion über das Wesen

der Realität und der Kausalität nicht sosehr das Gewordene als vielmehr
das Werden selbst, nicht sosehr die Aktualität als vielmehr die Aktivität
in den Vordergrund stellten. Schon NHD, 399-478 zeigt die Faszination
des jungen Zubiri für die dynamische Seite des Wesens und seine -
damals allerdings im Vergleich zu VW noch kühle und unpolemische -
Distanz zur Auffassung, das Wesen sei bloß ein Korrelat zur Definition.
«Das, was wir das Wesen der Seienden nennen, insofern es ein bloßes

Korrelat ihrer Definition ist, ist immer etwas Gewesenes Daher haben
die griechischen Väter das bloße Korrelat einer 'Wesensdefinition'
niemals Wesen genannt; unter Wesen verstanden sie vielmehr die Aktivität
des Seins selbst...» (NHD, 418^-19). Man kann bei einer solchen

Interpretation von Wirklichkeit und Kausalität von einer «Immanentisierung»
der Transzendentalien sprechen: Einheit, Wahrheit und Güte, sind im
Wesen selbst präsent, denn dieses ist von innen heraus, in pulsierender
Kraft, und nicht nur weil man es in Beziehung und Vergleich zu anderen

setzt, eins, wahr und gut.
Der Begriff des Hervorgehens deutet ebenfalls auf die dynamische

Struktur des Wesens hin. Gerade im Zusammenhang mit ihm könnte
man sich fragen, ob nicht vielleicht der Unterschied zwischen der mehr
statischen und der mehr dynamischen Betrachtungsweise des Wesens

nur auf einer zeithchen Verschiebung beruhe. Demnach würde die
dynamische Schau die Phase des Hervorgehens selbst erfassen, während die
statische Perspektive nur die aus dem Hervorgehen sich ergebenden
Resultate berücksichtigte. Würde man aber mit einer solchen

Interpretation des Unterschiedes zwischen dynamisch und statisch denselben

nicht allzu sehr verharmlosen Kommt denn während unserer Reflexion



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 119

der Prozeß tatsächlich je zum Stehen oder bringen wir ihn aus
pragmatischen Gründen mit einer statischen Betrachtungsweise nicht
vielleicht gewaltsam dazu, einfach, um ihn zur Reflextion verfügbar zu
machen Das in dieser Arbeit dargestellte Wesensmodell hat durch und
durch dynamischen Charakter und verrät, daß sein Autor sich vorzüglich

am Lebendigen orientiert. Er verurteilt zwar die statische
Betrachtungsweise nicht gänzlich, weist sie aber bestimmt auf den zweiten Platz.
Das Statische kann nicht das Ursprüngliche sein. Nur wenn man vom
lebendigen Ursprung herkommt, vermag man auch dem Wesen «par
excellence», nämlich dem Menschen gerecht zu werden. Es wäre interessant,

in diesem Zusammenhang auf Zubiris Personbegriff näher einzugehen

und ihn vom Naturbegriff zu unterscheiden, was wir aber hier
unterlassen wollen, da es unser Thema, nämlich die Darstellung des

dynamischen Charakters von Zubiris Wesensmodell bloß illustrieren, nicht
aber wesentlich erweitern würde. Dasselbe gälte auch für eine Darstellung
der Trinitäts-Schöpfungs-Inkarnations- und Gnadenlehre im Lichte der

griechischen Vätertheologie, wie sie Zubiri in seinem Aufsatz NHD,
399—478 ausführlich erläutert.

bb) Entfaltung der dynamischen Aspekte des Wesensmodelles im Privat¬
kurs «Estructura dinâmica de la realidad: teorfa de las causas»

von 1968

Aus diesem Grunde wollen wir zur zweiten Äußerung Zubiris kommen,

die, obwohl sie beinahe dreißig Jahre später liegt, demselben
Leitmotiv folgt, nämlich der Dynamik der Wirklichkeit. Schon in der ersten

Vorlesung betont Zubiri, daß nicht nur ein Teil der Wirklichkeit, etwa
ein «Hypokeimenon» sich bewegt, sondern daß die Bewegung die
gesamte Realität erfaßt, wobei mit der Realität die Substantiv strukturierte

Wirklichkeit gemeint ist, bei der man nicht von Akt und Potenz

sprechen kann, sondern nur von Akten, die sich gegenseitig bestimmen.
Die einzelnen Eigenschaften, aber auch die verschiedenen Substantivi-
täten zeichnen sich durch ihren aktiven Charakter aus, der ihnen aber

nicht von außen her gegeben wird, sondern der in ihnen selbst ruht und
deshalb aus ihnen hervorgeht. Wir sehen hier deutlich Anklänge an das

Motiv des «Überfließens», wie es Zubiri schon in NHD, 399-478
entwickelt hat. Die Realität ist das aus sich selbst heraus Gebende, ja das

Geben selbst ist die Wirklichkeit. Wenn Zubiri seinen Kurs «Realidad

y dinamismo» betitelt hat, dann will er den Begriff des Dynamismus in
keiner Weise mit demjenigen des «Wechsels» identifiziert wissen, sagt



120 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

er doch in seiner 2. Vorlesung (nach der Nachschrift von F. Castro) :

«Dynamismus ist nicht formal identisch mit Wechsel, sondern Dyna-
mismus meint, daß etwas in der effektiven Realität eines anderen werden

kann Liebe heißt daher 'das Werden des einen in einem andern'.»
Unmißverständlich wird im Kurs von 1968 zum Ausdruck gebracht, daß

die Welt als ganze dynamisch ist, d. h. sie ist ein Geben von dem, was
bereits ist. Ferner wird, wie schon in NF1D, 399-478 die Kausalität von
der dynamischen Bewegung her verstanden. Im Verlaufe der
Denkgeschichte wurde aber bedauerlicherweise der Kausalitätsbegriff allzusehr

eingeschränkt, und man sah praktisch nur noch eine Möglichkeit
von Kausalität, nämlich die Wirkursächlichkeit.

Es ist nach unserem spanischen Philosophen ohnehin verfehlt, den

Begriff der Kausalität mit den Begriffen Ursache und Wirkung
gleichzusetzen. Die Kausalität darf zudem nicht in eine bestimmte Substanti-
vität verlegt werden, vielmehr ist sie in der inneren Bezogenheit der
verschiedenen Eigenschaften beheimatet. Diese bilden Subsysteme und
Systeme, sie konstituieren Substantivitäten, die ihrerseits wiederum mit
anderen Substantivitäten in Verbindung treten. Nicht nur zwischen

Dynamismus und Wechsel muß unterschieden werden, sondern auch
zwischen Dynamismus und Determinismus. Dynamismus, letztlich identisch

mit Kausalität, betrifft die Realität als solche, während sich der
Determinismus nur auf das «Wie» bestimmter Gesetze bezieht, die sich

ihrerseits bloß auf der von Zubiri so genannten «talitativen» (s. o. S. 91 f.)
Ebene befinden.

In der 4. Vorlesung werden verschiedene Typen von Dynamismus
unterschieden: der grundlegende Typus beruht auf dem Unterschied
zwischen den konstitutiven und den dazukommenden Eigenschaften
(s. o. S. 98 ff.). Die konstitutiven Eigenschaften sind insofern aktiv, als

sie, wie wir bei Erläuterung der Prinzipalität des Wesens bereits gesehen
haben (s. o. S. 111 ff.), den Bereich der hinzukommenden Eigenschaften
festlegen. Dieses im Voraus-Festlegen stellt für Zubiri die unterste Stufe
des Dynamismus dar, die geringste der Kausalitäten. Die Fähigkeit
eines Wesens, aufgrund seiner Bezogenheit zu anderen Wesen
hinzukommende Eigenschaften zu haben, heißt bei Zubiri Variation. Sie bildet
das Fundament für alle weiteren Dynamismen. So geht z. B. die Existenz
des Raumes auf diese Variation zurück. Es handelt sich aber dabei nicht
um etwas Statisches und Absolutes, sondern um die Bezogenheit der

Dinge aufeinander. Diese aufeinander bezogenen Dinge sind aber immer
schon bewegt, weil das Universum, in dem sie sich befinden, bewegt ist.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 121

Nach der Ursache der Bewegung des Universums zu fragen, hat keinen

Sinn, weil es in sich und durch sich bewegt ist.
Ein weiterer Typ von Dynamismus ist die Alteration. Es geht dabei

nicht um die Dynamik des Gesamts der Eigenschaften, sondern um die

Bewegung der einzelnen Eigenschaften, um ihr Hervorgehen aus einer
Substantiven Struktur. Die Alteration setzt die Variation voraus und
äußert sich z. B. in der Transformation: in der Umwandlung einer Sub-

stantivität in eine andere. Dabei dürfen wir, wollen wir die Eigenart von
Zubiris Denken wirklich berücksichtigen, nicht vergessen, daß es sich

bei Substantivitäten nicht um Subjekte, sondern um Strukturen handelt.
Die Wiederholung gleicher Strukturen ist ein Sonderfall von Transformation,

eine andere Möglichkeit ist die Evolution. Bei der Betrachtung
des Verhältnisses zwischen Alteration und Variation kommt Zubiri zu

folgender Feststellung: je intensiver eine Realität im Werden begriffen
ist (d. h. je mehr sie von sich gibt), desto geringer ist ihre Variation. Weil
im Universum die Möglichkeit der Transformation gegeben ist, befindet
es sich in Evolution, wobei man aber Evolution keinesfalls als Wechsel
mißverstehen darf, sondern sie zu deuten hat als die Tatsache, daß die
Realitäten das von sich geben, was sie in sich selbst sind. In seinem Kurs
von 1968 beschreibt Zubiri, bis ins Detail gehend, die einzelnen Stufen
der Evolution. Es ist aber für unseren Zusammenhang lediglich von
Bedeutung, daß für ihn die Evolution ein Ausdruck des Dynamismus
der Wesenheiten ist. Die verschiedenen Evolutionsstufen sind ein je
neuer Modus, wie eine Realität etwas von sich gibt. So reagiert das Tier
auf der Ebene der Stimuli auf die Umwelt, der Mensch aber erreicht die
Stufe der Intelligenz, auf der er die Dinge als Realitäten erfaßt. Die
Stufen des Dynamismus sind ineinander verwoben, die jeweils höhere setzt
die vorausgehenden als ihre Möglichkeitsbedingungen voraus. In diesem

Sinne gibt es der Reihe nach die Variation, die Transformation, die Evolution,

und beim Menschen das Werden im eigentlichen Sinne, welches darin
besteht, bestimmte Möglichkeiten auf einen frei gewählten Entwurf hin
zu verwirklichen. Von ganz besonderer Bedeutung ist dabei das Werden
des Menschen in Gemeinschaft, ihr soziales Tun, d. h. ihre Geschichte.

Der tiefste Ausdruck aber des Dynamismus ist die Zeit, welche die

Aktualität des Schenkungscharakters darstellt. So heißt es in der zehnten

Vorlesung: «Die Zeit ist das Sein des Dynamismus... die Zeit ist die
weltliche Form des Dynamismus.» Zwischen den Gedanken von NHD,
399-478 und denjenigen des Kurses von 1968 haben wir einen direkten
Zusammenhang, wenn wir uns z. B. vor Augen halten, wie Zubiri in



122 Deis Strukturprinzip der Wirklichkeit

der 11. Vorlesung den Dynamismus umschreibt: «Dynamismus besteht

darin, jenes von sich zu geben, was die Realität in Fülle ist.» Bei NHD,
399-478 haben wir gesehen, daß nach den Griechen die Ursächlichkeit
in einem Überfließen des Über-Vollen besteht. Die Wirklichkeit zeichnet
sich durch eine innere Mächtigkeit aus, und nur wenn man sie von daher

begreift, versteht man sie auch ursprünglich. Dieser Fülle gegenüber ist
das Potenz-Akt-Schema sekundär. Zutiefst ist der Dynamismus der

Wirklichkeit der Ausdruck ihrer Selbstwerdung. Die Realität ist auf
dem Weg zum Selbstbesitz.

Wir haben versucht, das in VW vorgelegte Wesensmodell in seiner

Dynamik zu betrachten, und haben gesehen, daß die Betonung dieses

Aspektes das ganze Werk Zubiris durchzieht. So haben wir dieselbe

bereits beim frühen Zubiri gefunden. Wir haben aber auch gesehen, daß

der späte Zubiri, sieben Jahre nach VW, dieselbe Thematik weiterentwickelt

und explizit auf sein Wesensmodell angewandt hat, so daß wir
der Meinung eines Journalisten zustimmen können, der in der Madrider
Zeitung ABC am 26. XII 1968 in einem Artikel über den Kurs «Estruc-
tura dinâmica de la realidad: teorfa de las causas» schrieb, es wäre ein

Unrecht, von Zubiris Hauptwerk über das Wesen zu sagen, «daß es ein
statisches Buch sei.»

III. KRITISCHE BEMERKUNGEN ZU ZUBIRIS WESENSMODELL

Es ist keinesfalls leicht, Zubiris eigenwillige Gedanken über das

Wesen als Strukturprinzip der Wirklichkeit mit Hilfe eines Vergleiches
zu neueren Veröffentlichungen zum selben oder doch zu einem ähnlichen
Thema zu kritisieren, da die Ansätze und damit auch die Horizonte der
verschiedenen Abhandlungen gar zu große Unterschiede aufweisen.
Trotzdem werden wir versuchen, einen Vergleich zu zwei Veröffentlichungen

zu ziehen, weil es uns scheint, daß trotz der bedeutenden
Differenzen Ähnlichkeiten vorhanden sind: durch das Hervorheben der
analogen, aber auch der verschiedenen Aspekte hoffen wir, zu einer
kritischen Würdigung von Zubiris Entwurf zu kommen. Bei den erwähnten
Publikationen handelt es sich um das Buch von H. Rombach, Substanz,

System, Struktur, und um den von D. J. O'Connor veröffentlichten
Artikel Substance and attribute 52. Selbstverständlich hätten auch an-

52 In: The Encyclopedia of Philosophy, Bd. 8, S. 36 ff., New York 1967 •

abgekürzt mit CSA.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 123

dere Vergleichspunkte beigezogen werden können, wie etwa van Hagens,
Sulla distinzione reale fra sostanza corporea e quantité 53 oder G. Capone

Braga, Sostanza 54. Wir haben aber auf einen Vergleich zu diesen
Publikationen deswegen verzichtet, weil sie dem scholastischen Denken zu
nahe stehen und das Neue des von der Scholastik herkommenden Zubiri
kaum genügend zum Ausdruck bringen würden.

Bevor wir aber auf gewisse Konvergenzen und Differenzen zwischen

Rombach und Zubiri einerseits und O'Connor anderseits des näheren

eingehen, wollen wir eine kurze Kritik des oben skizzenhaft dargestellten
Wesensmodelles von Zubiri versuchen. Zunächst sei festgestellt, daß

Zubiri die Frage nach dem Wesen in einem beinahe erschreckenden
Vertrauen auf die Korrespondenz zwischen Geist und Realität angeht. Am
Anfang seines Denkens steht, wie seine Lehre von der Wahrheit, die wir
nur gestreift haben, zeigt, die nicht mehr weiter in Frage gestellte
Erfahrung der Geborgenheit in der Realität. Das Primäre für den
Menschen ist das in der Realität und in der Wahrheit-Sein, der Irrtum aber

ist ein sekundäres Phänomen. Zubiri verliert sein Urvertrauen nie, auch

nicht bei der spekulativen Erarbeitung seines Wesensmodelles. Vor allem
bei der Vermittlung seiner Gedanken an Modellen der philosophischen
Tradition wirkt seine Haltung des Vertrauens weiter, was seiner

Auseinandersetzung mit der Philosophiegeschichte in VW etwas Dogmatisches55
verleiht. Montero spricht von einer «akritischen Haltung» 56, und Incia-
arte 57 meint, Zubiri «reflektiert so wenig über die methodischen und

positiv-geschichtlichen Voraussetzungen seines Unternehmens», daß

man seine Arbeit ohne vermittelnde Reflexionsarbeit gar nicht ver-

53 In: Salesianum, Torino Nr. 1 (1965), 134-153.
34 In: Enciclopedia filosofica. 2., völlig neu bearbeitete Aufl., Florenz, Sansoni,

Bd. V. Spalten 1579-1589.
55 Der Begriff «dogmatisch» will nicht nur etwa negativ verstanden sein; in

einer hervorragenden Analyse hat bereits 1954 Erich Rothacker auf die Unent-
behrlichkeit der dogmatischen Denkeinstellung für ein schöpferisches Schaffen
hingewiesen. Vgl. : Die dogmatische Denkform in den Geisteswissenschaften und das
Problem des Historismus, abgedruckt in: Akademie der Wissenschaften und der
Literatur, Abhandlungen der Geistes- und sozialwissenschaftlichen Klasse, Jahrgang

1954, Nr. 6, Verlag der Akademie der Wissenschaften und der Literatur in
Mainz 1954, S. 239-298. Nur auf eine Stelle sei hier verwiesen: «Der nachträglich
als Dogmatiker entlarvte Denker kann, ungeachtet dessen, eine gewaltige
systematische und theoretische Arbeit geleistet haben und hat dies tatsächlich in den
klassischen Fällen getan; d. h. dogmatisches Denken ist eine Forschungsrichtung
ersten Ranges und von bleibendem wissenschaftlichem Ertrag» (256-257).

56 MER, 4.
« IRP, 222.



124 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

stehen könne. Wie aber die Vermittlung des Wesensmodelles an der Phi-

losophiegeschichte (s. o. S. 73 ff.) zeigte, hat Zubiri seine Erkenntnishaltung,

die hinter den Fragestellungen von Realismus und Idealismus
ansetzt, durchaus bewußt (d. h. im Bewußtsein der Existenz verschiedener

Standpunkte) erarbeitet. Hinter der Dualität von Subjekt und Objekt
steht für ihn die Fülle des «ex-se» der Realität, die letztlich als eine
überfließende Einheit zu verstehen ist. Wenn man nur den konzeptiven Logos
anerkennt - vielleicht kann nur auf seiner Ebene philosophiert werden -,
dann muß man Zubiri tatsächlich als akritisch bezeichnen. Man kann
sich aber auch fragen, ob nicht das Übersteigen der Dualität Subjekt-
Objekt einer grundsätzlichen Kritik des sich in dieser Dualität bewegenden

Denktyps ist. Wenn dieser Überstieg auf eine letzte Einheit als der

Möglichkeitsbedingung der genannten Dualität tatsächlich gelingt, dann
haben wir es mit einem eminent kritischen Denken zu tun.

Das große Problem besteht allerdings darin, zu zeigen, wie es möglich

ist, auf der Ebene des Begrifflichen - und auf dieser bewegt sich

Zubiri in seinem Traktat über das Wesen immer und gezwungenermaßen,
soll er überhaupt verstanden werden - der vor dem Begrifflichen liegenden

Einheit gerecht zu werden. Ist Zubiri nicht immer dann inkonsequent,

wenn er gegen das Konzeptive mit Hilfe einer sehr differenzierten
Begriffssprache polemisiert? Diese Frage betrifft die Möglichkeit des

Denkens und der Sprache überhaupt und kann wohl kaum, ohne daß man
bestimmte nicht mehr weiter beweisbare Voraussetzungen macht,
beantwortet werden. Immerhin drängt sie sich angesichts des kritisch-akri-
tischen Denkens von Zubiri auf.

Wenn Montero von Zubiris akritischer Haltung spricht, dann
bezieht er sich nicht nur auf dessen gnoseologische Perspektive, sondern

auch auf die ungenügende Präzisierung in der Feststellung dessen, was
«konstitutierend» und was «hinzukommend» ist. Zubiri verfüge nicht
über ein genügendes Unterscheidungskriterium für die Distinktion
zwischen konstitutiven und hinzukommenden Eigenschaften. Es sei nicht
damit getan, den Einheitscharakter zum Kriterium des Konstitutiven
zu machen. Indirekt wirft Montero Zubiri sogar so etwas wie einen
Zirkelschluß vor : « Man kann schließlich diese Einheit nur verstehen, wenn
man genauer bestimmt hat, worin die Besonderheit des Konstituierenden
besteht, von der die einheitliche Eigenschaft abhängt, die es als Wesen

besitzt, um sie von anderen Einheiten zu unterscheiden, die auf die
einfache Versammlung hinzukommender Eigenschaften zurückgehen» (MER
5-6a). Es ist richtig, daß bei Zubiri das Konstitutive und das Einheit-



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 125

liehe identisch sind, aber man muß sich genauer ausdrücken : das Konstitutive

ist nur mit einem Teil dessen, was der Begriffsumfang von Einheit
umfaßt, identisch. Mit anderen Worten: es gibt noch andere Einheitstypen,

die nicht konstitutiv sind. Unserer Ansicht nach hat aber Zubiri
sehr wohl ein Kriterium für die beiden angegeben, nämlich dasjenige
der Primärität und Ursprünglichkeit für die konstitutive Einheit und
dasjenige der Sekundarität und Abhängigkeit für den Einheitstyp der
hinzukommenden Eigenschaften.

Vielleicht hätten wir oben den Ausdruck «Zirkelschluß» vermeiden
sollen, weil er - selbst wenn er inhaltlich berechtigt wäre - auf den Denkstil

Zubiris nicht gut paßt. Dieser ist «grundhaft», d. h. er führt alles,
besonders die diversen Einheiten von hinzukommenden Eigenschaften
auf etwas Tragendes zurück. Die Denkbewegung könnte auch umgekehrt
werden, wobei aber nicht alles beim Alten bliebe : man würde dann den

Weg von der konstitutiven Einheit zu den übrigen Einheiten verfolgen,
müßte aber beobachten, daß die Einheitsintensitäten zusehends
nachlassen. Einen Zirkelschluß hätte man nur dann, wenn man die ganze Einheit

mit der Konstitutionalität identifizieren würde, und wenn man dann

sagte, das eine ergäbe sich aus dem andern. Zudem kann man bei Zubiri
gar nicht von einem Schluß sprechen. Es handelt sich bei ihm vielmehr
um eine Schau 58 dessen, was Einheit ist, und zwar zunächst um eine

Schau in einem allerersten Ansatz und danach um eine Differenzierung
des unter der Bezeichnung «Einheit» Geschauten in «unabhängig» und
«abhängig». So, scheint uns, kann die theoretische Unterscheidung Zubiris

in «konstitutiv» und «hinzukommend» begründet werden. Bei der

praktischen Anwendung der Distinktion «konstitutiv»-«hinzukommend»
scheint Zubiri tatsächlich kaum über ein genügendes Kriterium der

Unterscheidung zu verfügen, was er auch indirekt zugibt, stellt er doch, wie
wir gesehen haben (s. o. S. 85) fest, daß die Wesenserkenntnis in
concreto problematisch und offen ist.

58 Das «Schauen» ist ein bedeutendes Ingrediens der zubirianischen
Erkenntnistheorie. «Das 'atomon eidos' [Wesen] ist eben nicht das, in dem alle Individuen
zusammenfallen, sondern jenes, in dem sie notwendig zusammenfallen müssen...
Dies bedeutet, daß man vor jeder Prädikation schon von einem 'atomon eidos'
ausgeht, das ich vor meinem geistigen Auge habe (nous). Erst im nachhinein sucht
man seine 'natürlichen' Gelenke, um von diesen noch andere Aussagen zu machen »

(VW, 166-167). Aus dieser Stelle geht klar hervor, daß sich Zubiri nicht sosehr um
das « Schließen » kümmert als vielmehr um die dem Schließen vorausgehende Schau
der ersten Prämissen (Axiome).



126 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

An dieser Stelle muß nach dem Wert solcher Modelle, die für die
Praxis unbrauchbar sind, gefragt werden. Sie sind so allgemein und
formal, daß sie zwar Leitlinien der Wirklichkeit widerspiegeln, sie sind ein

«Spéculum» des Ganzen, aber auf einer solchen Ebene, die für den

Menschen, der auf einem ganz bestimmten Weg wandert, nur die Funktion

eines Horizontes haben kann, in dem die einzelnen, im Konkreten
scheinbar genau verlaufenden Linien verwischt werden und nur noch

ganz allgemeine Umrisse stehen bleiben. Ein solcher Horizont kann dem
Wanderer helfen, die Orientierung im Wirrwarr des Vielerlei auf weite
Sicht nicht ganz zu verlieren, er hilft ihm aber nicht, die nächsten zu
vollziehenden Schritte zu bestimmen. Solche an den Ergebnissen der
Einzelwissenschaften orientierte philosophischen Modelle sind für die
wissenschaftliche Bewältigung der Wirklichkeit kaum grundsätzlich richtungweisend;

Zubiris Modell ist in vielen Punkten nichts anderes als die

Verallgemeinerung von Einsichten der Biologie und anderer strukturell
denkender Einzelwissenschaften. Rombach würde zwar sagen, das
strukturelle Denken sei überhaupt erst die Möglichkeitsbedingung für das

Zeitalter der neuen Wissenschaft; wir aber würden zurücktragen, warum
denn die Strukturontologie erst angesichts der fortgeschrittenen Wissenschaft

gesichtet worden ist. Die Wirklichkeit scheint tatsächlich strukturell

gebaut zu sein. Die Wissenschaften haben in einzelnen Regionen
der Wirklichkeit verschiedene Strukturen entdeckt und die Philosophie,
sei es nun beispielsweise der Versuch von Zubiri oder von Rombach, hat
die Einsichten der einzelnen Wissenschaften formalisiert und
verallgemeinert. Allerdings muß zugegeben werden, daß bei Rombaeh die

Orientierung an den Ergebnissen der Einzelwissenschaft vielmehr im
Hintergrund steht als bei Zubiri. Bei Rombach steht die Beschäftigung
mit der «apokryphen» Denkgeschichte im Vordergrund. Mit unseren
Feststellungen wollen wir in keiner Weise die von Rombach erarbeiteten

Analysen und Ergebnisse in Frage stellen, da ja die Philosophen aller
Zeiten sich in ihren Systemen immer mehr der Wirklichkeit genähert
haben. Diese Annäherungen blieben aber lange Zeit nur unverifizierte
Hypothesen. Daß die Wirklichkeit tatsächlich strukturell aufgebaut ist,
das hat erst die neue Wissenschaft, Biologie, Physik etc. nachgewiesen.
Wenn Rombach das Strukturhafte bei Nicolaus von Cusa, bei Pascal etc.

nachweist, dann mag das richtig sein, aber sicher ist, daß das Strukturhafte

im Denken eines Zubiri dem Ideal der Verifikation viel näher steht,
weil er von den Wissenschaften her gedacht hat, was den früheren Denkern

noch gar nicht möglich war.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 127

In diesem Sinne könnte man sagen, sei der Entwurf eines Cusanus eine

die moderne Wissenschaft mitermöglichende Arbeitshypothese, während
das Modell Zubiris mindestens teilweise einer philosophisch gut durchkonzipierten

Tagebuchnotiz gleicht, welche die Eindrücke festhält, die ihm ein

Tagewerk in den Laboratorien der Einzelwissenschaft hinterlassen hat.
Es ist Zubiri hoch anzurechnen, daß er sich ins Labor an die Detailarbeit

begeben hat und daß er trotzdem den Mut (ein Positivist würde
vielleicht sagen, die Frechheit) zum formalisierenden Verallgemeinern
nicht verloren hat. Diesen Mut hat ihm sicher seine Verbundenheit mit
der philosophischen Tradition gegeben. Allerdings lassen seine oft kaum
begründeten spröden Attacken gegen gewisse Gedanken der Großen aus
der Ahnengalerie der Philosophiegeschichte vermuten, daß er durch
seinen Gang ins Labor - fasziniert durch das viele Neue - vergessen hat,
daß die Großen der Philosophiegeschichte, ohne ins Labor gehen zu
können, im Sinne einer apriorischen Arbeitshypothese viel Richtiges
intuiert haben. Man kann auch anders formulieren und sagen, daß Zubiri,
ohne es zu bemerken, in seinem von ihm dogmatisch als gültig erachteten
Modell viele Einsichten der alten Philosophie wiederum aufnimmt. So

muß man sich etwa fragen, ob denn das zwischen den verschiedenen

Einheitstypen unterscheidende Kriterium: abhängig-unabhängig dasjenige
der alten Philosophie, das man unter das Begriffspaar selbständig-unselbständig

zusammenfassen kann, wirklich überwinde. Vielleicht ist
der einzige Unterschied zwischen Zubiris Modell und demjenigen der
aristotelischen Philosophie der, daß für Zubiri das Selbständige (in seiner

Sprache das System der konstitutiven Eigenschaften) nicht als Punkt,
sondern als dynamische Einheit vieler Punkte anzusehen ist, als eine nach
innen und nach außen dynamische Einheit, nach außen auf die
Einheiten der hinzukommenden Eigenschaften hin offen, nach innen lebendig
durch das je neu sich formierende Gleichgewicht der sich durch ihre
Position in Interdependenz bestimmenden Eigenschaften. Vereinfacht
könnte man wohl sagen, Zubiri habe die klassische Auffassung von
Substanz und Akzidens strukturell transformiert.

Allerdings ist das Resultat etwas völlig Neues, das aber in sich
gewisse Einsichten des Alten im Sinne von Erhöhung aufgehoben hat.
Inciarte meint etwas Ähnliches, wenn er schreibt, Zubiri stehe «in einem
weit größeren Maße auf dem Boden seiner eigenen geschichtlichen
Voraussetzungen, als es ihm bewußt werden konnte» (IRP, 222). Ferner

glaubt derselbe Autor, daß Zubiri Aristoteles viel näher steht, als seine

Polemik gegen ihn oft vermuten läßt. Dasselbe gelte auch Hegel gegen-



128 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

über, dessen «Sein» dem entspreche, was Zubiri als Substantialität
bezeichne, während das, was Hegel unter Wesen versteht, gleich sei wie
Zubiris Substantivität. Es ist Aufgabe einer detaillierten
philosophiegeschichtlichen Kritik, festzustellen, wie es um Zubiris Rezeption
einzelner Autoren steht; verallgemeinernd kann man aber mit Inciarte, der

recht detaillierte Analysen bietet, sagen, daß Zubiris Wesensphilosophie
«eine weiterführende Wiederholung [sei], die dem Sinnkontinuum in
einem weit größeren Maße Rechnung trägt, als sie aus ihren hermeneu-

tischen, d. h. hier rein problemgeschichtlichen Prinzipien heraus
zuzugeben bereit ist» (IRP, 237-38). Wenn man diese Äußerung Inciartes
ernst nimmt, dann wird es tatsächlich zu einem Rätsel, weswegen sich

Zubiri seinen Vorgängern gegenüber in VW so abweisend verhält, wenn
man bedenkt, wie offen, feinfühlig und respektvoll Zubiris Analysen der

Philosophiegeschichte in seinen übrigen Veröffentlichungen sind, vor
allem in NHD und in «Cinco lecciones de filosoffa». Die Lösung dieses

Rätsels kann vom Psychologischen her versucht werden: Zubiri will in
VW sein eigenes Modell vortragen. Das Hervorheben des Eigenen fällt
aber offenbar leichter durch die Zeichnung scharfer Konturen, das heißt
dadurch, daß man das Eigene von Ähnlichem deutlich abhebt. Die

Optik ist sozusagen nur auf das Wahrnehmen von Differenzen eingestellt,
Ähnlichkeiten werden übersehen.

Montero hat in seinem Exposé noch einen weiteren Mangel an Zubiris

Darstellung festgestellt, nämlich die Tatsache, daß der spanische

Philosoph es unterläßt, sein Wesensmodell mit solchen zu vergleichen,
die ihm ähnlich sind. Es gibt nach Montero in der Philosophiegeschichte
verschiedene Denkansätze, welche genauso wie derjenige von Zubiri die

Respektivität in den Vordergrund stellen, d. h. die Bezogenheit der
verschiedenen Eigenschaften innerhalb eines Systems einerseits und
diejenige verschiedener Systeme aufeinander anderseits. Als Beispiel kann
der Ansatz von Spinoza dienen, für den die «connexio idearum» zugleich
auch «connexio rerum» ist. Ferner könnte der kantische Substanzbegriff
beigezogen werden, der schließlich nur als der Inbegriff von Relationen
verstanden werden kann. Montero erwähnt als weitere mögliche
Vergleichspunkte Carnaps Lehre von der Zurückführung und vom
Konstitutionssystem sowie Heideggers Lehre von der Verweisung. Es ist
überraschend, daß Montero, der doch die spanische Philosophie sicher gut
kennt, auf einem Symposion für spanische Philosophie einen Denker wie
Amor Ruibal unerwähnt läßt, hatte doch Amor Ruibal lange vor Zubiri
sehr deutlich auf den systematischen Charakter der Wirklichkeit hin-



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 129

gewiesen 59. Man könnte solche Vergleiche zwischen dem Ansatz von
Zubiri und anderen ihm ähnlichen Ansätzen zum Gegenstand von Spe-
zialstudien machen: je besser man in der Denkgeschichte orientiert ist,
umsomehr Vergleichspunkte würden einem einfallen. Ein solches

Vorgehen würde sicher viel Licht auf die eigenartige Struktur des Denkens

von Zubiri werfen. Wir können hier eine solche Arbeit nicht leisten,
weswegen wir uns in unseren Vergleichen vor allem auf Rombach und auf
O'Connor beschränken. Was aber die Kritik von Zubiris Art und Weise,
sich in seinem Hauptwerk mit der philosophischen Tradition
auseinanderzusetzen, betrifft, möchten wir noch folgende Bemerkung machen:
der sonst so offene spanische Denker ist, wie oben schon angetönt wurde,
so sehr von seinen eigenen Entdeckungen fasziniert, daß er fremde

Leistungen kaum mehr richtig zu würdigen weiß. Zeigt sich an dieser Stelle

vielleicht ein sonst Zubiri so fremder Zug zu blindem Fanatismus, der
ihn möglicherweise als Spanier charakterisiert, oder haben wir es hier
mit einem dem Produktiv-Kreativen notwendig verbundenen Dogmatismus

zu tun?
Trotzdem aber scheint es, daß eine solche Obsession für die eigene

Entdeckung nicht nötig wäre, diese würde ohnehin weitgehend einer

Kritik standhalten oder zum mindesten glaubwürdig erscheinen. Wenn

man das Werk Rombachs demjenigen von Zubiri gegenüberstellt, muß

man sagen, daß Rombach, der doch auch neue Perspektiven entdeckt
hat, ein toleranterer Denker ist. Immer wieder betont er, daß sich die

Begriffe Substanz, System, Struktur in keiner Weise ausschließen; er
meint im Gegenteil, daß sie sich auseinander ergeben und zwar auf dem

Wege eines Differenzierungsprozesses. So bezeichnet er gegen Ende seines

zweibändigen Werkes «den älteren Substanzialismus als die erste Form
der Strukturontologie, aus der sich die Strukturontologie im engeren
Sinne nur als eine Differenzierung, und das ist Klärung nicht im Sinne

einer Verwandlung, entfaltete» (RSSS II, 522) 60. Es wäre aber verfehlt,

59 Torres Queiruga, A., Zubiri-Amor Ruibal, in: Indice Nr. 175-176, 1963,
14—15. Auch Carlos Paris weist in seinem Aufsatz «Las grandes lineas evolutivas
de la fisica y el concepto de sustancia, a. a. O., S. 124, auf Amor Ruibal hin und
stellt ihn zusammen mit Whitehead und Hartmann zu jenen Denkern, bei denen
die Kategorie der Beziehung eine besondere Rolle spielt. A. Pérez hat, wie wir
schon aus dem Titel seiner Studie entnehmen können, dem mit der Kategorie
«Beziehung» zusammenhängenden Aspekt von Zubiris Philosophie seine besondere
Aufmerksamkeit geschenkt: Un aspecto de la füosoffa de Zubiri: su correlativismo,
in: Estudios, Madrid, Nr. 64, 1964, S. 99-111.

60 Vgl. auch den Artikel von J. Reiter, Zur Ontologie des Funktionalismus,

9



130 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

zwischen Rombach und Zubiri nur Unterschiede 61 zu sehen, denn sie

kommen in vielen Gemeinsamkeiten überein: so sind beide sehr tief im
Theologischen verwurzelt.

Bei der Darstellung des dynamischen Aspektes des Wesensmodelles

von Zubiri (s. o. S. 112 ff.) haben wir auf die theologischen Quellen (vor
allem die Trinitätslehre der griechischen Kirchenväter) hingewiesen, aus
denen der junge Zubiri geschöpft hat. Rombach seinerseits sieht im
Zusammenhang mit seiner Pascalinterpretation (vgl. RSSS II, 294) in der

theologischen Problematik das optimale Modell für den funktionalen,
strukturellen Ansatz, was ihm sogar den Vorwurf einbrachte, er habe das

theologische Ferment in seiner Bedeutung für die Geschichte der modernen

Wissenschaft überakzentuiert, (vgl. ROF, 274). Ob dieser Vorwurf
berechtigt ist oder nicht, kann hier nicht entschieden werden, sicher aber

ist, daß das theologische Moment auch bei Zubiri eine wichtige Rolle

spielt. Betrachtet man bloß sein Werk vom Wesen, dann kann man dem

spanischen Denker aber keineswegs den Vorwurf einer Überakzentuierung
des Theologischen machen, fehlen doch darin theologische Anspielungen
fast völlig, was gewisse Kritiker sogar veranlaßt, Zubiri Materialismus
vorzuwerfen, und was nach Montero die kühle Distanz von Seiten der
Scholastiker VW gegenüber zur Folge hatte. Im Werk über das Wesen

stehen vielmehr andere als theologische Intentionen im Vordergrund,
nämlich die Absicht, den Ergebnissen der modernen Wissenschaften,

vor allem der Biologie gerecht zu werden. Bei der Darstellung der These

vom quidditativen Wesen und vom Phylum, bei der «Aufhebung» des

biologischen in den philosophischen Speziesbegriff (s. o. S. 107 ff.) kommt
diese Absicht besonders deutlich zum Ausdruck. Zubiri bringt durch
seine diesbezüglichen Analysen zum Ausdruck, daß er viel mehr als

Rombach dem Konkreten verpflichtet ist.
In seinem Verbunden-Sein mit dem Positiv-Konkreten, in keiner

in: Theologische Revue 66 (1970) 270 ff., abgekürzt mit ROF. Zur oben zitierten
Stelle vgl. ROF, 234.

61 1933 schrieb Zubiri in einer Bemerkung zur Ubersetzung Sermön del
Maestro Eckehart « Del retiro » von E. Imaz, in : Cruz y Raya, Madrid, Nr. 4, S. 84-85
(im übrigen ist dieser Text bis jetzt von allen Interpreten Zubiris übergangen worden)

: « Ohne Eckehart wäre der Ursprung der modernen Philosophie völlig
unerklärlich. Dieselbe [nämlich die moderne Phüosophie] vom Cusanus oder von Ock-
ham ausgehen zu lassen, ist eine leichtfertige Ungenauigkeit. » Wieweit eine solche
Äußerung als Gegensatz zur Vorzugsstellung, welche Rombach dem Cusaner
verleiht, steht, kann nicht ohne weiteres beurteüt werden. Vgl. auch die Anwesenheit
Rombachscher Cusanusdeutung bei Klaus Jacobi, Die Methode der Cusanischen
Philosophie, Freiburg, München, Karl Alber, 1969.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 131

Weise aber in seinem Anspruch, eine innerweltliche Metaphysik 62

aufzubauen, steht Zubiri dem bereits erwähnten Amerikaner O'Connor

nahe, der in seinem Artikel CSA zunächst die verschiedenen, z. T.
divergierenden Aspekte des Substanzbegriffes bei Aristoteles darlegt, nachher
ihre Variationen im Verlaufe der Philosophiegeschichte aufzeigt, um
schließlich zu einer Kritik derselben im Horizonte der modernen Wissenschaft

vorzustoßen. Wenn z. B. Aristoteles die Substanz als ein logisches

Subjekt von Prädikaten angesehen hat, dann ist diese Behauptung heute

von der formalen Logik und von der Linguistik her einer ernsthaften
Kritik zu unterziehen. Beide Disziplinen kommen zum Ergebnis, daß

diese Substanz - und damit Wesensbeschreibung - von Aristoteles falsch
ist. Zubiri ist in seinem Hauptwerk zu einem ähnlichen Resultat gekommen,

allerdings nur von der Linguistik herkommend (s. o. S. 84 ff.),
Aristoteles hat aber die Substanzen nicht nur als logisches Subjekt
betrachtet (vgl. Metaph. 1029 A8, zitiert nach CSA, 37), sondern auch
als das, was selbständig, d. h. was unabhängig ist, (vgl. Kategorien 8B15,
zitiert nach CSA, 37). In seiner Auseinandersetzung mit Aristoteles
versucht O'Connor zunächst zu zeigen, daß der Begriff der Unabhängigkeit
unklar ist, daß man ihn mit Vorteil auf folgende Weise negativ umschreiben

würde: «X is not independent means X is incapable of existing
apart from conditions zl, z2, zn or zl... zn are necessary conditions
for the existence of X» (CSA, 39). Unabhängigkeit würde dann bedeuten,
nicht auf notwendige Bedingungen angewiesen sein. O'Connor meint

nun, daß es vielleicht im ganzen Universum nichts gebe, das

unabhängig ist von Bedingungen, aber daß die Frage, wie es sich tatsächlich
verhält, eine Frage ist, die von den Wissenschaften abzuklären sei (etwa
von der Physik, von der Chemie etc.).

Zubiri stellt sich einem ähnlichen Problem, aber in einer anderen

Begrifflichkeit. Bei ihm ist die Rede von Substantivität und von Indi-

62 In einigen Punkten seiner Lehre, so vor allem etwa in der Betonung der
Kategorie «Beziehung» mag Zubiri von Spinoza und von Leibniz beeinflußt sein,
sicher zeigt sich im Akzentuieren der « Innerweltlichkeit » bei Zubiri gerade diesen
Denkern gegenüber etwas Neues, schreibt doch Frank Kaxjz in seinem Buch,
Substanz und Welt bei Spinoza und Leibniz, a. a. O., S. 129: «Die Welt bleibt
unangegangen und der Ausdrücklichkeit entzogen und ist trotzdem ursprünglich im
Denken von Spinoza und Leibniz anwesend. Welt wird zwar als Innerweltlichkeit.
Innerzeitlichkeit und Innerräumlichkeit erfahren, aber sie bleibt selbst durch den
Gottesgedanken verdeckt.» Demgegenüber kann man von Zubiri sagen, daß er,
zwar auch im Horizont des Absoluten (vgl. seine Transzendentalienlehre) die Welt
als solche in seiner «innerweltlichen» Metaphysik zur Erscheinung bringen will.



132 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

vidualität. Der alten Einteilung von anorganisch, organisch und geistig
folgend, unterscheidet er drei Weisen, wie sich die Realität strukturiert.
Pedro Lain Entralgo zählt dieselben in seinem Werk «El estado de enfer-
medad»63 in der für ihn typischen Kürze auf : «1. Die einfache Stabilität :

das Molekül. 2. Die Unabhängigkeit dem Medium gegenüber und die

spezifische Kontrolle demselben gegenüber: der lebendige Organismus.
3. Die Konfrontation mit den Dingen als mit Realitäten.: der menschliche

Organismus» (LEE, 177). Wir haben bereits gesehen (s. o. S. 97),
daß Zubiri den Begriff der individuellen Substantivität weder den
einzelnen Molekülen noch den untermenschlichen Lebewesen, sondern erst
den menschlichen Personen zugesteht und die materielle und
untermenschliche lebendige Welt als Ganzes mit dem Begriff «Substantivität»
belegt. Indem wir zu diesem Punkt kritisch Stellung beziehen, müssen

wir mit Montero sagen, daß bei Zubiri in diesem Fall die Begriffe
Substantivität und Individualität einerseits und der Begriff Respektivität
anderseits in Konflikt 64 geraten. Wir können nicht gut die Bezogenheit
zur «ratio formalis» der wesentlichen Einheit machen und nicht zugleich
eine totale Verkettung aller Wesenheiten zugeben.

Allerdings darf man in diesem Zusammenhang Zubiri nicht
mißverstehen, da er nämlich sehr wohl zwischen der äußeren und der inneren
Respektivität unterscheidet und die beiden Respektivitätstypen auf je
verschiedene Ebenen stellt, wobei er der inneren Respektivität, nämlich
derjenigen der verschiedenen Eigenschaften zueinander, die eben
dadurch ein geschlossenes System bilden, die fundamentale Bedeutung
zuweist. Wenn man sich der verschiedenen Ebenen bewußt ist, die Zubiri
unterscheidet, dann ist die Spannung zwischen den einzelnen Substanti-
vitäten (ob diese nun im eigentlichen Sinne genommen werden oder

nicht, spielt hier keine wesentliche Rolle) und der Bezogenheit dieser

Substantivitäten aufeinander gar nicht so groß. In diesem Fall aber ist
das Denken von Zubiri als ein solches zu beurteilen, das, wie auch jenes
von Aristoteles, letztlich dem Individuellen den Vorzug gibt und die

Verflechtung zwischen den Individuen an die zweite Stelle setzt. Trotz

63 Madrid 1968, abgekürzt mit LEE.
64 Vielleicht wäre es glücklicher anstelle des Wortes «Konflikt»

«Komplementarität» zu gebrauchen. Nach Carlos Paris, Las grandes lineas evolutivas de
la fîsica y el concepto de sustancia, a. a. O., S. 123, ging es Louis de Broglie gerade
um das Studium der Komplementarität «zwischen den Begriffen des Individuums
und des Systems». Über die Beziehung Zubiris zu de Broglie s. o. S. 68 und vgl. die
Ubersetzung Materia y Lux, 4. Auflage, Buenos Aires, Espasa-Calpe Argentina,
1945, die von Zubiri stammt.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 133

allem scheint uns die Terminologie von Zubiri verwirrend zu sein: wenn
doch tatsächlich die innere und die äußere Respektivität nicht auf der

gleichen Ebene stehen, warum wird dann für beide derselbe Ausdruck
verwendet? Es scheint auch, daß Zubiri um eine Vermittlung zwischen
Monismus und Pluralismus ringt, daß er, was die Stufe des Anorganischen
und des Organischen betrifft - offenbar inspiriert durch das Strukturdenken

der modernen Naturwissenschaften -, dem monistischen Ansatz
nahekommt, daß er aber - wohl von den Analysen des Existentialismus,
dann aber vor allem vom christlichen Personbegriff geprägt - auf der
Ebene des Menschlichen eindeutig dem Individuellen den Vorzug gibt.

Der Standpunkt von O'Connor ist in diesem Punkte eindeutiger: er
geht sehr bestimmt nur von den experimentellen Wissenschaften aus,
während Zubiri zunächst zwar ebenfalls denselben Weg beschreitet,
darauf aber, nämlich, wenn er zum Menschen kommt, plötzlich
metaphysisch wird. An dieser Stelle zeigt es sich, daß es offenbar nur folgende
Alternativen gibt: entweder man verzichtet auf eine Metaphysik
(obwohl ein solcher Verzicht seinerseits auch wieder Voraussetzungen impliziert,

die nur schwerlich nichtphilosophisch genannt werden können)
oder man beginnt von einer mit bloßer Wissenschaft nicht mehr zu
bewältigenden Stufe an (bei Zubiri trifft das ein, wenn er vom Menschen

spricht) von bestimmten Vorentscheidungen her zu denken. Inhaltlich
handelt es sich bei dieser Vorentscheidung um das letztlich von der
christlichen Theologie herkommende Personalitätsprinzip. Zubiris
Philosophie scheint uns deswegen als der Versuch einer Vermittlung von
Wissenschaft und Weltanschauung. Das Personalistische in Zubiris
Äußerungen über den Menschen verdrängt alle anderen möglichen
Ansätze, spricht doch der spanische Philosoph - mindestens in seinem Hauptwerk

- kaum von anderen Alternativen, etwa der psychoanalytischen
oder der soziologischen. Trotz dieser Einengung des Horizontes aber

dürfte der Einsatz des Begriffes «Substantivität» vor allem für das

neuscholastische Denken eine Bereicherung darstellen, weil damit der
Gedanke des Bezuges, der Struktur, wie er für die Naturwissenschaft
selbstverständlich ist, in der Philosophie zwar nicht prävalent wird, aber
doch eine Stellung bekommt, wie sie in den üblichen scholastischen-neu-
scholastischen Ansätzen kaum zu finden ist. Was die Bedeutung der

Beziehung in der christlichen Philosophie betrifft, wäre, wie Lain Entralgo
(LEE, 177) andeutet, ein Vergleich zu Whiteheads Philosophie fruchtbar.

Es wäre z. B. für die präzise - ebenfalls stark an der Naturwissenschaft

orientierte - Arbeit von Hermann Fertig «Die Auflösung der



134 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

klassischen Substanzkonzeption und ein Versuch ihrer Rehabilitierung»
(a. a. O.) ein großer Vorteil gewesen, Zubiris Begriff von der Substanti-
vität zur Verfügung gehabt zu haben, um den Aspekt der Beziehung der

Dinge innerhalb von übergeordneten, aus Dingen bestehenden, das Ding
aber zugleich übertreffenden Systemen besser herauszuarbeiten.
Dasselbe gilt auch für das Kapitel «Der Substanzbegriff», im Buch
«Philosophische Probleme der modernen Physik» von P. Mittelstaedt65.

Von neuem wollen wir auf den begonnenen Vergleich zwischen den
Gedanken Zubiris und O'Connors zurückkommen. Aristoteles verstand,
wie wir schon bei Zubiris Vermittlung des Wesensmodelles an der

Philosophiegeschichte gesehen haben (s. o. S. 78), unter Wesen das Korrelat
einer Definition, die sogenannte 2. Substanz, die Spezies, zu der man
durch die Angabe des Genus und der spezifischen Differenz gelangt66.
In diesem Punkt lehnen sowohl Zubiri als auch O'Connor die aristotelische

Lehre ab und zwar deswegen, weil sie den von den modernen
Wissenschaften entwickelten Definitionsbegriff übernehmen. Definitionen
sind in der modernen Wissenschaft Beschreibungen, sind das Aufzählen,
nach Zubiri sogar das stets ergänzungsbedürftige Aufzählen von
Eigenschaften (vgl. o. S. 85). Allerdings haben wir bei dem, was O'Connor mit
Definition meint, und demjenigen, was Zubiri darunter versteht, doch
einen Unterschied. Nach Zubiri bleibt der aristotelische Definitionsbegriff
immerhin als formale Möglichkeit bestehen, O'Connor lehnt ihn
überhaupt ab. Zudem spricht O'Connor von zwei Definitionstypen: der eine

wäre die Beschreibung im genannten Sinn, der andere wäre eine «reco-
mendation for linguistic conventions» (CSA, 40). Von diesem zweiten
Definitionstyp ist bei Zubiri überhaupt nicht die Rede, was aber nicht
heißen will, daß er ihn nicht akzeptiert. So klein der Unterschied
zwischen O'Connor und Zubiri auch sein mag, er wirft immerhin einiges
Licht auf Zubiris Standort. Vergleicht man das Denken des Spaniers -
wie wir das hier tun - mit einem offensichtlich positivistischen Ansatz,
dann wird deutlich, daß sich Zubiri weitgehend damit identifizieren
kann, d. h. in diesem Fall sicher mit der Kritik vieler klassischer Thesen.

Es zeigt sich aber auch, daß er, wie wir es anläßlich der These von der
Substanz als selbständigem Wesen gesehen haben, an solchen Stellen,
die weltanschaulich relevant werden (vgl. etwa den Begriff der Person),

Metaphysiker bleibt.

65 2. wesentlich erweiterte Aufl. 1966, S. 126-142.
66 Vgl. Aristoteles Kat 2B, zitiert nach CSA, 37.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 135

Nach Kategorien 41 10 (zitiert nach CSA, 37) hat die Substanz die

Fähigkeit als numerisch ein und dasselbe, verschiedene Qualitäten
anzunehmen, d. h. sie ist fähig, Trägerin von sich verändernden Qualitäten
zu werden. O'Connor findet es irreführend, einfach so ganz allgemein
nach dem Ort des Wechsels zu fragen oder nach dem Träger von
Eigenschaften. Es sei nur möglich, nach der Struktur eines einzelnen Dinges
zu fragen, und diese Frage könne nur mit Hilfe einzelner Wissenschaften

beantwortet werden. O'Connor schließt dann seine Kritik dieses Aspektes
des aristotelischen Substanzbegriffes mit der Feststellung: «But we

cannot ask for the history or structure of things in general, for there is

no science of things in general» (CSA, 40). Zubiri ist mit O'Connor gleicher
Meinung, daß man das Wesen nicht in einem hinter den Dingen hegenden

subjektualen Träger suchen darf. Eine Wesenskonzeption, die nach
einem hinter den Dingen liegenden Träger sucht, führt aus dem Ding als

einem in einem System von Eigenschaften Anwesenden heraus, sie

führt, wie schon Locke gesehen hat, zu einem «ich weiß nicht was» und
damit letztlich ins Leere. Das Wesen kann aber nach Zubiri nicht etwas
Leeres sein, es ist physisch, es ist das System der konstitutiven
Eigenschaften. Als solches kann es nicht eine jenseits von Veränderungen
liegende Größe sein, denn beim Verändern auch nur einer konstitutiven
Eigenschaft ist das frühere Wesen zerstört, es entsteht ein neues. Zubiri
nennt das Wesen unveränderlich, insofern als es keine Veränderung
toleriert, ohne als solches aufgehoben zu werden.

Da aber die konstitutiven Eigenschaften ein Subsystem des Systems
der konstitutionellen Eigenschaften sind, der sogenannten Substantivi-
tät, und da dieses System seinerseits wiederum geöffnet ist auf die

sogenannten hinzukommenden Eigenschaften, wird es möglich, daß z. B.
hinzukommende Eigenschaften einer Veränderung unterliegen, ohne daß

das Wesen als Subsystem konstitutiver Eigenschaften verändert wird.
Zubiri sagt in solchen Fällen, das Wesen sei weiterhin es selbst, es sei

aber nicht mehr dasselbe. Wenn wir wiederum einen Vergleich ziehen

wollen zwischen O'Connors und Zubiris Antwort auf die These von
Aristoteles, dann zeigen sich Gemeinsamkeiten und Differenzen. Beide

finden, daß die subjektuale Konzeption vom physischen Ding wegführt.
Der Unterschied zwischen beiden aber besteht darin, daß O'Connor aus
diesem Grund überhaupt auf den Entwurf eines Wesensmodelles
verzichtet: «for there is no science of things in general» (CSA, 40), während
Zubiri durch die Konstruktion seines Modelles vom festen Glauben

Zeugnis ablegt: «that there is a general science of the concrete things»



136 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

(freie Abwandlung von O'Connors Formulierung). Diese «general science»

ist nun genau das, was Zubiri die «innerweltliche Metaphysik» nennt. Der
Ausdruck «innerweltliche Metaphysik» verrät bereits, daß eine so konzipierte

Metaphysik nach einer andern, nach einer allgemeinen,
außerweltlichen (oder wie man sie auch immer nennen mag) Metaphysik ruft.
Wir sehen an dieser Stelle deutlich, daß Zubiri unter allen Umständen
als Metaphysiker zu verstehen ist, obschon als einer, der wie Aristoteles
seine Lehre vom Konkreten her vermittelt.

Unser Vergleich zwischen O'Connor und Zubiri hat bis jetzt ergeben,
daß beide Denker versuchen, ausgehend von der modernen Wissenschaft,
den auf Aristoteles zurückgehenden Wesens- und Substanzbegriff zu
kritisieren. Diese Kritik führt bei O'Connor zu einer völligen Destruktion
des traditionellen Ansatzes, während bei Zubiri, der unmißverständlich
an der These der Metaphysik festhält, nur von einer teilweisen Zerstörung

die Rede sein kann. Der spanische Denker unternimmt sogar den

kühnen Versuch, ein eigenes Wesensmodell zu entwerfen, das wir als
eine originelle Transkription des von Aristoteles Gemeinten bezeichnen

können, als eine Transkription im Angesichte der modernen
Wissenschaften. Zubiri hätte allerdings gut daran getan, seinem griechischen
Meister mehr Ehre angedeihen zu lassen, hat er doch die Substanzkonzeption

des Stagiriten sehr ungenau und vor allem einseitig
wiedergegeben. O'Connor ist in seiner Aristoteles-Darstellung, obwohl er
schließlich die Ansätze des griechischen Philosophen völlig ablehnt im
Vergleich zu Zubiri, der an Aristoteles nur gewisse für seine Polemik

gegen ihn interessante Aspekte herausgenommen hat, geradezu beispielhaft,

und auch die kurze Darstellung der aristotelischen Substanzlehre
bei Hermann Fertig (a. a. O., S. 14-23) wird den vielschichtigen und
zum Teil divergierenden Ansätzen von Aristoteles viel eher gerecht als

das 5. Kapitel von Zubiris Werk über das Wesen, welches, wie seine

Überschrift schon verrät, nur eine Rücksicht der aristotelischen Betrachtungen

heraushebt, nämlich das Wesen als ein reales Korrelat der
Definition (VW, S. 60-75) 67.

67 Im Vergleich zu O'Connor und auch zu Hermann Fertig fällt z. B. in
A. Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, 10e ed. revue et
augmentée, Paris 1968, S. 301, die Auswahl der Aristoteleszitate etwas einseitig aus.
Eine neuere Arbeit zur Thematik des «subjectums» bei Aristoteles, mit der sich
eine detaillierte Studie der Aristotelesrezeption bei Zubiri auseinanderzusetzen
hätte, ist der Aufsatz von René Claix, «Le statut ontologique du concept de

'sujet' selon la métaphysique d'Aristote. L'aporie de Métaphysique VII (Z) » in:
Revue philosophique de Louvain, Bd. 70, 4. Serie, Nr. 7, Löwen 1972, S. 335-359.



Das Strukturprinzip der Wirklichkeit 137

Bei O'Connor, der die Möglichkeit einer philosophischen Wesenslehre

eigentlich verneint, ist anläßlich der Darstellung traditioneller
Modelle nirgends die Rede von der Dynamik des Wesens. Wir haben
bereits darauf hingewiesen, daß die Herkunft dieses für Zubiri so wichtigen

Aspektes bei den griechischen Kirchenvätern einerseits und bei
den modernen Evolutionslehren anderseits (vgl. Biologie und Paläontologie)

zu suchen ist. Vielleicht müßte man aber noch eine weitere

Quelle für den dynamischen Aspekt angeben, nämlich die Vorsokratiker.
An der dynamischen Wirklichkeitsauffassung gewisser vorsokratischer

Philosophen kann nicht gezweifelt werden und auch daran nicht, daß

Zubiri sich intensiv mit den Vorsokratikern auseinandergesetzt hat 68.

In seiner Studie «Ideas about substance»69 schreibt Albert L. Hammond
über einen der Vorsokratiker, nämlich über Thaies: «I think Thaies is

splendid: first philosopher of what is he announces the thereness of a

comon nature but keeps it actual by keeping it alive» (S. 14). Interessant
ist in diesem Zusammenhang auch die Beziehung, die Hammond, der
den Wert des Substanzbegriffes in keiner Weise bestreitet, selbst zum
prozeßhaften Charakter der Substanz hat. Er legt übrigens seine

diesbezüglichen Gedanken anläßlich der Darstellung des Substanzgedankens
von Whitehead dar : « I am a Heraclitean who believes that all substance
is in process and that nothing else is ...» (S. 124). Es wäre sicher nicht
richtig, wollte man behaupten, erst Zubiri oder Hammond hätten das

Dynamische am Substanzbegriff betont, wird doch auch in der
Scholastik im Zusammenhang mit dem Naturbegriff von diesem Aspekt
gesprochen 70.

Es ist noch nicht abzusehen, welchen Stellenwert das Wesensmodell

von Zubiri im Gesamt der Philosophie der Gegenwart einnehmen wird,
welche der zu seiner Konstruktion eingeführten Begriffe einer detaillier-

68 Vgl. seine Aussagen in NHD, 311.
69 Baltimore 1969.
70 Vgl. etwa W. Brugger, PMlosophisch.es Wörterbuch, 13. überarbeitete und

erweiterte Auflage, Freiburg, Herder 1967, S. 243 ff.
Demgegenüber ist es eigentlich überraschend, innerhalb des dialektischen

Materialismus von der Stabilität des Wesens reden zu hören: «Innerhalb ihrer
dialektischen Einheit bilden Wesen und Erscheinung Gegensätze. Das Wesen ist
relativ stabil, beständig, hat den Charakter des Allgemeinen, des Notwendigen.»
Vgl. Georg Klaus und Manfred Buhr, Herausgeber, Philosophisches Wörterbuch,

Leipzig, Verlag Enzyklopädie, 8. berichtigte Auflage, Bd. 2, S. 1159. Allerdings

muß, wollen wir der Wesenslehre des dialektischen Materialismus gerecht
werden, berücksichtigt werden, daß es sich nur um eine relative Beständigkeit
handelt und daß das Wesen nur « vermittels der Erscheinungen zugänglich ist » (ebd.).



138 Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

ten Kritik standhalten werden ; eines aber ist sicher : es handelt sich bei
Zubiris Entwurf um einen ungewöhnlichen Versuch, die Welt, wie sie

uns von den modernen Wissenschaften gezeigt wird, zu verstehen, um
einen Versuch, der die Dinge ernst nimmt, der aber auch, obwohl es

manchmal das Gegenteil zu sein scheint, die Spekulation des Logos
hochschätzt, was schon durch das bloße Vorhandensein des spekulativen

Wesensmodelles selbst bewiesen wird. Dasjenige aber, was Zubiris
Entwurf ganz besonders auszeichnet, ist das Verwurzeltsein in der

Physis. Genau diese Verbundenheit mit der Physis ist es, welche, wie
Inciarte mit Recht betont (vgl. IRP, 235 Anm. 7), nicht nur Zubiri
kennzeichnet, sondern als Charakteristikum der spanischen Philosophie
der Gegenwart, als deren bedeutenden Repräsentanten wir Zubiri
dargestellt haben, angesehen werden kann. Was man auch immer von
Metaphysik halten mag, das Unternehmen Zubiris verdient deswegen
alle Bewunderung, weil es sich die Mühe des Kontaktes mit dem
Konkreten nicht erspart hat. Vielleicht haben wir es hier mit einer echten

Integration zu tun, einer Integration des dem Konkreten treubleibenden

Archetyps, der in der Gestalt von Sancho Pansa zum Ausdruck gebracht
wurde einerseits, und anderseits des die metaphysische Dimension des

Menschen niemals verleugnenden Archetyps, der in Don Quichotte Gestalt
annahm. Jedenfalls wäre es zu wünschen, daß man sich vermehrt mit
Zubiri beschäftigt, ist doch die genannte Integration eines der tiefsten
Anliegen des denkenden Menschen, auch in einer Zeit, in der man aus

der Leugnung der Metaphysik eine neue Metaphysik gemacht hat.


	Das Strukturprinzip der Wirklichkeit

